



# المهيمن الصوتي في السياق القرآني دراسة تحليلية في الصوت المفرد

م .م. حمزة حسن كاظم عبد

The phonetic dominant in the Qur'anic context:

An analytical study of the single phoneme

Asst. Inst. Hamza Hassan Kadhum Abd





#### ملخص البحث

تناول بحثنا الموسوم بـ (المهيمن الصوتي في السياق القرآني، دراسة تحليلية في الصوت المفرد) دلالة الأصوات المفردة في ضوء التحليل الدلالي، ثم أهميتها ودواعيها، واقتصرنا في دراسة هذه الظاهرة على الصوت المفرد، وبينّا أهمية الدلالة الصوتية، وما لأصوات العربية من وظيفة دلالية، ثُمّ دراسة تطبيقية لبعض السّور والآيات القرآنية المباركة، تناولنا فيها الملامح الصوتية بالتفصيل بأبعادها المختلفة وهي محاولة للكشف عن الأثر الصوتي الناشيء من ظواهر صوتية منها ظاهرة التكرار أو ما يطلق عليه بالمهيمن الصوتي، وهذا التكرار يحمل من دلالات التنوع والتلون وفق ما تستدعيه الحاجة في القرآن الكريم عموما، وكلها دعت الحاجة استلزمت التكرار على صيغة ما مناسبة، كذلك بينا أهمية التكرار الصوتي في اللغة بصورة عامة، وفي القرآن الكريم بصورة خاصة محاولة منا في بلوغ المعنى المراد، والإحاطة به، كذلك تناولنا إشارات البلاغيين إلى قضية هيمنة الصوت ودلالاته،، وكذلك أشرنا إلى قضية التناسب الصوتي للمعنى، ومحاكاة الأصوات لمعانيها.

الكلمات المفتاحية: المهيمن، الصوتي، السياق القرآني، دراسة، تحليلية، الصوت المفرد







#### **Abstract**

The research entitled 'The phonetic dominant in the Qur'anic context: An analytical study of the single phoneme' deals with the significance of single sounds in the light of the semantic analysis, their importance, and reasons. In studying this phenomenon, the study is limited to the single phoneme, demonstrating the significance phonetic connotation and the semantic function of Arabic sounds. This is followed by an applied study of some Quranic surahs and verses in which we dealt with the phonetic features in detail highligting their different dimensions. It is an attempt to detect the sound effect arising from the phenomenon of repetition or what is called It has a vocal dominant. This repetition bears indications of diversity and coloration according to what is required by the need in the Qur'an in general, and whenever the need necessitates repetition in a suitable form. We also explained the importance of vocal repetition in the language in general, and in the Qur'an in particular, as an attempt by us to reach the meaning of what is meant, and taking note of it. We also dealt with the rhetoricians> references to the issue of sound dominance and its implications. Also there is a reference to the issue of phonetic proportionality of meaning and the imitation of sounds for their meanings

Keywords: dominant, phonetic, Qur'anic context, study, analysis, single phoneme.





#### المقدمة:

بسم الله الرحمن الرحيم

أحمد الله حمدا كثيرا، وأستعينه وأتوكل عليه، وأصلي وأسلم على خير الورى، النبي المصطفى محمد، وعلى آله الطيبين النجباء.

#### أمَّا بعد:

فهذا بحث يتحدث عن ظاهرة صوتية مهمة ألا وهي ظاهرة دلالة الأصوات المفردة في السياق القرآني، ولذا كان الدافع الرئيس من وراء هذه الدراسة هو الكشف عن العلاقة بين الصوت والمعنى، وتناولنا دلالة الأصوات عبر بعض المفاهيم الصوتية، ومنها المهيمن الصوتي وما يرادفه كالتكرار الصوتي، وتوزع محتوى البحث على تمهيد عرضنا فيه مفهوم اللغة عند القدماء، ثُمَّ عن أهمية الدلالة الصّوتية، وما لأصوات العربية من وظيفة دلالية، ثُمَّ شرعنا في الكلام عن هيمنة بعض الأصوات وتكرارها،

بعد أن صرف الباحث وقتا وجهدا

كبيرين في تتبع المصادر التي تحدثت عن أهمية الصوت ودلالته وعلاقته بالمعنى المراد، وكذلك بيّنًا ما للصّوت من أهمية في بناء المفردة والجملة،، وكذلك أشرنا إلى أهميته ودواعيه، ومواقف القدماء منه، ثم دراسة تطبيقية على وفق مستوى الصوت المفرد، اعتمدنا فيها التحليل الصوتي للأصوات ببيان مخارجها وصفاتها وعلاقتها بالكشف عن المعنى المراد، ورجعنا في بحثنا هذا إلى بعض المصادر والمراجع المهمة، وقد شملت كتب التفسير، والصوت، والبلاغة، وقد تكفل الهامش ببيانها، ثم ختمنا البحث بأهم النتائج المستخلصة من هذه الدراسة، وما توفيقي إلا بالله.

# دلالة الأصوات المفردة:

التمهيد:

اللُّغة كما عرَّفها ابن جني (٣٩٥هـ) هي: ((أصوات يعبر بها كلّ قوم عن أغراضهم))، يفهم من هذا



التّعريف أنَّ اللغة هي أداة التّواصل بين البشر، وهي ظاهرة اجتماعية، فضلًا عن أنِّها ظاهرة صوتيَّة، ومن ثمَّ فإنَّ دراسة أيّ نصِّ دراسة علمية يستلزم البدء بالأصوات بوصفها وحدات تنتج عنها كلمات ذات دلالات مختلفة، والقرآن الكريم هو أرقى نصِّ على الإطلاق، إذ وظُّف الأصوات توظيفًا فنيًّا مقصودًا، وقد تحدث القدماء عن الأثر الصّوتي في التّعبير القرآني، وما للصوت من أهمية بارزة في بناء المفردة والجملة، وقد نالت قضيته اهتمام علماء الَّلغة، والتَّجويد، والبلاغة، وذوى العلم من أصحاب الصناعة، وبيّنوا ما له من مكانة بلاغية، وجمالية؛ فضلًا عن القيمة المعنوية التي يضفيها في النفوس، وقد حدَّ القدماء الدلالة الصُّوتية بقولهم: ((هي الدّلالة التي تستمد من طبيعة الأصوات نغمها وجرسها))(۱)، ذلك لأنَّ لكلّ صوت من أصوات العربية وظيفة دلالية،

وكلَّ صوت يُسهم في بناء الكلمة له إسهام في تكوين المعنى (٢)، وهذه الدّلالة إنَّما تتحقق من مجموع أصوات الكلمة المفردة، وكذلك تتحقق من طريق اجتماع كلمات الجملة وما فيها من أصوات وطريقة الأداء الصوتى لتلك الأصوات، ويمكن تقسيمها على قسمين، قسم رئيس يهيمن بدلالته ونغمه الصوتي على مجموع الجملة، وقسم ثانوي يعضد ذلك الصّوت بها يحمل من صفات صوتية تعزز وتسهم في إكمال الصورة التامة للمعنى المراد يمكن لنا أنْ نسميها الأصوات المؤازرة<sup>(٣)</sup>.

ومن الجدير بالذكر أنَّ الأصوات وما تحمله من دلالات صوتية قد تحققت بأكمل شكل، وأجمل صورة، وتجلت بأبهى مظاهرها في القرآن الكريم، ويمكن القول إنَّ كل ما ورد في القرآن الكريم من أصوات قد بلغت غاية الدِّقة في الوضع، وما قد بلغت غاية الدِّقة في الوضع، وما





اللسان عملًا واحدًا في القوّة من جهة واحدة))(٤). لم تذكر المصادر تعريفًا معينا

لم تذكر المصادر تعريفًا معينا لمصطلح المهيمن الصوتي، ولم تحده بحدً على وفق هذا المصطلح، وهناك مصطلحات مرادفة ذُكرت عند الأصواتين المحدثين منها مصطلح القوي، والتكراري، ويمكن تعريف التكرار الصّوتي أنّه: ((دلالة اللفظ على المعنى مرددًا))(٥).

وقيل إنّ التكرار: ((هو تناوب الألفاظ أو إعادتها في سياق التعبير بحيث تشكل نغمًا موسيقيًّا يتقصده النّاظم في نثره))(١).

أمَّا مصطلح المهيمن الصوتي فلم أعثر على تعريف اصطلاحي له بحدود اطلاعي، ويمكن أن نضع له تعريفًا مفاده: أنَّ صوتا ما يغلب على سائر البنية الصّوتية في نصِّ ما؛ ليؤدي دلالة ترتبط بخصائصه الصّوتية من غرج، وصفة، وتشكيل صوتي مع ما

فيها من تناسب عجيب بين دلالاتها وصفاتها، والمعنى المراد في أي نصّ من نصوصه الشّريفة، فالقارئ لأيّ نصّ من نصوص القرآن الكريم يجده مشحونًا بكمٍّ هائل من الأصوات التي اختيرت لنصٍّ معين دون غيرها؛ لتكشف بها تحمله من سهات صوتية عن المعنى المقصود، متناغمة معه أشدّ تناغم، في تناسق هندسي لا يصدر إلّا من حكيم خبير.

وترتبط الدّلالة الصّوتية لبعض الأصوات في سياقاتها بمفاهيم وظواهر صوتية يحتمها السياق والتفاعل الصّوتي بين الأصوات؛ إذيمكن أنْ يهيمن صوت على صوت آخر فتشيع دلالته في السّياق بسبب التأثر والتأثير في التركيب الصوتي فضلًا عن عامل القوّة الذي يكتسبه الصّوت بسبب موقعه من السّياق، قال الدكتور غانم قدوري الحمد: ((والقويّ الدكتور غانم قدوري الحمد: ((والقويّ من الحروف إذا تقدمه الضعيف مجاورًا له جذبه إلى نفسه إذا كان من مخرجه ليعمل

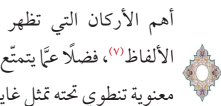


يجاوره.

نال التكرار عناية البلاغيين، وأشادوا بمكانته؛ لما يتمتع به من قيمة معنوية، وجمالية كما ذكرنا، إذ يُعدّ من أهم الأركان التي تظهر الجرس في الألفاظ(٧)، فضلًا عمَّا يتمتّع به من قيمة معنوية تنطوي تحته تمثل غاية في الأهمية والدّقة، وله أثرٌ مهمٌ في الكشف عن القوّة الخفيّة الكامنة في الكلمة (^^)، ويُلقى الضّوء على نقطة حسّاسة في العبارة، ويكشف عن اهتمام المتكلم

ويُعدّ التّكرار من أساليب الفصاحة ومن محاسنها(١٠٠)، فقد يُعدّ في موضع ما أبلغ من الإيجاز، وأشد موقعًا من الاختصار(١١١)، وللأثر الصّوق تأثيره السّاحر في النّفوس وصنيعه الخاص في القلوب.

وأشار الخطابي (ت: ٣٨٨هـ) إلى الأثر الصوتى بقوله: ((صنيعه في القلوب وتأثيره في النفوس))(١٢).





وهناك قضية مهمة جديرة بالإشارة ألا وهي قضية التناسب الصّوق للمعنى، وبتعبير آخر محاكاة الأصوات لمعانيها، إذ نجد في مواضع كثيرة في القرآن الكريم عمد فيها إلى رسم صورة مجسمة لمعنى الكلمة تتناسب وأصوات تلك الكلمة، والذي عبر عنه السيد قطب بقوله: ((التّصوير هو الأداة المفضلة في أسلوب القرآن الكريم، فهو

ومن دواعى تكرار الصوت المهيمن

أنّه يمتلك من القوّة والتأثير في السّمع،

وإثارة الأذهان، وخاصة إذا كان

الانسجام الصّوق فيه ظاهر النّسق (١٣).

على مستوى الحرف، أم الكلمة، أم

العبارة أثر مهم في انسجام وحدة

النّصوص وتلاؤمها سواءً على المستوى

الَّلغوي، أم على المستوى الإيقاعي؛ لما

فيه من أسلوب رفيع حافل بالدّلالات

وإيحاءات تشكل ألحانًا عذبة مطّردة

الإيقاع، قويّة التنغيم (١٤).

وللصوت المهيمن سواء أكان

يعبر بالصورة المحسوسة المتخيلة عن المعنى الذهني، والحالة النفسية وعن الحادث المحسوس، والمشهد المنظور، وعن النموذج الإنساني، والطبيعة البشرية))<sup>(۱۵)</sup>.

وهذا التناسب الصوتي نجده في كل سور القرآن الكريم وآياته، كما أن الأصوات المهيمنة في القرآن الكريم عموما تستدعيها الحاجة، وكلما دعت الحاجة استلزمت التكرار على صيغة مناسىة.

# أثر دلالة الصّوت المفرد في السّياق:

هناك علاقة تربط بين الصوت والمعنى، ذلك لأنّ كلّ إشارة لغوية يتجسد فيها هذان الجانبان، جانب الصّوت، وجانب المعنى، ويُعد التحليل الصوتي من مستويات الكشف عن تلك العلاقة، وبيان الدلالة المعنوية التي تربط الصوت بالمعنى، فرُبَّ صوت واحد في النَّصّ يفرض هيمنته عليه، ويشكل عددًا

ملحوظًا ذا قيمة تتناسب مع المعنى المراد.

إنَّ فكرة المناسبة بين الصوت والمعنى قديمة إذ بدأت عند اليونان، ثم انتقلت إلى العلماء العرب الذين حملهم على الربط بين اللفظ ومدلوله؛ لإعجابهم بألفاظ العربية، ومن ثم حرصهم على الكشف عن أسرارها وخفاياها(١٦)، وتظهر هذه العلاقة بين أصوات الألفاظ ودلالتها في القرآن الكريم متهاسكة، إذ تتساوق مع عناية القرآن الكريم بالجرس والإيقاع في الأصوات والمقاطع والعبارات(١٧)، وسنعرض لذلك نهاذج تطبيقية على شكل فقرات تحليلية تحمل اسم الصوت المراد تحليله وفقا للسياق الذي ورد فيه، وهي:

١- صوت السّين، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ \* مَلِكِ النَّاسِ \* إِلهِ النَّاسِ \* مِنْ شَرِّ الوَسْوَاسِ الخَنَّاسِ \* الَّذِيْ يُوَسْوِسُ







فِيْ صُدُوْرِ النَّاسِ \* مِنْ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ [الفلق: ١-٥]

نلحظ في الآية الكريمة غرضين متناقضين الخفاء من جهة، والوضوح من جهة أخرى، ونلحظ كذلك المهيمنات الصّوتية المتكررة، أيْ الأصوات السّائدة في النّص، وهي صوت (السّين) تكرر تسع مرات، والأصوات الأخرى، الواو سبع مرات، والنون ثماني مرات، واللام أربع مرات، والراء ثلاث مرات، والراء ثلاث مرات، وعلاقته بالمعنى المراد.

وهو حرف أسلي، هذا الوصف الدقيق لمخرج السّين وما يترتب أيضًا من صفاته، ومنها أنَّ السَّين صوتُ مهموسٌ، والصّوت المهموس بتعبير سيبويه ((حرف أضعف الاعتباد في موضعه حتى جرى النفس معه))(١٨)، ثمّ إنَّه من صفات السّين أيضًا كما يقول سيبويه (ت:١٨٠هـ) في

النَّاسِ) الكريمة

حديثه عن حروف الصّفير، الصّاد والسّين، والزّاي: ((وهنَّ أندى في السّمع))(۱۹)، وهو صوت يسهل سهاعه، وهو صوت حادّ، وغشاء طبلة الأذن تزداد حركته مع كثرة ترديد السّين، فتزداد الطّرقات عليه فتزداد قوة سمع السّين، وهو مع خفوته واضح مسموع؛ بسبب علو تردداته.

وهو مناسب لمعنى الوسوسة، فهي مسموعة بتردد وتكرار عند النّاس الّذين يوسوس لهم الوسواس الخناس بتعبير النّص القرآني.

ثمَّ إنَّ من صفات السّين إنَّها من أصوات الصّفير (۲۰) أي أنَّها أصوات تنسلّ انسلالا إلى النفوس، ذلك لأنّ الشيطان بها أُوتي من إمكانية الخفاء، فهو يجري من ابن آدم مجرى الدّم في عروقه من حيث يدري أو لا يدري، إذ عبّرت آية أخرى عن هذا المعنى، قال عبّرت آية أخرى عن هذا المعنى، قال تعالى: ﴿فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا تَعالى: ﴿فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا الْحَمُ هَلْ أَدُمُ هَلْ أَدُلُّكُ عَلَى شَجَرَةِ الخُلْدِ وَمُلْكٍ





لَاْ يَبْلَى ﴾، فالشيطان يلقي في النفس ما يخال أحدنا أن الفكرة له وما هي له في الحقيقة.

هذا الصّفير في السّين يصاحبه أيضًا أزيز، ولذلك عبّر القرآن عن هذا المعنى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّا أَرْسَلْنَا الشّيَاطِيْنَ عَلَى الكَافِرِيْنَ تَوُرُزُّهُمْ أَزّاً ﴾، والأزّ تهييج باطني، وفعل داخلي قلبي لم يوصف به في القرآن الكريم إلّا الشيطان (٢١)، فالشياطين تنفذ إلى القلوب فتحدث بحديث خفي وتهيّج الكوامن وتغري بلعاصي، فالعلاقة ملاحظة هنا بين بلعاصي، فالعلاقة ملاحظة هنا بين هذه الصفات والمعاني المذكورة في النّص.

ثمّ نجد أنّ السّين أيضًا صوت رخو احتكاكي يصفه الأصواتيون بأنّه أقوى أصوات الاحتكاك، فعلى قدر (ضيق المجرى عند المخرج يكون علو الصفير ووضوحه وأضيق ما يكون مجرى الهواء عند النطق بالسّين والزّاي والصّاد))(۲۲)، ورخاوة السّين

هذه مناسبة لكيد الشيطان الضعيف إذ وصفه القرآن الكريم بالخنّاس؛ لأنّه يخنس وينتهي عند ذكر الله (٢٣)، والاستعادة به كما أمرت الآية في أوّلها هُولُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النّاسِ، ومنشأ هذه الاستعادة هو الشّعور بالحاجة الشّديدة إلى غياث المستغيثين؛ ليأوي إلى ركنه الشّديد.

وقد أشار القرآن الكريم إلى الاستعادة بالله تعالى من عموم الشّر ما بطن منه وما ظهر (٢٤)، فقال: ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَعُوْذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِيْنَ \* وَأَعُوْذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضَرُونَ ﴾ .

الشّدة في صفيره تفخم صفات السّين، وهو مناسب للفظ الوسواس، هذا الصّوت بشدة صفيره، وقوة همسه يكشف عمّا في صدور الناس من أحداث يفعلها الوسواس من الجنة والناس (٢٥).

ولفظ (يوسوس) وهما دالتان ببنيتيهما على تكرار الوسوسة، جاءت





هذه الكلمة مركبة من حرفين رقيقين (الواو والسين)، وهذا مناسب لمعنى الوسوسة، وإلى هذين الصوتين ردّ ابن فارس(ت: ٣٩٥هـ) هذه الكلمة، فيقول: ((الواو والسين: كلمة تدل على صوت غير رفيع بيقال لصوت الحلي وسواس وهمس الصّائد وسواس، وإغواء الشيطان ابن آدم وسواس)(٢٦).

وهذا قائم على اختيار الأصوات التي يكون بينها وبين الحدث مناسبة وملاءمة، وهذا يحاكي عملية الوسوسة بها تشتمل عليه من إلحاح وإغراء بالشيء يقتضي تكرار الإيعاز مرة بعد أخرى، فها إنْ يغفل الإنسان عن ذكر الله حتى تعود الوسوسة، يقول الزّغشري (٥٣٨هـ): الأنها سُمِّي الشيطان وسواسًا بالمصدر؛ لأنَّ الوسوسة صنعته وشغله الذي هو عاكف عليه))(٢٧).

ويقول السيد الطباطبائي:

((سُمِّي خناسًا؛ لأنَّه يوسوس للإنسان، فإذا ذكر الله رجع وتأخر، ثمّ إذا غفل عاد إلى وسوسته) (٢٨)، والخناس ((صيغة مبالغة من الخنوس، وهو التأخر والاستتار أحيانًا، واختيار وصف الخنّاس مع الوسواس مناسب له في المبالغة) (٢٩).

من ذلك نلحظ أنَّ الفعل (يوسوس) بصيغته دالُّ على تجدد الفعل، فهو يمتلك الخصائص اللازمة المناسبة للمعنى المراد من الوسوسة المكرّرة المتأرجحة حينًا بعد حين، فهي تظهر وتختفي بحسب حالة الإنسان، وتكرار المقطع يدلّ على تكرار الفعل (٣٠).

ونلاحظ أيضا المهيمن الصوتي السّين في قوله تعالى: ﴿ اسْتَغْفِرْ لَمُمْ أَوْ السّيَغْفِرْ لَمُمْ اللهِ السّين في قوله تعالى: ﴿ اسْتَغْفِرْ لَمُمْ سَبْعِيْنَ لَا تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ سَبْعِيْنَ مَرَّةٍ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَمُمْ ذَلكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوْا بِالله وَرَسُولِهِ وَاللهُ لَا يَهْدِيْ الْقَوْمَ الْفَاسِقِيْنَ ﴾ [ التوبة: ١٨٠]



وهو صوت صفريّ مهموس كها مرَّ، وقد تكرر ست مرات، وصفته أنَّه صوت رخو مهموس، وعند النطق به يندفع الهواء مارًا بالحنجرة، وعند تضيق المجرى يندفع خلاله الهواء فيحدث ذلك الصفير العالي(٣١)، ممَّا يشكل مزيّة سمعيّة عبر موسيقية الألفاظ التي حوت هذا الصّوت، وقوة هذه الصفة تتناسب مع سياق الآية، فسياق الآية هو سياق قسوة وتعنت في وصف الكفار، ذلك لأنَّه لا رجاء في نجاة الكفار والمنافقين بعد إصرارهم على كفرهم ونفاقهم (٣١)، فالنّسق الصوتى للآية الكريمة مال إلى القوة بفضل تكرار السين ذات الصفير العالى، فضلا عن مجاورته لطائفة من الأصوات الشّديدة مثل (التاء، والباء) المقاربة له في الصّفة والمخرج. ولا سيّما في كلمات (استغفر، تستغفر، سبعين) لتتعاضد هذه الأصوات على إظهار

المعنى المراد.

٢- صوت الصاد، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بغَيْرِ الحَقِّ وَقَالُوْا مَنْ أَشَدِّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ الله هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوْا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُوْنَ \* فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيِّا صَرْصَرًا فِيْ أَيَّام نَحِسَاتٍ لِنُذِيْقَهُمْ عَذَابَ الخِزْي فِيْ الحَيَاةِ الدُنْيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أُخْزَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُوْنَ ﴾ [فصلت: ١٥ –١٦]

نلحظ في اللفظ الوارد في الآية الكريمة، وهو لفظ ﴿ صَرْ صَرّا ﴾ أنّه تكرّر صوت (الصّاد)، ونلحظ هنا ارتباطًا بين الصوت ومعناه، وهذا ما أشار إليه علماء العرب القدماء أمثال الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥هـ) وذلك عند عرضه لمادة (صرم) في قوله: ((صرّ الجندب صريرا، وصرّ الباب يصرّ، وكلّ صوت شبه ذلك فهو صرير، إذا امتد، فإذا كان فيه تخفيف وترجيع في إعادة ضوعف كقولك: صرصر الأخطب صرصرة))(٣٣)، وقد أشار







بقوة الرّيح وضراوتها))(٢٦).

هذه الدّقة في تصوير المشهد دعمه حسن اختيار الأصوات بها تحمله من صفات وخصائص، فجيء بأصوات تناسقت مع المعنى المراد، وسبكت سبكًا دقيقًا يجاكي السّياق الذي وردت فيه، ولو قُدّر للسياق غير تلك الأصوات؛ لأعطى معنىً غير المعنى المراد.

الصّاد، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُنْفِقُوْنَ فِيْ السَّرَّاءِ وَالْخَافِيْنَ الغَيْظَ وَالعَافِيْنَ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِیْنَ الغَیْظَ وَالعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]

الضاد المجهورة المستعلية المستطيلة (٣٧) المشددة التي تشكلت معها في بنية الكلمة أصوات الرّاء المكررة المشددة، وألف المد، وما في الممزة من صعوبة النّطق كلّها تجتمع في التّشكيل اللّفظي لبناء اللّفظة؛ لتوحي وتكشف عن معنى الشّدة في لفظ

الجندب صريرًا، وصرصر الأخطب صريرًا، والصّراري الملّاح، ويمكن أنْ يكون لرفع صوته))(ئت)، فالإيحاء الصّوتي للمعنى يبدو جليًّا واضحًا في هذا اللّفظ، وخصوصا في صوتي الصّاد والرّاء أوّلًا، وتكرارهما ثانيًا، وهذا ما أشار إليه أغلب المفسرين، إذ قال البقاعي موضحًا هذا التناسب الصّوتي: ((بريح صرصر: أيْ هي في غاية من البرد والصّوت، كأنّه كرّر فيها البرد حتى صار يحرق بشدّته، والصّوت حتى صار

يصمّ بقوّته))(١٠٥)، وهذا ما أشار إليه ابن

عاشور حيث قال: ((الصّرصر: الرّياح

الشّديدة يكون لها صوت كالصّرير،

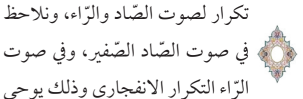
ففي لفظة (صرصر) أيْ صيغة (فَعْلَل)

ابن فارس إلى المحاكاة الصوتية في جذر

(صرّ)، قال: ((وأمّا الرّابع، فالصّوت،

من ذلك الصّرة شدة الصّياح، صرّ





# المهيمن الصوي في السياق القرآني...

(الضَّراء) مقابل ذلك بنية (السَّراء) بما في السِّين من همس، ورخاوة، يعضد ذلك التشكيل الصوتي لهاتين اللفظتين والسياق اللغوي الذي يكتنفهما.

وكذلك نجد البيان السّاحر في تركيب ﴿ وَالْكَاظِمِيْنَ الغَيْظَ ﴾، واسم الفاعل الدّال على اتصّاف الفاعل بصفة محمودة لا تتأتّى إلا لمن حباه الله مذه الملكة، وقد تشكلت هذه البنية من الكاف الشَّديد المنفتح (٢٨) الذي شفع همسه واستفالته بالألف المدية، ثم ورد صوت الظّاء المجهور المستعلى المطبق مشفوعا بياء مدية، هذه البنية دالة على استمرار هذه الصّفة في الموصوف ٠ ولو أننا زدنا معرفة وأخذنا مثلا (كظم)، وزدناها على ما تعارف من بنيتين هما (خضم، وقضم)، فالخضم للأكل الرّطب، والقضم للصّلب اليابس(٢٩)، فجمعت بين الرخاوة والشدة، وفرقنا بين هذه الألفاظ اتضح لنا سحر البيان باختيار القرآن

للفظ (الكَاظِمِيْنَ) بالتعبير عن المعنى المراد.

و (الكظم) هو الإمساك على غيظ وغم(١٠٠)، وهو أيضا السَّد على الامتلاء(١٤)، فناسب فيه الكاف هذا المعنى الشّديد على النفس، فالمكظوم سد بها امتلأت به جوانحه، وضاق بهمه ذرعًا.

نلحظ أيضًا في معمول (الكَاظِمِيْنَ)، وهو (الغيظ) أنَّه لفظ شديد، بها في الغين من جهر واستعلاء (٤٢)، وهذه الغين مشفوعة بياء مدية، ثمّ الظّاء، ولعلّ هذه البنية كاشفة عن معنى غير يسير قد تشكلت أصواته مجتمعة للدّلالة على العسر والشَّدة لِمَا يكظم هذا الموصوف، فهو قد أمسك عما اجتمع في نفسه من اجتراع للغيظ، قد اجترع الغيظ جرعة بعد جرعة، فكأنه منع نفسه أنْ تخرج، فسد عليها بابها، وكظم عليها شدة غيظها.





[4-1

٢- صوت القاف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ \* مِنْ شَرِّ مَالَى قَوْلَه مَا خَلَقَ \* وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَاْ وَقَبَ \* وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاتُاتِ فِيْ العُقَدِ \* وَمِنْ شَرِّ وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاتُاتِ فِيْ العُقَدِ \* وَمِنْ شَرِّ النَّفَاتُاتِ فِيْ العُقَدِ \* وَمِنْ شَرِّ النَّفَاتُ اللَّهُ الْعُقَدِ \* وَمِنْ شَرِّ اللَّهُ الْعُلْمَ لِيَّانِ اللَّهُ الْعُلْمَ لِيَّ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لِيْ الْعُلْمَ لَيْ الْعُلْمَ لَا اللّهُ اللّهُ

حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴿ [الناس: ١-٥]

نلاحظ أنَّ صوت (القاف) في الآية الكريمة تكرر ست مرات، ومع (اللام) تكرر ثلاث مرات، وهناك مهيمن آخر، وهو (الرّاء) تكرر خمس مرات، ولفظ (شر) تكرر أربع مرات. والقاف صوت لهوي انفجاري والقاف صوت لهوي انفجاري شديد (٣٤) يقرع الأسماع، كما نجد مثلا في قوله تعالى: ﴿ القَارِعَةُ \* مَا القَارِعَةُ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا القَارِعَةُ ﴾ [القارعة: \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا القَارِعَةُ ﴾ [القارعة: \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا القَارِعَةُ ﴾ [القارعة:

هذا الصوت مناسب للأمر بالقول في قوله تعالى: (قل)، وهو مناسب أيضا لألفاظ (الفلق)، و (الخلق) و (وقب)، فالفلق الشق، والصبح والفلق هو الانشقاق عن باطن الشيء، فالليل شيء مغلق

قوله ينفلق عنه الصبح، والغاسق هو الليل من شَرِّ إذا اشتدت ظلمته، و (وقب) معناه وقبَ \* دخل وتغلغل في الشّدة، وكلّها ألفاظ مِنْ شَرِّ شديدة، والقاف قد قرع الأسماع للاستعاذة من ذلك، والرّاء بتكراره في وتضعيفه ناسب ألفاظ الشّدة المذكورة من حيث عظمتها كما في (بربً) وهناك المشكّلة مع الباء المشددة، ولفظة وهناك المشكّلة مع الباء المشددة، ولفظة مرات. النفوس، وتشمئز منه الأسماع وتكرار

ولو انمعنا النظر في السورة المباركة نلحظ أيضا هيمنة أصوات القلقلة كها في ألفاظ (الفلق، خلق، وقب، العقد، حاسد، حسد) وهي حروف شديدة مقلقة؛ لكي تعطي اهتزازًا واضطرابا في النفس؛ وذلك

لفظ (شرّ) ببنيتها الصوتية المتفشية في

الشّين المكررة بشدة في (الرّاء) يوحى

بوجوب كثرة الاستعادة، يعضد ذلك

تنكير هذه البنية في مواضعها التي

وردت في السورة المباركة.



للإشعار بأنَّ الإنسان ضعيف يضطرب بمثل هذه الأمور التي ذكرها الله سبحانه، وهذا الإيقاع الصوتي يبعث في النفس شيئًا من الإحساس بالاستعاذة، فتناسبت فواصل هذه الآيات باختيار تلك الألفاظ شدّة وجهرًا بها يناسب الأحداث التي رافقتها، فالقاف في لفظة (الفلق) بصفتها الصوتية الانفجارية الدّالة على الانفلاق فيها تناسب مع المعنى الكامن في لفظة (الفلق)، فلفظ (الفلق) مشعر بالتغير والحركة؛ لأنّ معناه انشقاق ضوء الصّبح عن ظلمة اللّيل، وإنَّ الانفلاق والفلق يدل على التغير والحركة، فتشعر كلمة الفلق بتغير الأحوال(٤٤)، وهذا المعنى يناسبه صوت القاف، فالاستعادة بالله من التغييرات الناجمة عن الانقسام والانشقاق وما يخفيه أهل المكائد من شرور، وقد ناسب تلك الاستعادة ما في صوت (القاف) من صفات صوتية، وما في لفظة

(الفلق) من معان دلالية لغويّة؛ لذا اختير صوت (القاف) المجهور، وما فيه من إبانة ووضوح في السّمع لإثارة الانتباه؛ لدفع الشر النّابع من الخارج • وكذلك نلحظ صوت (الباء) في لفظة (وقب) التي جمعت صفات الجهر، والقوّة، والشدّة والقلقة، جاءت منسجمة مع صفات صوت (القاف)، إلا أنَّ هذا التنوع في الفاصلة جاء وفقاً لما يقتضيه المعنى، في نسق منسجم معها، فجاءت هذه الفاصلة بها فيها من صفات تناسب المعنى وهو دفع الشر، والتحرز منه، وما يتضمنه ذلك الشر من خفاء ومكائد لا قوة للإنسان على دفعها إلا بالاستعاذة بالله واللجوء إليه، وإنّ التعبير بالغاسق إذا وقب يتناسب مع الفلق بمعنى الصبح فإنّه يستعيذ بربّ النّور من الظلمة، وبربّ الصّبح من شرور الّليل(٥٤).

ثم انتقل إلى فاصلة صوتيّة ذات دلالة أخرى وهي فاصلة (الدّال)







في لفظة (العقد)، وصوت الدّال وما فيه من جهر، وشدة، وقلقلة جاء؟ ليكمل المشهد السّابق الذي أمر فيه الله سبحانه وتعالى عباده بالاستعاذة من الشّر الحاصل من الدخول في ظلمة الليل والتقييد بهذا الوقت؛ لأن حدوث الشر فيه أكثر، والتحرز منه أصعب وأعسر (٢١)، أعقب ذلك بالاستعاذة من دخول شر جديد، أي الاستعاذة من شرّ بعد شر، فالدّال وما فيها من صفات صوتية تؤهلها لمواجهة ذلك الشّر؛ لذا اختير دون غيره من الأصوات، فحققت فاصلة (الدّال) الشَّدة في هذه الشّرور التي هي مجمع كلّ شرّ، ثمّ يختم أيضًا بفاصلة (الدّال) في لفظة (حسد)؛ ليشير بها في صفته من شدّة صوتيّة إلى معاني الحسد المؤثر بشدته على المحسود.

اتضح في هذه السورة المباركة أنَّ الصَّوت المهيمن قد يكون أكثر من صوت في النَّص الواحد، أو قد يكون

تكرارًا للفظة كما في لفظة (شرّ)، وهذا التكرار للفظة (الشّر) وما يحمله صوت (الراء) من تكرار إنّما جاء؛ ليعطي دلالة مفادها أنّه ينبغي الاستعادة من كلّ ما ذكر على وجه الاستقلال؛ لعظم شرّه (٧٤).

وقد ساد صوت الرّاء أيضًا في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ \* إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرَ ﴾ [الكوثر: ١-٣]

فالملاحظ أنّ صوت الرّاء قد ساد في النّص الكريم ولا سّيها في نهاية الآيات، هذا التوزيع المنتظم والمتسق منح السّورة إيقاعًا صوتيًّا بارزًا، فتكرار الصّوت يوحي بتكرار الحدث واستمراره وتكراره، فالمعطي هو الله سبحانه، والمعطى له هو الرسول (صلى الله عليه وآله) والشيء المعطى هو الكوثر، وهذا العطاء كثير وفائض ومستمر لا ينفد.

٣- صوت الميم، ومن ذلك قوله تعالى:



# المهيمن الصوتي في السياق القرآني...

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيْثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُوْنَ وَمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُوْنَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُوْنَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُوْنَ ﴾ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُوْنَ ﴾ [البقرة: ٤٨]

نلاحظ أنَّ صوت (الميم) تكرر إحدى عشرة مرة، وهو صوت شفوي أنفيّ شديد رخو مجهور (١٤٨)، مع صوت الكاف المكرّر خمس مرات، وتكرار هذين الصّوتين يوحي بالشّدة في النهى عن الفعلين المذكورين في الآية الكريمة، القتل والإجلاء، وممَّا يزيد الإيحاء قوة ما يتمتع به صوت الميم من خصائص القطع، والاستئصال، والكسر، والتوكيد، والتشديد (٤٩)، فكأنَّه سبحانه وتعالى أراد قطع هذه الآفة واستئصالها، والتوكيد والتشديد عن فعلها ٠

عالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْ الجُتَنِبُوْ الْجَتَنِبُوْ الْجَتَنِبُوْ الْجَتَنِبُوْ الْجَيْرَ الْمَنُ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْ مَعْضَ الظَّنِّ إِنْ مُعْضَ الظَّنِّ إِنْمُ ﴾
 [الحجرات: ١٢] وجدنا أنَّ حرف

النون قد تكرر عشر مرات، فضلا عمّا يتبع هذه النّونات من حركات التنوين، والنّون صوت أسناني لثوي أنفي مجهور متوسط (۱۰۰) من دلالاته، الدلالة على الانفعالات الباطنية المكبوتة، فناسب التعبير عن هذه الحالة النفسية بها يتفق معها من حروف تعبّر عن النفس والضمير أكثر مما تعبر عن المظهر والعوارض الخارجية (۱۰).

وهذا الإيقاع الصوتي الذي بُرّز من طريق صفات (النون) قد أسهم بشكل كبير في تصوير هذه الصّفة الذّميمة التي أراد الله سبحانه وتعالى النهى عنها.

٧- صوت الكاف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الكَرِيْمِ \* الَّذِيْ خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ بِرَبِّكَ الكَرِيْمِ \* الَّذِيْ خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ \* فِي أي صورة ما شاء ركبك ﴾ [الانفطار: ٦-٨]

نرى في الآيات المباركات مهيمنًا صوتيًا قد ساد على النّص ألا







وهو صوت (الكاف)، فقد تكرر تسع مرات، وهذا الصوت الذي وصف بأنّه صوت حنكي، قصي، شديد، مهموس (۲۰)، يدل على الأحداث الشديدة، والأصوات المدوّية ويرتبط بها(۲۰).

بها(۵۳)

#### الخاتمة:

من البحث والدراسة توصل الباحث إلى النتائج الآتية:

۱- کشفت الدراسة عن دلالة الأصوات من طريق بعض الظواهر الصوتية ومنها، ظاهرة التكرار الصوتي، والتناسب الصوتي للمعنى.
 ۲- وضع الباحث تعريفا لما يسمى

اللهيمن الصوتي مفاده أن صوتا ما يعلي يغلب على سائر البنية الصوتية في نصِّ ما؛ ليؤدي دلالة ترتبط بخصائصه الصوتية من مخرج، وصفة، وتشكيل

صوتي مع ما يجاوره .

٣- اتضح من الدراسة أن هناك توافقا
 وانسجاما بين دلالة الصوت والمعنى
 المراد.

٤- كشفت الدراسة عن التوظيف الدقيق للأصوات في سياق الآيات التي تميزت بدقة الاستعمال.

٥- قدم الباحث دراسة تطبيقية عمد فيها إلى تحليل مجموعة من النصوص من من قصار السور، ونصوص من الآيات القرآنية كشف فيها عن العلاقة بين وظيفة الأصوات الدلالية والمعنى المراد.

7- كشفت الدراسة أيضا عن الوضع القصدي لكل صوت استعمل دون غيره؛ ليؤدي وظيفة لا يؤديها صوت غبره.



# المهيمن الصوي في السياق القرآني...

١٥ - التصوير الفني في القرآن: ٣٦

١٦- ينظر: الدراسات اللهجية

والصوتية عند ابن جني: ٢٩٢

١٧ - ينظر: فقه اللغة العربية: ٤٥

۱۸ – الکتاب: ٥/ ۲۲۱

١٩ - نفسه: ٥ / ٥٥٧

· ۲ - نفسه: ٥ / ٥٥٧

٢١- ينظر: الميزان في تفسير القرآن:

1.9/12

٢٢- ينظر: الأصوات اللغوية: ٧٤،

فقه اللغة: ١٧٩.

٢٢ - ينظر: المفردات في غريب القرآن:

177

٢٤- ينظر: على طريق التفسير البياني:

1/ 77

٢٥ ينظر: النسق القرآني دراسة

أسلوبية: ١٠٥

٢٦ مقاييس اللغة: مادة (و س) /

. 1 . 2 .

۲۷ – الکشاف: ۷ / ۲۱.

۲۸ - الميزان في تفسير القرآن: ۲۰ /

491

الهوامش:

١ - دلالة الألفاظ: ٢٦

٢- ينظر: فقه العربية وخصائصها:

. 777

٣- ينظر: التحليل اللغوي في ضوء

علم الدلالة: ١٧

٤ - الرعاية: ١٨٠

٥ - المثل السائر: ٣/٣

٦- جرس الألفاظ و دلالتها في البحث

البلاغي والنقدي عند العرب: ٢٣٩

٧- جرس الألفاظ: ٣١٣

٨- الأفكار والأسلوب دراسة في الفن

الروائي ولغته: ٥٠

٩- ينظر: قضايا الشعر المعاصر: ٢٦٧

١٠- ينظر: البرهان في علوم القرآن:

9/4

١٩ / ١ - المثل السائر: ٣/ ١٩

١٢٩ - بيان إعجاز القرآن: ١٦٨ / ١٦٩

١٢ - الجهود الصوتية في كتب البلاغة:

111

١٤ - ينظر: جمالية الإيقاع الصوتي في

القرآن الكريم: ٨٢



) - 202

٢٩- على طريق التفسير البياني: ١/ (كغ

07

• ٣- ينظر: على طريق التفسير البياني:

07/1

٣١ - ينظر: الأصوات اللغوية: ٧٤

٣٢ - ينظر: الميزان في تفسير القرآن: ٩ / ٣٥٤

٣٣ - العين: ٧/ ٨١ - ٨٢

٣٤- مقاييس اللغة: مادة (صرّ)،

.024

٣٥- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: ٢ / ٣٤٣.

٣٦- التحرير التنوير: ٢٩ / ١١٦.

۳۷- ینظر: الکتاب: ٥ / ٥٦،

والأصوات اللغوية: ٦١.

۲۸- ینظر: الکتاب: ٥ / ۷۳۱،

والأصوات اللغوية: ٨١.

**۳۹**- ينظر: الخصائص: ٤١٠ -

٤١١.

٤٠ ينظر: لسان العرب: ١٢/ ١٩٥،
 مادة (كظم).

١٤ - ينظر: مقاييس اللغة: ٨٩٥، مادة

(كظم).

٤٢ ينظر: الكتاب: ٥ / ٧٣١،
 والأصوات اللغوية: ٨٥.

۲۲- ینظر: الکتاب: ۵/ ۷۳۱،

والأصوات اللغوية: ٨٢

٤٤- ينظر: على طريق التفسير البياني:

47

٥٤ - ينظر: نفسه: ٣٦

٢٦ - ينظر: نفسه: ٣٥

۷۷ – ینظر: نفسه: ۳۸.

٤٨- ينظر: سر صناعة الإعراب:

١/ ٧٥، والأصوات اللغوية: ٤٦

٤٩ - ينظر: الدلالة الصوتية في القرآن

الكريم: ٣٩

• ٥- ينظر: سر صناعة الإعراب:

١/ ٧٥، والأصوات اللغوية: ١٣٠

١٥- ينظر: التعبير الفني في القرآن

الكريم: ٣٠٣

٥٢- ينظر: سر صناعة الإعراب:

١/ ٧٥، والأصوات اللغوية: ٨١

٥٣ - الدلالة الصوتية في القرآن

الكريم: ٣٦



#### ٥٠٠٢م.

التصوير الفني في القرآن: سيد قطب، ط۱۷، دار الشروق، القاهرة،
 ۲۰۰۶م.

٨-جرس الألفاظ و دلالاتها في البحث البلاغي والنقدي: ماهر مهدي هلال،
 دار الرشيد للنشر، بغداد، العراق،
 ١٩٨٠م.

٩- الدراسات اللهجية والصوتية عند
 ابن جني: د٠ حسام سعيد النعيمي،
 دار الرشيد للنشر، الجمهورية العراقية،
 ١٩٨٠م.

١٠ دلالة الألفاظ: د٠ إبراهيم أنيس،
 ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر،
 ١٩٧٦م

۱۱ – الرعاية: تأليف أبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت: ٤٣٧هـ)، ت: د٠ أحمد حسن فرحات، ط٣، دار عهار، عهان، ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م.

۱۲ - سر صناعة الإعراب: أبو الفتح عثمان بن جني (ت: ۳۹۵هـ)، ت: د. حسن هنداوي، ط۱، دار القلم،

### المصادر والمراجع:

القرآن الكريم

ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: تأليف أبي السعود،
 محمد بن مصطفى (۸۹۸هـ مصطفى (۹۸۲هـ التراث
 العربي، بيروت، ۱٤۱۱هـ

٢- الأصوات اللغوية: د. إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر،
 ٢٠٠٧م

٣- البرهان في علوم القرآن: السيد هاشم البحراني، مؤسسة الرسالة،
 ١٤٠٣ق

٤- بيان إعجاز القرآن: تأليف أبي سليهان حمد بن محمد الخطابي (٣٨٨هـ)،
 ط٣، دار المعارف، مصر، ١٩٧٦م.

٥- التحرير والتنوير: محمد الطاهر، بن عاشور، دار التونسية للنشر والتوزيع، ١٩٨٤م.

١- التحليل اللغوي في ضوء علم الدلالة: د٠ محمود عكاشة، ط١، دار
 النشر للجامعات، مصر، ١٤٢٦هـ -



دمشق، ۱۹۸۵م.

17- على طريق التفسير البياني: د٠ فاضل صالح السامرائي، النشر العلمي، جامعة الشارقة، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.

18 - فقه العربية وخصائصها: نادية رمضان النجار، دار الكتب العلمية،

۱۷۰۲م.

١٥ - فقه العربية: د. حاتم الضامن،
 ط١، دار الآفاق العربية، القاهرة،
 مصر، ٢٠٠٧م.

17 - فقه اللغة العربية: د كامل ياسر الزيدي، ط 1، دار الفرقان للطباعة والنشر، عمان، الأردن، ٢٠٠٥م.

۱۷ - قضایا الشعر المعاصر: نازك الملائكة (ت: ۱٤۲۸هـ)، ط٥، دار العلم للملایین، لبنان، ۱۹۲۲م.

۱۸ - الكتاب: أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر (ت:۱۸۰هـ)، ت: أ.د محمد كاظم البكاء، ط۱، مؤسسة دار الصادق، بابل، العراق، ۱٤۳٥هـ -

١٥٠٢م.

19- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: محمود بن عمر الزنخشري (٥٣٨هـ) تحقيق: عبد الرزاق المهدي، ط٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م.

۲۰ لسان العرب: محمد بن مکرم
 بن منظور (ت: ۷۱۱هـ)، ط۱، دار
 صادر، بیروت، ۲۰۰۸م.

11- المثل السائر: ضياء الدين بن محمد المعروف بابن الأثير (ت: ٦٣٧هـ)، ت: محمد محي الدين عبد الحميد، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٩٣٩م.

۲۲ مقاييس اللغة: لأبي الحسين أحمد
 بن فارس (۳۹٥هـ)، دار إحياء التراث
 العربي، بيروت، لبنان، ۱٤۲۹هـ ۲۰۰۸م.

٢٣- الميزان في تفسير القرآن:
 السيد محمد حسين الطباطبائي (ت:
 ٢٠٤١هـ)، ط١، مؤسسة الأعلمي
 للمطبوعات، بيروت، لبنان، ١٩٩٧م.





٢٤- المصطلح الصوتي في الدراسات العربية: د. عبد العزيز الصيغ، دمشق، ۱۹۹۸م.

٢٥- النسق القرآني دراسة أسلوبية: الرسائل والأطاريح: د. محمد دیب حاجي، ط۱، دار القبلة للثقافة الإسلامية، جدة، المملكة العربية السعودية، ١٤٣١هـ -

> ٢٦- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: برهان الدين أبو الحسن

إبراهيم بن عمر البقاعي (ت: ٨٨٥هـ)، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، مصر، ٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

١ - جماليات الإيقاع الصوتي في القرآن الكريم: محمد الصغير ميسة، جامعة محمد خيضر، كلية الآداب واللغات، قسم الآداب واللغة العربية، رسالة ماجستیر، ۲۰۱۱م – ۲۰۱۲م.



