



### الهوشح الأندلسي وإشكالية البحث عن الهوية بين الدراسات الاستشراقية والدراسات النقدية الهربية المهاصرة

أطروحةمقد مة لنيل درجة الد كتوراه -ل.م.د\* إعداد الطالب:

بن يحي مصطفاي أ.د. الحاج الأحمر

#### أعضاء اللَّجنة المناقشة:



#### شكــــر

أشكر جزيل الشكر الأستاذ الأحمر الحاج على المساعدة الكبيرة التي قدمها لي لإنجاز هذا البحث

#### اهـــداء

أهدي هذا العمل المتواضع إلى أفراد أسرتي الكبيرة والصغيرة

## المقدمة

يؤكد التاريخ الإنساني حركية المجموعات البشرية واستقرارها النهائي أو المطول ل في بيئات جديدة. ومن المؤكد أيضا أن لكل مجموعة لسان تتواصل به، فلا ريب - من ثمّة - أن يقترن كل لسان بأدب خبويل اكان أم شعبيا - يطرح شكلا ممير أ اللمجموعة اللّسانية في للرّ عبير عن مجمل العواطف والأفكار والخواطر.

هي ّ أ للأدب العربي في ظل تعايش واختلاطرقي مطو "ل ببيئة أندلسية محدودة المعالم أن يدخل في عملية احتكاك عنيفة مع آداب مختلفة شأنه في ذلك شأن اللّغة العربية نفسها.

ومن هنا لا يجوز الاعتقاد بتملّص أدبنا العربي من عملية التأثير والتأثر التي تبدو حتمية في مثل هذه الظروف.

غني "عن القول أن الثقافة الأدبية العربية القديمة أبدت شيئا من الت قديس للنوع الشعري انطلاقا من الت مسك برتكزات القصيدة العمودية، ولم يكن لهذه المرتكزات أن تخدش أو تخلخل إلا "مع ظهور الموشح بعد مرور أكثر من قرنين من الز "من على الاحتكاك المباشر للأدب العربي مع آداب العناصر العرقية الفع "الة في البيئة الأندلسية.

أليسطلنظرة النه قدية العربية إلى هذا اللون الشعري المستحدث خارج إطار ما أحيط به من تفاعل أدبي ضرب من عدم الواقعية واستغراق في غرور زائف بالأفضلية عن الآخر؟ ألا ترتبط هوية الموشح بمقاربة نشأته؟ وهل يعود الفضل للعرب و حدهم في ذلك؟ أم أن للعناصر العرقية الأخرى مساهمات فيه.

ألا تطرح قضيفق د الخطاب التوشيحي بالمزاوجة بين اللسان العربي والألسن غير رالية التي ظهرت بامتياز عبر فضاء الخرجة إشكالية هوية؟ ما دامت تلك الألسن تمارس حضور أا ماديا لآداب العناصر العرقية الأحرى. هذا الخضور الذّي يحظى الدّرس النقدي الاستشراقي بأولوي ة في قلربته وبالأخص الإسباني منه ما دام قد ارتبط بتاريخ بيئته الثقافية والإندالمتمخ ضة عن هذا اللّون الشعري المستحدث.

يقتضي الاحكاك الأدبي المفضي إلى الخطاب التّوشيحي التّنقيب عن حيوط رفيعة تثبت توفر أولى ارهاصات الموشح في الشّعر الجاهلي كونه يطرح شيئا من النّقاء للأدب العربي قبل أن فيتح على آداب الشّعوب بعد الفتوحات الإسلامية. ألا يمكننا ممارسة مقاربة موضوعية لتحديد البيئة التي طرحت البذرة الأولى للموشح انطلاقا

من الموازنة بينهما؟ ومن ثمّة الفصل بين عربيته أو أندلسيته هذه الأندلسية إن رج ّحت كفتها تقتضي اعترافا بدور آدب العناصر العرقية الأخرى في بلو رته والوصول به اللق م الكلة التي م انتهى إليها.

تلك تساؤلات أحاول الإجابة عنها في هذا البحث الذّي حفّ زتني على تحشم صعابه حوافز ذاتية وأحرى موضوعفة م الذّ اتية فترد إلى إعجابي الكبير بالأدب الأندلسي، وبالموشع خاصة، لما لها من مقو مات فنية وجمالية كفيلة بأن تح ُ قي لها الخصوصية والتّمي زفي حين ارتبطت الحوافز الموضوعية بطبيعة التّلاقح الأدبي الذّي أطّر ميلاد وتطور فن التّوشيح، ذلك أن استحضاره يبقى مسألة حتمية تقتضيها الظروف الإنسانية الحديثة ومطلب من متطلبات العولمة وحوار الحضارات.

وكان خلو المكتبة العربية من بحوث مقاربة انتماء الموشح – إلا فيما ندر حافزا آخر عز "ز الاستقرار على الموضوع، فقد وجدت السر واد الأعظم من المشتغلين على هذه المقربة إنما يطرحونها كعنصر مقتضب ضمن دراستهم للأدب الأندلسي أو لوشحات على غرار احسان عباس ومصطفى الشركعة وعبد العزيز عتيق ومحمد زكريا عناني أو ينقبون عن أسبقية الأدب العربي للتأثير في غيره من آداب، من ذلك توقف كل من عبد الإله ميسوم ومحمد عباسة عند تأثير الموشحات في شعر التر وبادور.

وعلى الرغم من ذلك، فأنا الهيأدأين أو "ل من طرق الموضوع من هذه الز "اوية الموس عة، إذ هناك إشارات إلى ذلك في بعض البحوث إلا " أنم ارك زت على النسأة أكثر من تركيزها على جوانب أخرى.

وقد تبلورت الإجابة عن هذه الإشكالية المطروحة - أعلاه- في أربعة فصول صدرتها بمقدمة وذيلتها بخاتمة.

الفصل الأول: ولق عنونته بإشكالية النسماة التوشيحية بين الخطاب النسمي العربي ونظيره الاستشراقي، وعالجت فيه سبعة عناصر:

العنصر الأول: طرقت فيه قضية الأجناس الأدبية في الفكر النه قدي العربي القديم وعرضت فيه إلى قضية اعتماد الأجناس الأدبية الجديدة فيدو "نة أجناس الأدب العربي ورحت أبحث في تباين الاعتماد بين نوعي الشعر والنه مركزا ما وسعني على المفاهيم المجاورة للاعتراف بالموشح في السهاحة النهدية العربية القديمة. وهذه مسألة رأيتها ضرورية في التأسيس الموضوعي للبحث رغم عدم انطواء عنوان البحث عليها

العنصر الثاني يحص " نشأة الموشح ومسألة مواجهة الأدب المغربي القديم للتبعية المشرقية أثرت فيه الرؤية الد قدية الأستاذية المشرقية للإبداالأجدبي والد قدي في الأقاليم المستعربة، ذلك أن نشأة الموشح تعتبر من أهم النقاط التي المستعربة، خت الصراع بين التيارين.

العنصر الثالفثان في استمرار الصرّراع النرّقدي بين المشرق والمغرب، حيث ازدادت الهور ّة عمقا بينهما مع الدرّراسات النرّقدية المعاصرة.

العنصر الرابع: وقد أوقفته على استجلاء التسبان في شاكلة استحضار التراث الأدبيين الدسراسات النسقدية العربية المعاصرة والدراسات الاستشراقيقي مقاربة النشأة التوشيحية، ذلك أن الترسات الأدبي الأندلسي شكل مادة استلهام عرفت من خلالها هذه المواجهة النسقدية عنفوانها.

العنصر الخامس: وقد وسمته بـ: نشأة الموشح، الفحائية والفردانية في الخطاب النسّقدي العربي القديم والمعاصر قاصدا فيه بيان اكتفاء أغلب للرؤى النسّقدية العربية التي اشتغلت على نشأة الموشح بعاملي الفردانية والفحائية رغم قصورهما عن طرح مشهد منطقي مكتمل لتلك النسّشأة.

العنصر السر السر المسروفيه تناولت مسألة اعتماد عدد معتبر من الدراسات الاستشراقية على الطقوس الإنشادية الدراسات الاستشراقية على الطقوس الإنشادية الدراسات المسيحية واليهودية كحتمية انتهت إلى ظهور الموشح.

العنصر السمّ ابع: وحاولت من خلاله أن أبين عن الفرضيات - عربية كانت أم استشراقية - الذاهبة إلى انتقال الموشح من السمّ ياق الشّعبي إلى السمّ ياق النّخبوي عبر تعاقب وتغالب مرحلي.

وختمت الفصل بنتيجة رجحت من خلالها مشهدًا (سيناريوت) اعليًا للنشأة التّوشيحية.

الفصل القّ اني: وسمته بن مظاهر اختلاف الأثر البيئي بين الشّ عر الجاهلي والموشح. ورحت أبحث فيه فكرة المراوحة بين البيئة المشرقية والبيئة الأندلسية في ملقبة هوية الموشح انطلاقا من الكشف عن سمات البيئتين، ومن ثمّة ردّ البذرة تدّالوشيحية إلى المشرق على أن تلعب الأندلس عرض مستجدات الارتقاء والتّ طور أو ترجيح الغلبة للبيئة الأدلسية القائمة على التّ عدد العرقي والأدبي، وقد دعت ضرورة البحث في هذه الموازنة إلى التّ طرق إلى أهم السرّ مات المؤثرة في هذا الشرّ أن.

وعليه، احتوى الفصل على ثمانية عناصر أفردت كل واحد منها لمستوى يكشف عن سمة بعينها، فتناولت في العنصر الأول المفارقة بين بيئة الشعر الجاهلي وبيئة الموشح على المستوى الطبيعي.

أما العناصر الموالية فخص ّت بقية المستويات:

العنصر الشانى: مستوى الإلقاء.

العنصر الشالث: مستوى الإيقاع.

العنصر الرابع: مستوى الأداء.

العنصر الخامس: مستوى فضاء الإلقاء.

العنصر السادس: مستوى العلاقة بين الجنسين.

العنصر السابع نستوى السسياق الاجتماعي اللّغوي.

العنصر الشامن: مستوى التسكيل الخطي.

وعلى أساس من للفهتلك السر مات أنهيت الفصل بتصور عن ترجيح كفة إحدى البيئتين في احتضان النسشأة التوشيحية.

والفصل الشالخص ظاهرة التسائلية اللسائلية وسمت الخطاب التوشيحي، وقد اقتضت معالجته أربعة محاور: المحور الأول وقفت فيه على رؤية الدّرس النسقدي العربي القديم لقضية مجاورة الألسن غير العربية للسان العربي في الخطاب التوشيحي انطلاقا من الاشتغال على نماذج منه.

المحور الثاني خص دات الرؤية لدى النه قاد العرب المحدثين.

المحور الثالث: طرحت فيه طبيعة الرؤية الاستشراقية لتلك المزاوجة اللّسانية.

المحور الرابع: وخصصته لبيان ظاهرة المزاوجة اللّسانية في الخطاب الأدبي الواحد من منظور علم اللّسانيات الحديث.

وأنهيت الفصل بخاتمة عرضت من خلالها تصورا منطقيا لتلك المزاوجة.

الفصل رك ابع: وكان ذا طبيعة تطبيقية غامرت من خلاله في تيظ الإجراء السسسيميائي على نص موشحة للوشاح الأعمى التسطيلي، وقد اخترت هذا المنهج لأسبقيته في الارتقاء بالعلامات اللّغوية إلى مستويات أعلى وأعمق من الدلالة، والتمست في ذلك التسلكل والتسباين في لغة هذا النسس وعديد الأدوات التي تعتمدها المقلق بالسسسيميائية الإجرائية.

وختمت كل ذك بجمع ما توصلت إليه من نتائج في سطور الفصول في خاتمة كانت الخلاصة والقسّرة، وحاولت أن أكون في كل مراحل البحث وفي "اللمنهج النسّقدي السسس يميائي، فكان النسّقد كاشفا عن الانزياح الموضوعي في الاشتغال النسّقي العربي والاستشراقي على هوية الموشح وكان التحليل السسسيميائي مزيلا القناع عن واقع الذّات الشاعرة ومن ورائها الذات العربية الأندلسية، ممنّا يقد م شيئا من التبرير لخطة الاشتغال المتبينة في البحث.

ولم يكإخراج هذا البحث على هذه الصورة بالأمر السه هل، فقد عانيت من صعوبات جمه ألا كان من بينها تعذر توفر الكتب الاستشراقية بلغتها الأصلية مما اضطربي إلى الاكتفاءا بوقع بين يدي منها مترجما إلى اللغة العربية فجاءت في أغلبها مصطبغة بآثار الترجمات ونوايا المترجمين.

ولقد أدى اجترار آرالِالقدامي في الدرس الذّقدي العربي الحديث إلى تبديه وكأنّه نسخا مطابقة للأصل، وهذا ما شكل عقبة أمام تقد م البحث وانسجام أفكاره.

كما لم يكن بوسعي كباحث في الموشحات الاستغناء عن مصادرها التر " اثية على غرار دار الطّراز لابن سناء الملك والد خيرة لابن بسام، بالإضافة إلى أبرز مراجع المحدثين في ذلك كاحسان عباس وعباس الجراري ومصطفى الغديري ومحمد زكريا عناني، كما فرض كتاب الموشح للمستشرق صمويل -م-ستيرن وكتاب الشعر الأندلسي، بحث في تطوره وخصائصه للمستشرق إميليو غارسيا غوميس نفسهما كممثلين للدرس الاستشراقي المشتغل على الموشحات.

كما أيسعيت في البحث إلى محاولة تعديل نظرة الدّ راسين والطلبة إلى الموشح على حدّ سواء، لأن استغراب حدوث تأثير على الأدب العربي يوهم غير المتبصر أن في ذلك شيء من الضعف أو التّقليل في الشأن وهو موضوعيا ليس كذلك.

وقد كان وقوفي على تناقض وتباين الدّراسات التي اشتغلت على النشأة التوشيحية - عربية كانت أم استشراقية مبثوثة في الكتب والمحلات حافزا آخر عز ّز الاستقرار على الموضوع.

وكنت في كل ذلك عاملا على تجنب كل محاباة أو تحامل أو تجاهل عرقي ليخرج هذا البحث مستعصيا عن الخلفيات الإيديولوجية، ولا يفوتني أن أشكر السسسيد المشرف الأستاذ الأحمر الحاج الذي صاحبني على مدى خمس سنوات يوقظني من غفواتي ويصلح من هفواتي ويشير على عند التيه وتفرق السبل.

وإنرجائي لكبير أن ي سهم هذا البحظوة ولو بسيطة في زوال الغرور الذّ قدي العربي الز ّ ائف بالأفضلية عن الآخر، وذلك ما كنت قد أوقفت عليه حظ عنايتي، ليقين يثبت أن التأثير والتأثر في الإبداع الأدبي الإنساني ظاهرة صحية وطبيعية تأبى الانصياع لأي مؤامرة من مؤامرات التّضييق أو التّحريف.

فإن كنت قد وفقت فذلك فضل من الله، وإن كنت غير ذلك فحسبي أني قد حاولت، ولله الحمد من قبل ومن بعد.

# الفصل الأول

إشكالية النشأة التوشيحية بين الخطاب النقدي العربي ونظيره الاستشراقي

تبدو علاقة النص بجنسه "الأدبي علاقة مج "ردة و ضمنية بامتياز، ذلك" أن الجنس من جهة يساهم في وضع إطار الأثر (النص) و في اتسام بعض المقو " مات -لكن" ه من جهة أخرى - لا يستخلص إلا من جملة النصوص، وكذلك الأثر فهو من جهة إنجاز مخصوص للجنس، لكن" ه من جهة أخرى يو " سع رحاب الجنس و يساهم في تطويره أو تبديله تبديلا قد يبلغ حد الإفناء "1.

وإذا كان الصادق قسومة قد أشار إلى المنزلة الوسطى التي يتبوؤها الجنس بين النص و الأدب، " و التي نستطيع من خلالها أن نربط الصلة بين عدد من النصوص التي تتوفر فيها سمات واحدة " ، فإن "رينيه ويليك W.Renie فد طرح المسالة بشاكلة تبدو أكثر وضوحا، ذلك أنه شبه الجنس الأدبي بالمؤسسة، حيث "يستطيع المرء أن يعمل من خلال المؤسسات القائمة و أن يعبر عن نفسه من خلالها، و أن يخلق مؤسسات جديدة ..... كما يستطيع أن يلتحق بما ثم يطورها، والأنواع الأدبية تقاليد استطيقية في الأساليب و الأنواع " .

من هنا يكون المبدع الأدبي - شاعراكان أم ناثرا- مجبرا على عرض منتجه في إطار جنسال إلى معلوم حتى يضمن لمنتجه القبول، ذلك أن كل انزياح عن هذا الإطار يؤدي إلى اضطراب في تلقي الأعمال الأدبية لغياب مرجعية متفق عليها سلفا بين المبدع و المتلقين.

<sup>(\*)</sup> وقع الإختيار على مصطلح الجنس الأدبي للتعبير عن كل نمط نصي جديد يفاجئ المتلقين باخلافه عن الأنماط الشائعة في مدّونة الأجناس الأدبية – أياكان الأدب الذي تؤطره -،بيد أن هذه الجدة تمس الشعر و النثر على حد سواء، و هذا دون الخوض في محاولة تحديد مفهوم متكامل لأي نوع أو جنس أدبي، لأن المقام لايتسع للتفصيل في هذه الإشكالية التي يبقى الاختلاف فيها قائما بين النقاد.

<sup>1-</sup> الصادق قسومة: نشأة الجنس الروائي بالمشرق ، دراسة في صلة الرواية بمعطيات الفكر و الحضارة، دار الجنوب للنشر،ط1 2004، تونس ص .118

<sup>2-</sup>محمد القاضي: الخبر في الأدب العربي، دراسة في السردية العربية، منشورات كلية الآداب، مندوبية تونس، دار العرب الإسلامية، دط 1998، لبنان، ص27.

<sup>3-</sup> رينيه ويليك: مفاهيم نقدية، تر: جابر عصفور، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب، ع<sub>10</sub> فيفري 1987، الكويت، ص212.

#### 01 / قضية الأجناس الأدبية في الفكر النقدي العربي القديم:

توجه التّعاطي النقدي العربي القديم المشتغل على قضية الأجناس الأدبية إلى تصنيف الأدب العربي إلى جنسين قارين هما: الشعر و النثر على حد قول أبي حيان التوحيدي -على سبيل الذكر لا الحصر -: "إن النظم و النثر نوعان قسيمان تحت الكلام" و يعني هنا بالكلام إنتاج الأدباء الذي لايخرج عن هذه الثنائية، فإما منظوما في صورة شعر، ليس يوجد في العبارة عنه" أبلغ ولا أوجز مع تمام الدلالة من أن يقال فيه أنه قول موزون مقفى " و إما على شاكلة نثر،

و هو الكلام الأدبي الذي لا يؤسس على وزن $^{3}$ .

من هذا المنطلق أصبح من المتعذر العثور على نصوص تراثية نقدية تطرح شيئا من التداخل بين نوعي الشعر

و النثر إلا نادرا، و هذا ما لا يوحي بأي إشكالية في الفصل بين هذين المصطلحين الذين طبعا أغلب مقاربات النقاد القدامي نظرا لتوفر حد أدنى من المميزات الفنية التي تقطع صلة القربي بين النوعين لديهم.

لم يكن بإمكان هذه الثنائية (شعر/نثر)أن تصمد في تأطير التطور الذي عرفته الكتابة الأدبية استجابة لانفتاح الفكر العربي الحديث على ثقافات و آداب الأمم الغربية. و لعلي أجد قصيدة النثر أكثر الأجناس الأدبية الحديثة إيحاء بالتداخل بين الشعر و النثر، فقد وصل علو السرد فيها إلى ما يشبه القصة القصيرة، و بالمقابل ولدت قصة قصيرة جدًا تشبه قصيدة النثر .

تبدي الثقافة الأدبية العربية القديمة مفارقة بارزة في التعاطي مع الشعر و النثر عبر مسيرتها الطويلة على صعيدي الإبداع و النقد، فقد كان العرب يرو " ن لهم في شؤون السّعر تذوقا يميزهم عن سائر الأمم أو ألى درجة جعلت الجاحظ يعتقد أن ملكة الشعر مقتصرة على العرب من خلال قوله بأن فيضيلة الشّعر مقصورة على العرب و على من تكلم بلسانهم  $\frac{6}{10}$ .

<sup>1-</sup> أبو حيان التوحيدي: العوامل و الشوامل، تح:أحمد أمين و أحمد صقر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، دط،1951، القاهرة، ص309.

<sup>2-</sup> قدامة بن جعفر: نقد الشعر، مطبعة الجوائب، ط1 1302، قسطنطينية. ص03.

<sup>3-</sup> ينظر : شوقي ضيف: الفن و مذاهبه في النثر العربي، دار المعارف، ط12 ، . دت، القاهرة، ص15

<sup>4-</sup> ينظر:عز الدين مناصرة ،علم التناص المقارن نحو منهج عنكبوتي تفاعلي ، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع ،ط1 2006 ،عمان (الأردن )

ص 105

<sup>5-</sup> ينظر: احسان عباس، ملامح يونانية في الأدب العربي، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، ط2 1993، بيروت، ص25.

<sup>6-</sup> أبو عثمان عمر بن بحر الجاحظ: الحيوان، تح:عبد السلام هارون،ج<sub>01</sub>، شركة و مطبعة مصطفى الحلبي و أولاده، ج<sub>1</sub> ، ط<sub>2</sub> . 1965، القاهرة، ص 75/74.

من الملاحظ لمبئيا أن الشّعر شكّل لبنة بارزة في بناء الهوية العربية قديما، فقد حظي الخطاب الشعري بمنزلة رفيعة في العرف الثقافي العربي القديم مقارنة بالخطاب النثري كونه مؤسسا على مسو ّغات شفوية تلفيظية و سماعية تطريبية نابعة من عمق وجدان الحس ّ العربي. الشيء الذي أهله للإحتكام إلى ضوابط فنية صارمة حالت دون خضوع الهيكل البنائي للقصيدة الشعرية العربية القديمة لعملية التطور، حيث بقي ثابتا مستعصيا عن محاولات الخدش لحقبة زمنية طويلة.

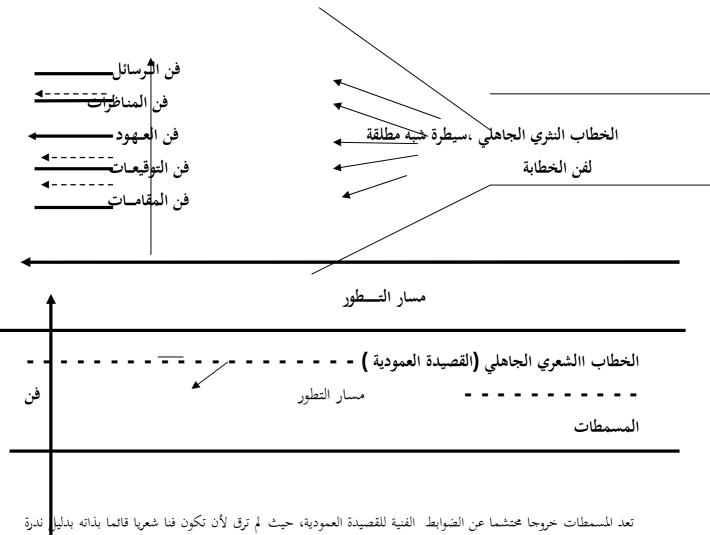
لايستطيع متتبع سيرورة الخطاب الأدبي العربي القديم وفق مبدأ التطور إلا أن يحيط بما هو لاحق بالنوع النثري من حالات توالد، فهو " أطوع لعوامل التطور و أسرع خضوعا لأسبابه ، و أوضح تمثيلا لعصوره في تاريخ الأدب "1. ولعل أبرز أنموذج لهذه الحالات إستجابة الخطاب النثري القديم لمقتضيات الإنفتاح التي اقتضاها عصر صدر الإسلام

و عهد بني أمية بتمخ ّضه عن فنون نثرية جديدة،فكان "خطابة،و كتابة، و رسائلا و عهودا ، و قصصا و مناظرات

و توقيعات"2. ومن ناحية أخرى فإن القدسية التي تسلح بها الخطاب الشعري القديم جعلت القصيدة العمودية في منأى عن التطور بنفس الوتيرة، حيث لم يتمخض رحمها عن ألوان شعرية جديدة موازية، و هذا ما أفرز عن مسارين متباينين في مجال تطور الخطابين: الشعري و النثري. الأمر الذي يمكن توضيحه من خلال الشكل التخطيطي الموالي:

<sup>1-</sup> أحمد الشايب: أصول نقد الأدب، مكتبة النهضة المصرية، ط1 1994، القاهرة، ص90.

**<sup>2-</sup>** حنا الفاخوري: الجامع في تاريخ الأدب العربي. ( الأدب القديم )، منشورات ذوي القربي، ط<sub>3</sub> 1427 <sup>م،</sup> قم (إيران)، ص 322.



عنه المستقط عند عند النقاد حول مدى انتشارها في البيئة الجاهلية و ما تلتها من عصور. نماذجها و ما أثارته من جدل بين النقاد حول مدى انتشارها في البيئة الجاهلية و ما تلتها من عصور.

مما لا شك فيه أن التد قيق في حصر جنس أدبي و تحديد وقت ميلاده- أيا كانت طبيعته- محفوف بمصاعب جم ّة، و هذا يتبدى بصورة واضحة في كونه لا يبلغ درجة الاكتمال التي تؤهله للض ّفر بمكانة في مدو " نة الأجناس الأدبية إلا ببعمقد مات عد " ة يتوافق بعضها على فاعلية بعض، و من هذا التوافق و التغالب ينتج الجنس الأدبي ألى ألى المناس الأدبي ألى المناس الأدبى ألى المناس المناس الأدبى ألى المناس الأدبى ألى المناس ا

لم يحص من القصيدة الشعرية العربية القديمة أداء أو حال كما حصنتها القدسية التي حضيت بما في الثقافة العربية القديمة، وحسب إعتقادي فإن الأدباء القدامي- مبدعون كانوا أم نقادا الذين أسس لهوية الخطاب الشعري العربي لم يحتملوا سقوط تلك القديسة، بيد أنهم لم يتص وروا ظهور فضاءات و ألوان شعرية خارج إطار العمودية ، و من ثمة شكلت تلك القدسية مرجعية روحية جعلت العرب يشعرون أن لاحاجة بمم للاحتكاك بتراث الأمم الأخرى في هذا الجال خضوعا لهذا اللون الأدبي (الشعر) من الاكتفاء الذاتي .

و لم " اكانت القصيدة العربية تعرض نفسها على العالم الخارجي بجماليتها و بلاغتها و أوزانها في ظل انفتاح العنصر العربي على غيره من العناصر البشرية بفضل الفتوحات الإسلامية تلقت هزة عنيفة على مستوى البنية الفنية في العصر الأندلسي بظهور الموشح الذي يحمل الأسبقية في مشروعية الإنحراف الخاص وفق ممارسة تمردية اخترقت قدسية النوع الأدبي الشعري العربي القديم بإحداث تعديلات عليه. هذه التعديلات التي دفعت المبدعين إلى تقليدها في مرحلة لاحقة استجابة لطبيعة التطور الاجتماعي و النضج الجمالي في الآن ذاته. من ثمة حطم الاعتقاد الذي كان سائدا حول اعتبار الإبداع الشعري العربي خارج إطار العمودية خطيئة لا يمكن تكفيرها، كيف لا؟، و قد استطاعت الموشحات أن تزحزح القصيدة العمودية و تضفر بحيز معترف به في مضمار النوع الشعري العربي القديم.

و الواقع أن مغالاة الأدباء القدامي في مناداتهم بإغلاق القالب الفني العام للخطاب الشعري العربي بوصفه جنسا أدبيا قار الا يقوم إلا في ظل وحدته الفنية مهما اختلفت الأزمنة التي ينتمي إليها أثم أثم ألى الاعتقاد بميمنة العمودية و صمودها في و جه رياح التغيير التي يقتضيها تعاقب العصور.

حسب اعتقادي على هذا الأساس أدار النقاد العرب ظهورهم للمراحل البدئية التوشيحية، ذلك أن النقد العربي ولد بين يدي علماء اللغة، و أن هؤلاء كان الشعر العمودي يجري في دمائهم، فلم يسلم الموشح من لذعة أقلامهم المحافظة.

<sup>1-</sup> ينظر: طه حسين، تحديد ذكرى أبي العلاء، دار المعارف، ط8، 1977،القاهرة، ص39.

<sup>2-</sup> ينظر: احسان عباس، المرجع السابق ص26/25.

<sup>3-</sup> ينظر: عبد العزيز شرف: الأدب الفكاهي، الشركة المصرية العالمية للنشر و التوزيع لونجمان، ط1992، القاهرة، ص25.

يبدو واضحا أن نشأة الموشح طُرَّ ت نقديا في ظل رفض الموالين لكل ماهو جديد أو وافد في مجال الشعر بحجة الحفاظ على الهوية الثقافية القومية العربية. فإذا كان التأريخ للظاهرة الأدبية - أيا كان جنسها-أشد مايكون استعصاء على من يريد التد دقيق في حصرها، وتحديد وقتها، فكيف يمكن أن نتصور ذلك مع نشأة لون شعري جديد أريد له بأن لا يكون أصلا.

رغم وصول العديد من النصوص التراثية النقدية إلينا من الدراسات التي اهتمت بالموشح. إلا أنها لم تستطع رسم صورة متكاملة للتعاقب و التغالب المرحلي الذي أنتج قصيدة الموشح، بيد أنها لم تقم بمتابعة و مرافقة هذا التطور، حيث يبدو أن الموشح هو من أخضع تلك الدراسات و أجبرها على الاهتمام به بعد عرض نفسه بصورته الناضجة التي لقت رواجا كبيرا في التداول بين الشعراء مع مرور الوقت.

من هنا يمكن القول بأن المد ونة النقدية العربية - تراثية كانت أم حداثية - ذات الصلة بموضوع الموشح لم تعرض علينا مادة تدعو إلى الاطمئنان حول قضية النشأة، حيث ظلت تتصف باحتدام الجدل بين النقاد -عربا كانوا أم غير ذلك - الذين اتسمت أعمالهم بالطابع الفرداني و عدم الإيمان بمشروع مشترك و متكامل للاشتغال في هذا الميدان.

و في مجال تحسس مظاهر الوعي العربي النقدي القديم المؤطر لقضية نشأة الموشح نجده يتسم بالسطحية و المحدودية مقارنة بالشعر العمودي الذي بلغ منه بالدراسة حد "الاستنزاف، لكن لايعدم ذات الوعي من توفره على مسو " غات تقدم له شيئا من التبرير في هذا التوجه.

إن هذا الحذر المنهجي، و الصرامة في الدفاع عن القصيدة العمودية و حمايتها من التأثيرات الأدبية الطارئة، يعكس نقدا متكأ على مرجعية دينية، و تأصلا عميقا لفطرة الدين لدى العربي الذي سما بالألوهة عن مضاهاة البشر. فما كان لعقله أن يرضى و لروحه أن تستمتع بأدب فيه آلهة، من ذكور و إناث، للصيد و للخمر و للحب<sup>1</sup>، و أعني به الأدب اليوناني القائم على تراث وثني، و الذي كان شائعا في الأوساط الأوروبية و الأندلسية آنذاك، سواء كان بطوليا أو مسرحيا أو غنائيا<sup>2</sup>.

ولما كان الوازع الديني يقدم أقوى جرعات المناعة للقصيدة العمودية في ظل التلاقح الأدبي الناتج عن انفتاح العنصر العربي على بقية الشعوب كان الاعتقاد السائد لدى العرب بأن تمي ّزهم يرجع في الدرجة الأولى إلى القدرة على التعبير، مما أدى بهم إلى التفكير بأن لا حاجة لهم إلى معرفة ما لدى الأمم الأخرى من أدب، و لعل السر "ر الخفى الكامن

<sup>1-</sup> ينظر: محمود تيمور، القصة في الأدب العربي و بحوث أخرى، منشورات المكتبة العصرية،دط،دت،صيدا (لبنان)، ص61.

<sup>2-</sup> ينظر: احسان عباس، المرجع السابق. ص26/25.

وراء هذا الاعتقاد يتصل بمعجزة الدين الإسلامي التي جاءت أدبية بامتياز، من خلال تحدي العرب على تقليد صياغة النص القرآني من الناحية الأدبية الفنية، حيث لم يكن لهذا الإعجاز أن يتحقق لو لم يقع على قوم متمكنين بالسسّ لميقة في دقائق اللغة و فصاحة الكلمة.

#### 02/ نشأة الموشح و مسألة مواجهة الأدب المغربي القديم للتبعية المشرقية:

من المسلم به نقديا أن قصيدة التوشيح تختلف عن القصيدة العمودية الكلاسيكية من خلال توفر كل نوع على خصائص مميزة توضح القاعدة التي تعمل عبر العديد من النصوص الشعرية و التي لا تسمح بتوفر أي اضطراب في إدراجها ضمن أحد النوعين أ: الموشح أو القصيدة العمودية.

بما أن تمايز النوعين يخضع إلى تقعيد فني فلابد من توفر كل منهما على تعريف خاص ينفي تبعية أحدهما للآخر و يحول دون حدوث أي اختلاط أو تداخل بينهما. تبدأ المشكلة في رأي من أن القدماء أنفسهم عملوا على تمييز الموشح و هم مستترون تحت عباءة الشعر العمودي الكلاسيكي، فلم ينعتوه بتعريف مستقل يساعدنا على تحديد ماهيته بين ركام ما تركوه لنا من دراسات تراثية في هذا الشأن. و يمكن أن أسوق في هذا المجال قولا لابن سناء الملك، الذي عرف الموشح بأنه "كلام منظوم على وزن مخصوص" في و هذا نعت يكشف فيما يبدو عن وفاء ضمني للشعر العمودي الكلاسيكي، فبدلا من أن يطرح الناقد تعريفا يحاول من خلال الإشارة إلى الموشح عمد إلى عرض صورة قائمة على المطابقة بينه و بين الشعر العمودي الكلاسيكي من خلال الإشارة إلى نقطة الوزن التي تصنع المفارقة بينهما.

ولا ريب في أن المعاني المفترضة من توظيف مفردة " مخصوص" في هذا التعريف لا تخرج عن إطار الإيحاء بتبعية الموشح للشعر العمودي.و كأن ابن سناء الملك بذلك يريد أن يقول بأن الموشح لم يحقق من الجد ق ما يؤهله رئقلاء إلى مكانة نوع شعري مستحدث بماهية مستقلة، فليس له من الجد ق إلا التم يز عن القصيدة العمودية بأوزان خاصة.

<sup>1-</sup> ينظر: تودروف تزفيتان، أصل الأجناس الأدبية، تر: محمد برادة، مجلة الثقافة الأجنبية، ع1، 1982 العراق، ص47.

<sup>2-</sup> ابن سناء الملك: دار الطراز في عمل الموشحات، تح: جودت الركابي، دار الفكر ط2 1977، دمشق ص32

و لعل المحاولات النقدية اللاحقة -تراثية كانت أم حداثية- قد أوضحت بطلان التضييق الممارس على موسيقى الموشحات من خلال فشل أصحابها في السير "على مبدأ البحث عن الأوتاد و الأسباب و التفاعيل و ميازين البحور العروضية مع أن الموشح ... كان السبب في اختراعه التخلص من هذه الطريقة و الخروج من الضنك الضيق الذي ثار عليه أهل الأندلس و المغرب" . ذلك أنالفن الجديد هو من يحدد الشم كل الجديد الذي يلائمه في نهاية الأمر 2، حيث لايمكن للشكل المخصوص - على حد تعبير ابن سناء الملك - أن يحدد معالم الجدمة في فرن التوشيح.

وفي مستوى آخر من التعليق على ما عناه ابن سناء الملك بشأن عبارة الوزن المخصوص أشير إلى أن الناقد ذهب إلى قيام الصناعة الموسيقية في قصيدة التوشيح على تفاعيل خاصة مستوحاة من التفاعيل الخليلية التي تعتبر جوهر الوزن الشعري العربي، إذ لا سبيل إلى نقضها أن الخاص لا يكون إلا من طينة العام الذي لا يخرج عنه إلا في أطر محدودة و معلومة .

و لا تعدم كل ممارسة نقدية لدى أولئك القدماء أن يجد لها الباحث مسو عات كفيلة بتفسير منطلقاتها، لذلك فلو بحثنا المسببات التي لم تؤدي بحم إلى التعامل مع الموشح خارج المضمار الإيقاعي للقصيدة العمودية لوجدنا المسألة مشدودة إلى التطور العسكري و السياسي الذي حققه العرب آنذاك و بخاصة في شبه جزيرة إيبيريا، فلم يرض النقاد القدامي لأدبحم من موقع القوة الذي كانوا يطلون منه على العالم أن يثرى بجنس جديد نتيجة امتزاجه مع آداب الشعوب التي تعايشوا معها، و بخاصة عندما يحدث ذلك في إطار نوع أدبي مرتبط بحويتهم القومية.

1- محمد الفاسي:عروض الموشح، مجلة المناهل المغربية، ١٩٥٥، الرباط، ص45.

2- ينظر: أرنوست فيسر، ضرورة الفن، تر: ميشال سليمان، دار الحقيقة، دط، دت، بيروت، ص 173.

3- ينظر: محمد مندور، في الميزان الجديد، دار نهضة مصر، دط،دت، القاهرة، ص 141 و مابعدها.

في حين جاء التصور النقدي الحديث مرحبا بعملية إثراء المد ونة الأدبية العربية، حيث لم يتردد في منح بطاقة الاعتماد للأجناس الأدبية المتوالية الظهور نتيجة الانفتاح على الغرب في عصر النهضة دون أن يكلّف نفسه عناء البحث عن إرهاصات لها في التراث الأدبي العربي. و لعلي أجد جنس الرواية أبرز إثبات لذلك، فقد أحيط إجراؤه الاعتمادي بكثير من روح التحرر و الامتناع عن استحضار التراث، حيث لم يحاول النقاد المحدثين ربط الرواية بعناصر القص الأحرى من خلال عد ها شكلا مماثلا للقصة و الحكاية، و هذا ما يقوي من فرضية وجود جذور و أصول لها في التراث الأدبي العربي الذي عرف هذا الفن ممثلا في بعض ما جاء مبثوثا في كتب الجاحظ و ابن المقفع و بديع الزمان الهمداني 1.

و على هذا الأساس، فلو حاولنا تبين " المفارقات النقدية لمسألة اعتماد الأجناس الجديدة في مدونة الأجناس الأدبية العربية - شعرية كانت أم نثرية - بين التصورين: التصور النقدي القديم الذي رافق الإنجاز الحضاري العربي المحقق آنذاك

و التصور الحديث، لوجدنا الأول قد استثمر في التفوق الحضاري للأمة عبر مشروع نقدي عامل على كبح التطور الأدبي، لأنه ينطلق من فكرة أن اللغة أدبية كانت أم عادية - تراث قومي، و قد يكون - دينيا أيضا - يقتضي التفوق الحضاري الحفاظ عليه و الاعتزاز به، ومن ثمة حمايته من هبوب رياح التأثير التي يفرضها التعايش القومي.

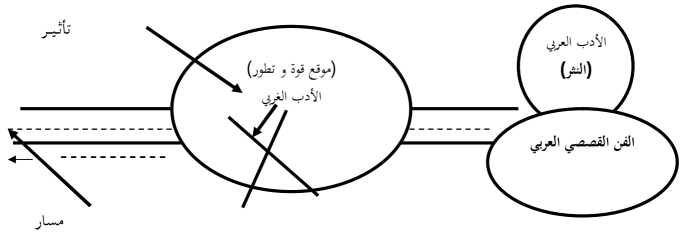
ولا عجب -من ثمة - أن يطرح الفكر النقدي العربي الحديث الرواية كفن منقطع عن الأدب العربي في بنيته التاريخية برؤيته " شيئا جديدا لأوجه الاتصال بالغرب " $^2$  - دون حرج في ذلك - و هذا راجع حسب اعتقادي إلى طبيعة الظاهرة الأدبية و النقدية التي تبقى رهن العوامل السياسية و الاقتصادية و الاجتماعية من خلال التأرجح بين موازين القوة و الضعف. و هذا ما يمكن تصويره من خلال الرسم التخطيطي الموالي:

<sup>1-</sup> ينظر: فاروق خورشيد، في الرواية العربية (عصر التحميع)، دار العودة، ط19793 ، بيروت ص09.

<sup>2-</sup> إسماعيل أدهم و إبراهيم ناجي: توفيق الحكيم، دار سعد مصر للطباعة و النشر، دط 1945، القاهرة، ص12.



الدرس النقدي العربي المقترن بالتطور الحضاري العربي المحقق بالأندلس لم يرض أن يتأثر الشعر العربي في ظل التعايش القومي خارج مضمار القصيدة العمودية.



التطور

نتيجة التأثر قيام جنس أدبي مستقل بذاته و بحي ّز مستقل في مضمار تطور النوع النثري العربي (الرواية- على سبيل الذكر لا الحصر -)

ينبثال عي إلى استشفاف المنطلقات العصبية الأكثر خفاء من معطى يبدو حقيقيا، لا لشيء إلا لكونه الأكثر حضورا في التعاطي النقدي التراثي للمصطلح التوشيحي القائم على الصراع و المنافرة بين رؤيتين نقديتين: رؤية مشدودة إلى المنبع الأدبي الأصيل تنقض على مكامن الأفكار الإبداعية الجديدة بإعلان الأوهام و التخمينات

والتصورات المتناهية في رد كل إرهاصات الجد ّة في الإبداع الشعري العربي إلى الينبوع المشرقي، مثلما بدا من مسألة تقديس الشعر العمودي الآنفة الذكر.

و بالقدر الذي تبدو فيه الإحاطة بماهية التوشيح بعيدة في الرؤية المشرقية، فإن تعريفه ليس بالأمر المختلف في الرؤية المقابلة، و أعني بها الرؤية المغربية\* الساعية إلى إبراز البصمة الأدبية للذات المنشئة و التي تأبى الامتثال وراء خط التتلمذ الأحمر الذي سطر لها من قبل نظيرتها المشرقية.

و إن من شأن هذه الروح التحررية أن تأسر الحس النقدي المغربي القديم بحصر تفاعله مع المصطلح التوشيحي في نطاق مواجهة مفهوم الهيمنة الذي كانت تمارسه الأقلام النقدية المشرقية آنذاك، و كأن الأدباء و النقاد المغاربة القدامي أرادوا للموشح أن يصرخ ليعلن تمخض بيئتهم الأدبية عن ميلاد جنس شعري جديد يحقق لهم التميز الذي بقي محاطا بكثير من اللّبس في ظل محاكاة الإطار الفني للقصيدة العمودية.

يبدو أن العودة إلى المحاولات النقدية المغربية القديمة لتحديد مفهوم الموشح لا تكاد تفيد في شيء، لأن أصحابها لم يجعلوا لهم منطلقا فنياً البقدر ما جعلوا للموشح قيمة إقليمية تؤكد قدرة الأندلس على الإبداع، و من ثمة إرغام المشرق على التاحول إلى موقف الاقتداء الذي لم يألفه من قبل.

ولعل ابن دحيه خير من أكد هذا التوجه من بين النقاد المغاربة القدامي، ذلك أن تعريفه للموشح جاء على ضربين: ضرب اكتفى فيه بإشارة عامة للموشح و ضرب آخر أكد من خلاله بإسهاب على مسألة تفوق المغرب على المشرق، و هذا مايظهر في قوله: "و الموشحات هي زبدة الشعر و خلاصة جوهره و صفوته و هي من الفنون التي أغرب بما أهل المغرب على أهل المشرق، و ظهروا فيها كالشوس الطالعة و الضياء المشرق "1

1- ابن دحية: المطرب من أشعار أهل المغرب، ص186 <u>نقلا عن مض</u>طفي عوض الكريم،فن ّ التوشيح، دارالثقافة ، ط2 1974، بيروت، ص93.

<sup>\*</sup>اعتمدت مصطلح المغرب للتعبير عن الإقليم الجغرافي الذي يقابل المشرق غربا و يشمل الأندلس و الشمال الغربي لإفريقيا، و هو ما تمت الإشارة إليه بمصطلح العدوتين في بعض الكتب التراثية.

و في هذا الشأن نعثر على قول للمقري يوافق توجه ابن دحيه، حيث ذكر أن ابن غالب قد عد في فضائل أهل الأندلس اختراعهم للموشحات التي استحسنها أهل المشرق و صاروا ينزعون منزعهم فيها". و لعل هذا التطابق لفكري يحمل دلالته في كون النقاد المغاربة قد صب وا اهتمامهم في مواجهة التيار المشرقي الذي كان ينفرد بالتحكم في حركية الأدب العربي، لذلك عرفوا الموشح بوضعه في السياق الذي حال دون طرح تعريف فني مضبوط عنه.

و يمكن توضيح ذلك من خلال الرسم التخطيطي الموالي:

البينة المشرقية (منبع الابداع و محاكاة)

الادبي العربي)

و محاكاة و محاكاً و مح

مواجهة التيار الإبداعي المشرقي

<sup>1-</sup> أحمد بن المقري التّ لمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب و ذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب، تحقيق احسان عباس، مهره ،دار صادر، ط2،1997، بيروت، ص123.

تأبى حركية الشعر العربي الرضوخ لشعار أحادية المنشأ الذي نادى به التيار النقدي المشرقي، فالتاريخ الأدبي العربي أثبت أن هجرة الشّعر العربي إلى أقاليم جديدة عادة ما تثمر عن بصمات فنية جديدة لم يألفها الإقليم المشرقي، فالسّعر المهجري الحديث –مثلاصنو الشّعر الأندلسي، كلاهما عاش في بيئة جديدة، و أحدث أثرا كبيرا و دو " يا ضخما في الشّعر العربي كلّه، و كان مدرسة تجديدية كبرى شملت شتى " مقومات الشّعر و عناصره و أصوله، فقيمة الشّعر المهجري تكاد تلال قيمة الشّعر الأندلسي: ثراء و شمولا و تجديدا أ.

<sup>1-</sup> ينظر: محمد عبد المنعم خفاجي: مدرسة شعراء المهجر، مجلة الفيصل، دار الفيصل الثقافية، ع<sub>38</sub>، فيفري 1982، الرياض (السعودية)، ص70.

#### 03 لتجليات النشأة التوشيحية في تعميق اله وة بين النقاد المشارقة و المغاربة المعاصرين:

من خلال ما صادفت من مجموعة الدراسات العربية الحديثة التي اهتمت بالموشح عموما و نشأته على وجه أخص " اتضح لي ما يشبه المواجهة المنهجية و المعرفية بين النقاد المشارقة و المغاربة. و هي مواجهة سليلة لتلك التي يزخر بحا التراث النقدي العربي ، و التي سبق التفصيل فيها.

و استنادا للمفارقة القائمة بين الاتجاهين النقديين قدم شوقي ضيف استعراضا عضليا مشرقيا بالإشارة إلى تمي ز أدباء المشرق. من خلال توصيفهم بالأستاذة الذين يعلَمون الصنعة الأدبية لأدباء الأندلس، حيث لايخرج هؤلاء في إبداعاتهم الأدبية عن إطار ما تعلموه منهم أ.

وكان من أبرز ما تعلمه أدباء الأندلس من أساتذتهم المشارقة حسب اعتقاد ضيف - هو مدى ما تحمله صنعتهم الشعرية و التوشيحية من خلط صياغات مذاهب الصنعة و التصنيع و التصنع، فقد "ظلوا يستمدون في دلالتها و صياغاتها من معين المشرق و مذاهبه الفنية" 2. و لعل هذا التصور الفوقي الذي يتمسك من الناحية الإجرائية بالمفاهيم و المنظورات الخاصة بالتحليل الانطباعي المتصل بعقدة الشعور المزعوم بالامتلاك المطلق لمنابع الإبداع الأدبي العربي قد أفاد منه الناقد يوسف عيد في صياغته فرضية تنطوي على مبررات و مسو "غات تبرئ الساحة الأدبية المشرقية من عقمها التوشيحي، كما تقلل في مقابل ذلك من شأن تمخ في نظيرتما الأندلسية عن فن التوشيح، فقد أشار إلى أن الأندلسيين " لو لم يخترعوا الفن المسمى بالموشحات لاخترعه المشرقيون، فقد كان حتما أن يؤدي الغناء و مجالسه في المشرق إلى نفس النتيجة التي انتهى إليها في الأندلس" 3

في ذات السرسياق نجد أحمد هيكل يقف في طرف مغاير من الممارسة النقدية التي اعتمدها ضيف وعيد حين أشار ضمنيا لتدخل المشارقة في نشأة الموشح على الأراضي الأندلسية، فبعد أن أرجع هذه النشأة إلى عاملي التطور الموسيقي و الإمتزاج العرقي توقف من خلال الأول عند الثورة الموسيقية التي أحدثها زرياب بالأندلس و التي لولاها لما نشأ الموشح. فمعنى قوله:" أن الأندلسيين أولعوا بالموسيقى و كلفوا بالغناء، منذ أن أقدم عليهم زرياب، و أشاع فيهم فنه" فيهم فنه" أن المشرق أثر من خلال زرياب المنتسب إليه في هذه النشأة الفنية، وهذا ما قد يدعم ضمنيا الرؤية الأستاذية المشرقية.

<sup>1-</sup> ينظر: شوقي ضيف، الفن و مذاهبه في الشَّعر العربي، دار المعارف، ط8، د ت، القاهرة، ص456.

<sup>2-</sup> نفسه، ص 456.

<sup>3-</sup> يوسف عيد: التوشيح في الموشحات الأندلسية، باب جديد في أوزان الموشح و نغماته، دار الفكر اللبناني، ط<sub>1</sub> 1993، بيروت، ص

<sup>4-</sup> أحمد هيكل: الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط غرناطة، دار المعارف، ط5 1970، القاهرة، ص 162.

و على المنوال نفسه سار "احسان عباس" بجعله التحديد الموسيقي الذي أدخله زرياب -ومن بعده تلامذته-في الألحان بالأندلس في مقدمة العوامل التي أد ت إلى خلق الموشح، فقد أشار إلى أن هذا الموسيقار قد زاد في أوتار العود وترا خامسا مكنه من وضع مراسيم إيقاعية تساير المغنين و المنشدين حسب طبيعة أصواتهم و قدراتهم في تخريج الأصوات، و من ثمة رأى عبس أن هذا التنويع في الأداء يقتضي عد قصائد غنائية مختلفة الأوزان، أو يقتضي تنويعا في النغمات تقوم عليها القصيدة الواحدة، و هذا ما يجعل الموشح أو شكل ما يناسبه كفيلا بمثل هذا التنويع في المدا المدا التنويع في المدا المدا التنويع في المدا الم

و في مستوى آخر من توصيف عباس لعوامل نشأة الموشح وقف عند التفنن العروضي الذي عرفته الأندلس، و الذي جاء مقترنا بالفتح المبكر الذي أوجده " ابن عبد ربه" في البيئة الأندلسية من خلال عقده الفريد، فقد رسم الدوائر العروضية و استخرج فروع الوزن الواحد منها، بخلاف "الخليل بن أحمد" الذي أعرض عن هذه المسألة  $^2$ . و كأن عباسا يريد أن يقول أن أعاريض الموشحات مشرقية المنشأ، إلا أنما تعرضت للإهمال استجابة للمقتضيات الشعرية الجاهلية التي لم تشجع على استعمالها، و هذا ماعناه ابن بسام بقوله:" و كان -يعني القبري- يصنعها على أشطار الأشعار غير أن أكثرها على الأعاريض المهملة غير المستعملة" $^8$ . - حسب إعتقاد عباس - .

إن عباسا لم ينتبه إلى أن المحاولات النقدية العربية الحديثة التي ادعت إحضاع الموشحات إلى أوزان و أعاريض مؤسسة قد باءت بالفشل، و هذا ما سبقت الإشارة إليه. كما يصطدم رأيه القائل بأن الزيادة التي أحدثها زرياب في عدد أوتار العود شكّلت أبرز عوامل نشأة الموشح برأي تراثي "لابن سناء الملك" الذي قال "بأن أكثرها -يعني الموشحات- مبني على تأليف الأرغن، و الغناء بما على غير الأرغن مستعار في سواه مجاز" 4. و لعل افتقاد هذا الموقف النقدي إلى المبررات الموضوعية التي تجعله في منأى عن الانفتاح على التأويلات المتعددة يطرح أكثر من احتمال لورود فكرة الأستاذية المشرقية لدى الناقد. و بصرف النظر عن المدى الذي أثّر به الانتماء الإقليمي العربي (مشرق المغرب) على مواقف الأدباء و النقاد من قضية نشأة الموشح، يعثر المتبع لها على موقف متمي و لأحد النقاد المصريين الذين عادة ما يحسبون على المدرسة المشرقية .

<sup>1-</sup> ينظر: إحسان عباس: تاريخ الأدب الأندلسي، عصر الطوائف و المرابطين، دارالثقافة ط7 1985 ، بيروت ، ص 223

<sup>2-</sup> نفسه، ص224.

 <sup>4-</sup> ابن سناء الملك: المرجع السابق ، ص 35

يتعلق الأمر بالأستاذ "أحمد هيكل"الذي ء ُرف باهتمامه بالأدب الأندلسي، حيث رد ردا صارما على زملائه المشارقة الذين ادعوا مشرقية نشأة الموشح بقوله:" فنحن لم نر للمشارقة موشحات، ولم يذكر أحد منهم في الوشاحين، إلا بعد أن اشتهر هذا الفن في الأندلس و كثر أعلامه، و ذلك بعد نحو ثلاثة قرون من نشأة الموشح "1.

و لعل الاعتراف الذي أقر "به هيكل حين وضع الموشح في نقطته المحددة عبر المسار الكرنولوجي للتطور الأدبي العربي خير دليل عن الإنزلاق الذي وقع فيه النقاد المشارقة الذين حركوا أقلامهم في مجال نشأة الموشح من منبر الأستاذية انطلاقا من وهمهم بتأطير حركية الأدب العربي في الأقطار المغربية .

يتوجه التّ عاطي النقدي المغربي الحديث القائم على اعتبار طبيعة الظاهرة الأدبية المستعصية على الامتثال لعمليات التضييق التي تمارسها الاعتبارات الإقليمية و القومية في مجال الدراسات النقدية إلى استنهاض العناصر الفنية التي تتوفر عليها البيئة الأندلسية في هذا المجال و لعل هذا ما جعل الأستاذ عباس الجراري يقول في صدد حديثه عن مواجهة التيار النقدي المشرقي: أما الذين يعز ون نشأتها إلى المشرق و على رأسهم المرحوم كامل كيلاني فينسبونها إلى ابن المعتز معتمدين على ورود هذه الموشحة في ديوانه:

#### أيها الساقي إليك المشتك قد دعوناك و إن لم تسمع.

و الواقع أنه ليس لهذا الرأي ما يثبته، إذ ليس مجرد ورود هذه الموشحة، الذي يبقى غامضا أمر تسربها إلى ديوان ابن معتز دليلا على أنها له في حين أنها لشاعر أندلسي هو الطيب أبوبكر بن زهر الشهير بالحفيد نسبها له كل من ياقوت و ابن سعيد و ابن الخطيب و ابن دحية و ابن أبي اصبيعة و ابن سناء الملك"2.

لا تعدم كل ظاهرة أدبية لدى النقاد القدامي أن يجد لها الجث مسو عنات فنية تراثية، كفيلة بتقديم ارهاصات منطقية عن نشأتها، لذلك تبدو الوثائق التراثية عاملا موضوعيا – على الأقل على صعيد الكم- في ترجيح كفة الجراري و من يقف وراءه من النقاد المغاربة.

يسعى سياق المنشأ التوشيحي إلى تحقيق الإندماج الكلي لجموع العناصر المكونة له، ففيه يرنو التعالق المنطقي بين تلك العناصر إلى دحر الخلفيات الإقليمية و القومية الساّعية إلى تحقيق مقاصدها على حسابه. هنا تبدو المواجهة المشرقية المغربية ساقطة منهجيا في مقاربة قضية التأصيل التوشيحي.

2- عباس الجراري: الموشحات، مجلة دعوة الحق، وزارة عموم الأوقاف، عهمالسنة الخامسة، نوفمبر 1961، الرباط، ص.36

\_

<sup>1-</sup> أحمد هيكل: المرجع السابق، ص146

## 04 / نشأة الموشح و إشكالية استحضار التراث بين الدراسات النقدية العربية المعاصرة و الدراسات الاستشراقية:

لعل من البديهي الاعتقاد أن الارتماء في أحضان التراث جدير بكونه امتيازا نقديا بأن يغطي التطور التراكمي المفضي إلى نشأة الموشح. أعني بذلك الاعتماد عليه كعامل إسناد وحيد آت من تاريخ قومي سحيق و المتبلور من ذات التاريخ. في هذا السياق يصبح هم البحث إرساء أرضية نظرية و مفهومية تسعى إلى منح الموشح بطاقة هوية أصلية حتى يبدو نقيًا في انتمائه القومي – عربيا كان أم غيرذلك-، و هذا ما حصر عددا لا بأس به من الدراسات العربية و الاستشراقية الحديثة التي اهتمت بنشأة الموشح في أطر تقليدية و أبقاها على ملتوف التردد من إنجاز مغامراتها الخاصة ضمن المحاورة الفكرية التي اقتضاها التي اقتضاها التي عايش العرقي الطويل في الأندلس ألى الأندلس ألى المناسلة المؤسلة التي اقتضاها التي اقتضاها التي القبل أله المؤسلة ال

لم تكن العلاقة بين الأدب و التراث جديدة، و حتى الاهتمام الخاص و العناية الفائقة بمذه العلاقة لم تكن جديدة فمنذ أن درس الأدب درس جانبه التاريخي، إذ لا يتحقق الحكم على الأجناس الأدبية المتوالية الظهور بالأصالة أو الإستيراد إلا بالتنقيب عن إمكانية وجود جذور و أصول لها في ذلك التراث. و لعل الذي جعل "مصطفى الشكعة " يرى الموشح مشرقي النشأة هو توفر التراث الشعري الجاهلي على ظاهرة المسمطات، حيث رأى بأن الموشحات ليست إلا تطورا في الإطار و الموضوع لفن التسميط الذي عرف قبل ذلك بعدم التزامه بالضوابط الإيقاعية للقصيدة العمودية .

يقف الشّكعة عند صفة أخرى، أو زاوية من زوايا التقابل بين المسمط و الموشح، و ذلك من حيث سبق المسمط إلى اعتماد اللغة البسيطة و لحوق الموشح، فإذا كانت اللغة السهلة القريبة من إفهام الشعب سمة واضحة من سمات الموشحة إلى المدى الذي يجعلها مليحة مستحبة إذا ما تضمنت خرجتها ألفاظا عامية، فإن ناظمي المسمطات قد سبقوا إلى ذلك في كثير مما أنشأوا، على غرار الوليد بن يزيد الملك الشاعر الذي جعله الشيّكعة أنموذجا لذلك، حيث اجتمعت جل " المراجع على شهرته في نظم المسمطات، و من ذلك قوله في الأرجوزة الميّ في كل قسم منها قافية معينة ":

الحمد الله ولي الحمد . في يسرنا و الجهد و هو الذي ليس له قرين و هو الذي ليس له قرين

<sup>1-</sup> ينظر: أحمد المديني، أسئلة الإبداع في الأدب العربي المعاصر، دار الطليعة، ط1 1985، بيروت، ص 09.

<sup>2-</sup> ينظر: مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي، موضوعاته و فنونه، دارالعلم للملايين ،ط2 1974 بيروت ص 383

<sup>387</sup> نفسه ، ص 387و ما بعدها .

هذا المنحى التراثي في توصيف نشأة الموشح يوجد صداه، و ربما تأكيده لدى مصطفى عوض الكريم الذي أكد تعلق نشأة فن "التوشيح بالمسمطات، حيث أشاد بناظميها من الشعراء الجاهليين و اعتبرها بذرة الموشح التي نمت و ترعرعت وفق مقتضيات البيئة الاندلسية أ.

و طبيعي أن يصل بمؤلاء النقاد الحرص على تأكيد حضور التراث الجاهلي في نشأة الموشح إلى حد التراجع أمامه عن بعض شرائط المقابلة الموضوعية بين ظاهرتين أدبيتين متشابحتين. فقد جعل الشّكعة تطور المسمطات المنتهي إلى الموشح شبيها بتطور شعر الطبيعة الذي بلغ درجة رفيعة من الرقة و التطور استجابة لمعالم الطبيعة الأندلسية الخلابة 2، وهذا ما يستدعي سؤالا ملحا عن المنطق الذي صدر عنه هذا القول . ولعل أدنى المستويات التي توسع الهوة بينهما هو امتثال شعر الطبيعة لبنائية الشعر الجاهلي المتعارف عليها تشطيرا وتبييتا وعمودية ، كلاف الموشح الذي عانق الغناء ببنائية مستجدة .

يبدو من المسلم به وقوف البعد القومي وراء الإنزلاق المنهجي الذي وقع فيه الشّكعة و عوض الكريم و غيرهما ممن أفرطوا في معانقة التراث الشعري الجاهلي في مقاربتهم لقضية نشأة الموشح. إلاّ أن الذي يعسر على المتفكر في شأن هذه المعانقة هو وجود صدى لها لدى المستشرقين. لعلي أجد المستشرق الألماني هارتمان Hartam أبرزهم، حيث تلخصت أراء أبحاثه في الموشحات بأنها ليست إلا إحياء لفن التسميط الذي يعود إلى العصر الجاهلي 3.

في ظل سقوط البعد القومي مع هارتمان Hartam فإن منطلقاته تبدو عسيرة على القبض من خلال نفتاحها على أكثر من سؤال، فإذا كان موقفه يشير في ظاهره إلى الر " فع من شأن التراث الأدبي العربي بإحتوائه على بذرة الموشح، فإني أعتقد أن " هارتمان " أراد من وراء هذا القول توصيف العرب بالشر عب المنغلق على نفسه، غير لمؤهل للإنفتاح على غيره من الشعوب، فعندما يستثنى أدب أمر قم ما من الحركة النشطة لعمليتي التأثير و التأثر التي يفرضها التعايش القومي في بيئة محددة زمانا و مكانا و يبقى مرتمنا في تطو "ره بمرجعيته التراثية، فإن ذلك يفضي إلى تقوقع هذه الأمة و عدم قابليتها للتحضر الذي يبقى الحوار الثقافي الإنساني من أبرز شروطه، و هذا ما أعتقد أن هارتمان هارتمان و سلم المحتمع الأندلسي.

<sup>1-</sup> ينظر: مصطفى عوض الكريم، فن التوشيح، دار الثقافة، ط 2 1974 ، بيروت ، ص50 وما بعدها .

<sup>2-</sup> ينظر: مصطفى الشكعة: المرجع السابق، ص383.

 <sup>3-</sup> نقلا عن: حكمت علي الأوسي, فصول في الأدب الأندلسي في القرنين الثاني و الثالث للهجرة، مكتبة المعارف، دط،1983،
 الرباط، ص 172.

حين المنشأ التأسيسي للموشح لم يكن التسميط شائعا بالأوساط الأدبية الأندلسية إلى الدرجة التي تمكنه من لهام الشعراء في اختراع فن "التوشيح. هذا بالإضافة إلى أن التسميط لم يخرج عن التقاليد الشعرية إلا فيما يخص القافية. في حين تجاوز الموشح هذا الخروج عبر مجالات عد "ة. لعل أبرزها التنويع في الأوزان و اللغة و الاقتران بالممارسة الغنائية، لذلك يقوى الاعتقاد " بأن المسمطات لم تكن هي الأساس في نشأة الموشح أن عندئذ يصبح الإطار التراثي محدودا إلى أقصى درجة، وحتى و إن اعتبر عنصرا من عناصر نشأة الموشح فإن الرؤية المنطقية تبقى تجبره على مناداة عناصر أخرى لاستكمال حيثيات النشأة التوشيحية.

في خضم الهاجس القومي الذي يلف لفا ملاصقا للتراث لكن دون أن يعثر من خلاله على أجوبة شافية وكافية للأسئلة المتعلقة بنشأة الموشح ظهرت التفاتات استشراقية تراثية موازية لنظيرتها العربية. لعل أبرزها جاء بأقلام اسبانية، ذلك أن الأدباء و المفكرين الإسبان الذين اهتموا بالتاريخ العربي الأندلسي – مستشرقون كانوا أم غير ذلك - هم في حقيقة الأمر يبحثون عن هويتهم الأدبية الضاربة بأعماقها في جذور التاريخ. هنا تم استحضار النشأة التوشيحية من منطلق البحث عن هذه الهوية، و يبدوا أنهم يمارسون حقا مشروعا مادامت بيئتهم قد احتضنت المسار التطوري لهذا الأدب عبر قرون عديدة من الزمن.

و لعل سبب تجلي هذه النزعة التراثية في الدراسات النقدية عند المستشرقين الإسبان يكمن فيما يعرضه الموشح من مادة لغوية رومانثية (لغة اسبانية قديمة)، لذا كان من الطبيعي أن يجد الاتكاء على التراث الشعبي الإسباني القديم مساحة له في تلك الدراسات، و هو ما حدث فعلا، إذ ظهرت بوادر تؤسس لنشأة الموشح ببصمة إسبانية بديلة عن البصمة العربية. في هذا المسعى نجد المستشرق الاسباني "اميليو غارسيا غومس ببصمة إسبانية بديلة عن البصمة العربية. في هذا المسعى نجد المستشرق الاسباني الموشحة عربية و في أخرى عربية في موحشتين مختلفتين لوشاحين مختلفين يؤيد أن هذه الخرجات عبارة عن أغان قصيرة باللهجة الرومانثية كانت معروفة من قبل، و أنه على هذه الأغاني بنيت الموشحات"2. هنا لا يكتفي "غومس" بجعل الأغاني الرومانثية القديمة بذرة للموشح العربي فحسب، بل يجعلها كذلك بالنسبة للموشح العبري الذي احتوى على مقاطع منها .

<sup>1-</sup> محمد عباسة: الموشحات و الأزجال الأندلسية و أثرها في شعر التروبادور، دار أم الكتاب للنشر و التوزيع، ط1،2012 مستغانم (الجزائر)، ص5

<sup>2-</sup> عن مقالته Lalirica Lispano-arabe.....op.cit.P 303-338 نقلا عن : مصطفى الغديري: نظرية المستشرقين في أصول الموشحات الأندلسية، عرض و نقد، سلسلة ندوات و مناظرات، رقم:07، جامعة محمد الأول ، وجدة،1998، ص21.

و إذا كان غومس GOMEZ قد اكتفى بالخرجات الرومانثية في رد نشأة الموشح إلى التراث الأدبي الشعبي الاسباني فإن مواطنه رمون مينداز بيدال Ramon Menendez Pidal قد سعى إلى إثبات اسبانية الموشح بدمج عامل آخر مع تلك الأغاني، و يتعلق الأمر ببنائية الموشح القائمة على الأغصان و الأقفال و الأدوار، و هي طريقة غريبة تغاير ما جرت عليه القصيدة العربية من الأبيات ذات البحر الواحد .

و لعل الإقرار الذي قدم م جميل سلطان يمنح شيئا من المصداقية لتصور غوميس Gomez و بيدال الإقرار الذي قدم م جميل سلطان يمنح شيئا من المصداقية لتصور من خلال طرحه كفرضية المحانية الموضوعية هذا التصور من خلال طرحه كفرضية محتملة التح قق بذهابه "إلى أن تلك الأغاني الشعبية الإسبانية التي كانت على مسمع و مرأى من العرب هي التي دعت الفاتحين أن يقلدوا في هذا التحرر من القوافي و الأوزان ،و أن يميلوا إلى الألفاظ الأعجمية الشائعة "2".

كما لم يعدم الإنتماء القومي بطرس البستاني من الإشارة إلى أن العرب قد أخذوا فكرة التحرر من الأوزان عن الإسبان فقد كان "اتفاق منظومات التروبادور و الموشحات في أكثر النواحي يحمل على الاعتقاد بذلك التأثر". و استكمالا لهذه الشهادة النقدية العربية الإمتيازية التي تتفهم ملي "ا الطبيعة الإنسانية للأدب لم يتردد مصطفى عوض الكريم في اتخاذ الشبه القائم بين لغة و بنائية قصيدة التروبادور و قصيدة الموشح كعنصر يقوي الاعتقاد الذي ذهب إليه سلطان و البستاني، ذلك لل الد راسة النقدية لا يمكن إدراج نتائجها ضمن الاعتبارات القومية التي تسعى في مسارها الأساسي إلى تعزيز الغرور الزائف بالأفضلية عن الآخر و النفور من نفعيته. و لعل تطابق رؤية سلطان و البستاني و الكريم النقدية مع رؤية غومس Gomez و بيدال المكن، و هذا ما يؤكد أن التصنيفات العرقية التي يصادفها المتتبع الملوسات النقدية العربية الحديثة التي اهتمت بنشأة الموشح لا تمت " بصلة للبحث النقدي الموضوعي المؤسس.

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> ينظر :Poessia arabey , Poesia europea 1<sup>er</sup> :ed Madrid 1941 P<sub>52</sub> نقلا عن :مصطفى الغديري المرجع المرجع المرجع السابق، ص19

<sup>2-</sup> جميل سلطان: الموشحات إرث الأندلس الثمين، دراسة و شواهد، دط،1953، دمشق، ص35.

<sup>3-</sup> بطرس البستاني: أدباء العرب في الأندلس و عصر الانبعاث، دار الجيل، ط3 1997، بيروت، ص83.

<sup>4-</sup> ينظر: مصطفى عوض الكريم، المرجع السابق، ص 110

#### 05 / نشأة الموشح، الفجائية و الفردانية في الخطاب النقدي العربي القديم و المعاصر:

عند تجاوز مسألة الصراع العربي القديم و الحديث - بين النقاد المشارقة و المغاربة و ما ألحقه من ضبابية بماهية الموشح، فإنه سيتم الاصطدام بإشكالية لا تقل أهمية عنها. يتعلق الأمر بما كتبته أقلام هؤلاء عن قضية نشأة الموشح، بيد أنه العناصر التي تستحوذ على قسط وافر من مجال الإحاطة الموضوعية بماهية الموشح.

يستطيع المتصفح لمدو " نة الد "راسات النقدية العربية بحثا عن قضية تأصيل الموشح (النشأة) أن يقف على حقيقة المنظور الض "يق القائم على إبراز الفردانية في هذا الشأن، فقد بات لزاما على كل باحث موضوعي في مجال نشأقلظاهرة الأدبية أن يراهن على المساءلة التاريخية المقترنة بوظيفة سنة الذ مو و الذ ضج في الأجناس الأدبية، بفعل الإنسان و الزمن و البيئة، فعنصر المفاجأة في تطور الأعصر التاريخية التي تولد أثناءها الخصائص الأدبية منعدم، و هذا يؤكد أن من كل عصر تبقى عناصر راسبة في المجتمع، و تظهر إلى جانب الأحوال و الخصائص المستحدثة .

إن هذا الإجراء يحمل دلالته في كون القدماء قد حرصوا على إبراز البصمة الفردانية في إختراع الموشح، قبل توضيح القيمة التشاركية المسايرة، و لعل هذا الاختيار يكشف- حسب إعتقادي- عن قصور نقدي في تمثل قضية النشأة. كما يمكن أن يكون بقصد واع في نفي دور الوسيط الفكري الذي يمكن أن تلعبه العناصر غير العربية المتمازجة مع العنصر العربي في البيئة الأندلسية.

و ربما هذا الوعي هو الذي دفع ابن بسام لجعل " القبري" يقف بمفرده وراء عملية إختراع الموشح، حيث يذكر أنأو" ل من صنع أوزان هذه الموشحات بأفقنا، و اخترع طريقتها فيما بلغني، محمد بن محمود القبري الضرير  $^2$ ، كما دفع ذات الوعي الصفدي لإقران العملية بابن عبد ربه بقوله:" إنه أول من نظم الموشحات بالمغرب الإمام أحمد بن عبد ربه، صاحب كتاب العقد  $^8$ . أما ابن خلدون فقد رأى أن المخترع لها شخص آخر: " وكان المخترع لها بجزيرة الأندلس مقدم بن معافر القبري من شعراء الأمير عبد الله بن محمد المرواني  $^4$ .

<sup>1-</sup> ينظر: عمر فروخ، تاريخ الأدب العربي، الأدب في المغرب و الأندلس إلى آخر عصر ملوك الطوائف و أواخر القرن الخامس للهجرة، الحادي عشر للميلاد، دار العلم للملايين، ج4،ط04 1997، بيروت، ص 78/77.

<sup>2-</sup> ابن بسام: المرجع السابق ، 464/1.

<sup>3-</sup> الصفدي: توشيع التوشيح، تح :ألبير حبيب مطلق ، دار الثقافة ، ط1 1966 ، بيروت ص20.

<sup>4-</sup> ابن خلدون: المقدمة ، م، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، دط2001، بيروت ص 817

قد يظن في مثل هذا التصور الذقدي أنه يأتي دائما مرتبطا بالدراسات النقدية التراثية، اعتبارا لكونه لايملك أدنى فرص الظهور مع المقتضيات العلمية التي بلورت مفاصل الحركة النقدية العربية في العصر الحديث، غير أن الساحة النقدية العربية الحديثة تثبت عكس ذلك، فمازال عامل الإقليمية و العصبية يجبر الخطاب النقدي العربي الحديث على المعاناة من التشظي و الاختلاف. و لعلي أجد المنحى الذي اعتمده الناقد أحمد حسن في الحديث عن نشأة الموشح أبرز الآراء النقدية الحديثة المغة في السير ورة على المنوال النقدي التراثي الآنف الذكر، فقد رأى أن القبري تصحيف من القيري، و آل القيري مشهورون بخولات الطيال شرقي صنعاء "، و هذا ما جعله يراهن على أسبقية اليمن في التمخض عن الموشح خلال القرن الثالث الهجري ليظهر بعد ذلك في القرن الرابع بالتحدديد في الأندلس.

يشفع للفرفلة تقديمها لمؤشرات ضرورية في جمع أشلاء الظاهرة الأدبية حلال حقبة زمنية محد دة قصد مقاربة نشأتما، و مع ذلك تبقى الآراء الذقدية المقتصرة عليها قاصرة عن ضبط وعائي الزامان و المكان المحتضنين لعملية النشأة، و يمكن أن نؤكد ذلك بموقف الشاعرة و الأدبية نازلمالائكة التي ادعت أنما أول من كتب في الشعر الحراسية عبر الحراسية العراق من خلال نشر قصيدتما "الكوليرا"، لكناها سرعان مارضخت لقوانين الذاء و الذاخم الناهرة الأدبية و قد مت اعتذارا ضمنيا عن ذلك بقولها: "..... لم أكن يوم قررت هذا الحكم أدري أن هناك شعرا حرا قد نظم في العالم العربي قبل سنة 1947". .....

# 06/نشأة الموشح و مسألة الخضوع لحتمية الطقوس الإنشادية الدّينية في الدراسات الاستشراقية:

باعتبار الأدب ظاهرة إنسانية لها علاقة تفاعلية مع الظواهر الإنسانية الأخرى، فقد تفاعلت عدة عوامل على تطوّرها، لعل أبرزها الدّين  $^{4}$ ، حيث اتصل الأدب به عبر العصور اتصالا وثيقا بدى معه - في كثير من الأحيان  $^{-}$  وكأنهما وجهان مختلفان لظاهرة واحدة. و لقد ساعد على هذا الاتصال أن أصحاب الرسالات الروحية الكبرى في تاريخ الدّين الإنساني، قد اتكأوا على الأدب للوصول إلى تثبيت أركان معتقدهم الدّيني، من بعض جوانبه، فأدخلوا الإنسان في مرحلة جديدة من حياته من أهم ملامحها وضوح المعتقد و الركون إلى الدّيني في صلى ذلك المعتقد  $^{5}$ .

<sup>1-</sup> يوسف عيد: المرجع السابق، ص 10.

<sup>2-</sup> ينظر :نازك الملائكة ، قضايا الشعر المعاصر، دار العودة، دط1962، بيروت، ص11.

<sup>3-</sup> نفسه، ص11.

<sup>4-</sup> ينظر: عبد الحميد بوزوينة، ظاهرة التطور الأدبي بين النظرية و التطبيق، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع، دط 1979 الجزائر،ص 39.

<sup>5-</sup> ينظر: جمال المقابلة:بين الديس و الأدب: الخيال و المثال،ثقافتنا، مجلة رابطة الثقافة و العلاقات الاسلامية للدراسات و البحوث، مركز الدراسات الثقافية الإيرانية العربية ،طهران ع25، 2010،ص 189.

رغم التشابك بين الأدب و الد ين، و العلاقة الموغلة في القدم بينهما، فإنه ما مفهومان مختلفان تمام الاختلاف من حيث الأص ل، و متمايزان كل التم ايز رغم ما يبدوا من صلتهما الوطيدة فالأدب أحد مظاهر الفن المتعددة و سيلته في الخلق ( و التعبير أو المحاكاة) اللغة أما الد ين فهو عبارة عن معتقدات و ممارسات تنظم موقف الإنسان و سلوكه اتجاه عالم المقد سات، و تزو ده برؤية شمولية للكون و موضع الإنسان فيه "عير أن العلاقة المعقد ة بيلادب و الد ين تبدأ عندما تتعلق المشروعية الأدبية بمؤيدات تنبع عن المعتقد الدي ين المشترك ( القومي) بدل أن تتعلق بالفهم الس ليم للتمثل الإنساني العالمي للتجربة الأدبية.

و ربما لهذا السس بب طرحت قضية تأصيل الموشح بشكل ملح كرهان قوي في مسألة الهية، فحين تشتد لنبة الصراع القومي من جديد في ظل حركة أو ثورة أو رؤية جديدة يعود الأدب الى معانقة الدسين ليزيد من توهجه حتى يسند كفاح الإنسان من أجل بناء هوية جديدة. فعلى مستوى الفكر النقدي لا تزال قضية ارتباط الأدب بالدسين القومي للشعوب و الأمم تكرس حضورها - كجدلية على الأقل في النقد الأدبي، كما لاتزال الفكرة البسيطة التي تقول إلى الناقد وفي للمتقده الدسينية في النقد الاستشراقي إلى ضرورة استحضار البعد الدسيني في التعامل مع قضية تأصيل الموشح، بالرسم من كل التسحولات الكبرى التي أحدثتها الثورة الفكرية على النسمة الانطباعي المتبني لهذا البعد في نهجه الإجرائي.

و بهذا الاستدعاء سعى الد رس الاستشراقي الى إتمام علاقته المفترضة بين العناصر التي يمكنها أن تحقق شيئا من الانسجام فيما بينها في قضية تأصيل الموشح، فقد قابل بين الطابع الغنائي للموشح و الطّقوس الترتيلية الكنسية و اليهودية، محد دا بذلك عوامل الإسناد الوافدة من تاريخ الأندلس القديم في إرساء نظرية مفهومية تستوعب قضية التأصيل و من ثمّة حيثيات النشأة، خاصة و أن هذا التاريخ يتم يز بالافتقار إلى تيق في مخاله الأدبي 3.

<sup>1-</sup> ينظر: على جواد الطاهر، مقدمة في النقد الأدبي، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، ط1،1979، بيروت ، ص 306 و ما بعدها.

<sup>2-</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى ، دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية ، منشورات دار علاء الدين ، ط2 2001 ، دمشق ، ص 219.

<sup>3-</sup> ينظر: أحمد هيكل ، المرجع السابق، ص 166.

لا يمكن بأي حال من الأحوال تناول نشأة و تطور الموشح بمعزل عن الوضع الاجتماعي للشعب الأندلسي، ذلك أن هذا الفن الشّعري كغيره من الفنون الأدبية الأخرى لاينبت في الفضاء، فلا بدّ له من أرضية تطرح جملة من المؤشرات و العوامل المنطقية المؤدية للنشأة، سواء في شكلها المباشر أو غير المباشر، فقد استثمر المستشرق الانجليزي "هاملتون جب H.Glbb في هذا التصور ليعز ز من قيمة العامل الدّيني، حيث جعل التراتيل الكنسية هادية إلى الممارسة التوشيحية، ولعل الاشتراك في الغناء هو الذي وطد الصيّلة بين تلك التراتيل و المروفانسية التي الموشح، مما جعل جب Glbb يعتقد بأن يكون الوشاحون الأوائل قد تأثروا بالأغاني الإسبانية و البروفانسية التي تنبع من طقوس الترّ اتيل الكنسية في اهتدائهم الى هذا الخلق الشعري الجديد، خاصة و أن خرجات الموشحات جاءت بلغة رومانية مطابقة للغة تلك التراتيل.

وضمن المسار النق دي الاستشراقي المتسلح بالخلفية الد ينية قد م المستشرق الإسباني "ميلاس فاليكروزا وضمن المسار النق دي الاستشراقي المتسلح بالخلفية الد يني لنشأة المنتوج التوشيحي، فمخترعوا الموشح لا ينفكون في إنتاجهم من المؤثرات الترتيلية الكنسية التي ألهمت العرب و اليهود، على حد سواء حسب اعتقاده حدا ما أكده في بحثه الموسوم بـ:"Sobre los mas antiguos versos en la lengua" مين الموشح و الز جل و بين الفن حرجات وجدها في موشحات عبرية لإيجاد علاقة ما بين الموشح و الز جل و بين الفن الشعري الغنائي العبري المعروف ب : " البزمون Pizmon" و آيات الكتاب المقدس التي يرد دها جمهور المصلين عقب كل فقرة من فقرات التر تيل الد يني 3.

<sup>1-</sup> نقلا عن: مصطفى عوض الكريم، المرجع السابق ، ص108.

<sup>2-</sup> نشره بمحلة « sefarad » ج<sub>02</sub>، ص362-371 ،سنة 1964 نقلا عن : عبد الله الفدا، "خرجات مختلطة" مجلة -2 كلية الآداب، جامعة الرياض، م<sub>00</sub>، 1390هـ/ 1970م، ص202/201.

<sup>3-</sup> ينظر: آنخل بلانثيا غونزليس، تاريخ الفكر الأندلسي، تر: حسين مؤنس، مكتبة النهضة الدينية، ط1 1955. القاهرة ص 115

كما تحدث " خوليان ربيرا Julian Ribera "في أطروحته التي ألقاها بهيئة المجمع العلمي الإسباني بمناسبة استقباله عضوا جديدا فيها سنة 1912 عن نشأة الموشحات أ، حيث تضمن هذا الحديث إشارة صريحة إلى الأغاني الرومنثية الشعبية (الإسبانية القديمة) التي كانت تؤدى في الأعياد و المناسبات بتقديمها لأولى ارهاصات الممارسة التوشيحية انطلاقا من افتنان الشعراء الأندلسيين بجمالها ، ومن ثمّة ظهرت بواكير التوشيح بمحاولة النظم على منوالها و اقتباس لغتها .

لعل الأعياد و المناسبات التي التفت إليها ربيرا Ribera كانت دينية في بعض جوانبها و هذا ما لا يلغي المرجعية الدينية لديه ،كما لا يلغي نظرته للموشح على أذّه امتداد للممارسات الإنشادية الكنسية . كما يمكن ملاحظة الاستثمار المقدم من طرف المستشرق الإنجليزي ستيرن stern لمخطوطة ديوان الموشحات الوسوم بنعد ة الجليس و مؤانسة الوزير و الرئيس لابن بشرى الغرناطي من خلال الإشارة إلى الموشحات العبرية التي احتوتها المخطوطة و مقابلتها بالموشحات العربية التي ختمت بخرجات مطعمة بألفاظ و عبارات رومانثية كانت تعايش بالأندلس من خلال ما تتضمنه من طقوس و ممارسات إنشادية.

لعل محاولة معرفة مدى مصداقية المزاوجة بين الإنشاد الدي ّني (تراتيل كنسية، بزمون يهودي) و نشأة فن " الته وشيح، التي " نادى بما الده رس الاستشراقي و أكدها ستيرن stern من خلال ثنائية: (موشح ديني/ موشح دنيوي) و تؤدي إلى الوقوف على عدم تجانس بين طرفيها، بدليل الاعتماد الكلّي على توضيح العلاقة بين الأدب و الدين، و الإشارة الضه منية إلى أديان معينة وتهميش الدي "من الإسلامي الذي كان سائدا في الأندلس آنذاك بدليل الاتكها القو " ق في التأثير الأدبي و من ثمة التأثير الفكري عامة.

<sup>1-</sup> ينظر:شارل بيلا:الموشح و الزجل همزة و صل بين ثقافات مختلفة، مجلة كلية الآداب، جامعة الرياض مج1، 1970، الرياض، ص

<sup>45</sup> 

<sup>2-</sup> نفسه، ص43.

<sup>3-</sup> ستيرن: الموشح، تر: عبد الحميد شيخة، مكتبة الآداب ،ط2 1996، القاهرة ،ص 142.

و إن اقتصرت فكرة النشأة الد ينية للموشح على الد راسات الاستشراقية فإنه لا يغفل في هذا المقام، الإشارة إلى بعض الأقلام العربية التي كشفت عن صورة مستنسخة لها، فقد أشار حكمت على الأوسي إلى أن الوشاحين الأوائل اقتبسوا خرجات موشحاتهم من الوشاحين العبريين، و هذا ما يرفع من نسبة العامل الد يني في عمليلاتأثير، فالغالب أن أولئك الشعراء العبريون كانوا متمسكين بديانتهم اليهودية، و متشبعون بقيم ها، و من ثمة ستظهر – بلاشك بصمة المعتقد الد يني في تلك الممارسة الش عربة الغنائية التي ربط بما الأوسى نشأة الموشح.

رغم قوة احتمال انتماء الأدب إلى الفكر الدّيني الذي أُنتج في ظله تبقى الرؤية النقدية المقتصرة على المعين الدّيني في نشأة الموشح محتشمة – إن صح التعبير حتى و إن امتلكت شيئا من الصدّحة ، ذلك أن أصحابها غفلوا عن استمرارية قيام اللاقة بين الديّن و الأدب فالا خلاف في أن الديّن يعود بدوره ليمدّ الأدب بكثير من الموضوعات، وهو الذّي كان من قبل توسيّل به لإثبات بعض معتقداته. و هذا ما يمكن أن ينعت بالعلاقة الجدلية بين الديّن و الأدب".

مهما ضؤل أثر العامل الد يني في نشأة الموشح فلن يصل الى درجة الإلغاء، ذلك أن الموشح يبقى مدينا في نشأته لخصوصية الفضاء الإجتماعي و الجغرافي الأندلسي الذ ي يكون فيه الإنسان مركز فاعلية بالنسبة إلى مؤثراته التي لايمكن أن تخلو من عنصر الد ين، إلا أني أعتقد أن أمر الكشف الموضوعي عن نشأة الموشح لن يتحقق مع توجه نقدي يتأسس على مؤثر واحد و يقصي بقية الأدوار التي يمكن أن يفضي الإنسجام فيما بينها عن فن التوشيح.

ويكون من الأرجح أن الذّقاد العرب لم يتفطنوا الى خطورة التّعصب الدّيني الذّي وجهوا به أصابع الإتمام إلى بعض المستشرقين في الحياد عن المسار الموضوعي خلال اشتغالهم على قضية تأصيل الموشح. بيد أنمّم هرعوا إلى نفي الأقوال الاستشراقية المنطوية على بعد ديني على غرار مصطفى الشرّكعة الذي جعل الموشحات العربية سببا في ظهور

<sup>1-</sup> ينظر: حكمت على الأوسي،المرجع السابق، ص173

<sup>-2</sup> جمال مقابلة: المرجع السابق ، ص 199/200.

الموشحات العبرية أ، و ليس العكس دون أن يشير إلى أدبى المبررات الفنية في ذلك. الشيء الذي جعل قضية تأصيل الموشح تحيد عن جوهرها الأدبي الإنساني و تتحول إلى صراع عقائدي لا يمت بصلة الى المجال الفني الإنساني، من قريب أو بعيد.

#### 07 / نشأة الموشح، من السياق الشعبى الى السياق النخبوي:

لقد تبنى عدد لا بأس به من الد ّارسين العرب و المستشرقين مبدأ التطور المرحلي الذي يحكم سيرورة الجنس الأدبي في مقاربة نشأة الموشح ، ومن ثمة فحديثهم عن الموشح يعني ضمنيا حديثا عن مشهدية (سيناريو) مفترضة قائمة على تعاقب حقب زمنية اقتضتها ظروف و أحداث معينتمن بين هؤلاء الد ّارسين المستشرق الإسباني جون براند تراند Ghon brand treand الذي افترض مشهدية قائمة على حدث حاسم يبدأ في الوقت الذي يتناول فيه فنان عبقري الموشح على شاكلته المنبعثة من أصل شعبي و يحيله إلى صورة راقية من صور الفن 2.

يبدو أن ابن بسام قد تعج ل مسافة التطور في الوصول الى مشهدية تراند treand من خلال بخسيدها فعليا بتحديد بطلها، حيث ذكر بأن صنعة التوشيح كانت غير مرقومة البرود، ولا منظومة العقود، فأقام عبادة هذا -يقصد عبادة بن ماء السماء على ذاته، و قو م ميلها و سنادها، فكأنها لم تسمع بالأندلس إلا منه، و لأخذت إلا عنه و اشتهر بما اشتهارا غلب على ذاته، و ذهب بكثير من حسناته ".

<sup>1-</sup> ينظر: مصطفى الشكعة، المرجع السابق، ص 385.

<sup>2-</sup> تراند، نقلا عن: جلول يلس و الحفناوي أمقران، االمؤسسة الوطنية للنشر والتوزيع، دط1972، الجزائر، ص 30.

ابن بسام: المرجع السابق، ص469.

يستنشف من هذا القول أن عبادة بن ماء السسماء هو الفنان العبقري الذي عناه تراند في قوله ، فتقويم ميل الموشحات و سنادها و الأسبقية في إسماعها و الاشتهار بما تعني تناول الموشح المنبعث من أصل شعبي و إحالته إلى صورة راقية من صور الفن، و هذا مايمكن توضيحه بالركسم التسخطيطي الآتي:



و كان الاختلاط العرقي بين العرب و غيرهم من الأقوام بالبيئة الأندلسية في مقد مة مؤثرات تلك المشهدية، و هذا ماأكده المستشرق الإسباني خوليان ربيرا Julian Riberal في سياق حديثه عن الأسرة الأموية التي حكمت الأندلس: إن عبد الرحمن الد اخل كان يحمل فقط نصف دم عربي لأنه كان من أم غير عربية، و كذلك ابنه هشام لا يحمل إلا ربع دم عربي لأن أم ه كانت أيضا غير عربية، و هكذا تتناقص نبة الد م العربي كلما مضينا من أمير إلى تحر، بينما تتضاعف نسبة الد م الأجنبي "أ.

<sup>1-</sup> نقلا عن: أحمد هيكل، المرجع السابق، ص 166.

و لعله مما يقتضيه اختلاط العرب بغيرهم من الأقوام تلك الألفاظ غير العربية التي كانت تظهر باستمرار في الاستعمال اللغوي اليومي لأهل الأندلس. هذه الألفاظ التي كانت تتزايد بتعمق الاختلاط العرقي، الأمر الذي أكده المستشرق الإسباني آنخل غونثالث بالنثيا .... Angel Gonzalez Palencia بقوله : "... و أما في شؤونهم اليومية – يقصد أهل الأندلس - فكانوا يستعملون الأعجمية "أ.

من المحيل أن يخلو تراث الأقوام الممتزجة مع العنصر العربي في البيئة الأندلسية من أي إرث أدبي و فكوي الأمر الذي يرجح بقو ة ظهور بعض الأنماط الأدبية الشه فوية في عملية الاقتباس اللغوي بين العربية و لغات تلك الأقوام، فقد قدم مصطفى الغديري أنموذجا عن ذلك بإعادة الفضل في نقل الأغاني الشعبية الرومانثية إلى الحاضنات و المربيات و الجواري و الرقيق الإسباني الوافد من الشمال عن طريق إدخالها الى البيوت و المحافل و المناسبات و حفلات الزواج 3، مما أدى بالأندلسيين إلى ترديدها نظرا لتأثرهم بجمالها وروعتها\*.

ومهما يكن من أمر تأثر أو تأثير اللغة العربية فإن الإنسان العربي الأندلسي، و بمرور الزمن، راح يتكلم لغة هجينة بما يتخلّلها من ألفاظ غير عربية، خاضعا في ذلك الى تأثيرات اقتضتها الأجناس المختلفة و الثقافات المتعد دة، و من ثم لاتعدم هذه الهجانة اللّسانية أن تضج لها ثمارا أدبية بظهور الغناء الشّعبي الذي كان يؤدى شفاهيا في الحفلات و المناسبات الأندلسية.

1- نقلا عن: عمر فروخ، المرجع السابق، ص 423.

2- ينظر: محمد سعيد محمد، دراسات في الأدب الأندلسي،منشورات سبها، ط1،2001، سبها (ليبيا )ص 249

3- ينظر: مصطفى العذيري: الموشحات الأندلسية بين الابداع والاتباع، مجلة دراسات أندلسية ع<sub>13</sub> 1995 تونس، ص15

<sup>\*</sup> من المحتمل أن تكون تلك الأغاني عبارة عن دندنات قصيرة يتسلى بها العمال أثناء ممارستهم لأعمالهم، الشيء الذي سهل على العرب اقتباسها.

لما كانت اللغة المتداولة على الشفاه "منظمة اجتماعية عرفية" أفإنها جديرة باستقطاب مختلف أطياف المجتمع – دون تمييز - عندما تظهر في صورة أغان شعبية، بخلاف اللغة الرسمية (التعليمية) التي تبقى فئة المتعلمين معنية بها و بآدابها دون سواها، و لعل تلك الأغاني الشعبية التي لم تلفت الأنظار أو تستأهل التسجيل قد شكلت البواكير الأولى لفن التوشيح في المجتمع الأندلسي 2.

تحت سرعة التحول الرهيب في القيم و المبادئ و الأفكار و الأذواق التي تفرضها الطبيعة السريعة للحياة، لم يلبث هذا المسار الغنائي الشّعبي أن انعطف نحو توجه نخبوي مكّنه من انتزاع اعتراف تدويني انتظره مطولا $^{8}$ ، خاصة و أن اللغة الرومانثية الدّ ارجة كانت تجري مع اللغة العربية على ألسنة الوشاحين. الأمر الذي مكّنهم من التأليف، بحوا $^{4}$ من ثمة لم يعد التّباين اللّغوي عائقا أمام حدوث عملية التدوين التي قد مت دفعا قوي ّا للموشح نحو النزوع إلى النخبوية.

يأبي التراث النقدي العربي و الاستشراقي – على حد سواء - أن يمتنع عن التطابق مع رؤية تراند Treand النه قدية القائمة على التعاقب المرحلي المؤسس على المؤثرات الاجتماعية و الثقافية. الشيء الذي أدى إلى وجود صدى لها في عديد الدراسات النقية العربية و الاستشراقية الحديثة فقد كان من الأمور الباعثة و المفع لم لموضه لهيالة تحرد من الاعتبارات العرقية و الدينة، بيد أنها قد مت حركية ثقافية و أدبية منطقية لمختلف العناصر البشرية المنشئة للتركيبة الإجتماعية الأندلسية . هنا تصبح الشراكة بين التيارات النقدية الحديثة الممثلة للامتداد التاريخي لتلك العناصر أكثر من ضرورة للعثور على مقاربة موضوعية لقضية تأصيل الموشح. هذه القضية التي يمثل الكشف عن عملية النشأة أولى مقومات تأسيسها الموضوعي.

<sup>1-</sup> هادي نحر: اللسانيات الاجتماعية عند العرب، دار الأمل للننشر والتوزيع ، ط1، 1998، إربد (الأردن) ، ص 102

<sup>2-</sup> ينظر: مصطفى عوض كريم: الموشحات و الأزجال، دار المعارف، دط1965، القاهرة، ص6/5.

<sup>3-</sup> ينظر: احسان عباس، المرجع السابق، ص223.

<sup>4-</sup> ينظر: لسان الدين بن الخطيب، حيش التوشيح ، تح :هلال ناجي ، مطبعة المنار ، ط1 ، دت، تونس ، المقدمة .

# الفصل الثاني

مظاهر اختلاف الأثر البيئي بين الشعر الجاهلي والموشح

يبدو أن ما أفرزته عملية خضوع الأقاليم العربية للاستعمار الغربي مع نهاية القرن الثامن عشرة وبداية التاسع عشرة من حياة اجتماعية وسياسية متأز مكانت عاملا قوي امؤثرا في بلّورة الفكر الاستشراقي في معظم الكتابات الفكرية العربية من خلال عرضه في صورة أسلوب غربي للسيّطرة على الثوق، واستبنائه، وامتلاك السيّادة عليه ألعل من أبرز المظاهر التي تلويّن بها الفكر الاستشراقي في تلك الكتابات هو العمل التيبشيري الّذي قام به الرهيّ بان المسيحيون تزامنا مع الحملات العسكرية في العالم الإسلامي عموما والعربي على وجه أخص حيث تم توصيف الاستشراق بكونه مشروعا تبشيريا من خلال سيع الرهيّ بان والقساوسة إلى تعلّم اللّغة العربية والتضيّل عن الدرّاسات الإسلامية بغية فهم هذا الليّن ثمّ نقضه من أساسه ورد أتباعه عن ديانتهم ."2

إن من يعمل على الكشف عن مجالات البحث الاستشراقي ويختبر قيمتها الفكرية في سياقاتها العلمية ويتعاطى التّحليل مع عطياتها وملابساتها التّاريخية فإذّ ه ولاشك ، يضع يده على الخدمات الجليلة التي قدمها المستشرقون للحضارة العربية الإسلامية بولعلي أجد في مقد مة ذلك مجال جمع المخطوطات وتحقيقها تحقيقا علميا حفظها من الضيّاع والت لمفولعل غلبة الجانب الفكري و الأدبي على متون الأبحاث الاستشراقية فرضت نفسها بقوة على الكتّب و المفكرين العرب حين اشتغلوا عليها بالتّحليل والتّ محيص ،الأمر الذي أدى إلى بروز ثنائية الإنصاف والتحني في الحكم على تلك الأبحاث .

ويمكن هنا أن نشير إلى عديد الأعمال الاستشراقية التي اشتغلت على تاريخ العرب الفكري والأدبي، على غرار كتابات بروكلمان Regis Blachère وبالاشير Regis Blachère ،بالإضافة إلى نولدكه Theodor Noldeke و مرجوليوث . D.S Margoliouth الديناهتما بالشّعر الجاهلي على وجه خص " 4.

وفي زحمة الامتزاج العميق الّذي تطرحه عملية تصنيف البحوث الانشراقية وفق ثنائية الإنصاف والتح ّني في المخيلة الفكرية و الأدبية العربية يظهر الموشح بإشكالية معقدة تجعله في منأى عن الرضوخ لقطبي هذا الت صنيف.

1- ادوار سعيد: الاستشراق، المعرفة، السلطة، الإنشاء. تر: كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، ط01، 1981، بيروت. ص39.

2- ساسي سالم الحاج: نقد الخطاب الاستشراقي ، الظاهرة الاستشراقية وأثرها في الدراسات الإسلامية ، دار المدار الإسلامي ج1،ط2002، يروت ،ص45.

3- ينظر: سعد بوفلاقة: الاستشراق و المستشرقون بين الإنصاف و التجني، مجلة بونة، مؤسسة بونة للبحوث و الدراسات، عنابة، الجزائر، العدد: 03، 2005، ص115 وما بعدها.

4. ارجع إلى مقالي المستشرقين حول الشعر الجاهلي ضمن كتاب دراسات المستشرقين حول صحة الشعر الجاهلي، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دار العلم للملايين، ط<sub>01</sub>، بيروت1979.

فقد يكون من اليسير نعت الد ّراسات الاستشراقية الأدبية التي تقوم بخدش المرتكزات القومية العربية بالأعمال المتحنية على أن تنعت في مقابل ذلك الد ّراسات الاستشراقية التي توافق تلك المرتكزات بالمنصفة، لكن الموشح بالنه ّظر إليه كلون شعري غير مألوف نشأ في بيئة اجتماعية هجينة يعتبر العرب أحد العناصر المشكلة لها، وما بوسع الشه عاعر (الوشاح) أن ينفلت بصورة مطلقة من واقعه, من ثمّة يبدو معيار الإنصاف والتجني قاصرا موضوعيا في الحكم على الدارسات الاستشراقية التي اشتغلت على الموشح ونعني بها الد ّراسات الاستشراقية الاسبانية على وجه الت حديد.

إن السر والذلقي يفرض نفسه بقوة في هذا الصر دد هو إهل يمكن اعتبار الموشح ظاهرة أدبية عربية خالصة ؟، ومن ثق يت م الحكم على الأعمال الاستشراقية التي تناولتها بالإنصاف أو التجني قد يت م ارتجال الإجابة بإثبات عربية الموشح، لكن الذي ينبغي إقراره عطفا على ذلك كواقع لا تفلت منه الحقيقة هو وجوب إثبات توفر بيئة شبه الجزيرة العربية لمي العناصر التي أد ت إلى ظهور الموشح قبل مجيء العرب إلى شبه جزيرة إيبيريا. عندئذ قد يمكن إنكار دور العناصر التي امتزجت مع العرب بهذا الإقليم في هذا الخلق الشعري الجديد، ومن ثم رد الد راسات الاستشراقية التي حملت لواء الد فاع عن هذا الدور.

إن مسلة التّطو الشّعري مظهر من مظاهر صيرورة الحياة الأدبية ووجه من أوجه الاستمرار الذي يضمن لها الجركية و العتديد، فلا غنى "للقصيدة الشّعرية العربية عن هذا العامل الذي يعطيها نفسا جديدا ويضمن لها البقاء، غير أن المنعطف الحاسم الذي أحدثه الموشح في مسار هذا التطور يطرح أكثر من سؤال على صعيد الهوية، من خلال الموازنة بين بيئة شبه الجزيرة العربية التي تعتبر بيئة أصلا للقصيدة الشّعرية العربية وبيئة الأندلس التي احتضنتها لقرون عديدة من الز من.

فإذا كانت العناصر على صنعت تمي ّز الموشح ذات خيوط رفيعة في البيئة الأصل ستلعب البيئة الجديدة دور رعاية هذا الت طور من خلال تقديم عوامل لذلك أما إذا انعدمت تلك الخيوط فستقف آداب الش عوب التي مازجت العرب بهذه البيئة في موقف مواز للأدب العربي في المساهمة في هذا الخلق الشعري الجديد، ولعلي أجد في مقد متها الأدب الإسباني القديم الذي يعد شريكا أساسيا في هذا المجال باعتباره مرتبطا بالأرض التي احتضنت البيئة الأدبية المتمخ ضة عن الموشح.

<sup>\*-</sup> تعتبر بيئة شبه الجزيرة العربية بيئة أصلا للأدب العربي ممثلا على وجه أبرز في الشعر الجاهلي على اعتبارها الموطن الأصلي للعرب، وعليه يبدو كل ظهور لهذا الأدب في بيئة مغايرة وجها من أوجه التطور التي تقتضيها عملية التعايش اللساني و الأدبي مع مختلف الأعراق.

إن النسسق الذّ قافي اللّي يع د العمل الأدبي من برز مظاهره يتضمن مجموعة من الصوّر و التّ صورات الّتي يشترك فيها كل أعضاء الجماعة أو بشكل أوسع كل أفراه المجتمع، كما أن كيفية النّ ظر إلى الحياة هي التي تحد د الحموعة من الخصائص و المميزات التي تقف وراء تباين و تمايز المجتمعات عن بعضها.

لا شك أن إشكالية الهوية تعبر "عن نفسها في أعمال كل أديب- أيا كانت للم نه التي يكتب بها- وهي تحمل الكثير من خصائص وجوده المادية و الثقافية، ومن ثمّة تتخذ هوية الموشح تجليات واضحة مرتبطة بشروط الوجود الخاصة بالإبداع الأمر الذي يفتح أكثر من سؤال حول مدى مطابقتها للشروط الخاصة بالإبداع العربي الذه قي شبه الجزيرةلعربية ممثلا في الشمّ عر الجاهلي.

#### 01/ على المستوى الطبيعي

إن الضرورة المنهجية في طرق التجليات الفنية لصورة البيئة في القصيدة الشّ عربة أبي ًا كان جنسها أو عصرها - تقتضي ابتداء تحديد معالم هاته البيئة من خلال معطياتها الخارجية بعناصرها المختلفة فإذا ما تم ّ الحديث عن بيئة شبه الجزيرة العربية المنشئة للشّ عر العربي القديم نجدها بيئة صحراوية في عمومها تتسم بمناخ حار وأمطار موسمية تخص ّ أماكن محد "دة دون غيرها.

إن أهم ظاهرة فرضتها بيئة شبه الجزيرة العربية هي ظاهرة لحل و التر حال. والمقدمة الطّللية هي أكثر مقاطع القصيدة الجاهلية دلالة على مدى هذا التأثير، حيث أفرز ذلك عن صورة بيئية متحركة في نسيج الحياة الجاهلية، فشكّلت بذلك أو الغيرا واقعيا وفنيا من خلال معاينة جدليات الصّ راع الإنساني مع مفردات الوجود المرتبطة بهذه البيئة القاسية 1.

لم يكن باستطاعة الشرّ اعربي القديم قرض الشعر "حارج الفضاء الذي كان يملأ عليه نفسه وروحه، حيث للفضاء و الحير تز بخاصة على الإنسان فضل الاحتواء وشرف الاشتمال"2. ولعلي أجد وصف الطبيعة في مقدر مة المواضيع التي تدل على هذا التأثير.

ويمكن تلمس عقد الانشداد إلى عناصر الحير المناخية لدى امرئ القيس- على سبيل المثال لا الحصر- من خلال ظاهرتين طبيعيه الرياح و السر حاب. حيث كشف عن اشتداد قسوة بيئة شبه الجزيرة العربية أثناء تعرضها

2- عبد الملك مرتاض: السبع المعلقات، مقاربة سيميائية- انتروبولوجية لنصوصها- دراسة- اتحاد الكتاب العرب، مكتبة الأسد الوطنية ط،1999

45

<sup>1.</sup> ينظر: يوسف محمود عليمات: صورة المكان في شعر ابن قيس الرقيات، المجلة الأردنية في اللغة العربية و آدابها، المجلد3، ع2 2007، جامعة مؤتة، الكرك، الأردن، ص155.

للرياح القوية التي سرعان ما تصبح محملة بالتر " اب عندئذ تحجب الرؤية و تزيد من شقر الحر فتمتد يد الحز " ن إلى نفسيالشاعر باعتباره فنانجس " بتحليات الطّبيعة المتباينة أ:

تلك الرياح إذا هبّت عواصفها كفي بأذيالها للتراب كّناسا.

لقد تلذة الشرّاء العرب القدامى بذكر الماء وابتدعوا في وصف السرّ يول، حيث يرى عبد الملك مرتاض أن ذلك لم يكن واردا على سبيالعفوية، بل يكشف عن حب ّ العرب للماء. بيد أنه م كانوا يدعون لمن يحبون بالسقيا<sup>2</sup>، وكانوا يتسقطون مواطن المطر ويتتبعون مهاطله، ويرتعون النبات الذي ما كان لينبت إلا بوابل المطر. الأمر الذي حعل حياقم تتحدد بتعقب المواطن التي تصيبها الأمطار.

يصو "ر امرؤ القيس ثلاً الايجابي الذي تحدثه السر يول في الأرض اليابسة التي كانت الرمال تتطاير منها بهبوب الرياً اح من خلال فعل الإرتواء الذي يؤكد عملية بث الحياة في كل ربوع تلك الأرض أ.

تلك السحاب إذا الر "حمن أرسلها

روى بها من محول الأرض أيباسا.

وإذا كانت بيئة شبه الجزيرة العربية التي تمخصّت عن القصيدة العربية القديمة صحراء يقل بما الت ساقط والمواطن الخصبة فإن بيئة شبه جزيرة إيبيريالتي احتضنت الش عر العربي تأتي على طرف نقيض من ذلكعيث صو رت لنا القصائد الأندلسية مدى روعة وحسن طبيعة هذا الإقليم ،ذلك أن كلماتها سبحت بالمتلقي بعيدا في رحاب الكون وفسيح الحدائق وعبق الأزهار و أريج الورد الفتان.

ولعلي أجد في مقدمة قائلي تلك القصائد الشاعر ابن خفاجة الذي أبدع في تصوير تلك الجنامة التي لا يمكن أن تأطى محاسنها بالعبارات على حقول المقرامي في نفح الطيب: "محاسن الأندلس لا تستوفي بعبارة ومجاري فضلها لا يشق عباره"4.

إن المتمعن في مدوّنة القصائد الشّعرية التي لقي في محاسن بيئة شبه جزيرة إيبيريا يجد أن لا نص ّ يخلو فيها من الوصف والتّصرف فيه ولاسيمّا وصف الأنهار و الأزهار و البساتين والرياض والرياّ احين.

يقول ابن خفاجة في مشهد يؤكد سحر بيئته من خلال وصف زهرة الخيري ، حيث أحسن في توظيف وقت لللّ لتصوير هذه الزه ّرة التي يفوح عطرها ليلا ويختفي نهارا 1.

وخيرية بين النبيم وبينها حديث إذا جن الظلام يطيب لها نفس يسري مع الله عاطر كأن له سرا هناك يريب

<sup>84</sup> مرؤ القيس: الديوان ، تح : مصطفى عبد الشافي ،دار الكتب العلمية ،ط $_{5}$  2004 بيروت ، ص

<sup>2-</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض ،المرجع السابق ،ص120

<sup>3-</sup> امرؤ القيس: الديوان ، ص83

<sup>4-</sup> المقري: المرجع السابق، ص52

## له خلف أستار الظّ الام حبيب يظل عليه للصباح رقيب أ

يدب ٌ مع الإمساء حتى كأنمًا ويخفى مع الإصباح حتى كأنمّ

يخال لي أن التسليم باعتماد التباين البيئي بين الشعر العربي القديم والشعر الأندلسي كمعيار للت شكيك في الهوية العربيةلش عر الأندلسي - موشحا كان أم غير ذلك فيه شيء من السلة خاجة ، ذلك أن استجابة القصيدة العربية للمؤثرات الطبيعية المفاحئة ألتي اصطدمت بما في شبه جزيرة إيبيريا أمر طبيعي ، حيث أفرزت هذه الاستجابة عن اتجاه شعري متميز استمر في الت طور مع الأجيال التي تلت فترة الفتح .

لقد أت تلك المؤثرات إلى قراءة شعرية فلسفية للطبيعة تجسد دت على يد الشاعر ابن خفاجة حين "عرضها بتصوير رائع أنطق الجماد وخلق الحياة والحركة على نحو إنساني "بديع "2.

صحيح أن القصيدة النغرية العربية القديمة لم تطرأ عليها تغير "ات على صعيد المرتكزات حين استجابت للمؤثرات الطبيعية الخلا" بة بشبه جزيرة إيبيريا بحيث أن التيرغياقتصر على قاموسها المعجمي الذي تلو " ن بعناصر تلك البيئة الس ّ احرة لكن المسألة التي تبدو مؤكدة هو أن هذه الاستجابة عكست تغير " فكر ةلجمال لدى الشا عر العربي ، بيد أن اختلاف البيئات الزمانية والمكانية والطبائع البشرية و الأشكال والألوان والأحجام وما إلى ذلك يؤثر في تذ وق الجمال 8. من هذا التا طور ، بغض "النظم عن إشكالية البيئة المنشئة لذلك .

#### 02/ على مستوى الإلقاء:

عيد عنصر الغناء من أبرز النه قاط التي تقف وراء هذه المفارقة بذلك أن الموشحات تعد في جوهرها "منظومة غنائية" أتصلت اتصالا وثيقا في نشأتها بمجالس الأنس والطّرب أن الأمر الذي أدى إلى ظهور وضعية إلقائية متمي زة جمعت بين الوشاح ( المغني) والفرقة الموسيقية المصاحبة له ممثلة في الجوق.

1- ابن خفاجة، إبراهيم بن أبي الفتح بن عبد الله ( الديوان)، تح: سيد مصطفى غازي، منشأة المعارف، 1960، الإسكندرية، ص82.

<sup>\*-</sup> يكمن عنصر المفاجأة في انبهار العرب الفاتحين الأوائل بسحر طبيعة شبه جزيرة إيبيريا انطلاقا من كثافة العناصر الخلابة بها، والتي لم تكن مألوفةلدى العربي في شبه الجزيرة العربية و المناطق المحيطة بها.

<sup>2 -</sup> محمد علي سلامة: الأدب الأندلسي، تطوره و موضوعاته وأشهر أعلامه، الدار العربية للموسوعات، ط1، 1989، بيروت، ص.96 و عنظر: اسماعيل عز الدين: الأسس الجمالية في النقد العربي، عرض و تفسير و مقارنة، دار الفكر العربي، ط03، 1974، القاهرة، ص79.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- أحمد هيكل: الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط غرناطة ، دار المعارف، ط5 ،1970، القاهرة، ص157.

لم تتسم تلك المحالس بشرب الخمر فحسب ، بل كانت حلقات شعرية أدبية، حيث "كان المحلس ينقضي بين تقارض الشّ عر و ارتجاله يتخلّ ذلك بين الحين و الحين شدّ و حارية مغنية يصاحبها عزف العود و الطنبور والقيتارة، و تتوزع أحاسيس السرّ مار بين زهر الأحلام وشطحات الله كر ومشاعر الهوى "3.

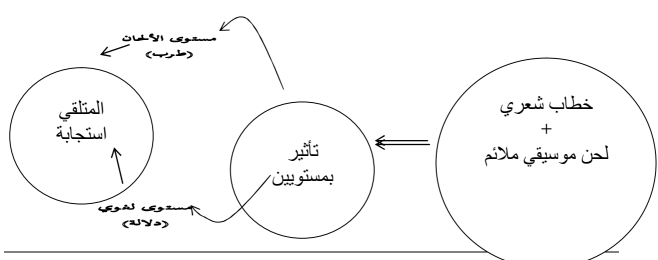
لقد أكّ د قوميس Gomez مسالة تزاوج الإنشاد اللّغوي مع اللّحن في إلقاء الوشاحين لموشحاتهم من خلال ذكره لبعض الآلات الموسيقية التي كانت تستعمل في تلك المجالس ، نحو العود والطنبور و القيتارة .

يقدم ابن خلدون في مقدمته نصا و اضحا حول إثبات العلاقة بين الموشح واللحن الموسيقي، فقد جاء فيه "أن ابن باجة حضر مجلس مخدومه ابن تيفلويت صاحب سرقسطة فألقى على بعض قيناته موشحة فيها:

#### حرر الذّ يل أيما حِـــ

طُرب الممدوح، ولما ختمها بقوله ونطرق سمعه في التّ لمحين :عقدالله راية النّ صر، صاح: وأطرباه وشق "ثيابه وقال :"ما أحسن ما بدأت به وما ختمت". وحلّفه بالأيمان المغطّة أن لا يمشي إلى داره إلا " على الذّ هب ، فخاف الحكيم سوء العاقبة، فاحتال بأن جعل ذهبا في نعله و مشى عليه".

ويمكن اعتبار هذا الذ ص قرينة تاريخية صريحة لمن العلاقة بين الموشح والتلّحين، ذلك أن التاّثير على الممدوح كان على مستويين. فلقد طرب بسماع المقطع دون تلحين، ثم ازداد طربه عند امتزاج الإنشاد اللّغوي بالألحان الموسيقية الملائمة له. الأمر الذي يؤدي إلى استحالة استغناء أحدهما عن الآخر في بلوغ غاية التأثير في المتلقي. هذا التأثير الذي يمكن عرضه من خلال الشرّ كل للرّخطيطي التراثير الذي يمكن عرضه من خلال الشرّ كل للرّخطيطي التراثير الذي المحتوية المنافقة ال



<sup>2-</sup> ينظر محمد عباسة : المرجع السابق ، ص83.

<sup>3-</sup> اميليو غرسيه قوميس: الشعر الأندلسي، بحث في تطوره و خصائصه، تر: حسين مؤنس، لجنة الجامعيين لنشر العلم، ط1، 1952، القاهرة، ص51.

<sup>4-</sup> ابن خلدون : المرجع السابق ، ج2، ص427/426.

### الطرب هو العامل الوحيد الذي يعطي الفرصة للوشاح ليتمكن من التأثير في مجلس يتشكل من أفراد يمثلون مجموعات متباينة لغويا.

إذا كان الحديث عن إلقاء الموشح البدئي في البيئة الأندلسية يقوم على اقتران الإنشاد أو الغناء الّذي يقوم به الشّ اعر (الوشاح) بالآلات الموسيقية من خلال ما تؤديه من ألحان تطرب المتلقين فإن الأبحاث التّ اريخية تشير إلى أن عربي "العصر الجاهلي "كان يؤثر سماع الغناء دون مصاحبة آلة موسيقية ليتسنى له بذلك تذوق معاني الشّ عر فوحده".

وقد بين "ابن منظور أن غناء الش" عر لدى العرب لم يكن يعني البتة الاعتماد على آلات و أدوات غير صوت الشاعر، حيث ورد عنه في باب الغين غني "بالرجل وتغنى "به :مدحه أو هجاه. وفي الخبر أن بعض بني كليب قال لجرير فهذا لغن الس" لميطى يتغنى بنا أي يهجونا"2.

وبناء على ذلك ،كان عرب الجاهلية يقولون أنشلالش اعر الفلاني شعرا ،أي غناه ،حيث "نبغ منهم جماعة يغنون شعراكما فعل الأعشى قبيل الإسلام، فقد كان ينظم الشعر ويغنيه ولذلك سم وه صناحة العرب".

إن الاحتمال القائل بمصاحبة بغض الآلات الموسيقية للإنشادالش عري الجاهلي يبقى واردا، وهذا ما حاول شوقي ضيف تأيكه من خلال تعليقه على لقب صن العرب العرب العرب المعرفة المعروفة باسم

الص ّنج وهي الّتي كان يوقع عليها الأعشى شعره أنكن ذلك لا يمكن أن يؤدي - في اعتقادي - إلى تشكيل فرقة موسيقية قائمة بذاتما (جوق)لأن ّالت ّطور الموسيقي العربي آنذاك لم يكن يسمح بذلك .

يبدو أن الأستاذ عبد العزيز عبد الجليل قد أكّد فكرة غياب الآلات الموسيقية في البيئة الجاهلية من خلال محاولته في استعراض الثقافة الموسيقية التي أخذها البربّر في العهود الأولى لعملية الفتح الإسلامي ،حيث جعلها مقتصرة على ترتيل القر آنكوليم والأذان والحداء المرتبطة بالأغاني العفوية التلقائية التي كان يتغنى بمّا الرّعاق وراكبي الجمال في الأسفار الطويلة. وتتأكد هذه المسألة لدى عبد الجليل من خلال حديثه عن آلة العود التي أشار إلى أنمّا حمر لمن المغرب من قبل بعض موالي الفرس المنخرطين في سلك الجنود الفاتحين 2.

<sup>1-</sup> عبد الحميد مشعل: ذاكرة التاريخ و أدب الفنون وموسيقات الشعوب، ديوان المطبوعات الجامعية 2008، الجزائر ص36.

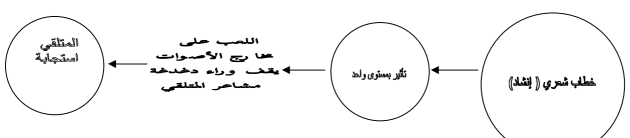
<sup>2-</sup> ابن المنظور: لسان العرب، تح: عبد الله على كبير وآخرون، دار المعارف مجلد05،دط،دت القاهرة ص3311.

<sup>3-</sup> جرجى زيدان : تاريخ آداب اللغة العربية، دار الهلال، ج1، دط، دت: ص54.

<sup>1-</sup> ينظر، شوقى ضيف: تاريخ الأدب العربي، العصر الجاهلي، دار المعارف، ط22، 2000، القاهرة، ص191.

<sup>2</sup>\_ ينظر: عبد العزيز عبد الجليل: مدخل إلى تاريخ الموسيقًا المغربية، سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة و الفنون والآداب، الكويت، ماي 1983، ص20 .

والمقصود بالغناء هناهو الضّغط على بعض المقاطع والكلمات في خلال البيتوطول الصّوت في بعض الكلمات ، وقصره في الأخرى وهلو "الصّوت أو انخفاضه ، وكل ذلك يعتمد على فهم معاني الأبيات ، وصلتها بنفس صاحبها ، وقدرته على تصوير انفعاله فيها ، فقل التّجربة كاملة إلى المستمعين ، وفي هذه الحالة يكون النغم والوزن و الطرّيب والرنين من العناصر الرئيسة والصفّات الأصلية التي تؤدي إلى شدّ انتباه المتلقي 3، وهذا ما يمكن عرضه من خلال الشّكل التخطيطي التالي :



الإقتصر \_\_ مشاد اللغوي يجعل تأثير القصيدة متوقفا عند تخوم الجماعة اللسانية المنشئة لها.

#### 03/ على مستوى الإيقاع.

لا ريب أن من رأز العوامل التي تؤكد التّ مايز بيلوشح و القصيدة الجاهلية بروز مسألة الإيقاع بقو " ة في إحداث هذه المفارقة. ففي صدد الحديث عن إيقاع الموشحات استوقفني قول ابن سناء الملك في هذا الشأن: "كنت أردىك أقيم لها عروضا يكون دفترا لحسابها وميزانا لأوتادها و أسبابها فعز " ذلك وأعوز لخروجها عن الحصر وانفلاتها من الكف ومالها عروض إلا التلّحين ولا ضرب لها إلا الضرّ رب ولا أوتاد إلا الملاوي ولا أسباب إلا الأوتار".

يتضح من خلال هذا القول حرص صاحبه على تثبيت العلاقة بين قصيدة الموشح و الآلات الموسيقية المؤدية للّخن المصاحب للغناء، ومن هنا يتعذر على الوش ّاح الارتجال في إلقاء موشحته، ليجد نفسه مضطرا للإنطلاق من لحن مجرد ينشئ له نصر العلم على إيقاعه أو العكس، حيث يقوم ببناء نص الموشحة ومن ثمّة يجتهد في البحث عن

<sup>3-</sup> ينظر : محمود فاخوري : موسيقى الشعر العربي، منشورات جامعة حلب، كلية الآداب، مديرية الكتب و المطبوعات الجامعية، 1996، ص172.

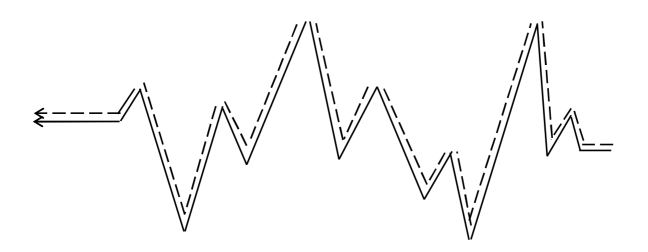
<sup>1-</sup> ابن سناء الملك: المرجع السابق، ص35.

اللّحن الملائم الّذي يحتضنها، وهذا كلّه يتطلب براعة بالغناء و اللّحن، الأمر الذي أكّده ابن سناء الملك في سياق حديثة السرّ ابق، حيث يقول" أن أكثرها - يقصد الموشحات- هي تليف الأرغن \*"2.

وتترسخ فكرة قيام الموشحات على الألحان حين يتبين أنها جاءت مقترنة بنشأة هذا الفن الشعري الجديد الدي أرضى بقالبه ولغته حاجة الأندلسيين حينئذ وعكس اختلاط ثقافتهم وامتزاج لغاتهم، وشيوع الغناء و الموسيقى ينهم 3.

لم يبق الخطاب التو شيحي مرتهنا بالت لحين في عملية الإلقاء، بل تطور مع الزمن في اتجاه الشعر من حيث إيقاعه و أغراضه 4. و لكن لا يمكن أن تتخذ هذه المسألة كتبرير في تجريد الموشح عند الاشتغال عليه بالدراسة أيا كانت طبيعتها من عنصر اللّحن الّذي وسم الموشح بامتياز ولازمه خلال مراحله البدئية، ومن ثمّة التصق التصاقا وثيقا بماهيته.

تبدو بنية قصيدة الموشح مؤهلة للخضوع إلى إطا التّ لمحين الموسيقي المؤسس على كسر الانسياب الصوتي المنتظم وهذا ما يمكن توضيحه من خلال الشّ كل للّخطيطي الآتي:



———— التّ لحين الموسيقي قائم على عنصر المفاجأة في رفع وخفض وتيرة الإيقاع . ———— → بنية الخطاب التوشيحي مؤهلة للانسياب مع التلحين الموسيقي غير المنتظم

157نظر: احمد هيكل، المرجع السابق ، ص

<sup>\*.</sup> الأرغن: آلة موسيقية هوائية تعمل بواسطة سريان الهواء في أنابيبالهالمو " تة وهي تشبه آلة البيانو الحديثة.

 $<sup>^{-2}</sup>$  ابن سناء الملك : المرجع السابق ، $^{-2}$ 

<sup>4-</sup> عبد الحميد سلامة بن زيد : خصائص الايقاع في الموشحات ،دار المدار الإسلامي ، ط1 ،2009 ،بيروت ، ص69.

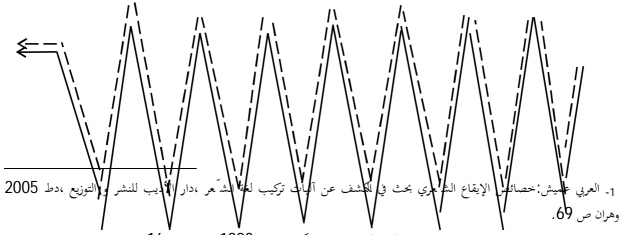
إن الباحث في العناصر الإيقاعية المتعلقة بالبنية الشّعرية في القصيدة الجاهلية لا يقف على أثر لمسألة اللّحن الموسيقي غير المنتظم الّذي اقترن بإلقاء الموشح . حيث يجدها مشدودة إلى "القوانين لللّانية الصّ وتية المؤسسة عليها كل من الفصاحة والخطابة وما جانسها من المهارات اللّسانية المستلذّة في عرف الذّوق العربي"1.

ولعل ما هو حدير بالبحث في تأكيد هذه المسألة هو توصيف التّ شكيل الموسيقي فيالشّ عر العربي من خلال قيامه على عنصرين اثنين هما التفّعيلة، وهي أداة موسيقية ذات أداء محدود، و البيت الشّ عري وهو الوحدة الموسيقية المكتملة فنيا و بلاغيا في القصيد القديم"، والشّ اعر الجاهلي بما أوتي من ملكة خاصة كان ينظم القريض على طراز من عاصروه أو سبقو من الشعّراء، حيث لم يكن يجرأ على التّ مرد عن هنين العنصرين، وهذا ما تمّ تقنينه لاحقا على يدّ الخليل بن محمد الفراهيدي خلال القرن الثّ ابي للهجرة بعلم وسم بعلم العروض<sup>3</sup>.

إذا كان الثعر الجاهلي في أصل منبته قد قام على السكيقة بالممارسة الشكوية المحتكمة إلى أركان علم العروض، فإن الموشح أسس تميز وحدد هويته بناء على كسر هذا العرف الشعري الذي لازم القصيدة العربية عصورا عدة وقد حدثت هذه المسألة باقتران الإلقاء بالأداء الموسيقي من جهة، والخروج عن تلك الأركان من جهة ثانية، حيث اضطر الوشاحون إلى إخلال أوزان و تفاعيل علم العروض من أجل مجاراة الألحان الموسيقية المصاحبة لعملية الإلقاء 1.

لما كان التّ لمحين الموسيقي عاملا رئيسا في دفع الوشاحين إلى خلخلة الأوزان الخليلية حينا و الخروج عنها في أحايين كثيرة مما أدى إلى ذيوع الموشح في الأوساط الأدبية، الشيء الذي أكّده ابن سناء الملك في تصنيفه للموشحات، حيث جعلها قسمين رئيسيين: قسم يسير على أوزان البحور الخليلية، وقسم هو ما لا مدخل لشيء من أوزان العرب، وهذا القسم منه ما لا ينحصر 2.

وربما يمكن الكشف عن إطار الإيقاع المنتظم الذي كانت تخضع له القصيدة العربية القليم من خلال الشّ كل لله خطيطي التالي:



2\_ سيد البحراوي: العروض وايقاع الشعر العربي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، دط ،1993، القاهرة ،ص16.

3\_ ينظر: السيد أحمد الهاشمي: ميزان الذهب في صناعة شعر العرب، دار الكتب العلمية، دط ،1979، بيروت ،ص05.

1- ينظر: جلول يلس و الحفناوي أمقران: المرجع السابق ، ص32.

2\_ ينظر: ابن سناء الملك، المرجع السابق، ص47/46.

| إيقاع صوتي منتظم قائم على مبدأ التماثل و التناظر بين التفعيلات.     |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| بنية القصيدة الشعوية العربية القديمة مرتهنة بمجاراة الإيقاع المنتظم |  |

#### 04/على مستوى الأداء:

إن السوّؤال عن أجرأت الشوّعر من خلال عرض القصيدة على شاكلة تمثيلية عملية قابلة للمتابعة بالعين المجردة لا يعدو للتوقف عند حد الكشف عن خضوع القصيدة الشوّعرية العربية القديمة لهذه الممارسة الإجرائية من عدمه فحسب. بل يوسع أفقا معرفيا نحو رصد العناصر التي تعبر عن نظام خاص أتى من روافد ثقافية واجتماعية مختلفة.

إن العرب كغيرهم من الأمم السس امية أكثر ميلا إلى الخيال و التسصور، حيث أهم لم يلتفتوا إلى التسميل أو على الأقل لم نعثر بين مؤصلنا من آدابهم قبل الإسلام على شيء من الشيء التسميل على سبيل المحاورة أو التمثيل ألل من غير بين مؤصلنا من آدابهم قبل الإسلام على شيء من الشيء التسميل على سبيل المحاورة أو التمثيل أثمة جملة من المبررات المتعمة التي تكشف عن العوائق التي حالت دون تطول والظاهرة المسرحية في الأدب العربي القديم عموما وفي الأداء الشسمي على ولحمي على ولحمي المعلى أحد في مقدمتها التماهي الذي كان يسم شخصية العربي والماعراكان أم غير ذلك - مع قبيلته ، مما أدى إلى عدم الشعور بتمايز الأفراد ، فالكل كتلة واحدة .

يؤكد زكي نجيب محمود وظيفية هذا العائق في سياق حديثه عن العوامل التي لم تساعد على خلق أدب مسرحي في الأدب العربي القديم من خلال قوله:" إن العرب لم يعرفولألاب المسرحي بل القصصي لعدم التفاقمم إلى تميز الشخصيات الفردية بعضها من بعض فلو نشأ الكاتب في جو " ثقافي لا يعترف للأفراد بوجودهم، ويطمسهم جميعا في كتلة واحدة من الضباب الأدكن ، فلا سبيل إلى تصوير هؤلاء الأفراد يصطرعون في مأساقوالشر " ق كلّه في رأي قد طمس الفرد طمسا، ولم يترك له مجالا يتنفس فيه فهو جزء من القبيلة فلا وزن له إلا جانبها ، ولا قيمة له بالقياس إليها في حين كان الفرد في اليونان محور التفكير لم يعرف الشرق أشخاصا ، فلم يعرف المسرحية ولا القصة "2

عند التسليم - من أول وهلة جأن المراحل البدئية للموشح قد اقترنت بغرض الغزل فإن الدرّس النّ قدي - أيا كانت طبيعته المتجه صوب العناصر التي تحدد المفارقة يبن الموشح و الشعر العربي القديم في مجال التّ مثيل المسرحي يقتضي بالأاشغال على علائقية الرّ حل بالمرأة في البيئة الاجتماعية الجاهلية والأندلسية .

تأتي المقدمة الطلّلية في القصيدة الجاهلية لتؤكّ د منحا مأسويا يصنعه غياب المحبوبة . فالطّلل يقوم مقام المحبوبة ويسمح إثر ذلك بممارسة تعزية ضئيلة يضفي من خلالهالشّ اعر ملامحا إنسانية بل ملامح شخصية المحبوبة ذاتها .

2ـ محمود زكي نجيب: قشور و لباب، مكتبة الانجلو المصرية، دط 1957،القاهرة ،ص134/133

 $<sup>^{-1}</sup>$  جرجي زيدان: المرجع السابق ، ص

هذه الشّ خصية المغيبة مماثل قليلا مع الطّلل فيكون المطلب العثور من خلاله على هيئة وجهها أو آثار الذين واكبوها من أهل العشيرة اللّين جاورهم الشّاعر قديما وتعلّق بمم<sup>8</sup>.

إن الحضور الضئيل للمحبوبة في حياة الشاّعر الجاهلي جعلها تظهر برمزية مكثفّة عبر مختلف النصّوص الشاّ عربة الجاهلية في ظل المقتضيات البيئية التي للحت دون توفير الشرّوط التي تضمن تواصلا فعليا بين الشاّ اعر ومحبوبته .ومن ثمّة يصبح الخطاب الشعري الجاهلي غير مؤهل للتا بدي على شاكلة تمثيلية مسرحية خلال وضعيات الإلقاء.

لقد أدى النّ زوع نحو الاستقرار ولتّ مله وغياب العصبية لدى العربي بالبيئة الأندلسية إلى خمود الشّ رارة التي كانت تنبعث منها موانع التّ مثيل المسرحي في إلقاء القصيدة الغزلية الجاهلية لتتوفر في مقابل ذلك شروطا خاصة هيئت الظروف لظهور قصائد الموشحات على شاكلة " حوار بين صوتين (لسانيين) لديهما من الأسباب ما يجعلهما يتحدثان بلغات مختلفة ، يتحدثان أو على الأقل يحاولان التّ حدث - أحدهما إلى الآخر. إن كلا الصوتين يعبران عن عويل الحجب و أن كل واحد منهما يقول، بلغته الخاصة و أسلوبه الخاص، الشيء نفسه من حيث الجوهر"1.

ولعل ما ذهبت إليه مونيكال Maria Rosa Menocal في نعت قصيدة الموشح بالحوار القائم بين لسانين هو ما نجد تأكيداته لدى ستيرن Stern الذي ذكر أن " ناظمي الموشحات قد رغبوا في إنطاق النساء بالخرجات في نماية قصائدهم ، وكان عليهم وقد فعلوا ذلك، أن يضعوا على ألسنتهن كلاما من جنس لغتهن"2.

ومعنى هذا أن خرجا الموشحات كانت تغنى فعلياً من قبل المغنيات غير العربيات انطلاقا من حضورهن الفعلي في مجالس الغناء، فمن المناسب لهن في هذا المقام أن يظهرن في نهاية استعراضهن الغنائي بأشخاصهن شحما و لحما إن صح التعبير 3.

إذا ص عن دواخلهما اتجاه موضوع عدد سلفا، فإن هذه الممارسة الإلقائية الوتشيحية تز عم لنفسها شيئا من هلظهي تمثيلية تجبر كل طرف (الوشاح عدد سلفا، فإن هذه الممارسة الإلقائية الوتشيحية تز عم لنفسها شيئا من هلظهي تمثيلية تجبر كل طرف (الوشاح المغنية) على الالتزام بالحدود التي يقتضيها الدور بدءا من كونما تكشف عن تعاقب أحداث تجعل المتلقي في موقف متابعة متجاوزا بذلك السسماع الذي كان يتحكم في تلقى القصائد الجاهلية.

يمكن الكشف عن هذا الاختلاف من خلال الشه كلين التخطيطيين الآتيين:

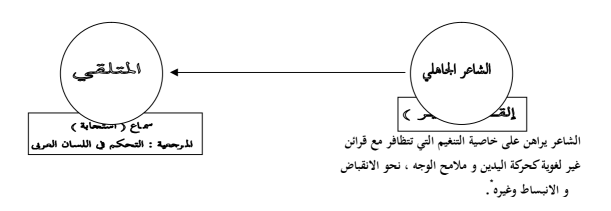
54

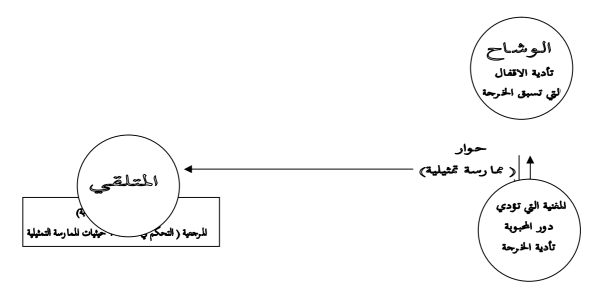
<sup>\*-</sup> يرجع عبد الملك مرتاض هذا التغيب إلى عاملين بارزين يتعلق أولهما بنظام الحياة البدوية العربية الذي كان ينهض على إجبارية التنقل طلبا لمواطن الماء ومن ثمة يصبح لقاء الحبيبة دوريا تتحكم فيه مواسم محددة في السنة. أما العامل الثاني فيكشف عن الرقابة التي كان يمارسها المجتمع الحاهلي على المرأة عموما و على المراهقة بوجه أخص. (ارجع إلى كتاب السبع المعلقات، مقاربة سيميائية/ انتروبولوجية لنصوصها). 3- ينظر: حون كلود فاديه: الغزل عند العرب، ترجمة إبراهيم الكيلاني، منشورات وزارة الثقافة، ط02، 1985، دمشق، ص65/64.

1 ـ ماريا روزا مونيكال : الدور العربي في التاريخ الأدبي للقرون الوسطى ( تراث منسي)، تر: صالح بن معيض الغامدي، النشر العلمي و المطابع، جامعة الملك سعود، الرياض، ص149.

2\_ ستيرن: المرجع السابق، ص.104

<sub>3-</sub> نفسه ، ص104.





\*. ينظر : تمام حسان : مبحث أمن اللبس و وسائل الوصول اليه، حوليات دار العلوم، القاهرة ، 1968، ص125.

#### 05/ على مستوى فضاء الإلقاء

إن الدّي يؤدي إلى مقاربة موضوعية لمظاهر الاختلاف بين الشعّر الجاهلي و شعر التّ وشيح هو الوقوف على فضاء الإلقاء الذي يرسم الحدود القصوى التي تحددّ تفاعلات الخطاب الشعّري المتجدّ رة في البيئة المنشئة له.

ذإ جاز للأسواق في المجتمع الجاهلي أن تحمل لواء إلقاء القصائد الشّ عرية بامتياز، وهذا ما أعتقده. فإنمّا تبقى مؤهلة لإكسابها جملة من الخصائص انطلاقا من الممارسات التّ لفظية الإنشادية التي كانت تحفل بمللعل من أهم تلك الخصائص هو ما اقتضته طبيعة الاجتماع في تلك الأسواق من صناعة لسانية، حيث كان العرب يرجعون إلى منطق قريش، كما كانوا يبالغون في انتقاد اللهجات و انتقاد الأفصح منها، فقد شاع المنطق الفصيح و بلغت اللّغة بالتهذيب درجة عالية من النّشوء.

لا ربب في أن ما كان يقوم به النابغة الذابياني في سوق عكاظ ميؤكلو اقابة الله غوية التي كانت تفرض على الشاسواق. فقد كانت تضرب له قبة من أدم ليتحاكموا إليه أ.

من الجلي أن النظام الاجتماعي و السر ياسي القبلي الذي حكم معيشة العرب قديما كان عاملا قويا مؤثرا في بلورة الظهرة الشر عرية لديهم، فقد اقتضى هذا النظامن ينطق باسمه و يحميه، فكان الشر اعر هو الذي يسجل مآثر قومه، ويذيع مفاخرهم، وينشر محامدهم، ويخو في أعدائهم و يخذل خصومهم أو في مقابل ذلك اقتضى ذات النظام مساحة من المحضورات التي تؤدي بالقبيلة إلى إدارة ظهرها للشر اعر الذي يطؤها بأقدامه.

ومن مؤشرات تقديس إبطة الشاعر بقبيلته و التزامه بتأدية رسالته نحوها ما نجده في ظاهرة الصعلّكة التي وسم هما بعض الش عراء الجاهليين، فقد "كانت القبيلة تتبرأ من الش خص الذي تكثر جرائره وجناياته، بأن تعلن في الأسواق أنها خلعت ( فلانا) فلا تطالب به إذا اعتدى عليه، و لا يلحقها من جريرته شيء إذا اعتدى على أحد فعرف هؤلاء بعد ذلك ( بالخلعاء) مثل قيس بن الحدادية، الذي خلعته خزاعة بسوق عكاظ، وأشهدت على نفسها بخلعها إليه، فلا تحتمل جريرة له، و لا تطالب بجريرة يجر " ها أحد عليه" .

ولما كان فضاء إلقاء الشّعر العربي القديم مؤسسا على الخطابة في الجماهير حين "كان الشّعر ينشد على ملء من الناس حول الكعبة أو في الأسواق أو في قصور الملوك و الأمراء "4 فإنه اقتضى بأن لا يكون هذا الشّعر آنيا، من خلال المعرفة المسبقة بالأجندة التي تضبط المواسم و المواعيد التي ينشد فيها.

<sub>1-</sub> ينظر : مصطفى صادق الرافعي : تاريخ آداب العرب. مكتبة الإيمان، ج<sub>01</sub>، ط ، 1997، القاهرة، ص81.

<sup>\*</sup> عكاظ: أعظم أسواق العرب في الجاهلية، اتخذت سوقا بعد عام الفيل بخمس عشرة سنة ، يتوسط موقعها نخلة و الطائف.

<sup>2-</sup> سامي مكي العاني: الإسلام الشّ عر، عالم المعرفة سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة و الفنون و الآداب، ع66، أغسطس، 1996، الكويت، ص07.

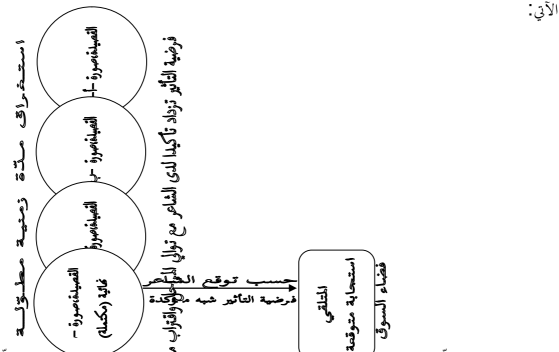
<sup>3-</sup> الأصفهاني: الأغاني، دار الثقافة، ج<sub>14</sub>، ط<sub>08</sub>، 1990، بيروت، ص137.

<sup>4-</sup>عمر الدقّ اق : شعراؤنا النقاد و الإيديولوجية القومية، الموقف الأدبي ، مجلة أدبية شهرية يصدرها إتحادالكتاب العرب، ع79، نوفمبر 1977، دمشق، ص43.

ولعل أبرز مقتضيات هذه الموسميان تخضع القصيدة الشعرية لدى الشعرية الجاهليين إلى مرحلة تمحيص وتعديل قبل الظهور بصورة مكتملة في تلك المواسم ( الأسواقالي كان يسعى الشاعر للتم يز فيها من خلال صناعة شعرية محكمة، وهذا ما أعتقد أنه لن يتأتى إلا بعد صناعة مسبقة تقوم على مبدأ المرحلية، فقد كان الشاعر يصنع قصيدته

في أزمنة مختلفة، وأغلب الظّن أنه كان إذا صنع قطعة عرضها على بعض شعراء قبيلته و بعض ما يلزمه من رواته، فكانوا يرونها بصورة وما يلبث أن يعيد فيها النظر فيبدل في بعض أبياتها، يبدل كلمة بكلمة وقد يحذف بيتا"1.

يمكن عرض تيرُّر فضاء الإلقاء وما يقتضيه من رقابة في بناء القصيدة الجاهلية من خلال الشكّل التَّ خطيطي . .



إذا كانت عملية التسميص المرحلي في إعداد القصائد الجاهلية تجلي في الانتماء القبلي و المنظور الله عوي الذي شلك الإلهام الأو للله فذا الإبداع. فإن قصائد الموشحات استطاعت ألي السلخ عن هذه التسمية استجابة لعدم احتكام المجتمع الأندلسي إلى أجندة مواسم الاجتماع التي اقتضتها البيئة الصحراوية في شبه الجزيرة العربية.

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> شوقي ضيف المرجع الس<sup>"</sup> ابق، ص227.

يبدو كما هو مستقرأ من فضاء مجالس الأنس التيمخضّت عن فن التوشيح أن الحس الفني "الذي أذكى شرارة الهاجس الجمالي لهذا النمط الشعري الغنائي يكون قد أس س على الاستعمال العادي للغة استجابة لديمومة تلك المجالس من جهة وقيامها على الت عدد العرقي الدي اقتضى الت حرر من الرقابة الله غوية.

ليس في وسع أي إهدشعري مطو "ل أن يوافق الانتشار العظيم للطّرب في مجالس الأنس و انعقادها المستمر<sup>1</sup>، ولعل سبب نظم الموشحات بها يؤدي إلى الته فكير في البواعث الخارجية و الداخلية التي دفعت الوشاحين إلى ابتكار نظمهم وتحويل أحاسيسهم إلى مدركات حسية وذهنية باستعمال تعبيرات لغوية ذات بعد إنشائي وتصويري، وأعتقد أن هذا التفكير يأخذ بعدا مغايرا إذا ما رطح السه والله الجوهري عن نص الموشح: هل ارتمن وجوده بمدى انفلاته من الره قابة النقدية؟. سواء تعلق الأمر بالجانب اللغوي أو جانب الالتزام بالأعراف القبلية والاجتماعية.

لعل في إشارة إحسان عباس للوشاحين بإضعاف العلاقات الإعرابية و النزوع بالقصيدة الشّ عرية العربية نحو مستوى قريب من مستوى الكلام الدّ ارجشيئا من إغفال الموضوعية في حقّ هذا اللّون الشعري من حيث تأسيسه على الإسكان بالوقف في التجزيئات القصيرة واختيار الألفاظ التي لا تظهر حركات الإعراب في أواخرها. ولعل صواب الخوض في هذه المسألة بشيء من الاعتدال والإنصاف مفض إلى القول: إن الوشاحين لم ينظروا إلى المسائل اللغوية بنظرة الشّ عراء الجاهليين، فقد اضطرهم الحضور المستمر بمحالس الأنس إلى ارتجال الشعر و تقارضه ومن ثمّة أعتقد أن الوشاح حدد الجانب الجمالي من الصياغة الشّ عربة في قدرته على مسايرة الآلات الموسيقية من خلال انسجام نظمه (أدائه) ألحائها، وهذا ما لم يضطره إلى تخطيط مطو ّ ل لقصائده، فقد نظم و غنى من أجل المتع و الطّرب وليس من أجل افتكاك حكم نقدي ايجابي يضمن له مكانة أدبية واجتماعية بمّزة. يبدو أن الوشاحين قد شعروا بأريحية واسعة في إبداعهم الاختلاطهم بعناصر أخرى، من خلال تلاشي المشارب التي كانت تغذي شعور الشّ عر العربي بالهوية العرقية و القبلية نتيجة فقدان هذا الإماء بالتّ فاعل مع آداب الأعراق المتعايشة في ذات البيئة ألوماء بالية العربية التي كانت بعيدة عن منابعها الأصلية و التي لم تترك لها ظاهرة المجانة في الطرب وقبل أن ترتبط باللغة العربية التي كانت بعيدة عن منابعها الأصلية و التي لم تترك لها ظاهرة المجانة في المتحمع الأندلسي أدني فرصة الإحكام قبضتها على قصيدة التوشيح. ويمكن توضيح ذلك من خلال ملاً كل التخطيطي الآتي:

\_

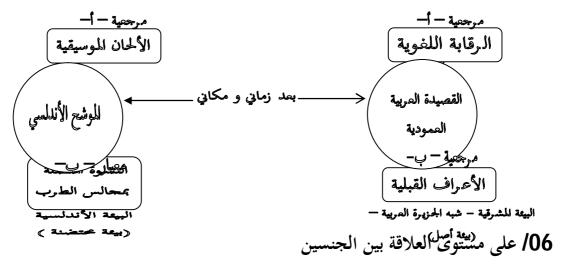
<sup>1-</sup> ينظر : بطرس البستاني: أدباء العرب في الأندلس و عصر الانبعاث، حياتهم، آثارهم، نقد آثارهم ، دار المكشوف ودار الثقافة، ط06، 1968، لبنان، ص168.

<sup>2-</sup> ينظر: احسان عباس: المرجع السابق ص244.

<sup>3</sup>\_ ينظر: اميليو غرسيه قوميس، المرجع السابق، ص44.

<sup>4-</sup> ينظر محمد مسلم: الهوية في مواجهة الاندماج عند الجيل المغلبي الثاني بفرنسا، دار قرطبة للنشر و التوزيع، ط1،2009، الجزائر، ص116.

<sup>5</sup>\_ ينظر: احمد هيكل: المرجع السابق، ص168.



إن الحديث عن مظاهر الاختلاف بين قصيدة الموشح والقصيدة العربية الكلاسيكية يفترض فيه أن يكون مرتبطا بإسناد معطيات ووظائف جديدة لغرض الغزل باعتباره شكّل المهد الّذي عرفت فيه قصيدة الموشح مراحلها الجنينية البدئية.

إن الإشكالية المثارة بين القصيدة العربية القديمة و قصيدة الموشح من خلال المنظومة اللسانية المشكلة لكل نص تضاهي إلى حدّ ما الإشكالية المطروحة حول الآثار الأدبية و العوامل الخارجية المحيطة بإنتاج النصّين الشّ عربين. ذلك أن كل منهما متميّ ز بمقتضيات البيئة المنشئة له. هذه المقتضيات التي شكّلت المعالظاهرة العزلية في كل من المجتمع العربي القديم و المجتمع الأندلسي.

وبفضل الاشتغال على مقاربة هذا الاختلاف يمكن رصد تطور الغرض الغزلي بين بيئة شبه الجزيرة العربية والبيئة الأندلسية، ومن ثم الحكم على وجود خيوط رفيعة ممتدة بين البيئتين من عدمه.

تؤدي طبيعة علاقة الرّجل بالمرأة في البيئة الاجتماعية فضلا بالغا يثري سمات الإبداع الجمالي في الخطاب الشّعري الغزلي اعتبارا لكونما سندا يمد الشاعر بالإلهام، كما يسن " - من زاوية أخرى جملة من الضّوابط التي لا ينبغي عليه تجاوزها ذلك أن التطاول عليها يجعله شاذا، و من ثمة تتعرض قصائده الشّعرية للإسقاط و عدم الاعتراف.

من المعروف أن المرأة المحبوبة في البيئة الجاهلية قد اقترنت بالمعاناة والحرمان لدى الشّ اعر الجاهلي ، حيث يبدو من خلال ما وصلنا من شعر جاهلي - على الأقل -أكلّ كانت غائبة من وجوه الشعّراء إلاّ في مظاهر نادرة أ.

59

<sup>1-</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض، المرجع السابق، ص253.

لعل المظهر الأساسي لهذا الغياب هو طغيان ظاهرة النسيب في توصيف عواطف الشّ عراء الجاهليين اتجاه محبوباتهن فقد عجت متون قصائدهم بحكايات عن حب منصرم من خلال زمنيين الأول حين يتكلم الشّ اعر، والثاني حين كان عاشقا ولعل النسّيب استدعى في الأصل أن يكون الشّ اعر قد شفي من ألم الحب2.

يبدو أن الأعراف القبلية قد ساهمت بقوة في تنامي ظاهرة النسيب لدى الشّ عراء الجاهليين ، وهذا ما يؤكده مرتاض من خلال اعتقاده بأن "ذكر النساء الحبيبات في المعلقات خصوصا لم يكن يعني أن تلك الأسماء كانت تنصرف حقا إلى حبيبات الشّ عراء ، و إلا ربما كانوا قتلوا قتلا وحشيا، و فتك بمم فتكا ذريعا. وإنما هي في تمثلنا على الأقل، أسماء رمزية لا تعني إلا سمة دالة على نساء بدون تخصيص النّ سب ، ولا تدليل على الانتماء العائلي الحقيقي "3.

وإذا كنت أجد أن رأي مرتاض يبقى معرضا للنقد، فإني أرى من زاوية أخرى أن فكرته تصب في تأكيد ظاهرة توتر العلاقة بين الشعرية عراء ومحبوباتهن في البيئة الجاهلية ، وهذا ما يبدو في اعتقادي أمرا مؤكدا بشهادة المتون الشعرية الجاهلية عامة ومقدمتها الطللية خاصة .

ويمكن توصيف ظاهرة النّ سيب التي حملت المعاناة العاطفية للشاعر الجاهلي من خلال الشكل التخطيطي الآتي

المعبوبة بعيدة المعراوية في توتر العلاقة التواصلية بين الشاعر الجاهلي و عبوبته الحبوبة غير المعام البيعة الصحراوية في توتر العلاقة التواصلية بين الشاعر الجاهلي و عبوبته الحبوبة غير المعرب من المعرب من المعرب من المعرب المعبوبة غير المعرب المعبوبة غير المعرب المعبوبة في توتر العلاقة التواصلية بين الشاعر الجاهلي و المعرب المعبوبة في توتر العلاقة التواصلية بين الشاعر الجاهلي و

إذا كانت المرأة المحبوبة قد استعصت على الشّ اعر الجاهلي ودفعت بالله الشّ عور بالحرمان والمعانات فإن البيئة الاجتماعية الأندلسية قرّ بت المسفة بين الشّ اعر (الوشاح) و محبوبتكيف لا ؟ وقد أصبحت تجالسه مطو " لا في محالس الأنس التي هيأت مناخا خاصا للغزل ناهيك عما ع مُرفت به المرأة غير العربية "ذات اللّواحظ الفائكة، والعيون الساحرة والشّعر الذّهي المنسدل والقوام الرشّيق الجذّ اب"، وهذا ما أكّده المقري من خلال حديثه عن

<sub>1-</sub> سامية جباري: الأدب و الأخلاق في الأندلس، في عصر الطوائف و المرابطين، دار قرطبة للنشر و التوزيع، ط1، 2009، الجزائر، ص321.

60

<sup>2</sup>\_ ينظر: جون كلود فاديه، المرجع السابق، ص49.

<sup>3</sup>\_ ينظر: عبد الملك مرتاض، المرجع السابق، ص58.

مدينتي أبذة وشريس: "و أبذة التي اشتهرت بملاهيها و راقصاتها ، وشريس التي انتشرت الملاهي بما في كل مكان، فلا ترى بما إلا عاشقا معشوقا "2.

اعتقد أن عبارة لعاشق المعشوق عائدة في كثير من تبديها إلى تلك اللّااذة الحوارية الشّ عرية التي يؤديها الوشاح مع مغنية - عربية كانت أم غير ذلك - تتحدث بلسان المحبوبة في أغلب الأحوال حيث تتولى تأدية القفل الأحير من الموشحة ( الخرجة ) ومن ثمة ظهر فن ّ التّ وشيح كممارسة يلجأليها الشرّ عراء "في أوصاف ليالي الأنس التي يقضونها مع عشاقهم على ضفاف الأنمار متماسكين وإياهم كما يحيط السرّ وار بالمعصم"3.

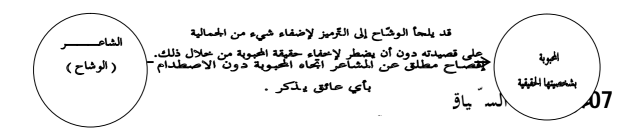
يعتبر كتاب طوق الحمامة في الألفة و الألاف<sup>4</sup> لابن رح من أقطع الشوّاهد على ذيو الحب في الجتمع الأندلسي، ولعلي أجد الوشاحين في مقدمة المعنيين بذلك فعواطف الشوّ وق وإظهار اللّوعة، ووصف أيام الفراق وتصوير الجمال الحسي معترد دة في كل زمان ومكان.كل ذلك مشاع بينهم وليس الاختلاف إلا في طريقة التناول.

يبدو أن عملية التر كيز على العبارات التي تصف لوعة الفراق لدى الوشاحين ، ومن ثمّة طلب الوصال من محبوباتهن تقود إلى دلالات مخالفة لدلالات القصائد الجاهلية، من حيث تأديتها بخلفية عاطفية صريحة. الأمر الذي جعل التواصل بين العاشق والمعشوق في منأى عن التأثر بأي عوائق تذكر .

ولعل الأعمى الطّيلي من أمهر الوشاحين المتحسّ سين للمعشوقات اللّواتي يتخذّ نن مالصّ د والتيه مذهبا لهن في الحب $^6$  غلقد طلبت منه محبوبته في خرجة موشحته الشّ هيرة (ضاحك عن جمان) أن يناها مع طول الزمّ ن ومرور الوقت إذ تقول  $^7$ :

قد رأيتك عيان / آش عليك ساتدري / سا يطول الزمان / وستنسى ذكري .

ويمكن توصيف الأريحية التي كان يشعرها الوشاح في التّ واصل مع المعشوقة - سواء نال منها الرضى أم لم ينله-من خلال الشكّل التّ خطيطي الآتي :



<sup>2</sup>\_ المقري: المرجع السابق ، ص155.

<sup>3</sup>ـ ايميليو غرسيه قوميس : المرجع السابق، ص46/45.

<sup>4-</sup> ابن حزم: طوق الحمامة في الألفة و الألاف، دار الكتب العلمية، د.ت، بيروت.

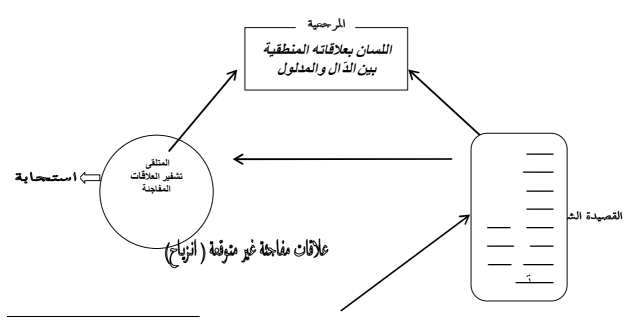
<sup>5-</sup> ينظر: فوزي سعد عيسى: الموشحات و الأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، دار المعرفة الجامعية، دط 1990، الإسكندرية، ص22.

<sup>6-</sup> ينظر: يوسف طويل: مدخل إلى الأدب الأندلسي، دار الفكر اللبناني، ط1، 1991، بيروت،ص166.

<sup>7-</sup> الأعمى التطيلي: (الديوان )،تحقيق: احسان عباس، دار الثقافة ،دط 1989،بيروت ،ص254

من البديهي أن الشّ عر ظاهرة لغوية في جوهرها إذ لا سبيل إلى التأتي إليها إلا من جهة اللّغة التي تقوم بما ماهية الشّ عر بفرغم أن النصّ الشّ عري يتملّض دائما من النقل الآلي و المباشر للمعاني و الأحداث من خلال التّ طابق التاّم يبن الدّ ال و المدلول تبقى مرجعيته اللّسانية مشدودة إلى القاموس المعجمي للسان الجماعة التي ينتمي إليها الشّ اعر والمتلقى على حد سواء ألى .

لا يمكن - بطبيعة الحال أن يؤثر الانزياح وما يؤديه من تخييل في النص الشّ عري على سلطة اللسان المشترك يبن الشّاعر والمتلقي في تحقيق التّ واصل بينهما، قالشّ عر يبدأ بالمواضعة على الألفاظ أو تحديد دلالتها ولكنّ ه يعيد تشكيل الألفاظ المتواضع عيلها في علاقات جديدة "ومن ثةّ تصبح عملية توقع رسالة الخطاب الشّ عري في ذهن المتلقي (المرسل إليه) مرتمنة بمدى تحكم هذا الأخير في اللّيان الذي جاءت به القصيدة الشّ عرية من خلال تفاعله مع ما تطرحه من علاقات لفظية مفاجئة وهذا ما يمكن توصيفه بالشكّل التّ خطيطي الآتي :



F.R. Palmet , semantics , P34 , comridge university press, 1976 :ينظر: London,England

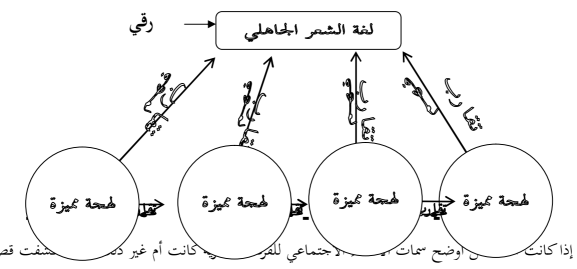
<sup>2-</sup> عز الدين إسماعيل ،مقدمة مجلة فصول ،العدد الأول ، م 07 ،القاهرة 1985 .

إن أهم معلم ينظر به إلى الأصول لللّانية للقصيدة الجاهلية وقصيدة الموشح يؤدي إلى مفارقة تقوم على التم " يين اللسان الأغوذج القائم على تجاوز اللّهجات القبلية وبين اللّسان الهجين المفتوح على أكثر من لهجة . فقد جاء الشّ عر الجاهلي بلغة فنية اختلفت عن اللغة السائدة في معظم القبائل العربية ، "تلك اللغة كانت مفهومة متجاوزة حدود اللّهجات ومنحت الشّ عراء أنفسهم بشكل متساو مكانة اجتماعية مرموقة وكان الفهم العام لهذه اللغة وتوقيرها الأساس لأن يوحى القرآن بهذه اللغة أيضا، وهذا بدوره ما حمل اللغويون العرب على جعل لغة الشعراء أساس تقعيدهم النّ حوي "1" .

يبدو أن تقارب لهجات القبائل العربية ومن ثمّ تقاربها مع اللغة الفنية للشّ عر الجاهلي قد أدى إلى تحقق عملية الفهم لدى الفرد العربي - بغض النظر عن القبيلة التي ينتمي إليها-، وهناك أسباب أخرى ساهمت في ذلك. لعلي أجد في مقدمتها عدم انفتاح العنصر العربي على أجناس أخرى في تلك الحقبة .

يمكن توضيح وضع لغة الشّ عر الجاهلي في سياقها الاجتماعي القائم على النظام القبلي من خلا الشّ كل التخطيطي الآتي :

1- ايفالد فاجز: أسس الشعر العربي الكلاسيكي ، الشعر العربي القديم ،تر :سعيد حسين بحيري ،مؤسسة المختار للنشر والتوزيع ، ط 2 2010 ، القاهرة ، ص 80 .



الموشح في البيئة الأندلسية عن علاقعتمي ّ زة بين اللغة الشعرية والحياة الاجتماعية من خلال استجابتها لأثر ظواهر اجتماعية خاصة.من ثمّ ة جاءت تلك القصيدة مغايرة لنظيرتما الجاهلية في هذا الشأن.

إذا كانت القبيلة قد شكّلت بللة الرئيسة لنظام الحكم الس ياسي والاجتماعي العربي إبان الجاهلية فإن نظام الحكم العربي بالأندلس قد و صمر بشيء من المؤسساتية منذ سنواته الأولى على عهد حكام بني أمية أ. وهكذا صارت

63

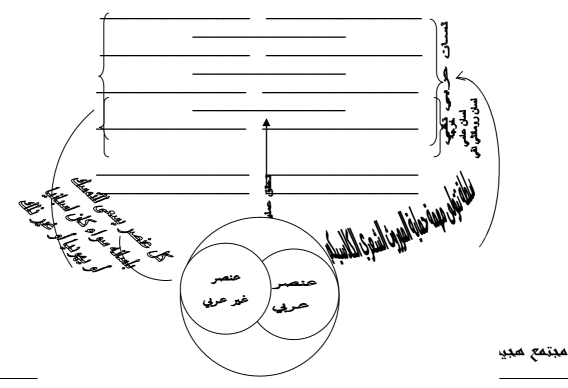
<sup>1-</sup> ينظر: عبد الله سويد : علم اللغة، دار المدينة القديمة، د.ط، 1983، طرابلس، ص44.

اللغة العربية لغة رسمية ترعى التّ واصل بين مختلف أجهزة الحكم، الشيء الذي دفع بأولي الأمر إلى رعايتها من خلال التعلّيم وتشجيع المؤلفين على التّ أليف بما2 .

إذا كان نظام الحكم الأموي قد امتلك القو " ة و الوسائل لفرض اللّغة العربية في دواليب المؤسسات الحكومية فإن " ه لم يكن بإمكانه أن يرعاها اجتماعيا .ذلك أن امتزاج العنصر العربي بالعنصر الاسباني "ألف شعبا جديدا فيه عروبة وفيه اسبانية ، وكان من مظاهر هذا الامتزاج أن عرف المجتمع الأندلسي العامية اللاتينية Romance ، كما عرف العامية العربية"3 كنتيجة حتمية تحدث كلما التقت مجموعة من الألسن في بيئة محدودة المعالم ، وهذه مسألة محكومة بالتطِّر الاجتماعي الثُّ قافيناليِّي يبقى في منأى عن الخضوع لأي سيطرة من قبل السَّ لمطة - سياسية كانت أم غير ذلك- .

وهكذا صارت اللّغتان العربية والرومنثية حاملا ماديا للأدب الشعبي الأندلسي بامتياز. الأمر الذي أهلهما للبروز على صعيد الغناء الشرّ عبي ، ومن ثمّة تحقيق الارتقاء بالظّور في الأدب النّ خبوي من خلال قصيدة الموشح عامة والخرجة على وجه أخص 1.

ويمكن الكشف عن السيّاق الاجتماعي لقصيدة الموشح من خلال الشكّل التّ خطيطي الآتي:



ي بن القوطية، تح: \* ـ ارجع إلى الاه

إسماعيل العربي،

<sup>2-</sup> ينظر: احساد

<sup>3۔</sup> أحمد هيكل

<sup>1-</sup>ينظر: يونس شنوان شذيفات، الموشحات الأندلسية ، المصطلح و الوزن والتأثير، دار الجرير للنشر و التوزيع، ط1 2008، عمان، ص 170.

#### 80 لم المستوى الت شكيل الخطي.

يبدو أنه في شأن احتكام الشّ عر العربي القديم إلى بيئة المنشأ جملة من العناصر التي تؤكّ د بصمات طبيعة تلك البيئة في قضية التّ ناظر المنتظم للتفعيلات المشكلة لأوزان وبحور القصيدة العربية القديمة .

يخال لي أن قيام النظام الإيقاعي في القصيدة العربية القديمة على مبدأ التناظر لم يؤتى إلا بعد تشبع الشعراء بمعطيات بيئتهم الخالصة، حيث أن إيقاع الشعر عربي القديم يبقى في جوهره مستخلصا من أسلوبهم وطريقتهم في الحياة 1.

إذا كانت الصورة الخطية للنس سلسعري قائمة على تشخيص كافة عناصره الإيقاعية، فإنها تبدو كفيلة بإثبات ارتباط القصيدة الشسعرية العربية القديمة بمعطيات بيئتها الأصلية، وفي ظني أن تلك المعطيات تظهر بوجه بارز من خلال المنزل البدائي المتنقل أو القابل للتنقل، والذي اقتضته عملية تتبع المراعي المخصوبة في بيئة ذات مناخ جاف في أغلب أيام السنة .

يبدو أن ورود الشعر العربي القديم بهيكلة مستوحاة من الخيمة التي كانت تأوي العربي في بيئة شبه الجزيرة العربية الموحشة ليست اعتباطية أو واقعة بمحض الصدفة، بيد أنها نابعة من عمق الوجدان العربي المرتبط بهذا المأوى الذي وفر له الراحة و الاستقرار و الحماية من خلال نمط معيشي قائم على التر عال و تحمل المشاق ومواجهة المخاطر.

صحيح أن التراث الشعري العربي القديم قد خضع إلى الدّ راسات التي أفضت إلى هذا النمط من استكناه المعطيات البيئية في مراحل متأخرة عن النشأة، إلا "أن هذه الد" راسات تبقى المتكأ الوحيد في مراقبة المرجعيات التي احتكم إليها القدماء في إنشاد الشعر من خلال ما تطرحه من أدوات إجرائية تحليلية تعكس الأبعاد التشخيصية لهوية الخطاب الشعري العربي القديم.

إن الدي يقوي من فرضية هذه الرؤية الذ قدية هو تطابق مصطلحات علم العروض الذي جاء به الخليل بن أحمد الفراهيدي مع العناصر التي تدخل في بناء محسم الخيمة، وقد اهتدى الخليل إلى ذلك من خلال استقراء كلام العرب و أشعارهم.

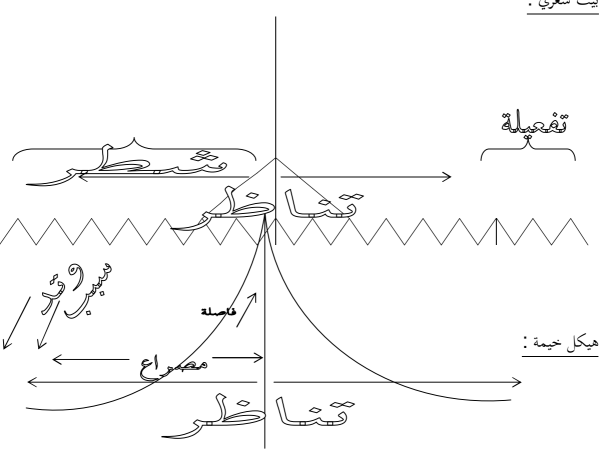
تقف تلك المسميات بمثابة الدليل القاطع على تجد ّر القصيدة العربية القديمة في عمق معطياتها البيئية، فقد جاء مصطلح البيت عن بيت الشعر أي الخيمة. أما السبب فهو الحبل الذي به تربط الخيمة، و الوتد هو الخشبة التي تشد ّ الأسباب. في حين تلعب الفاصلة دور الحاجز في الخيمة، وكذلك المصراع الذي يقسم البيت إلى قسمين متساويين.

<sup>\*.</sup> ارجع إلى المبحث الموسوم بـ: المستوى الاجتماعي و البنية اللغوية في كتاب اللسانيات الاجتماعية عند العرب للهادي نمر، ص143 و ما بعدها .

<sup>1-</sup> ينظر: العربي عميش: المرجع السابق، ص 64/63.

ويمكن توضيح هذا الاستلهام من خلال الصورة الت خطيطية التالية:

#### بيت شعري:



البدوية، ذلك أن التأثيرات الحضرية لبلاد اللخميين في الحيرة و في بلاط الغسانيين التي ظهرت في وقت مبكر تبقى ثانوية، بيد أنه للم تنشأ في بداية الشعر العربي أ.

1- ينظر : ايفالد فاجز : المرجع السابق ص77.

إذا كان التشكيل الخطّي في القصيدة الشّ عرية العربية الكلاسيكية قائما على مبدأ التناظر و أحادية الأنموذج فإن نظيره في قصيدة الموشح جاء بنماذج متباينة حرجت في معظمها عن الأنموذج العربي العمودي.

تحت سلطة التّحول الّذي فرضته الطبيعة الأندلسية لم يعد من العسير على العرب الوافدين إدراك الغاية المطلوبة من التر " ف و دواعيه. بيد لمُه تأثروا بالدعة و السر كون واتجهوا إلى إنشاء المدن و اتخاذ المنازل للقرار 2، حيث لم يلبث أمراء بني أمية أن لحذوا ببناء القصور الملكية ذات الحدائق الغنا اء على ضفاف الأودية 3.

من المحتمل أن يكون وراء ظاهرة تعدد نماذج التشكيلات الخطية في قصيدة الموشح معطيات بيئية تتحسد - حسب اعتقادي-في الحدائق الغنة االتي كانت تزيّ ن البنايات و القصور الأندلسية، خاصة أن تلك الحدائق والبساتين أصبحت تلعب دورا بارزا في تشكيل النسيج العمراني بالمدن الأندلسية، ذلك أن ابن بطوطة أكّد هذه المسألة من خلال توصيفه لمدينة قرطبة: "قاعدة بلاد الأندلس و عروس مدنها وخارجها لا نظير له في بلاد الدنيا، وهو مسيرة أربعين ميلا يخترق نحر شنيل المشهور وسواها من الأنحار الكثيرة، و البساتين و الجنيّات و الرياض و القصور و الكروم محد قة بحا من كل جهة ومن عجيب مواضعها عين الد مع، وهو جبل فيه الرياض و البساتين لا مثل له بسواها".

وبوسع المتأمل أنيلحظ فرقا في التسكيل الخطّ و الهندسي بين القصيدة العربية الكلاسيكية و قصيدة الموشح. وهو فرق يثير - حسب اعتقادي- إلى الاختلاف الجذري في معطيات المرجعية البيئية بين القصيدتين، ومن ثمة يكون مفتاح الولوج إلى سر العلاقة بين تنوع التشكيلات الخطية التي وسمت قصيدة الموشح الأندلسي ومعطيات البيئة الأندلسية، هو التساؤل المشروع الذي يخطر بالبال عقب التمّعن في تلك التسكيلات.

إن الإجابة عن هذا التساؤل تقتضي - ابتداء - التسليم بصحة فرضية استلهام مبدأ التناظر في التشكيل الخطي للقصيدة العربية الكلاسيكية من هيكل الخيمة الذي يعتمد المبدأ ذاته من هذا المنطلق يصبح نمط الت مدن الذي وسم حياة العرب بالبيئة الأندلسية عاملا أساسيا في توصيف قصيدة الموشح من خلال انعكاسه على تشكيلها الخطي و الهندس ي.

ومن ثم فإن البحث عن مرجعيات التسكيل الخطي في قصيدة الموشح، إنما يوجه بشكل مباشر أو غير مباشر جميع الرؤى النسقدية الممكنة في تأصيل الموشح بوضعها في سياقاتها الخاصة التي تضفي عليها المصداقية والموضوعية، ولعلي أجد -حسب تصوري-أن ذلك الشكيل هو بمثابة انعكاس للطابع العمراني الرسساقي الدّي وسم مدن الأندلس.

<sup>2-</sup> ينظر : ابن خلدون: المرجع السابق، ج2، 15/2.

<sup>3.</sup> **ينظر** سعيد عبد الفتاح زغلول وآخرون: دراسات في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية ، ذات السلاسل ، ط<sub>00</sub>، 1986، الكويت، ص386/385.

<sup>4-</sup> ابن بطوطة: تحفة النظار في غرائب الأمصار و عجائب الأسفار،تح: علي المنتصر الكتاني، مؤسسة الرسالة ج<sub>02</sub>، ط2، 1985، بيروت، ص768.

إن المتبصر بماهية الشّعر الأندلسي، يلفي لا محالة مفارقات جوهرية مع نظيره المشرقي، ذلك إن رثاء المدن شكل اتجاها رئيسا في الشّعر الأندلسي نظرا لتعلق الأندلسيين بالمدن، حيث كانت تعني لهم الاستقرار والحماية و الرفاهية كأنه احلّت محل ّ الخيمة في الشّعر العربي القديم، بيد أن الشاعر العربي القديم لم تكن له مدنا يبكي عليها، فهو ينتقل في الصحراء الواسعة من مكان إلى مكان طلبا للمرعى و سعيا وراء العيش، ومن ثمة يحقق العامل العمراني -حسب تصوري قدرا أدنى من التّبريرات التي تؤسس لمسألة تأصيل التّشكيل الخطّي في قصيدة الموشح، ذلك أنها تعتبر من المسئل التي يصعب مقاربتها بأدوات موضوعية محد ّدة تجعلها في منأى عن الانفتاح المستمر على القراءات والدّراسات النقدية المتتالية أ.

ويمكن توضيح العامل العمراني في تحديد التّ شكيل الخطّي لقصيدة الموشح وفق الشّكل التّ خطيطي الآتي:

| — كالحداثق و البساتين التي      |     |   | البناية ( القصر) |
|---------------------------------|-----|---|------------------|
| كانت تحيط بالقصور<br>من كل جهة. |     | · | شكل الموشح :     |
|                                 | خصن |   |                  |
| قفل                             |     |   |                  |

هذا و لأكّل نشاط فني "إنساني- أدبيا كان أم غير ذلك- ينبني على موروث ثقافي و اجتماعي من خلال الإطار الّذي ترسمه البيئة المنشئة. في اعتقد كما تمقي هذا الرصد السرّيع بأن الأصول البيئية لقصيدة الت وشيح تبدو مختلفة وتمي زة عن بيئة شبه الجزيرة العربية، فقد سمحت البيئة الأندلسية للموشح بتجاوز الفكر القبلي العربي و

\_

<sup>\*-</sup>عندما ضعفت الدولة الإسلامية بالأندلس وبدأت المدن الأندلسية تسقط الواحدة تلو الأخرى بدأ الشعراء يطلقون أولى صيحات التحذير راثين مدنهم وطالبين نجدتها. الأمر الذي أسفر عن اتجاه شعري أندلسي بامتياز عرف بشعر الصراخ و الاستصراخ أو شعر التصدي. ارجع إلى مقال في هذا الشأن للربعي بن سلامة في مجلة الآداب، جامعة قسنطينة، ع02، 1995، ص98 و ما بعدها.

<sup>1-</sup> ينظر: محمد رجب البيومي، الأدب الأندلسي بين التأثر و التأثير، إدارة الثقافة و النشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، 1980، الرياض، ص120 وما بعدها.

الغّة المشتركة إلى التّعدد العرقي و اللّغوي ليلمس بذلك بعدا إنسانيا. كما أدّ ت ذات البيئة إلى اصطباغ الإنشاد الشّعري باللّحن الموسيقي المقنن، و المؤدى من قبل جوق منظم. الأمر الذي انعكس على وتيرة الإيقاع، بيد أنها جاءت مستعصية عن التقعيد.

وربما لهذا السبب تطرح مسالة التّ شكيل الخطي في تدوين قصيدة الموشح بشكل ملح كرهان قوي على قضية إثبات الهوية البيئية الأندلسية للموشح – على الصعيد العمراني - هذه البيئة التي أكّدت مرة أخرى تفردها في التمخ ض عن هذا النمط الشعري عندما غدت القصيدة الشعرية تؤدفي إطار ثنائي تمثيلي بعيد عن الفردانية يكشف عن قرب المسافة في التواصل بين الجنسين، من خلال فضاء إلقاء خال من أجهزة الرقابة منفتح على التّ عدد العرقي وممارسة الحريات.

## الفصل الثالث

التعدد اللساني في الخطاب التوشيحي بين النظرة النقدية العربية والنظرة الاستشراقية تعتبر اللّغة - في نظر الأدباء والمفكرين حمادة خاما للظاهرة الأدبية بمختلف تلو " ناتها وأجناسها ، ذلك أنه القف بامتزا وراء تباين الآداب الإنسانية من خلال اقتران كل أدب بلسان بشري ممي " ز له.

في خضم هذا الاقتران يوسم الخطاب الأدبي ببصمات تعبر عن أهل اللّسان المنتمي إليه من خلال كشفه عن "بعض جزئيات خصائص رؤيتهم للعالم وكيفية مفصلتهم له وطريقة تفكيرهم في ظواهره وحوادثه" أ ، فالمنظومة اللّسانية أي اكانت طبيعتها لا تقف عند تخوم المفردات واستعما لاتحا النّحوية والترّكيبية و الأسلوبية، بل تتعداها إلى الارتباط الوثيق بالمجموعة البشرية الناطقة بمذا اللّسان وبثقافتها ونمطها العام في التّفكير2.

إذا كان من مقتضيات التّطوالانفتاح في الحياة الاجتماعية والثقافية استجابة النّص الأدبي لها من خلال تلو "نه بما يطرح من مستجدات في خضم هذا التّحول، حيث لا يخفى على المهتم بسيرورة اللّغة العربية وآدابها دخول الثّقافة العربية في عملية تمازج وتلاقح مع ثقافات شعوب أخرى جر "اء انتشار الفوح الإسلامية، مما جعل النّص الأدبي العربي والشرّ عري على وجه أخص " "يدخل في أنماط جديدة وصراعات فنية ومذهبية وسياسية وفكرية عقائدية، فأصبحت بذلك استجابة المتلقي في بعض المواضع رهنا بهذه الانتماءات والذّ وازع " 3.

يبدو كما هو واضح في طي ّات التا اريخ الأهابيري أن تطو الراسان العربي العربي عبر مسيرته الطّويلة في بيئاته الثقافية المنفتحة على الآخر والمتفاعلة معه بقي مشدودا إلى اللّسان العربي، حيث ظلت غاياته الجمالية رهن العناصر اللّسانية العربية رغم تعايش اللّسان العربي مع ألسن مختلفة في بيئات محدودة زمانا ومكانا.

يتضح لمتأمل سيرورة النسس الشعري العربي في مجال احتكامه إلى أحادية اللسان العربي بروز الانقلاب الذي الحدثه الموشح الأندلسي في هذا الشائن، حيث اصطدم الدرس النسقدي الأدبي العربي بلون شعري جديد تولّد عن نص قائم على ثنائية لسانية جمعت بين اللسان العربي ومختلف ألسن الشعوب التي تعايشت مع العرب وتمازجت معهم في البيئة الأندلسية هذه الألسن التي تلو تن بحا أغلب حرجات الموشح 4، فجاءت مخالفة لما سبقها من أقفال من حيث مادتها اللّغوية.

تطرح ظاهرة الثنائية اللّسانية في نص الموشح إشكالا عميقة اول من خلاله جل " الثقافات التي تملك جذورا في البيئة الأندلسية إيجاد آليات تواجه من خلالها قضية الت شكيك في مقو " ماتها وخصوصياتها الت اريخية ، وهذا حق مشروع لها. بالنّه سمة ملازمة لطبيعة أي ثقافة خلال عمليات الاحتكاك والتداخل الث قافي الإنساني في بيئة محدودة المعالم كالأندلس.

<sup>1-</sup> محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط01، 1986، بيروت ص.15

<sup>2</sup>\_ ينظر : محمد المبارك : استقبال النص عند العرب، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، بيروت 1999، ص. 2

<sup>3</sup>\_ نفسه، ص134.

<sup>\*.</sup> ينظر ألموذجا عن كل " لسان في الملاحق.

<sup>4-</sup> ينظر: محمد عباسة ،المرجع السابق ،ص 55/54

انطلاقا من هذا الإطار يؤد ّي الشاعر دور التا عبير عن الوجدان الجماعي الذي ينتسب إليه، حيث يتجسد هذا للاناب في طبيعة اللسان المشترك المعبر به هنا تكون الشاعوب الأوربية ممثلة بالبحث الاستشراقي في موقع واز للدرس النقدي العربي أثناء عملية الاشتغال اللّغوي على نص الموشح لأنما مؤهلة للإيغال في المكامن الأسلوبية والجمالية للألسن غير العربية التي احتكمت إليهعظم خرجات الموشحات على اعتبار أن عملية لم جزيئات معنى الخطاب الأدبي أبياً كان جنسه - تبقى مستعصية خارج رحم الذات المنشئة له والمتفاعلة معه باستمرار.

إن منشأ ارتباك السؤال المتعلق بالبعد اللّساني في الخطاب التّوشيحي راجع أساسا إلى المنعطف الحاسم اللّحية ثته ظاهرة قيام النّص الشّعري على ثنائية لسانية في سيرورة أدبية اعتاد فيها هذا النّص أن يكون وفي ّا للسان العربي ولقاموسه المعجمي الذي احتكمت إليه جل ّمفرداته، ومن ثمّة كافة تمظهراته الفنية والجمالية.

تطرح ظاهرة الثنائية اللّسانية في الخطاب والليحي إشكالية عميقة ترد "إلى طبيعة الت فاعل والمواجهة بين الذ ات لذ قدية العربية ونظيرتها الاستشراقية حول هذا الحضور اللّساني المشترك، فقد وردت اللّغة في مقد مة العناصر التي حضرت بفعالية في خضم هذه المواجهة، لارتباطها الوثيق بالعرق من جهة، ولكونها من أبرز الميادين التي تحصي الت مي تر بين الش عوب والأقوام وتوثّقه في الأعمال الأدبية والد صوص الت اريخية على حد سواء .

#### 01/ التعدد اللساني في الخطاب التوشيحي من منظور الدراسات النقدية العربية:

#### 10-01/ الدرس النقدي العربي القديم:

إن استقراء التجارب الذّقة العربية القديمة قائل بأن الدّرس الذّقدي العربي القديم يكون قد استند في اشتغاله على ما استحدثه نص الموشح من مادة لسانية مغايرة للمألوف على تحسس س اللّسان العربي الفصيح الذي ارتبط ارتباطا وثيقا بمسألة الحفاظ على الذّات العربية ببعديها القومي والعقائدي.

لقد أفضى هذا الضّرب من بناء المواقف النّقدية إلى توجيه الترّكيز على الحيّز الضّيق الّذي تشغله الخرجة من جسد نص الملاشلخييء إلا ّ لأن الألسن غير العربية لا تظهر إلا ّ من خلالها، في حين تبقى الأقفال التي " تسبق الخرجة خارجة عن اهتمامات النّقاد القدامي الأهما لم تجرأ على خدش المرتكز القومي اللّساني لديهم.

72

<sup>1-</sup> ينظر : سعد سلمان حمودة، لغة التصوير في شعر النابغة الذبياني، دار المعرفة الجامعية للنشر والتوزيع، دط،2002، الاسكندرية ، ص158/157.

#### أ/ ابن سناء الملك:

لعل ابن سناء الملك من أوائل الذين اشتغلوا بكثافة على نص الموشح من جوانب عد ة، فقد حرص من خلال الجانب اللّغوي على الإشارة ضمني الله على صلابة الجدار الفاصل بين الخرجة وما سبقها من أقفال نظرا لتمي رها في المادة اللّسانية، حيث يقول: "...والمشروع في الخرجة بل المفروض في الخرجة أن يجعل الخروج إليها وثبا واستطرادا"1.

يبدو من موقف ابن سناء الملك اتجاه مادة الموشح اللّغوية أن الر ّجل يسعى إلى إثبات بصمة اللّسان العربي الفصيح في حسد نص " الموشح، ثم " بعد ذلك ينتقل إلى الإشارة لفضاء الخرجة وما يتيحه من حضور لألسن غير عربية.

وليس يخفى على متأمل للنظر أن الوثب والاستطراد هنا راجع لاعتبارات لغوية، فالوثب يعني القفز من منطقة ألجحرى يحيل بينهما عائق على مواصلة السسير بانتظام، ولعلي أجد في هذا الاستخدام تأكيدا على التسميز اللساني في جسد نص الموشح.

تبدو تسمية الخرجة راجعة إلى خروج لغتها عن معايير اللّغة العربية الفصيحة. هاته المسألة التي صنعت كيان الموشح على الأقل في بعده اللّغوي لحدى ابن سناء الملك، فقد جعل من ثبوت هذا التّميّز اللّساني شرطا ضروريا في بناء الموشح، ذلك أنه اشترط في الخرجة أن تكون "من ألفاظ العامة ولغات الخاصة فإن كانت معربة الألفاظ منسوجة على منوال ما تقدمها من الأبيات و الأقفال خرج الموشح من أن يكون موشحا اللّهم إلا إذا كان موشح مدح وذكر الممدوح في الخرجة" 2.

إن ابن سناء الملك يقد من النا نصا بضف تين متميز تين لسانيا دونما توضيح صريح للمعيار الذي اعتمده في هذا التسميوفيهما يبدو أذه جعل من ملكة الإبداع عاملا رئيسيا في هذا الشأن، وكأذه يريد القول بأن الوشاح غير معني بالخرجة من حيث الإبداع، فعربية الموشح - حسب ما يبدو لدى ابن سناء الملك -تتحقق في الضيفة الأولى المحضورة على الألسن غير العربية. بينما يقتصر دور الوشاح في مقابل ذلك اتجاه الخرجة على الإتيان بمقاطع عامية أو غير عربيةلا ترقى إلى مستوى اللسان العربي الفصيح الذي بسط سيطرته على ما تقد من أقسام أو أقفال، ومن ثمّ سيضمن هذا اللسان للموشح مكانته في الأدب النح بوي العربي.

<sup>1-</sup> ابن سناء الملك: المرجع السابق، ص40.

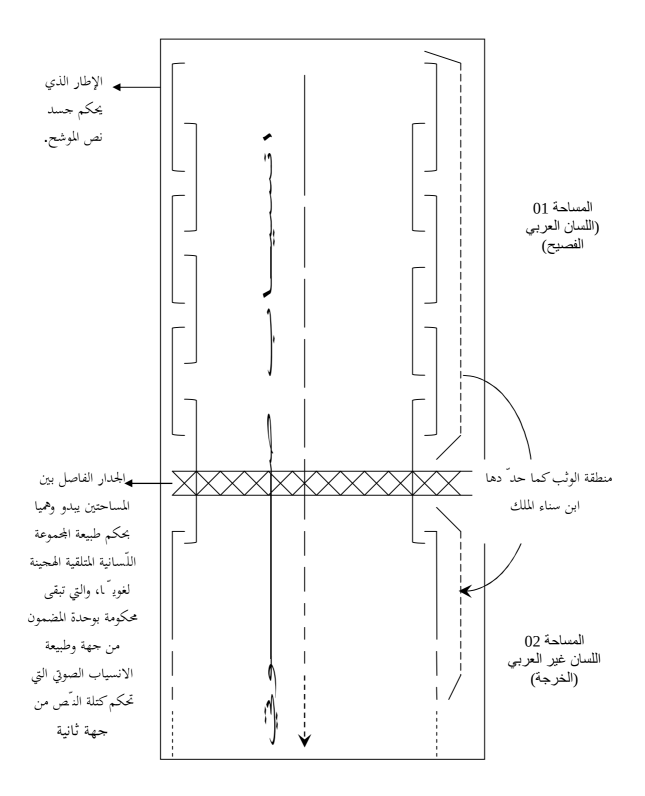
<sup>&</sup>lt;sub>2-</sub> نفسه ص 40 .

يكاد يجمع النقاد – قدماء كانوا أم محدثين حول قيام النقص الأدبي على مبدأ الإنسجام وجودة السقبك، فقد ذهب الجاحظ بالقول إلى أن الشقعر صناعة و ضرب من النقسج وجنس من التقصوير "1"، فالنقسج يحيل على ترابط وحدات النقص من خلال عقلائقية م النقص ككتلة متجانسة تقوم على مبدأ التأثير و التأثر بين المكونة نات أو العناصر النقصية هذا المبدأ الذي أسس فيما بعد لمفهوم البنية في النقد الأدبي الحديث 2.

صحيح أن الفارق جوهري بين طبيعة التنسّقيب عن تحقق عملية التسّجانس بين مكو سنات النسّ القائم على أحادية اللسان والنسّ المتضمن لأكثر من لسان، غير أن حركية المكو نات النسّية المتداخلة في هذا الأخير تبقى مسألة خيارات مفروضة لا مناص من التسّف منها، إما بحكم سلطة النسّ أو بحكم فعل الإبداع الأدبي، وبخاصة في بيئة هجينة لغوي اكالأندلس. وهذا ما يمكن إثباقهن خلال الصسّورة التسخطيطية التالية:

<sub>1-</sub> أبو عثمان الجاحظ : البيان والتبيين، تح : عبد السلام هارون، مطبعة الخفاجي، ط4، 1975، القاهرة ، ص132

<sup>2</sup>\_ ينظر : محمد نديم خشفة : تأصيل النّص، المنهج البينوي لدى لوسيان ڤولدمان، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 1997، حلب، ص10.



#### ب/ ابن البسام:

إذا كان موقف ابن سناء الملك النقدي اتجاه الموشح من منظور البعد اللّساني يثير الكثير من التّساؤلات المتعلقة بطبيعة المنطلقات التي "احتكمت إليها دراسته، فإن "مسألة الانسياق للسان العربي تبدو أكثر وضوحا مع ابن بمالذي يعد "من أبرز النه قاد القدامي الذين اشتغلوا على مادة الموشح اللّسانية، حيث يقول عن محمد بن محمود القبري الضرّر الذي أرجع إليه بداية صنع أوزان الموشحات: "كان يأخذ اللّفظ العامي و العجمي ويسميه المركز" 1.

إن توقفا منياً ا عند مفردة "يأخذ" في قول ابن بسام يبرز مدى حساسية ظاهرة قيام الذّس الأدبي العربي لشّ عرق على وجه أخص على مبدأ الثنّائية اللّسانية في الدّرس النّقدي العربي القديم، الأمر الذي يتطلب إجلاء موضوعيا عن الافهامات والخلفيات التي أطّرت هذه التّوجهات، حيث لا يمكن أن يكون ذلك عبثا لدى هؤلاء النّقاد ممّن سجلوا أسماءهم بأحرف من ذهب في مدو "نة الذّقد الأدبي العربي القديم.

يوحي فعل الأخذ في قول ابن بسام على الجاهزية، حيث يتأكد ذلك مع المفردات المتوالية في قوله: "... ويضع عليه -يقصد الله فظ الأعجمي المأخوذ - الموشحة دون تضمين فيها ولا أغصان " 2 ، أي دون أي تصرف يذكر. إن من طبيعة الإبداع الله غوي في الخطاب الش عري أن يسعى الش اعر إلى تحقيق الجمالية الكلي ة لجموع العناصر المكو " نة للس " ياق الله غوي، ذلك " أن العنصر الإيقاعي تزداد جدواه الوظيفية متناسبة مع درجة اندسه في الس " ياق الت تابعي للمكون ات الله التي أكثر ما تنشط ضمن المؤديات الت لفظية الإنشادية " 3 . وهذا ما يتطابق مع طبيعة الموشح الغنائية.

ثمة عوامل شتى "تعس"ر من مسألة الحفاظ على انسيابية الأصوات من لسان إلى آخر في المتتالية النّصية الواحدة، ولعلي أحد في مقد متها وقوف مبدأ الاختلاف في طبيعة المخارج الصوتية وراء تباين الألسن البشرية. فإذا كان التّمايز في المخارج الص وتية بين الألسن عائقا في الحفاظ على الانسيابية الإيقاعية في الذّص الذي يجمع بين لسانين "فإني أراه لا يرقى إلى خدش ملكة الإبداع لدى الشرّاعر.

فقد حصر ابن بسام الإبداع الشّعري في الأقفال التي ّ تسبق الخرجة و أطلق عليها مصطلح الموشحة، وكأنّه يريد القول بأن اللّفظ غير العربي المأحوذ ما هو إلا متمما لها أو تابعة تقترن بها - على الأقل- على مستوى الوظيفة الإنشادية و الغنائية التي تسمها.

76

\_\_\_

<sup>1-</sup> ابن بسام : المرجع السابق، 469/1

<sup>2</sup> \_ نفسه، 469/1.

<sup>3</sup> \_ العربي عميش المرجع نفسه، ص 166.

إذا افترضنا أن الوشر الحمر س باللسان العربي الفصيح دون غيره من الألسن المتداولة في البيئة الأندلسية. هنا سيقتصر تعامله مع الخرجة على مجرد اختيار وانتقاء المقاطع الجاهزة و إلحاقها بالأقفال الأخرى التي سبق وأن أكد عليها بصمته الإبداعية.

لا يمكن للنسوص الأدبية أن تنأى عن الانخراط في وظائف متصلة بالسسياقة آفي الممير زلعصر الذي ظهرت فيه، فهي "تشكل رد" فعل للمواقف المعاصرة لها و تلفت الانتباه إلى المشكلات التي تحد دها معايير عصرها "1. عندئذ تصبح عملية الأخذ - كما وسمها ابن بسام إبداعا يكشف عن الوعي بأهمية الانتظام المتلاحق للمكو نات النسية، مما يؤدي إلى الاهتمام و المحافظة على شد ة انتباه المتلقي هذه المحافظة و إن تعسر تحقيقها على حساب الترسية، مما يؤدي الى الاهتمام و المحافظة على شرطا ضروريا من شروط بناء النس الشيعري من خلال وحدة المناخ التي يرسمها المضمون.

لقد لامس ابن سناء الملك و ابن بسام ظاهرة القينائية اللسانية في نص الموشح من منطلقات ذاتية تسعى إلى اثبات أفضلية اللسان العربي، فقد أرفت الأبحاث التياريخية اللسانية إلى ثبوت تفضيل بعض الشيعوب لألسنها و التقيل في مقابل ذلك من شأن الألسن الأحرى، حيث وصلت درجة التفضيل إلى نعت اللسان المفضل لدى بعض الأقوام بلسان الله 2.

كما لعبت الهوية الثقافية و الأدبية العربية دورا بالرفي تأطير التوجه لدى الذاقدين، و بخاصة ابن سناء الملك على اعتبار مشرقية تكوينه، فالشعر يأتي في مقدمة العناصر المشكلة لتلك الهوية، ومن ثمة استهدف الحس الذقدي العربي القديم أو لل ما استهدف لدى نزوحاته الأولى اتجاه الموشح إصابة موطن التمرد عن معيار أحادية اللسان في القصيدة الشعرية كما رسمتها الأعراف الجاهلية، و هذا ما جعل ابن سناء الملك يشير إلى شساعة الهوة بين الخرجة وغيرها من الأقفال التي سبقتها.

وبحسب ما استقر في وعي من ردود فعل الأخذ في قول ابن بسام أن المسألة تتعلق بملكة الإبداع. هذه الملكة التي اقتصرت لدى ابن بسام على التمرس باللسان العربي الفصيح. في حين جاءت الخرجة خارجة عن إطاها، وهذا ما يكشف عن إشارة صريحة في الإصرار على الالتزام بالهوية اللسانية للقصيدة الشعرية العربية أثناء عملية انفتاحها على الألسن البشرية الأخرى، حيثكن توضيح ذلك من خلال الصورة التحطيطية الآتية:

<sup>1-</sup> فولفحانج إيسر: فعل القراءة، تر:عبد الوهاب علوب، المحلس الأعلى للثقافة، دط، 2000، القاهرة ص09.

<sup>2-</sup> ينظر: عبد الرحمان الحاج صالح: مدخل إلى علم اللّسان الحديث، مجلة اللّسانيات، معهد العلوم اللّسانية والصوتية، جامعة الجزائر، م 1، 1972 ، ص05.

|                                                                                                                                                          | القسم الأول (موشحة) مادة لسانية عربية<br>خالصة (إبداع)       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| تبدو المادة اللّسانية غير العربية المأخوذة غريبة عن جسد النّص من خلال القيدم الأول الذي بلغت الموشحة من خلاله دريخة الاكتمال بحسب ما ورد في قول ابن بسام | القسم الثاني المخصص للمادة اللسانية<br>غير العربية المأخوذة. |
| أخوذ (الخرجة) نحو المساحة حسد النسّ .  المادة اللّسانية غير العربية المُاخوذة.                                                                           |                                                              |

انطلاقا من مقاربة تجلياً الله ظاهرة التعداد اللهاني في نص الموشح لدى ابن سناء الملك و ابن بسام نلمس اعترافا صريحا حول مسألة انفتاح الناس الشعري العربي على الألسن غير العربية، لكن يبدو أن هذا الاعتراف بقي مقتصرا على صعيد التكامل ولم يرق إلى الإقرار بتفاعل اللسان العربي مع هاته الألسن.

يتضح مفهوم التكامل جلياً من خلال مراهنة الناقديان على ضرورة إقصاء البعد التافاعلي للسان العربي مع غيره من الألسن التي ظهرت على مستوى خرجات الموشحات الأندلسية فقد حرصا على إثبات التابين في حركية المكوان نات اللسانية داخل فضاء نص الموشح، فكأنهاما يريدان القول بأن الموشح هو عبارة عن قصيدة شعرية عربية خالصة من حيث مادتها اللسانية اقترنت بمقاطع غير عربية، وما الموشح إلا صورة لهذالة كامل اللساني، ذلك أذا له لم أعفيها أتيح جمعه من أقوال الناقديان عن عبارات تنعت نص الموشح ككتلة لسانية واحدة تقوم على مبدأ التفاعل و التاداخل بين الألسن.

ولنسلم بأن هناك تحيزً ا في الاشتغال على ظاهرة التّعايش اللّساني في نص الموشح لدى هذين النّاقدين رغم إقرارهما بوجود ألسن غير عربية فيه، ولو جاء ذلك على شاكلة تكملة أو تتمة للسان العربي الفصيح المسيطر على بقية الأقفال و الأجزاء.

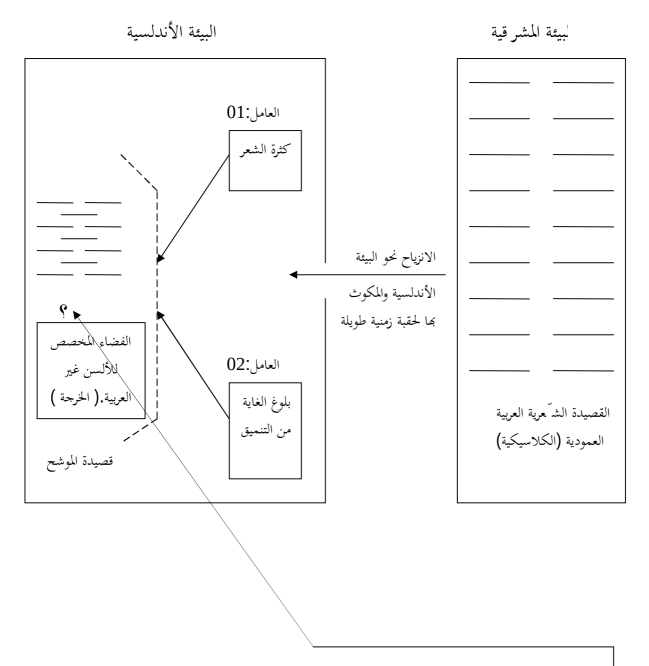
#### ج/ ابن خلدون:

لقد كان ابن خلدون أكثر تحير واللسان العربي الفصيح في معرض حديثه عن الموشحات، حيث لم يشر من قريب أوعيد لحضور الألسن غير العربية في التعربية في الذي طرحه عن الموشح، إذ يقول : "و أما أهل الأندلس فلما كثر الشرو في قطرهم و تمذبت مناحيه و فنونه وبلغ التنميقيه الغاية، استحدث المتأخرون منهم فنرا سمروه بالموشح " 1 .

رغم ما تضمنه قول ابن خلدون من إشادة بالشّ خصية الأدبية الأندلسية و مقدرتما الفائقة على المزج بن الأصالة و الإبهانع. الإبداع الذي حقّ ق التّميز عن طريق فن ّ التّوشيح، لم نعثر على مجرد تلميح لدى ابن خلدون لمسألة ولوج اللّسان غير العربي في جسد القصيدة الشّعرية العربية من خلال الموشح، و من ثمة ّ إقصاء لأي شكل من أشكال حضور الآخر في هذا الإنجاز، ذلك أن هذه القضية تعتبر من النّقاط الرّ ئيسية التي لا يمكن حجبها أثناء تقديم هوية الموشح.

يتجلى واضحا الر ضوخ للحس العربي في رؤية ابن خلدون للموشح من خلال جعله الظاهرة التوشيحية على شاكلة حتمية أو نتيجة لمعافلا تقوم على طرفين، يتجسد طرفها الأول في كثرة الشّعر بالبيئة الأندلسية، في حين يحيل طرفها الثاني على بلوغ الغاية من التّنميق في الشّعر، وهذا ما تكشف عنه الصّورة التّخطيطية الآتية:

<sup>1-</sup> ابن خلدون المرجع السابق ، 425/2.



اقصاء لأي شكل من أشكال تأثير آداب الشعوب الحاضرة مع العرب في البيئة الأندلسية في ظهور هذا الخلق الشعري الجديد، وهذا ما تؤكده مسألة غض "الطرف عن ألسن تلك الشعوب التي وسمت فضاء الخرجة في جسد للوشح.

ن طمطلح الشعر مشدود إلى شبه الجزيرة العربية باعتباره يعد من أهم المنجزات الثقافية و الأدبية في العصر الجاهلي و ما تلاه من عصور، ولم يكن ذلك إلا بلسان عربي فصيح مشترك كما رسمه الشعراء الجاهليون وحد ده القرآن وضبطه اللّغويون فيما بعد أ. في حين سضفي البيئة الثقافية الأندلسية بصمة جمالية على هذا المنجز ليظهر في ثوب الموشح، و هذا في رأي نعت فيه شيء من التقصير في حق ألسن الشعوب التي مازجت العنصر العربي بالبيئة الأندلسية وما تحمله من ثقافات وآداب متنوعة ومتباينة.

#### 01-02 / الدرس النقدي العربي الحديث:

عندما يتم الحديث عن القفزة النوعية التي حققها النقد الأدبي الإنساني الحديث في مجال الدراسة الموضوعية يتحتعلى متتبع سيرورة الدراسات النقدية الأدبية العربية أن يطرح سؤالا جوهريا يتعلق بقدرة المناهج النقدية المعاصرة على طرح أدوات إجرائية علمية تحيل إلى إعادة النظر في الأفكار التي طرحها النقاد القدامي حول الماهية اللسانية لنص الموشح.

لاشك في أن الد رس النقدي العربي الحديث قد أدرك بكثير من الاقتناع ما لعلم اللسانيات Ferdinand de saussure المنت ويسري فردينان دي سوسير Linguistique من أثر في إثراء موضوعية البحث الذ قدي الحديث، ذلل الله الله التي اتخذها هذا العلم عيد نة للبحث تعتبر مادة حاما للإبداع الأدبي، كما تتسع في صورتها المكتوبة دائرة تدوينه، ويكون بذلك في منأى عن أي صورة من صور الز وال أو التشويه .

يمكن لمستقرئ الخطاب الذقدي العربي الحديث المؤسس -افتراضا- على القناعات الموضوعية العاكسة لأبخاث الجد ية التي تتبناها المناهج الذقدية الحديثة أن يستخلص وفاء عدد كبير من الذقاد العرب المحدثين لأسلافهم القدامي في مجال الاشتغال على ظاهرة التعدد اللساني التي تسم نص الموشحمنه تصبح عملية تلو ن أغلب الدراسات النقدية العربية الحديثة في هذا المجال بالموضوعية التي تحمل لواءها المناهج الغربية مجرد عمليات لاستحضار الدراسات الذقدية التر " اثية الواردة في هذا الشأن.

#### أ/ مصطفى الشعكة

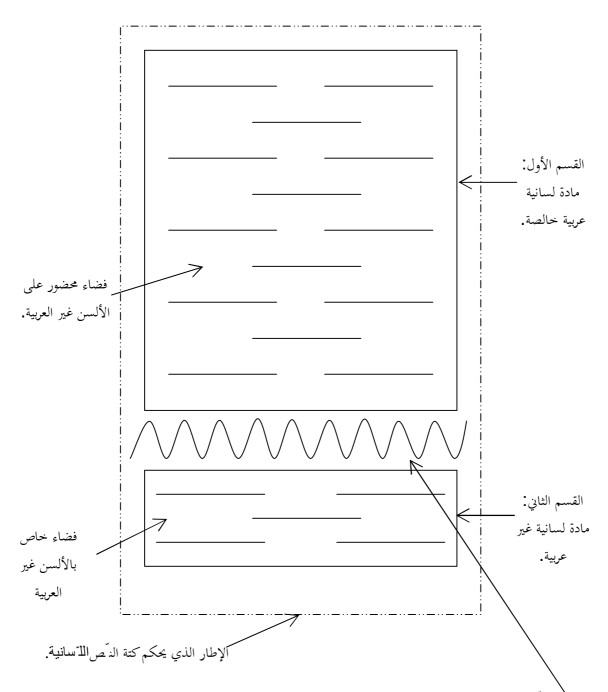
لقد أصاب الكاتب و النه اقد مطفى الشه كعة كثيرا من هذا الوفاء حين تناول ظاهرة الته عدد اللساني في نص الموشح، فإذا كانت عملية الانتقال من اللسان العربي إلى نظيره غير العربي في نص الموشح قد و سمت بالوثب لدى ابن سناء الملك و بالأخذ لدى ابن بسام فإن الشه كعة كان أكثورصا على إبانة الهو ة التي تفصل بين اللسانين، فهو يرى أن الوشاحين قد استحسنوا الخرجة العامة أو غير العربية في حين استقبحوا أن تضم الموشحة - يعني بحا الأقفال التي تسبق الخرجة فقط- ألفاظا خارجة عن القاموس المعجمي للسان العربي الفصيح و سم و هذا الذوع بالموشحات المزنم ة،

<sup>1</sup>\_ ينظر: عروة محمد، الشعر الجاهلي، حياة العرب الأدبية، دار مدني للنشر والطباعة، ط2،2004، الجزائر،ص67/66.

والز "نيم هو الابن غير الشرعي أو هو الذي ينتسب إلى قوم هو عنهم غريب لذلك يمكن توصيف هذا التوجه بأنه " اعتراف اضطراري بتكامل اللسانين في نص الموشح، ومن ثمّة إنكار لأي شكل من أشكال التفاعل من جهة، و تفضيل صريح للسان العربي و إعطائه الأسبقية في حالة التقائه مع غيره من الألسن من جهة ثانية، و لعلي أجد في نص الموشح خير صورة لذلك.

يبدو من الموضوعي عدم الاعتقاد بالحفاظ على نقاء اللسان الواحد في حالة تعايشه و تفاعله مع ألسن أخرى في بيئة اجتماعية واحدة خلال حقبة زمنية طويللًا أن الذي نعثر عليه من خلال مداولة الآراء الذ قدية العربية الحديثة المتعلقة بمقاربة ظاهرة ولوج الألسن غير العربية إلى نص القصيدةالش عرية العربية من خلال الموشح هو عدم قدرة الفكلة قدي العربي الحديث على الانسلاخ من عباءته التر "اثية القديمة، حيث استمر في الاعتماد على نقاء المللان العربي الفصيح كمعيار في الحكم على الت طورات التي حدثت للقصيدة الش عربة العربية في هذه البيئة الهجينة، وبخاصة على مستوى بنائها اللّغوي، ويمكن تأكيد هالمنحى الذي نحاه الش كعة من خلال الص ورة التخطيطية الآتية:

1- ينظر: مصطفى الشكعة، المرجع السابق ،ص 379.



هو " ة مزعومة بين القسمين في خطاب أدبي (جسد نص الموشح) يأبي الرضوخ لأي شكل من أشكال الانشطار، ذلك أن اللّسان غير العربي الحاضر عبر المساحة الثانية تبر جزءا رئيسيا من جسد النّص اللّغوي حتى وإن حد " د الفضاء الذي يحكم حركيته في هذا الجسد سلفا، وبالتالي تبدو عملية الإفراط في التر "كيز على عربية القسم الأول و اعتمادها في إحداث هذا الشرخ في جسد نص الموشح قاصرة موضوعيا.

#### ب/ عبد العزيز عتيق:

يتأكّد هذا التّوجه مع الأستاذ عبد العزيز عتيق، حيث اقتصر على استحضار معظم أقوال النّقاد القدامى في مجال اشتغاله على قصيداللوشح، فمن أبرز التّوصيفات التي حاول من خلالها الإطاحة بظاهرة التّعدد اللّساني في نص الموشح توصيف ثلاثة أنواع للخرجة: "خرجة معربة الألفاظ فصيحة، وخرجة ملحونة الألفاظ عامة، وخرجة أعجمية الألفاظ. والخرجتان الأخيرتان تكثران في الموشحاطتي يتغنى بها، وكأن القصد منها هو الإشعار عند وصول المغني إليهما بأن هذا هو ختام الموشلع". الخرجة العربية الفصيحة فتتمي تر بها الموشحات الشّعرية التي تقال في الغزل أو المدح أو ما أشبه ذلك" 1.

من المفردات البارزة التي تؤدي إلى الكشف عن مقاربة موقف عتيق من الخرجة نعثر على: معربة، فصيحة، ملحونة و أعجمية، والتي تبدو كنوافذ يمكن الولوج من خلالها إلى مقاصد الناقد الذي أبى التّفريط في مسألة نقاء اللّسان العربي، حيث حدّ د المعيار الذي اعتمده في تصنيف الخرجات وفق درجة ابتعاد هذه الأخيرة عن القاموس المعجمي للسان العربي الفصيح فمن المعرب إلى الملحون، وصولا إلى الأعجمي.

كما يبقى أمامنا عنصر هام بحاجة إلى إيضاح يكمن في جملة من التساؤلات: لماذا جاءت الخرجات الملحونة وغير العربية مقترنة بالأداء الغنائي لدى عتيق؟، ولماذا جعل القصد منها هو إشعار المغني بوصوله إلى ختام الموشح؟ ولماذا استثنيت الخرجات العربية الفصيحة من هذه المسألة؟.

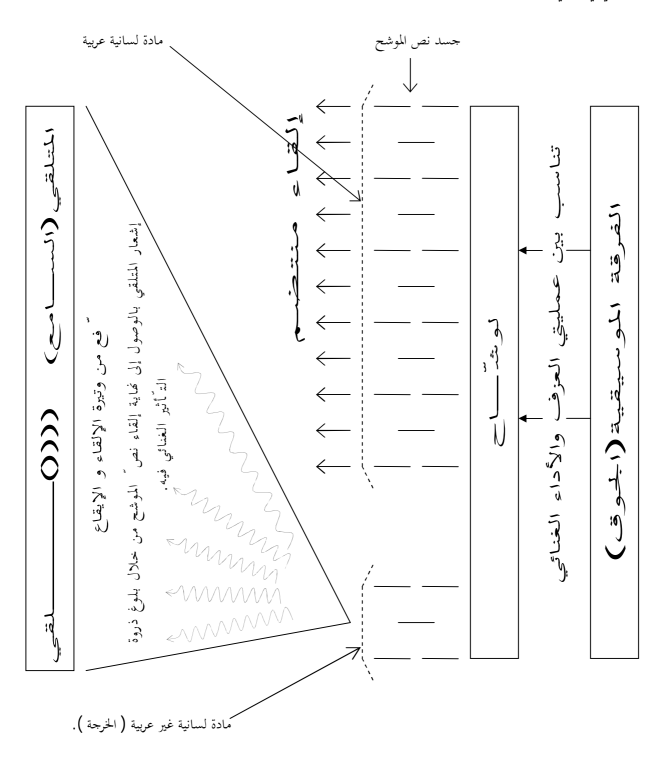
يبدو أن مسألة تفضيل اللّسان العربي تقف بقو "ة وراء تبرير الد "ور الذي لعبته الخرجة بناء أا على طبيعة اللّسان الذي جاءت به، فبموجب ارتباط الخرجات التي جاءت بلسان غير عربي بالأداء الغائي يظهر الد عت المقصود قي حق هذا الد مط من الخرجاو يخاصة على الص عيد الأدبي الت دويني، وكأن عتيقاً يريد القول بأن الخرجة أيقونة غنائية ترتبط بالأء أكثر ما ترتبط بالد ص وبمادته اللّغوية على وجه الت حديد، وهذا ما جعل اللّغة العربية في مكانة رفيعة تحول دون تأثرها بالألسن المتفاعلة معها في البيئة الأندلسية، وعليه أعتقد أن هذا ما عناه ابن سناء الملك من خلال نعته الخرجة بملح الموشح وسكره وعنبره، حيث يقول عنها: "هي ابزار الموشح و ملحه و سكره و مسكه وعنبره" و.كما اشترط في لفظها أن يكون: "سفسافا نفطيا ورماديا زطيا " ق وهذا ما يتلاءم مع طبيعة الغناء القائمة على قوة التأثير في المتلقي .

<sup>349</sup> عبد العزيز عتيق : الأدب العربي في الأندلس ،دار النهضة العربية للطباعة والنّشر ، ط $\frac{1976}{1976}$ ، بيروت ، ص

<sup>2</sup>\_ ابن سناء الملك ، المرجع السابق ، ص43 .

<sup>3</sup>\_ نفسه ، ص43.

يمكن الكشف عن اقتصار دور الخرجة على الوظيفة الغنائية حسب هذه الرؤية الذّ قدية من خلال الصورة التخطيطية الآتية:



#### ج/ محمد زكريا عناني:

كما يقد م لنا الأستاذ محمد زكريا عناني أوضح الأمثلة وأقطع الأدلّة على المرجعية المغرقة في الذاتية العربية المشرقية والتي سبق وأن احتكم إليها الدّرس النّقدي العربي القديم في مجال اشتغاله على مادة الموشح اللّسانية.

تتجلى عملية اتكاء عناني على التر "اث الذ قدي المشرقي في قراءته للغة الموشحات من خلال سياق بارز يتسم بالإقصاء المقصود للألسن غير العربية التي تظهر من خلال فضاء الخرجة، إذ يقول في مستهل حديثه عن لغة الموشحات رأينا"في الص فحات الس ابقة، وفي ما أوردناه من نصوص كيف أن لغة الموشحات تعد في مجموعها لغة صحيحة تتفق و قواعد اللغة العربية "1.

يزخر التراث الشّ عري العربي القديم بأعثلقدة تتعلق بإخلال الشّ عراء لضوابط اللّسان العربي النّ حوية والصّ رفية، حيث تمّ ذلك على حساب جمالية الانللطيبوتي و الدّ لالي في حركية القصيدة الشّ عربة العمودية، وعلى الرّ غم من حرص النّقاد على ضرورة الالتزام بتلك القواعد لم يجرأ الدّ رس النّقدي العربي القديم على خدش القيم الجمالية لتلك القصائد، و بتعبير آخر فإنّه من غير المجدي الإقبال على نص منفتح على تعدّ د الألسن بهذه الرؤية النّقدية الضّيقة التي لم ترض بخدش ضوابط اللّسان العربي الفصيح من خلال القصيدة الشّعرية العمودية، فكيف يمكن أن تُسحب على نص قائم على ظاهرة المزاوجة بين لسانين؟.

ن مالأدوات القو "ية التي يرتكز عليها عناني في تعامله مع مادة الموشح اللّغوية إرجاعه إلى طبيعته الغنائية التي يتمي "ز بما وكأن هذا النّص لا يكسب معناه ومغزاه إلا " من خلال تأديته من قبل المغنين والمنشدين. يبدو هذا الرأي في حاجلٍ شيء من المراجعة، ذلك أن عملية الغناء لا تغدو أن تكون في جوهرها إلا " شاكلة من أشكال الإلقاء. في حين تبقى قيمة النسّ الأدبي وبخاصة الشسّ عزبيرهن مادته اللّغوية التي " تمثل بؤرة الد راسات النسّ عنهيرهن مادته اللّغوية التي " تمثل بؤرة الد راسات النسّ عنها اختلاف مذاهبها وأفكارها وتوجهات منفذيها.

انطلاقامن ذلك لا يمكن أن تأخذ مسألة اختلاف بيئات وهيئات إلقاء القصائد الشّعرية كمعيار في الاشتغال النّقدي على النّصوص الشّعرية. فكيف نحكم على نص الموشح في آنيته الغنائية أثناء عملية الإلقاء وهو نص بمادة لغوية أهلته للتّدوين والصّمود، ومن ثمة أخذ مكانته بجدارة فيدو ّنة الأجناس الأدبية العربية.

وليس غريبا على الطبع النهدي العربي أن يبقى أسيراً لعباءة الله العربية على اعتبار أنه المهاد الحقيقي الذي ترع رعت فيه الته جارب النقدية البدئية العربية، فكان أحرى بهذا النهد أن يسعى للحفاظ على نقاء هذا لللسان الذي يدل على الهوية الثقافية والعقائدية للأمة العربية.

<sup>1-</sup> محمد زكريا عناني: الموشحات الأندلسية، سلسلة كتب شهرية يصدرها المجلس الوطني للفنون والثقافة والآداب، الكويت، ع<sub>31</sub>، يوليو 1980، ص37.

لقد استهدف الحس " النهدي العربي أو "ل ما استهدف خلال مقاربته للموشح إصابة هوية الكلمة المعجمية بإراجها إلى أصولها العربية المشرقية في مختلف سياقاتها التهبيرية والأدبية، الأمر الذي أدى بالنه قاد العرب إلى وضع الخرجة خارج قيود الته قعيد الله وله الله الله التهبير في قصيدة الموشح، ومن ثمة حرص هؤلاء على أن تظهر هذه الأخيرة في صورة مقطع غريب عن نص الموشح، حيث لمست وأنا أقرأ فيما توفر بين يدي " من أعمال بأن الخرجة لا تغدو أن تكون إلا " حسما مقحماعلى حسد نص الموشح أملته الضرورة الغنائية فحسب.

#### 02/ ظاهرة التعدد اللساني في الخطاب التوشيحي من منظور الدرسات الاستشراقية:

إذا كانت الثّقافة النّقدية العربية قد عمدت إلى وضع ستار على الحيز "الذي تشغله الخرجة من مساحة نص الموشح حتى تتمكن من إثبات الهوية العربية للموشح من خلال تحصين اللّسان العربي الفصيح في عملية التّعايش اللّساني التي تقوم عليها الظاهرة التّوشيحية فإن الموقف الاستشراقي قد نحى منحا معاكسا من خلال تسليطه الضوء على الخرجة، حيث يلمس المتتبع للدراسات الاستشراقية التي اشتغلت لغويا على نص الموشح حرصا شديدا لدى أغلب المستشرقين على نعت الخرجة بوصفها مفتاحا للولوج إلى سر "الامتداد التّاريخي للظاهرة التّو شيحية، فقد وجد هؤلاء في مادة الخرجة اللّغوية المشكّلة من الألسن الأوربية القديمة مبررا موضوعيا في ذلك.

لاشك في أن التر كيز المكثف على الخرجة بمظاهرها اللّغوية والجمالية في عملية الاشتغال الاستشراقي على نص الموشح أدى بحذه الأخيرة لأن تكون شاملة في نعوت ذات الموشح ومعرفة ماهيته وجماله الفني. في حين بدت الأقفال العلوية التي جاءت بلسان عربي هافتة أمام سطوع نور الخرجة في هاته الدّراسات.

## أل خوان ريبيرا Julian Ribera:

لعلي أجد في مقاربة المستعرب الاسباني ربيرا Ribera التشكلات اللّغة في قصيدة التّوشيح أنموذجا قاطعا لتقوقع الدّ راسات الاستشراقية على ما تطرحه الخرجة من مادة لسانية غير عربية أثناء تعاملها اللّغوي مع نص الموشح. فقد "ألقى بأطروحة في المجمع العلمي الاسباني سنة 1912 أكّد من خلالها على أن الموشحات استمدّ ت عناصرها الأساسية من الشّعر الغنائي الإسباني (الأغاني الرومانثية)" 1 .

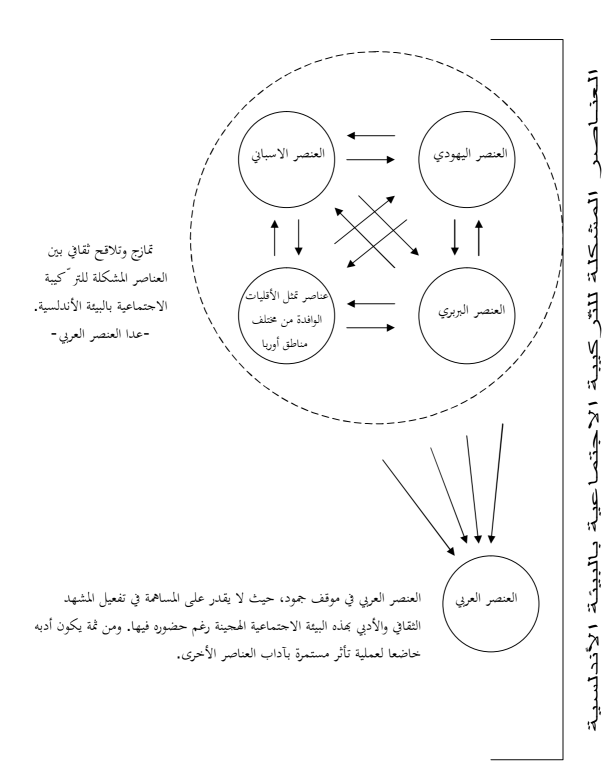
يستدعي موقف ريبيرا Ribera سؤالا مهما يكمن في ماهية العناصر الأساسية التي اقتبستها الموشحات من الأغاني الرومانثية، ذلك أن أهم معلم ينظر به إلى قصيدة التو "شيح من حيث تمر "دها على مقدسات القصيدة العمودية الكلاسيكية يقوم على خلخلة القوالب الوزنية التي كانت تحتكم إليها هذه الأخيرة، بالإضافة إلى الت نويع في الت قفية الشيء الذي كان يعد من المحظورات على شعراء القصيدة العمودية، غير أن مسألة استيفاء البحث في الإجلاء عن العناصر التي عناها ربيرا Ribera تقودنا إلى إثارة قضية ولوج لألسن غير العربية في متن النس الشعري العربيالتي تبدو ذات مسو "غات موضوعية ل ربيرا Ribera ومن ورائه مجموعة كبيرة من المستشرقين تؤكد بأن الظاهرة التوشحية جاءت نتيجة محاكاة الش عراء العرب لأشعار غنائية أوربية، حيث وصلت درجة هذه المحاكاة

إلى اقتباس مقاطع لسانية جاهزة من نصوص تلك الأغاني، ولعلي أرى أن هؤلاء المستشرقين وحدوا في مادة الخرجة اللّسانية دليلا قاطعا في تبرير ما ذهبوا إليه. 1

يبدو أن العناصر التي عناها ربيرا Ribera تحقق فكرته إلا حين تؤخذ مجتمعة، وليست مفردة أو منفصلة. فشم ة نسق معرفي يجمع بينها. ولذا فإن عنصر اقتباس الوشاحين العرب للمقاطع اللسانية الرومنثية الجاهزة يكمن دون شك- بوصفه تهجما عنصريا على العرب، حيث نلمس في طياته نفيا لملكة الإبداع عنهم. هذه الملكة التي تعد من أبرز مظاهر النسط الثقافي الإنساني في بعده الحضاري الذي يسمو فوق كافة الاعتبارات العرقية والايديولوجية، وهذا ما يمكن توضيحه من خلال الصورة الترتحطيطية الآتية:

\_

مصطفى الغديري : نظرية المستشرقين في أصول الموشحات الاندلسية ، عرض ونقد، ص $^{1}$  .



وأعتقد أن مثل هذا الموقف يمثل تحي واصريحا في التعامل مع هذا النقط من التراث الإنساني الذي يتشكل نسيجه من خيط متعد دة المصادر، فرغم عدم إمكانية القراءة خارج أطر المرجعيات الثقافية والمعرفية التي أحاطت به إلا أن ذلك لا يبرر الضرّرر الذي ألحقه ربيرا Ribera باللّسان العوبيا يحمله من ثقافة وأدب جر اء هذا التوجه، فلماذا ركّز ربيرا Ribera على اقتباس المقاطع الرومثلية وأعرض عن عملية تكيد ف اللّسان العربي مع مقتضيات إيقاعية شعرية لم يألفها من قبل؟. ولأن اللّسان ذو بعد فكري إنساني يتحاوز مجموعة مستخدميه فإني أرى أن ما حدث للنقص الشعري العربي من تكدي ف واضطرار لاستدعاء مقاطع لسانية غير عربية جاهزة، مع حرص الوشاحين على انسيابها مع ما سبقها من مقاطع عربية فصيحة يمثل صورة صادقة لانفتاح العقلية العربية على الآخر والإقرار في مقابل ذلك بتأثر الأدب العربي بغيره من آداب الشعوب التي مازجت العرب بالبيئة الأندلسية مع عدم التسكيك في قدرته على التأثير فيها، إذ أن عملية التأثير والمثر التي تحدث بين الآداب خلال تمازج وتعايش ثقافات الشعوب تعتبر ظاهرة صحية وطبيعية في حركية النشاط الثقافي والحضاري الإنساني.

ن أدبل تأمل في أقوال عدد كبير من النقاد العرب يهدي إلى أنه م يقر ون بوجود خيوط رفيعة للظاهرة القوشيحية في الثقافة المخدوالشق عربة المشرقية القديمة، ويتأكد هذا القوصة عند المشارقة منهم على وجه التحديد. حيث يتضح ذلك من خلال تعليلهم بآراء المستشرقين الذين يؤيدون هذه الفرضية ضنا منهم أن هؤلاء من المستشرقين الذين ينعتون بإنصاف الثقافة الأدبية العربية.

#### ب/ مارتن هارتمان Martin Hartmann (1851–1919م):

يعتبر المستشرق الألماني هارتمان Martin Hartmann ( 1851-1919م )من أوائل المستشرقين الذّين قاموا بدراسات وافية عن الموشح. فقد سجل استقصاء تسجيليا وصفيا للموروثات المشرقية في الموشحات الأندلسية ليخلص بعد ذلك أن الموشحات ليقد إلا " إحياء لفن التّسميط الذي يعود إلى العصر الجاهلي أ ، وهذا ما يوحي ظاهريا بإشارة إلى شيء من الذّضج والتّكامل في الثّقافة الشّعرية العربية.

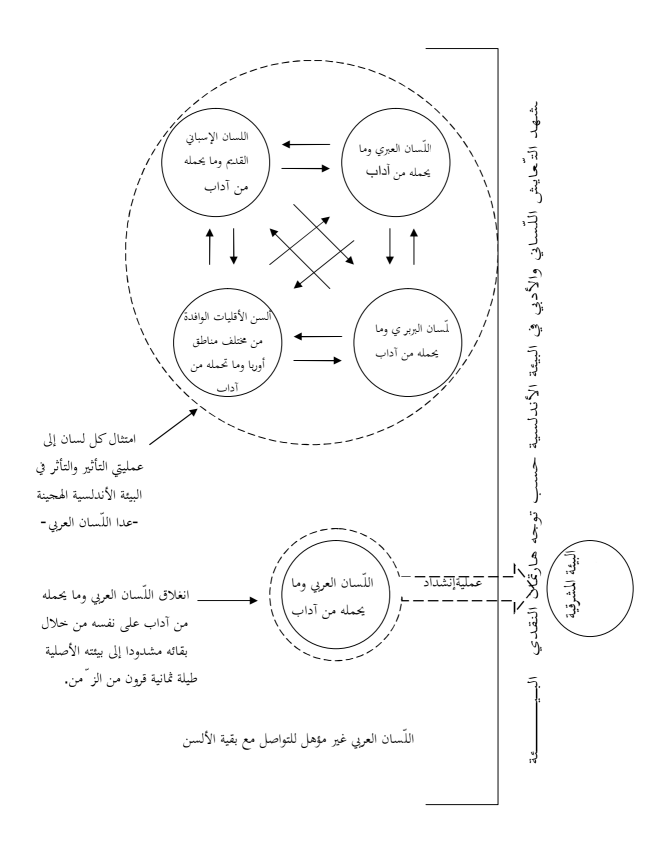
لا شك في أن موقفا بهذا الشّكل ينطوي على سوء تقدير لطبيعة التّشكل اللّساني في الخطاب التّوشيحي، فليست الإشالِق إلامتداد التّاريخي العربي للظاهرة التّوشيحية مكسبا للأدب العربي بالضّرورة. إذ يكفي أن نشعر بشيء من التّغييب لظاهرة الثّنائية اللّسانية التي تسم نص الموشح لدى هارتمان Hartmann.

ففي مساق البرهنة على هذا التّغييب نجد أن فن " المسم طات الذي ظهر في العصر لجاهلي، وإن قد م الارهاصات الأولى للوشاحين في تكسير الوزن والتّنويع في التّقفية - حسب موقف هارتمان Hartmann - فإنّه يبدو قاصرا عن تقديم إيحاءات عن ظاهرة قيام النص الأدبي على مبدأ الإزدواج اللّساني.

<sup>1-</sup> ينظر: مصطفى الغديري، المرجع السابق، ص17.

للالمسان ياق الذي يبين عن تغييب ظاهرة الإزدواج اللّساني في نص الموشح لدى هارتمان الذي تعد يحيل على رغبة عميقة لدى هذا المستشرق في نعت العرب بوصفهم شعبا منغلقا وغير مؤهل للتّحضر الذي تعد سمة الانفتاح على الآخر من أهم مرتكزاته. هنا تتحول اللّغة إلى أيقونة دالة على هذا الانغلاق لأنه المستظل حكرا على الإنسان العربي في التع بير عن تجاربه وأفعاله وأحلامه، كما تأبى الانزياح لتترك مساحات للألسن البشرية الأخرى في تلوين هذا الت عبير مما يؤدي إلى فقدان حلقة التواصل والتواقف مع مختلف الشوعوب الحاضرة بالبيئة الأندلسية.

إن للخرجة وجوداً خارج ذات الموشح لدى هارتمان Hartmann ، وكأن الوشاح لم يبتدعها أويستحدثها. بل هي مقطع مستقل بذاته، أو بالأحرى مقطع من نص مرتبط بآداب شعوب أخرى يأبي التنازل للارتباط باللّسان العربي في النّص الواحد، وهذا ما يؤكد فكرة الاقتباس التي جاء بما ربيرا Ribera ، فمن غير المعقول أن تغيب مسألة التّعايش والتّ فاعل اللّساني في حسد نص الموشح عن باحث مثل هارتمان المساهمة في محال بحثه عن إشكالية تأصيل الموشح. هنا يتأكد مقصد هارتمان المساهمة في تشكيل معالم مشهد يعد من أبرز مشاهد التّعايش العرق العربي على اخترا آفاق جديدة تسمو به إلى المساهمة في تشكيل معالم مشهد يعد من أبرز مشاهد التّعايش والتّ ثاقف الحضاري بين الشّعوب، ومن ثمّة إقصاء لأي دور عربي في الإلمام التّاريخي بجزيئات هذا المشهد الثقافي الإنساني من خلال جمود العرب التّام والتصاقهم ببيئتهم الأدبية المشرقة الأصلية، حيث لم تشفع لهم القرون الثّمانية التي قضوها بالبيئة الأندلسية لدى هارتمان Hartmann في توصيفهم بمذا النّعت المححف الذي يمكن أن نسلط عليه الضوء من خلال الصّورة التّخطيطية الآتية:



#### ج/ صمويل مكلوس ستيرن : Samuel Miklossterm

لقد مثل فن "المسم طات بوصفه امتدادا تاريخيا للظاهرة التو "شيحية متكأ للمستشرق الجحري ستيرن في بحثه عن أصول الموشح، فبعد أن أثنى على هارتمان Hartmann ونعته بالمؤرخ الوحيد لهذا الجنس الأدبي السج لل عليه مأخذا مهما، حيث أشار إلى الموشط للانج فن "المسم طات في مدو "نة التاريخ الأدبي العربي عموما والجاهلي على وجه أخص "، فالأمثلة القليلة المتوفرة منه لا ترقى لأن تمثل أرضية خصبة تسمح بتقديم الارهاصات الأولى للموشح. صحيح أن الدّ ماذج المطروحة من فن "المسمطات في مدو "نة الأجناس الأدبية المشكلة لمعالم التاريخ الأدبي العربي قليلة، وهذا ما يؤكد مقصد Hartmann العنصري اتجاه العرب ولغتهم، غير أن مسألة نقد ستيرن Stern للرؤية الهرتمانية تبدو خارج أسوار الموضوعية التي يمكن أن تنصف الناشاط الأدبي العربي في هذا الجال. إن "القضية هنا لا تمت "بصلة للمناهج العلملية تظهر في ثوب فكرة استشراقية ناشئة تحت رد " فعل التاسطور التر "اكمي للفكر الاستشراقي المحكوم بالخلفيات العنصرية والإيديولوجية.

لقد سعى ستيرن Stern تأكيد فكرة وقوف المسمطات وراء ظهور فن التّوشيح، إلا " أنّه رأى أن " رواد الشّ عر العبري النهين حملوا على عاتقهم مهمة التع "ريف والتر " ويج بهذا الفن " في البيئة الأندلسية نظرا لهجره من قبل عرائ الشّ عراء العبري وعدم إقبالهم عليه، كما يمكن أن يرد " السّ بب إلى عدم قدرة الشّ عراء العرب على التّواصل مع مختلف الشّ عوب المكو " نة للتر "كيبة الاجتماعية الأندلسية.

ولمقاربة موقف ستيرن Stern الذي ينطلق من قوله: "إن رواد الشّعر العبري في الأندلس - أي الشّعر العبري الذي سار على نظام العروض العربي والتّقاليد الشّعرية العربية – آثاروا المسمط وبخاصة في محاولاتهم الأولى للنّظم في هذا الفن ّ الجديد" 2 . يبدو هذا القول مؤسسا على ثنائية متباينة الطرفين توحي بالارتباك ومعاكسة حركية الحقائق كما يحد د معالمها المنطق والموضوعية في مجال العلوم الإنسانية.

من هنا وجد ستيرن Stern في موقف يمنع عنه التر دد في نعت الشّعر العربي من خلال فن المسمطات بوصفه أيقونة دالة على قو قالأدب العربي مادام قد امتلك القدرة على التأثير في الشّعراء العبريين، وهذا باعتراف ستيرن Stern نفسه.

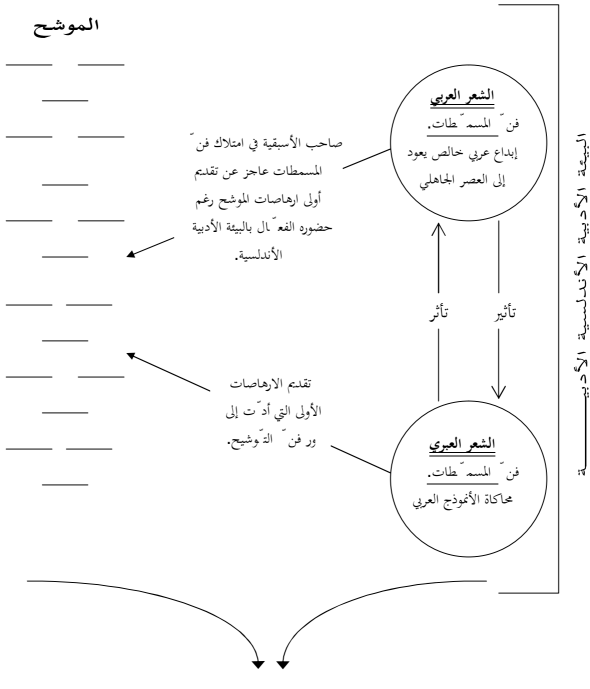
ما كان يمكن ل ستيرن Sternأن يسقط قدرة تأثير الشّعر العربي في نظيره العبري. بل أكّده، حيث قال: وهكذا فإنّه سيصبح من الغريب حقا أن يقع هؤلاء الشّعراء لذين دأبوا على توظيف الأوزان العربية في الشّعر العبريهالمي المسمط بالتّحديد لو لم يكن هذا الجنس الشّعري متداولا في الشّعر العربي في الأندلس" 3

<sup>1</sup>\_ ينظر: ستيرن، المرجع السابق، ص 95

<sup>2-</sup>نفسه، ص95.

<sup>3-</sup>نفسه، ص95.

إن القارئ الذي يمتلك أدبى أبجديات القراة التقدية الموضوعية يلمس قصورا وهشاشة في هذا الموقف التقدي، فكيف يمكن للمتأثر أن يأخذ الأسبقية في مسألة تقديم أولى ارهاصات الموشح والمؤثر حاضر متعايش معه في السسّاحة الأدبية والثقافية الواحدة ؟، حيث يمكن أن نجلي عن عمق هذا التساؤل من خلال الصسّورة التسخطيطية الآتية:



يبدو طرح ستيرن معاكسا لبديهيات المنطق التي تحكم حركية الظاهرة الأدبية الإنسانية .

ولعل أهم سبب في نفي أسبقية الشّعر العبري في تقديم أولى ارهاصات الموشح يكمن في طبيعة اللسان المشترك، فزيادة على الحضور القوي في السسّاحة الأدبية الأللسية، فإن الشّعر العربي يلتقي مع الموشح في نقطة تقاطع مهمة تجسدها طبيعة اللّسان الواحد من خلال ثبوت اللّسان العربي القسم العلوي من حسد نصّ الموشح وتداول بقية الألسن على ما تتيحه الخرجة من فضاء. فكيف يمكن للسان العبري أن يرقى إلى القدرة على هذا

التأثير؟. إذا استثنينا الخرجة فإن رأي ستيرن <u>Stern في حلقة</u> تضاف إلى التّطور الفكري التر ّاكمي الاستشراقي الرامي إلى حصر الظاهرة التّوشيحية بكل من تحصوصيات إبداعية وثقافية متعد دة في حدود ما ترسمه الخرجة من فضاء.

إن الإجابة عن هاته الأسئلة ليست بالعويصة أو المعقدة، ذلك أنه الجابة عن هاته الأسئلة ليست بالعويصة أو المعقدة، ذلك أنه الجابة عن عملية خلق الموشح، وهو حق يبدو فهي محاولة أشبه بالتنقيعين منافذ يتم من خلالها إقحام العنصر اليهودي في عملية خلق الموشح، وهو حق يبدو مشروعا مادام أن اليهود قد شكّلوا أحد العناصر المشكلة للتركيبة الاجتماعية الأندلسيلا أن الد راسة الموضوعية تقتضي طرح بدائل منهجية علمية مدع مة بالنهاذج والحقائق التهاريخية الموثوق بصحتها، حيث أن المعرفة الإنسانية في جوهرهاتراث مشترك بين البشر، يصلح أن يعبر عن هوية الإنسان، كل إنسان، دون أن يلغي خصوصيات الأمم و الشعوب 1.

## 03 الله الله الله الله الله الله الله وشيحي من منظور علم اللهانيات الحديث:

إن التأصيل بالبحث عن الأساس المعرفي الذي تنبني عليه عملية تعايش الألسن البشرية، إنم الوجه بشكل مباشر أو غير مباشر جميع البدائل الممكنة في ضبط عملية التأثير و التأثر بين تلك الألسن بوضعها في سياقاتها المتعد دة، وهذا الأساس المعرفي الذي يوجه هذه العملية ينبغي أن يحتكم إلى إفرازات الثقافات الإنسانية المختلفة، ذلك أن جوهره كامن في خلاصة التثاقف الطبيعي بين حضارات الأمم عبر مختلف أزمنتها التاريخية.

هنا، تصبح الأسس المعرفية التي تؤطر التّعايش اللّساني مسألة خيارات مفروضة، لا مناص من التّفلت منها، حيث يكون الدّرسالنتقدي العربي أمام حتمية موضوعية تجبره على الإقرار بتأثر الأدب العربي بنظرائه من آداب الشّعوب التي مازجت العرب بالبيئة الأندلسية، مع عدم التّفريط في أحقيته بالتأثير فيها.

ومن هذا المنطلق يبدو شعار اللاتأثر الذي يتغنى "به الدرس النقدي العربي ونظير مطاه القادرين على تحقيق البدائل الكبرى للمناهج النقدية العلمية الحديثة بما تحمله من جاهزية المفهوم والإجراء معا، القادرين على تحقيق البدائل الثقافيالة فاعلية التي وسمت هذا الخلق الشعري وإحداث القطيعة مع ممارسات الماضي التي بقيت خلف أسوار المنطلقات الإيديو لوجية والعرقية.

96

<sup>1-</sup>الطاهر هاشمي: الأسس المعرفية للنقد الأدبي المعاصر-إشكاليات الهوية وتحدّيات المنهج -، متون، مجلة دورية تصدرها كلية الآداب واللّغات والعلوم الاجتماعية والإنسانية، جامعة د.الطاهر مولاي، سعيدة ، الجزائر، ع<sub>03</sub> ، 2009، ص68.

حيئذ بدأت عملية تحديد نسبة التأثير والت أثر بين الآداب في مثل هذا الجال تتبلور في الأذهان لدى مجموعة معتبرة من الأدباء والن قاد، ممن يرون أن حماية الفكر البشري من الزيف والإنحراف ضرورة حتمية تسند مهمتها إلى أطر بحثية تسمو فوق أي اعتبارات تسعى إلى إعاقة سيرورة البحث العلمي الموضوعي.

إذا كانت أغلب المتون الذ قدية العربية حقديمة كانت أم حديثة - قد عمدت إلى بسط نفوذ اللّسان العربي الفصيح في الظاهرة الة وشيحية من خلال الإنكار الضمني لانتماء الخرجة إلى جسد نص قصيدة الت وشيحية أو الت هميش الذي تعرضت له من قبل الذ قا العرب الذين اهتموا بالأبعاد اللّسانية في الظاهرة الت وشيحية، فإن الحقائق اللّسانية العلمية تثبت عدم تعرض الألسن التي كانت تمازج اللّسان العربي بالبيئة الأندلسية إلى عمليتي الموت أوالاندثار.

يأبى التأريخ اللّغوي الإنساني أن يرضخ لهذه الرؤية النّقدية طلمّ يقة، ذلك أن اللّسان العربي يكون قد اكتسح الألسن التي مازجته بالبيئة الأندلسية إلى درجة دفعت النّقاد العرب إلى غض ّ الطّرف عنها من خلال ورودها على مستوى خرجات الموشحات، اعتبار ً الكونها عبارة عن بقايا تمثل مرحلة احتضار لهاته الألسن.

## أ/ صراع الألسن:

يشير عالم اللّسانيات أنتوان مييه Antoine Meillet في معرض حديثه عن اللّغة إلى نفي التّفاضل بين الألسن مهما كانت الاعتبارات في ذلك بقوله:"إن كلمة لغة تعني كل جهاز كامل من وسائل التّفاهم بالنطق المستعملة في مجموعة بعينها من بني الإنسان، بصرف النّظر عن الكثرة العددية لهذه المجموعة البشرية، أو قيمتها من النّاحية الحضارية "1.

إن مسألة الته العربية العربية في جسد الموشح في معظم الد راسات النه قدية العربية، والنزوح في مقابل ذلك نحو قراءة نقدية وهمية تدعو إلى علو مكانة اللهان العربي وتفضيله على غيره من الألسن لا يمكن أن يبر إلا بغلبة اللهان العربي وسيطرته على البيئة الأندلسية وهذا لا يمكن أن يبأتي إلا بموت واندثار الألسن الحاضرة معه في هاته البيئة 2.

انطلاقا من هذه النظرية اللّسانية نلمس قصور البعد القومي في رؤية اللّسان، ومن ثمّة هشاشة معظم الدّ راسات الذّ قدية العربية التي اشتغلت على مادة الموشح اللّسانية. فبما أن عملية حضور اللّسان غير العربي في جسد نص الموشح تمثل حضور عنصر آخر تجس ده المجموعة البشرية التي تتداول هذا اللّسان. عندئذ يكمن دور الدّ رس الذّ قدي الموضوعي في استحضار هذا العنصر من خلال معرفة حيثيات المقاطع الواردة من لسانه والوقوف على مكامنها الفنية والجمالية.

تماما كما يحدث مع مقاطع اللّسان العربي هنا يمكن أن تتحقق قراءة موضوعية تؤدي إلى مقاربة جاد " ة لهذا النّ مط من الناّ صوص القائم على مبدأ التاّ فاعل والتثاقف الحضاري بين الشاّ عوب.

Antoine Meillet et Marcel Cohen : les langues du monde, la société de linguistique pe paris, Paris 1952, p14 .

<sup>2</sup>\_ ينظر: علي عبد الواحد وافي :علم اللغة ، نحظة مصر لطباعة والنشر والتوزيع دط ، 2000 ، القاهرة ، ص 247

إن الاحتمال ولله الذي يضعف هذه الرؤية النه قدية يكمن في الجرعات التي حد دها الد رس العلمي اللّساني. هذه الجرعات التي تؤدي إلى موت الألسن، حيث ترتبط بلسان دخيل يكتسح لسان المجموعة البشرية التي حل ما كالله على الله على ا

يبدي التّاريخ اللّغوي لمنطقة شبه جزيرة إيبيريا انقطاعات حادة في مسيرته عبر العصور، ولعلي أحد في اندثار اللسان العربي بهذا الإقليم بعد سقوط الحكم الإسلامي دلالة على تلك الانقطاعات، وهذا يعني أن اللّسان العربي لم يتغلب على ألسن الشّعوب التي مازجت العنصر العربي بهذا الإقليم، فلو حدث ذلك لبقي اللّسان العربي متداولا فيه\* رغم مغادرة العرب له، ويمكن أن نضرب مثلا عن ذلك باللّسان الإسباني في بعض أقاليم أمريكا اللاّ تينية، حيث بقى "هذا اللّسان متداولا بهاته الأقاليم رغم مرور قرون عديدة على مغادرة الإسبان لها.

تبدو قصيدة الموشح مشروع تفاعل وتثاقف حضاري بين الشّعب العربي وغيره من الشّعوب التي مازجته بالبيئة لأندلسية وهي تبعاً لذلك تسعى منذ مراحلها البدئية إلى ترسيخ سياقات أدبية وثقافية تبيّين عن التيّنوع اللّساني والثقافي الذي كانت تزخر به هاته البيئة. في زحمة هذا الامتزاج العميق بين الرؤى الديّقدية العربية ونظيرها الاستراقية تتداخل جملة من الاعتبارات غير الموضوعية، كما يمارس التر ّاث والإيديولوجيا حضورا قويا على الطرفين. بيد أنم ما مازالا قادرين على الترّملص من الأدوات الإجرائية التي اقتضتها الحداثة ببعديها الفكري والإجرائي.

إن الضرورة المنهجية في طرق باب التّ للملداني باعتباره مميّزا أساسيا لفن "التّوشيح تقتضي شراكة في البحث تقوم على مبدأ الحوار والتفاعل بين الدّرس النقدي العربي ونظيره الاستشراقي من أجل الإلمام بجزيئات المشهد التّوشيحي، ذلك أن أي دراسة من طرف واحد تعرض علينا هذا المشهد مبتورا ومشوها، حيث يبدو بعد عمليتي التمحيص والتّحليل ناقصا وغير مكتمل ولعل أغلب ما نعثر عليه في أغلب المتون النقدية العربية التي اشتغلت على اللّسان العربي والظاهرة الأدبية العربية بصفة عامة هو حرصها الشّديد على إثبات الانتماء العربي للظواهر الأدبية واللّسانية، وهذا ما يبدو مخالة للحقائق التّاريخية، فالظاهرة الأدبية واللّسانية تأبي التقوقع بالانصياع للخلفيات العرقية والإيديولوجية من خلال تلو "فما المستمر بآثار حركة الشّعوب نظرا لما تتميز به هذه الأخيرة من تمازج ثقافي وأدبي.

إن العلاقات التجارية والثقافية بين شعبين مختلفي اللّغة هو وسيلة تنقل آثارا كثيرة من لغة إلى أخرى، وبخاصة إلى لغة الكتابة، وهذه الآثار لا تقف عند حد المفردات، بل تتجاوزها أحيانا إلى القواعد والأساليب، فاللّغة العربية في العصر العباسي-مثلا- وبخاصة لغة الكتابة، قد انتقل إليها عن هذا الطريق كثير من آثار اللّغتين الفارسية واليونانية "1.

<sup>\*</sup> ـ أعني بالتداول الاستخدام الفعلي للسان في التواصل اليومي ولو كان ذلك على مستوى أقلية بعينها، في حين تبقى أسماء الأماكن وتوظيف بعض الألفاظ بقايا للسان العربي لا ترقى في إثبات تغلبه على غيره من الألسن بمذا الإقليم.

<sup>1-</sup> على عبد الواحد وافي: المرجع السابق، ص248.

#### ب / الغلبة بين الألسنة:

إن الد راسة الموضوعية لمادة الموشح اللّسانية تفضي بالدرس النقدي العربي ربط العلاقة بينه وبين الدرس الاستشراقي من جهة، وبين ما يطرحه علم اللّسانيات من أدوات إجرائية للاشتغال على النصوص التي تقوم على مبدأ الت عدد اللّساني من جهة ثانية. ولعلي أجد في مقدمة هذه الأدوات القاعدة اللّسانية التي تنفي تحقق الغلبة بين لسانين من شعبتين لغويتين مختلفتين، وهذا ما يمكن سحبه على اللسان العربي الذي ينتمي إلى شعبة اللّغات المندوأوربية \* والألسن الأوربية التي تتمي إلى نظيرتها من شعبة اللّغات الهندوأوربية \*\*.

ومن هذا المنطلق لم تغفل اللّسانيات عن ظاهرة تشكل النّص الأدبي من ألسن متعدّدة، حيث أثمرت جهود اللّسانيين في هذا المجال عن ميلاد تخصص لساني قائم بذاته توكل إليه مهمة تحليل النّصوص المشكّلة من ألسن أو أصوات متعدّدة ألله تحليلا علميا خالصا بعيدا عن كافة الاعتبارات العرقية والإيديولوجية. يتعلق الأمر بعلم البوليفونيا La polyphonie الذي ظهر على يد العالم اللّساني ميخائيل باختين La polyphonie.

السامية، المصرية، البربرية، الكوثيستية.

<sup>\*\*-</sup> عائلة اللغات الهندوأوربية Indo\_Européennes : اللغات الهندية الإيرانية، اللغات الأرمينية، اللغات الإغريقية، الألبانية، الإيطالية، السلافية، البلطيقية السلافية.

Gilles siouffiet DanVan Raemdonck : 100 fiches pour comprendre la linguistique, -1

Bréal édition 1999, p207.

<sup>2-</sup> نفسه ص152.

#### ج/ التناوب اللساني:

لقديعت ظاهرة التّعدد اللّساني في الخطاب الواحد في الدّرس اللّساني باهتمام كبير،حيث أفرزت هذه العملية عن مجموعة من المصطلحات الحديثة التي تعبر عن حقول وظواهر لسانية عديدة، لعلي أجد في مقد متها مصطلح التناوب اللّساني Linguistic alternation الذي يكشف عن ظاهرة لسانية طبيعية تظهر نتيجة أسباب معينة ومحدودة ترتبط بالمناطؤلة جارية ومناطق الصرّ راع. تماما كما يحدث في العصر الحديث مع اللّغة المجانية ونظيرتما الصرّ ينية في هونغ كونغ والفرنسية مع بعض اللّهجات الإفريقية في المستعمرات الفرنسية الإفريقية القديمة.

#### د/ اللسانيات الاجتماعية:

يعد حقل اللّسانية التي تعنى بظاهرة عمل اللّسانية التي تعنى بظاهرة التّسانية التي تعنى بظاهرة التّسانية في حمله الأدوات الإجرائية التي تتحكم في حركية الألسن التّسادي في حسد النّس الواحد من خلال السّس عي إلى ضبط الأدوات الإجرائية التي تتحكم في حركية الألسن داخل المجموعات البشرية الناطقة بما أو الموازية لحركية الشعوب. هذه الحركية التي تبقى مرزز أبمقو مات التّسطور الحضاري والثّقافي الإنساني.

بعد أن وصلت إلى تحديد المفاهيم اللّسانية المؤهلة للاشتغال عن نص الموشح الموسوم بظاهرة التّعدد اللّساني يمكن أن أوضح الآن-بلا ريب-النتائج المستخلصة من سطور هذا الفصل، حيث يمكن تحديدها في ثلاث نقاط رئيسية تتعلق النقطة الأولى بتلو "ن الرؤية النّقدية التراثية العربية بالطابع النرجسي في مجال الاشتغال على ما طرحه الموشح من مادة لسانية مفاجئة حيث يتصل ذلك بإحساس عميق لدى النقاد والمفكرين القدامي بالتّفوق الحضاري المنجز آنذاك، بالإضافة إلى عامل آخر لا يقل عنه شأنا، ذلك أنّه يتصل بالبعد العقائدي الذي حمل اللسان العربي لواء إبانته والحفاظ عليه، ولعلي أجد في نص القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف أصدق دليل على ذلك.

أما النه قطة الثانية فترتبط بالد رس النه قدي الحديث الذي وجد نفسه مضطرا لمواجهة الدرس النه قدي الاستشراقي لمواكمتن بالصبغة العدائية للأمم الشرقية عامة والأمة العربية على وجه أحص ، حيث لم يجد النقاد العرب المحدثون غير التراث متكأ للرد عن التهطور الفكري الاستشراقي التراكمي، وهذا ما جعل أغلبهم يبدون وفاء تاما لأسلافهم القدامي.

Jean Dubois et autres, grand dictionnaire linguistique et sciences du langage, Larousse - 2 2008, p435.

<sup>1-</sup>محمد على الخولي: معجم علم اللغة التطبيقي إنكليزي/عربي، مكتبة لبنان، ط1، بيروت 1986، ص69.

في حين تتجسد الذ قطة الثالثة في الذ ماذج المختارة من الدراسات الاستشراقية التي اشتغلت على مادة الموشح اللسانية، والتي اتخذت من الموشح عامة ومن الألسن غير العربية التي ظهرت على مستوى خرجاته خاصة ظاهرة سعت من ورائها إلى توصيف العرب بالش عب المنغلق على نفسه وغير المؤهل للة حضر والانفتاح على الآخر من خلال

قصور أدبه على التأثير في آداب الغير. كيف لا ؟، وقد حاول الفكر الاستشراقي قبل ذلك ضرب العرب في عمق أصالتهم الأدبية من خلال التسكيك في شعرهم الجاهلي الذي يعد من أبرز مقو ماتهم الثقافية والأدبية أن ما جاء من إن السؤال الذي تطرحه مدو نة الدرس النقدي العربي ونظيره الاستشراقي ما يزال قائما، حيث أن ما جاء من مضمون في سطور هذا الفصل لم يستنفذ في طياته كل الأبحاث، بل كشف عن شريحة أساسية مع ذلك، وسلط النور عليها، وهذا ما أبان عن الميدان العلمي اللساني المؤهل لاحتضان مثل هذه الدراسات، حيث يجب أن ينهض باحثون مختصون – عربا كانوا أم غيرهم – باختبار الأدوات الإجرائية التي تطرحها أبحاث باختين Bakhtine يروغمن علماء اللسانيات عن هذا النسم من النسموس، ذلك أن بحثا كهذا لن تظهر نتائجه العلمية والمنطقية إلا

في ضوء مسايرة هذا الذَّمط من الدُّ راسات.

1\_ينظر: مصطفى هدارة: موقف مرجليوث من الشعر العربي، مناهج المستشرقين في الدراسات العربية الإسلامية، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، إدارة الثقافة، ج1دط 1985 ، تونس، ص398 .

# الفصل الرابع

مقاربة سيميائية إجرائية لموشحة (كيف السبيل إلى صبري .......) للأعمى التطيلي كانت الد راسات اللّغوية إلى وقت قريب قائمة على الجانب الة واصلي من العملية اللّغوية، بيد أن رؤيتها للن من توقفت عند تخوم ما يؤديه الت شكيل اللّغوي من إفهام لدى المتلقي بناءا على اختيار الألفاظ ورصد مدى انسجامها في تحقيق الوظيفة الت واصلية اللّغوية للخطاب الأدبي.

ومما يلاحظ في تحديد نقطة التقاطع بين المناهج الحداثية الّتي أطّرت تلك الدّ راسات أن موضوعها واحد، وهو اللّغة، ولكن مستويات تحليل هذه الظاهرة تختلف بينها بحسب الغايات العلمية الّتي يتوخاها كل منهج، فقد اعتبر النّص من منظور البنيويين لليانا لغويا مستقلا أو جسدا لغويا أو نظاما من رموز أو الدّ لالات التي تولد في النّص وتعيش فيه ولا صلة لها بخارج النّص " 1 . كما أخذت التّ فكيكية على عاتقها قراءة مزدوجة فهي تصف الطرق التي تضع بواسطتها المقولات التي تقوم عليها أفكار النّص المحلل، تضعها موضع تساؤل وتستخدم نظام الأفكالتي تسعى النسّص في نطاقها بالاختلافات وبقية المركبات لتضع اتساق ذلك النظام موضع التساؤل 2 ، وهذا ما يكشف عن فرضية إجرائية تكسب مصداقيتها بما تؤديه من اشتغال على المستوى اللّغوي للخطاب.

على هذا الأساس فإن الأسلوبلمة تنفصل في مستواها الإجرائي عن المنهجين السرّ ابقين، ذلك أنمّ ا تستهد فكالور و تسعى إلى إظهار العلاقات الترّ ضايفية بين هذه المكونات في بعديها البينوي والوظيفى " 3 .

لقد كان الغرض الاجتاعي هو الحافز الرئيسي الذي انبعث عنه المنهج البنيوي التّكويني الذّي تجاوز لللّغفية المغلقة للنّص ممثلة في شاكلة الصّيغ والتر ّاكيب، من خلال رؤية تعتبره نتاجا عند نقطة ما من التّاريخ الإنساني يستمد معانيه من الإيماءات التأويلية لأفراد القراء الّذيقزنون الشّفرات النّحوية والد ّلالية بالمرجعيات الثقافية والاجتماعية والسرّ ياسية والإيديولوجية التي ينتمي إليها النّص والمتاحة لهم 4 .

# 01/أولوية المقاربة الإجرائية السّ يميائية في الاستجابة لمتطلبات المنشأ الثقافي الهجين للخطاب التوشحى:

لعل من أهللة قاط المثرية لخصائص الخطاب التوشيحي هو ذلك الت مازج اللّغوي والثقافي الذي يسهم به انتظامه اللّغوي والإيقاعي، فإذ لا تعدم أن تقود التغطية الإحصائية إلى بلورة معطيات تدل على صفات هذا الخطاب في أدواته اللّغوية والجمالية، ممثلة أو مصطبغة بالظواهر الاحتماعية والثقافية الهجينة لكونما باثا وإن لم يكن هذا البث قصدياً.

2\_ ينظر:صلاح فضل، مناهج النّ قد المعاصر، ميريت للطباعة والنشر، ط1، 2002، القاهرة، ص.130

<sup>1-</sup> شكري عزير ماضي: محاضرات في نظرية الأدب، دار البعث، ط1، 1984، دمشق، ص139.

ونيور الدين السسّد: الأسلوبية وتحليل الخطاب، دراسة في النقد العربي الحديث (الأسلوبية والأسلوب)، ج1، دار هومة للطباعة والنشر والتّوزيع، دط 1997، الجزائر، ص.239

<sup>4-</sup> ينظرروبرت شيراز، السسّ يمياء والتأويل، تر: سعيد العالمي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، دط، 1994، عمان(الأردن)، ص41.

إذا سلمنا بداية بأن المتلقي هو الغاية الكامنة في نية الشر عر حين يبادر إلى نظم قصيدته أ انطلاقا من استفزازه واستثارة قدراته المعرفية والجمالية، فإن الخطاب التوشيحي يعرض كصفة بين المتكلم (الوشاح) والمستمع تتجاوز تخوم الاتصال اللّغوي إلى عديد الظواهر الاجتماعية والثقافية الواردة فيه، والتي يفترض أن يكون المتلقي على درجة عميقة من الوعى بها.

يقتضي تحليل الظواهر التي " يطرحها الخطاب التوشيحي كغيره من الخطابات الأدبية استنطاقا لها، ولكي يتم " ذلك يجب أن نظهر صلة، وتضادا، على أن تنبثق المعاني انطلاقا من وضع تلك الظواهر في مواقف هي بالنسبة إلى المتلقى السر " ياق الطبيعي والآني المختار الذي يعطى معان لأشياء الحياة 2.

إذا كان المنشأ الثقافي الهجين للخطاب التوشيحي قد اقتضى سياقا اجتماعيا قائماً على التوشارك والتفاعل بين عناصر عرقية مختلفة (كخلفية) فإن مسألة مقاربة هذا الخطاب تبقى رهن مناهج مميورة لا تقف عند تخوم المستعي اللّغوي بل تتجاوزه إلى الاشتغال على الأبعاد الاجتماعية والثوقية المشدودة إلى العناصر العرقية المساهمة في إنتاج هذا الخطاب، ومن ثمة تبدو هذه المناهج الإطار الأمثل لمقاربة هوية الموشح، وخاصة ما تعلق منها بقضية النشأة.

إن المناهج الغربية التي عج ت بها ساحة النقد الأدبي العربي حديثا أدت إلى حذر منهجي وصرامة في مواجهة ما تطرحه من قضايا معرفية وإجرائية، ويتجلى ذلك من خلال ما تعرضه من تصورات متقاربة ومتناقضة وفي الآن ذاتفي-تحليل الخطاب كونما ظهرت على أنقاض بعضها البعض إما بالتطور وتوسيع آفاق التصور أو بالرفض وتقديم البديل.

ليس خافيا أن المنهج السس يميائي يعمل إجرائيا على تحريك العلامة اللّغوية من مستوى معين سمن السسياق اللّغوي إلى مستوى آخر أكثر تطو را يرتبط بمنظومة العلاقات الاجتماعية والتسقافية المنشئة للخطاب. بيد"أن كل ما يرتبط بالارتقاء بالعلامات من صعيد المحاكاة إلى مستوى أعلى من الدّ لالة هو مظهر من مظاهر السسمطقة 3. وهذا ما يبدو و في اعتقادي مسوس غاكافيا لاعتماد هذا المنهج في مقاربة هوية الخطاب التسوشيحي انطلاقا من التستقيب عن الخيوط الرفيعة التي تؤكد حقيقة الذات المنشئة لهذا الخطاب .

 $_{2}$  ينظر: ألكس مكيلي، الوجيز في سمياء المواقف، تر: وحيدة سعدي، منشورات بونة للبحوث والدراسات، ط $_{1}$  2008، عنابة، ص $_{2}$   $_{3}$  .  $_{2}$  شكري عياد: أنظمة العلامات في اللغة والأدب والثقافة، مجلة فصول، مجلة النقد الأدبي، تصدر عن الهيئة المصرية للكتاب، مج $_{6}$   $_{4}$   $_{3}$  يوليو 1986، القاهرة، ص $_{1}$  .

<sup>1-</sup> ينظر: سارة ميلز: الخطاب، تر: يوسف بغول، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة منتوري ، دط ، 2004، قسنطينة، ص05.

# 02/تجلياً الإراء الساميائي العربي على الخطاب الشعري في الدرس النقدي العربي المعاصر:

لا يمكن لأي تصور إجرائي سيميائي أن يكون بمعزل عن الدّ راسات العربية التي حاول أصحابها تطبيق المنهج السيميائي على الخطاب الأدبي العربي أية اكان جنسه-هذه الدّ راسات التي عرضت تباينا عميقا في تحديد المصطلح الذّ قدي إجرائيا بين الباحثين والذّ قاد العرب.

يؤدي تدقيق النظر في الإحاطة بالمفهومات الأساسية والأدوات التّحليلية والمستويات التي وقفت عندها بحمل الدّ راسات العربية التي اشتغلت على النّص الشعري العربي سيميائيا إلى ثبوت الاختلاف بينها، ذلك أن أصحابها قد استعانوا بإجراءات منهجية متعدّ دة ولم يلتزموا بأحادية المنهج رغم اشتراكهم في توظيف القاموس السّ يميائي، حيث تردّ دت في متون دراساتهم مصطلحات: العلامة، الرمز، الإشارة، المؤشر، الأيقونة. كما اعتمد معظمهم على المربع السّ يميائي في كشف البنية العميقة للنّص المتناول.

يلاحظ أن مرتاضا – مثر الإجراء السسسيميائي الحديث والبلاغة العربية القديمة مقرًا بكونها "شكلا قديما لتحليل الخطاب "فقلد تجسسسد هذا التسداخل في دراسته السسسيميائية لقصيدة (أين ليلاي) انطلاقا من تناول الإيقاع التركيبي القائم على مبدأ التحانس نحوف لتعرفت، وتعشست فت، فتعلقت، وتعلّلت، فتبينت، كم تساءلت " وتركيزه في الإيقاع الدّ احلي على أصوات نهاية الأعاريض  $^{8}$  وفي الإيقاع الخارجي على أصوات نهايات القوافي  $^{4}$ ، وهذا ما يؤكد الحضور الصسريح لأدوات البلاغة العق العق القديمة لدى مرتاض في الممارسة الإجرائية السسسيميائية.

أم " المحمد مفتاح فقد قد "م تصوراً إجرائيا سيميائيا قائما على مبدأ البنية. الشيء الذي كشفته دراسته لرائية ابن عبدون، حيث عرض القصيدة في بنيات ثلاث: بنية التوتر - بنية الاستسلام - بنية الرجاء والرهبة، وقد كشف عن علاقات التسلكل والتسلكل والتسبين بين الأصوات والمعاني على مستوى كل بنية بالاشتغال المكثف على الجداول والمربعات السسسيميائية وهمذا ما لم يحدث مع مرتاض في الدسسالسسسابية.

كما قامت الممارسة السرسيميائية لدى محمد السرسرغيني على ثلاثة مستويات تطبيقية ظهرت بامتياز في تحليله لقصيدة المواكب لجبران خليل جبران: المستوى الشعري ويعني مجموع الإسهامات الثقافية والسرسياسية والماديلةي عملت عملها في النسس المستوى الحسي ويعني تحليل النسس في علاقته بالمبدع والمتلقي المستوى المحايد ويعني تحليل

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> إبراهيم صحراوي: تحليل الخطاب الأدبي (دراسة تطبيقية)، دار الآفاق، ط<sub>01</sub> 1999، الجزائر، ص 18.

<sup>2-</sup> عبد الملك مرتاض: ألف ياء، تحليل سيميائي لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد العيد، ديوان المطبوعات الجامعية، دط 1992، الجزائر، ص.154

<sup>3-</sup> نفسه، ص.156

<sup>4-</sup> نفسه، ص.164

<sup>&</sup>lt;sub>5-</sub> ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المركز الثقافي العربي، ط<sub>03</sub>، 1992، الدار البيضاء (المغرب)، ص173 وما بعدها.

الشكل الذي أنجز النسّص فيه" أوقد ذكر السسّرغيني أنسّه استرشد في هذا الإجراء بالعناصر الأربعة لبارث: اللّغة والكلام الدّس الله الإيحائية 2 والكلام الدّس الله الإيحائية 2 المركب التعبيري والنسّطام الحدّس لالة الذاتية والدّس لالة الإيحائية 2

لا شك في أن هناك وظيفة تقد مها مسألة احتلاف إجراءات التّحليل المعتمدة في الدّراسات التطبيقية السّ يميائية العربية الوظيفة التي تؤكد سلطة السّ بيد أن الإجراءات المعتمدة في التّحليل عليها أن تخضع لمتطلباته وإلا فقدت الممارسة التّطبيقية مصداقيتها حتى وإن تطابقت مع آليات وأساليب مؤسسي المنهج السّ يميائي.

في إطار هذا التوجه عمدت إلى انتقاء إجراءات سيميائية محدّدة من بين التي وقفت عندها في الدراسات التطبيقية التي صادفتني -عربية كانت أم غير ذلك- مراعيا في ذلك نقاطا معينة لعل أبرزها أن تكون الإجراءات المنتقاة كفيلة بتأكيد مسألة هوية الموشح المعالجة في الفصول النظرية الثلاثة من زوايا متباينة.

وتطبيقا لهذا المبدأ وقع اختياري على موشحة للأعمى التطيلي الذي لم يكن رائدا للموشحات فحسب، بل كان من أبرز من أرسوا دعائم قصيدة التوشيح وعملوا على الارتقاء بما لغة وصورة وإيقاعاً.
وقد اعتمدت في مقاربتي لموشحة التّطيلي التي مطلعها\*

كَيْفَ السَّبِيلُ إِلَى وصَفَهِرِ ْ إِكَلِيمَ عَ الرِّمِ أَشْجَ ان .

الإلحراء يلميولوجي وذلك بتوخي السسمة والشمولية الكافيتين لمنح هذه المقاربة الكثافة الدلالية اللازمة التي تؤهلها للالتحام مع ما سبقها من فصول نظرية، وذلك باعتماد منهج مركب يجمع بين سيميوطيقا بيرس Peirce التي تعتبر العلامات اللغوية مؤولات تستحضر إيقونات أخرى مغيبة من سياق الوقائع الاجتماعية الثقافية وفضاءاتها ومدلولاتها وسيمياء المواقف التي طرح من خلالها ألكس مكيلي Alex Mucchielli منهجا يسمح بالوصول إلى التأويلات الحقيقية التي يعطيها كل فاعل لمختلف الأحداث في الوضعية بقراءة الرسائل الضمنية المتبادلة بين الفاعلين، وهذا ما يبدو ملائما لموشحة التطيلي باعتبارها نصا شعريا يكشف عن حدث و "رسالة تحكي صيرورة ذات" 4.

\* ـ ارجع إلى النص الكامل للموشحة في الملاحق.

مجمد السر مغيني جاضرات في السر يميولوجيا، دار الثقافة، دط 1987، الدار البيضاء (المغرب)، ص 88.

<sup>2-</sup> نفسه، ص87.

<sup>3-</sup> ينظر: محمد الماكري، الشكل والخطاب (مدخل لتحليل ظاهرتي)، المركز الثقافي العربي، ط<sub>1</sub> 1991، الدار البيضاء (المغرب)، ص42/41.

laurent jenny: " le poétique et le narratif in poétique ". N: 28 1976, -1 pp 440-449 -4

#### 20/ عتبة القفل الاستهلالي، بديلا عن العنوان:

لأن فاتحة الموشحة المحطة السر يميائية الأولى للنرس، ومنارة النرس وأول لقاء إشاري مادي مع النص ومع المتلقي بيد أنه إشارة محتزلة ذات بعد سيميائي، فهو لبنة لتأسيس الوعي لدى المتلقي و بالضرورة بمكان الإشارة إلى أن الترسلي كغيره من الشرورة عمل عدل جهدا مضنيا في ضبط المقطع الأول\* من موشحته، لما يمثله من حقل دلالي عام لنصها، فهو محطة الإستيعاب الأولى للمتلقي.

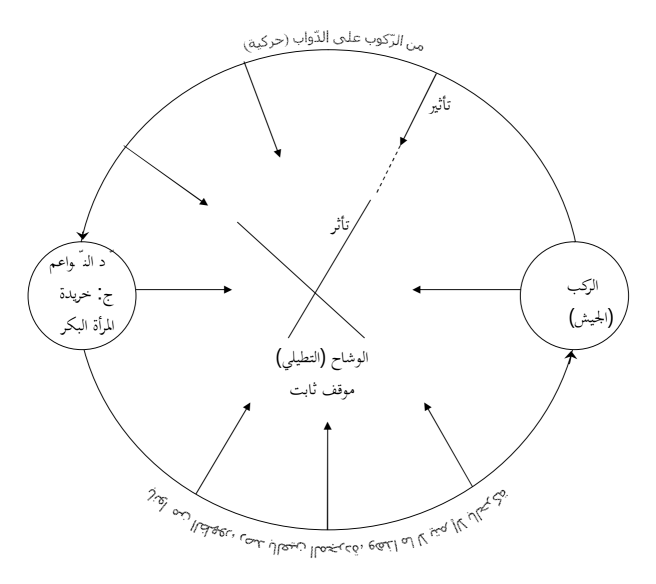
يقود التعامل مع استهلالية موشحة التطيلي إلى اعتبارها بديلا لعتبة العنوان، فقد جاءت موسومة بنسق الاستفهام وهو طلب يراد من ورائه أجوبة موج ه إلى مخاطب طرح من خلاله التطيلي أسئلة مفتوحة على عدة فرضيات (أأجوبة كريات لم تندمل بعد أو حنين وشوق مشفر بكل الدلالات، والراموز المغلقة التي تبحث عن مفاتيح المعاني وسط متاهات ذالوشاح المغرقة في الساسياقات الاجتماعية والتاريخية المحتضنة لها والمنشئة للخطاب. يقول التاطيلي في القفل الاستهلالي من موشحته 1:

إن المعنى الذي يقع بعمق في وعي المتلقي بداية من اصطدامه الأو "ل بنص الموشحة من خلال قفلها الاستهلالي يحيل على مشهد تصنعه حركية عناصر بشرية تقسو على التطيلي وتدفعه إلى الاستسلام لتداعي الذكريات أنه بين الذكريات الاستسلام الذي بدى بمفارقة السر كون والحركة من جهة وإظهار الاستسلام بهيئة المستفهم الت ائه بين ثنائية الحضور والغياب في هذا الموقف من جهة ثانية.

يمكن توضيح هذا المشهد الذّي يصنعه الموقف البارز للتّطيلي بالتشكيل التخطيطي الآتي:

<sup>\*-</sup> لقد حضي العنوان يأهبالغة في الدّ راسات السّ يميائية التطبيقية التي تناولت النصوص الشعرية الحديثة والتي اعتبرته أهم عتبات الولوج إلى معالم النسّ ونظرا لغياب العنوان في النصوص الشعرية العربية القديمة تتحول وظيفة العنوان إلى المقطع الافتتاحي من النص الشعري الذي يعتبر أولى المخطات التي يصطدم فيها المتلقي مع النسّ والتي تقد من له شيئا من التوجيه في تفاعله مع مقاطع النص اللاحقة.

<sup>1-</sup> الأعمى التطيلي: (الديوان) ص 272.

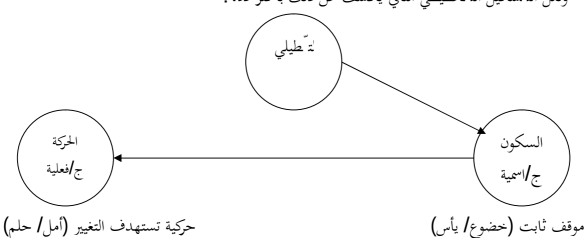


مكابلٍ هذا الموقف الذي يصوره القفل الاستهلالي من موشحة التّطيلي أن يتخذ صور ًا متعد دة بناء على ما تطرحه ألفاظه من معان في إطار التّشاكلات المتباينة التي تنتج عن اختلاف القراءات، فنجد الصورة المعجمية المركبة الدّ الة على موقف الانكسار المقترن بالسه كون الصهرة بر/ الأشجاتا)كم المقو مات الذاتية التّالية: (الحسرة - الحيرة - الوحدة ... إلخ) والتي تتعالق فيما بينها بانية للنواة الدّلالية / الخضوع /. في حين بالنسبة للصورة (الركب - النواعم - بانون) المقو مات الذاتية التالية: (الاطمئنان، الارتياح، الوصال)، والتي تتعالق حول نواة دلالية ثابتة هي الأمل.

إن القيمة الت عبيرية لنوع الجملة قد أخذت اهتمام الباحثين انطلاقا من أن الجمل في تباينها (اسمية/ فعلية) تنتج في النهاية دلالات معينة، قد لا يفصح عنها النص مباشرة، لكنه يتضمنها فالملاحظ أن الشطر الأول من القنهلا إلا سوء سم بجمل اسمية بينما خ تم الش طر الذي يليه بفعل، وهذا ما يؤدي تشاكلا نحويا بينهما يعز ز

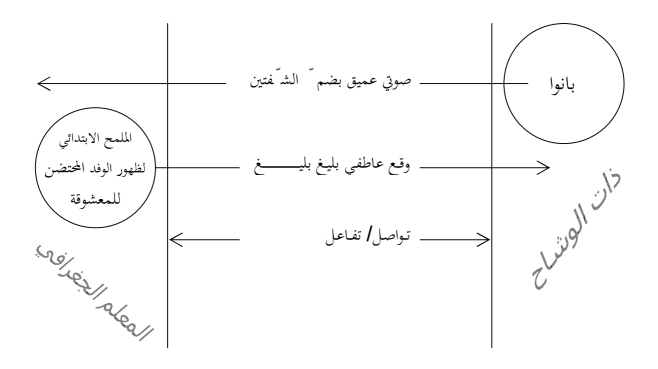
تقابل موقف السر كون والانكسار الذي تلاءم مع الجملة الاسمية مع موقف الحركة المتطلع إلى الأمل في التعيير، والمتلائم مع الجملة الفعلية.

ولعل التّسكيل التّخطيطي التالي يكشف عن ذلك بأكثر دقّة:



يتعز "رتشاكل الجمل في استهلالية التطليع على مستوى التكرار الصوتي في نهاية شطري القفل، ذلك أن تكرار صوت النون في (أشجان/ بانوا) له دلالته على الوشاح وعلى موشحته. فحرف النون حرف مهجور، ودلالته الظهور والبروز وهذا ما يناسب مقصد الوشاح المتطلع لظهور معشوقته، الشيء الذي تأكد من إطلاق عنان المدقي لفظه (بانوا).

يمكن طرح ذلك انطلاقا من المخطط التّ شكيلي الآتي:



### 04/ خطاب الجسد (الموقف )تداخل الفيزيولوجي والثقافي:

إن سعة أفق التفكير في فهم الد لالات والإمساك بها تقود إلى تجاوز بنية التساكل السسيميولوجي السسطحية التي تصنعها الصورتان المعجميتان (الخضوع/ الأملي) خلال تقابل مقو ماتهما الذرية في نص القفل الاستهلالي إلى بنية عميقة مرتهنة بهيئة أو وضعية جسد المتكلّم (الوشاح)ذلك أن الجسد علامات دالة تح ُد دها تموضعاته. هذه التسموضعات التي تحيل على نسق، ومن ثمة تقترن بظاهرة اجتماعية/ ثقافية تعني لدى المتلقي رسالة ما عرضية، قد قصدها التطيلي أولم يقصدها، فنقطة التواصل تتمثل بالاتصال مع المتلقي، بيد "أن قصد التواصل لا يتماهى بقصد المعنى" 1.

إن الجسد باعتباره بؤرة لتجلي السس ياقات الاجتماعية والثسقافية يقتضي قراءة الحركات والإيماءات انطلاقا من ترابطها وما تولده من نصوص داخل إطار تلك السس ياقات.

تحيل بنية التكلفاالس يميولوجي الس طحية على وضعية جسدية ساكنة للتطيلي مقترنة بالخضوع لليأس وتوسل المواساة عن طريق الاستفهام. هذه الوضعية التي اقتضاها الوقوف عند آثار المحبوبة (المرأة) الغائبة أو المستعصية عن الحضور في عالم التطيلي.

من أو "ل الملاحظات حول الإشارةإلى غياب المرأة في استهلالية موشحة التّطيلي أن معجمها يناقض جزئيات الطابع الحضاري العمراني للحياة الاجتماعية اليومية الأندلسية التي عجست بالتواصل و التسشارك بين الجنسين، حيث لم يعد لمفهوم الأثر معنى في علاقة الر "جل (العاشق) بالمرأة (المعشوقة)كما سبق الت فصيل في ذلك. يبدو أن المعجم المعبر "به عن هذا الحرمان المزعوم القائم على بعد مسافة التّ واصل بين الجنسين في تفاصيل الحياة الأندلسية توازيه وتدعمه مسألة فنية تحيل إلى رمى الثقل في الاتكاء على الثقافة الشعرية الجاهلية عموما وعلى المقدمة الطَّللية تحدايدوالتي ظلت تهيمن على الشَّاعر العربي، حتى " وهو يبدع بشكل جديد وفي إطار تلاقح وتفاعل ثقافي أدبي عميق.

إن توظيف الرَّ مز في القصيدة سمة مشتركة بين غالبية الشَّ عراء على مستويات متفاوتة، وأحد العناصر الجوهرية في النصّ الأدبي منذ القدم. إلا أبي أعتقد أن اتكاء (لتطيلي) على المقدّ مة الطّللية للقصيدة الجاهلية في تعميق رمزية المعنى الشُّ عري لموشحته ومن ثمَّة الإسهام في الارتقاء بشدٌّ ة تأثيرها في المتلقى منذ أولى لحظات الاتصال بما والتُّ فاعل معها يرصد رؤية إبداعية وموقفا من الحياة والكون والذَّات والآخر، كما يرصليضا المنطلقات الأساسية التي تشتغل عليها ذهن هذا المبدع وموقفه وتُسهم في صياغة تحربته لعلى أجد أن لجوء التطيلي إلى الصَّيغ الطللية الجاهلية وانتاعها من حركتها التّ اريخية يؤكد هاجس الغربة الذي كان يأسر فكر التطيلي ومن ورائه العنصر العربي عامة رغم ذوبانه في العناصر العرقية الأخرى وتمكنه من بلاد الأندلس قرونطلويلة من الزسّمن.

<sup>1-</sup> سيرل جون: العقل واللغة والمجتمع/ الفلسفة في العالم الواقعي، تر: سعيد الغانمي، منشورات الاختلاف، دط 2006، الجزائر، ص 212.

لعل وقف المتلقي يؤكد هذا التوجه، فما كان للتطيلي أن يستدعي الطللية الجاهلية لولم يتأكد من استفزازها للمتلقي هذا المتلقي، ورغم هجانته وتفاوت نسبة الد م العربي لديه يكشف لنا عن لاوعي جمعي مشدود إلى شبه الجزيرة العربية يؤكد مسألة الس قوط في مفارقة الصراع بين الاتصال والانفصال القائم على الارتباط الفكري والفلسفي مع المنشأ الأصلي (المشرق).

إن الأفكار والمرجعيات النفسية التي تنتاب الشا عر تبقى عميقة، جامدة، لا قيمة لها، ما لم تتبلور في صورة لا تنتهي وظيفتها عند توضيح المعنى المراد نقله إلى المتلقي. بلكشف عن إحساس الشا عر بالكون وروحه، فالشا عر في

لحظة إبداعاله مري يكون قد انتقل من الذّ ظرة المادية والواقعية للأشياء إلى الرؤيا التي تتجاوز كل ما هو مادي وواقعي وجزئي 1. من هذا المنطانح د الر من الطللي يمثل بؤرة هامة في تأصيل الفكر العربي الذي بقهؤطر ابعاملي تغاللوالد ين عن طريق الارتباط بمنشئهما المشرقي، وهذا ما يقوي الاعتقاد بمصداقية ورود هذه الظاهرة كسبب قوي من بين الأسباب التي أد ت إلى خروج العرب من الأندلس وعود هم إلى ديارهم بعدما مكثوا أزيد من ثمانية قرون بحا. فلو اندمج العنصر العربي فركم اوثقافيا وأدبيا في محيطه الاجتماعي الحضاري الهجين بالأندلس لأصبحت المهلالية موشحة التقطيلي غريبة لتناقضها مع جزيئات الواقع، ومن ثمة لتأكد نفور المتلقي منها كونها لا تعني له شيئا.

### 05/التساكل المعنوي:

إثر الانتقال إلى الغصن الموالي للقفل الاستهلالي من موشحة التطيلي استوقفني تشاكل آخر على المستوى الد ّ لالي من خلال ضمان نوع من الت شاكل المعنوي الذي يؤدي بالمتلقي إلى فهم الخطاب (الغصن) انطلاقا مما تنتجه المقو من السر " ياقية. يقول التطيلي في الشطر الأول من هذا الغصن 2:

وتوضيح هذا أن آخر المقطعين (الحمي/ الحلل) يمكن أن يحلل:

الحمى: [اسم]الى[على النزال العنيف والشرّرس في الموضع الذي يحُ مى وير ُ دافع عنه كالدار والموطن وما إلى ذلك].

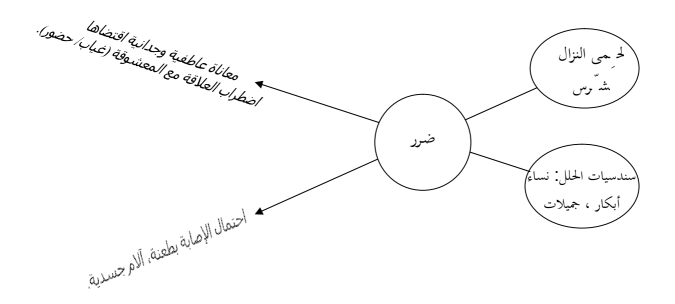
الحلل: [اسم]، [دال على الإزار والرداء وهو من سندس، أي من رقيق القماش ورفيعه].

112

<sup>1-</sup> ينظرأ جمد الطّريسي، التّ صور المنهجي ومستويات الإدراك في العمل الأدبي والشّعري، شركة بابل للطباعة والنشر، دط 989 آلر " باط، ص 23 .

<sup>2-</sup> التطيلي (الديوان)، ص 272.

فالموضوع والمحمول بينهما مقو م مشترك، وهو الد لالة على الضرو أوهذا المقو م سيتراكم على طول القصيدة بنفسه أو بمفرداته، مما يجعل التساكل الحرسالة، عاملا أساسيا في ضمان وحدة الخطاب. يمكن توضيح ذلك من خلال التسكيل التسخيلي الآتي:



من الجلي أن الحياة السياسية والد ينية الحامية التي عاشها العرب بالأندلس كانت العامل القوي المؤثر في صهر المنازع وتقريب الأفكار وبلورة الأهداف، وهذا ما أدى إلى اتضاح معالم الطريق أمام الأدباء والش عراء الذين أبدعوا تحت وطأة العبد الد يني والعسكري (الجهاد)لذي قام عليه كيان الأم ة العربية بالأندلس، حيث كان يزيد توهج ما كلما اشتد ت أزمتهاهذه الأزمة التي و مسمت بالصراع العقائدي مع الآخر (العرق) بامتياز.

أعتقد أنه، وبدافع من هذه المرجعية تولّد هذا الشعور لدى التّطيلي، فبلعد الحضاري للدّ ولة يقتضي نظاما مؤسساتيا يراعي في المقام الأو "ل أريحية النه اس وحدمة شؤونهم، ثم " يراعي الجانب العسكري الذه ي يحمي كيان الأم "ة. أذ الإلهندما يطغى هذا الأخير على توجه الأم "ة يح يل دون تحقيق الاستقرار والمساواة على الصه "عيد الاجتماعي كونه يقوع لى مبدأ رفض الآخر لخروجه عن العقيدة الإسلامية، ومن ثمة يبقى السه "ؤال الذي لا يزال يطرح بإلحاح مطروحا: إلى أي مدى استطاع استمرار المنطق الجهادي الذي دخل مع طارق بن زياد إلى الأندلس أن يؤثر في حوارية الحضارة الثاقافية / المعرفية العربية مع حضارات الأعراق المتمازجة مع العنصر العربي بالأندلس؟. هذه الحوارية التي تؤكد تركيبة نص الموشح الله فوية أنه اكانت بنظرة فوقية عربية من خلال الفصل الصارم بين الخرجة وباقي الأقفال.

هذا ولأن الأمم والد ول تؤسس على موروث ديني وثقافي، اجتماعي، فكري وفلسفي، فإنه يمكن القول - حسب اعتقاله في قوة المرجعية الد ينية للحكم العربي بالأندلس والعصبية التي وسم ت معظم رجاله أحكمت الطوق حول العنصر العربي، فأصبحت حركية الد ولة في شتى الجالات -تشع من خلاله ليرسم خارطة طريق اجتماعية عرقية جعلته مستهدفا لحقبة زمنية طويلة من جهة ومحافظا على شيء من النقاء من جهة ثانية. هذا النقاء الذي يفترض أن يتلاشى مع مرور تلك القرون من الزمن تحت تأثير لقو مات الإنسانية الحضارية التي تؤسس لحركية الشعوب والأمم.

## 40 اللُّوني (أسود / أبيض): اللُّوني (أسود / أبيض):

ويحتدم الصراع المشهدي بين البعدين: العسكري لأنثوي في تجربة التطيلي الشعرية كلما ازدادت حد ة التماثل بينهما، ليتجاوز بذلك المستوى اللفظي إلى المستوى اللّوني، ذلكأن الألوان تعد صورة في ذاتها لأخم الوسائل تركيبية معقدة، تقوم بنقل الصورة الذهنية من حي ز العقل والذّات إلى تجربة فنية واقعية 1.

إلالتعارف عليه في الثقافة اللونية اليوم، أن لكل لون أبعاد ًا إيحائية ودلالة رمزية تعلل وجوده في سياق بعينه دون غيره، ذلك أنه يتحول إلى علامة لغوية ترتبط بمؤولات مختلفة وأبعاد رمزية كثيفة، فيتعدى بذلك كونه مجرد لون يصنع وجوده بالتمي ّز عن غيره من الألوان إلى فضاء دلالي مشبع بأبعاد رمزية لها خلفية فلسفية عميقة. إنه لغة ناطقة في حد ّذاته 2.

يقول التّطيلي في الشطر الثاني من الغصن الأو ّل 3: بيض م طل ً الدما سود ُ الفُ روم والمقل

يتداحل اللونان (الأبيض/ الأسودي) هذه المقطوعة الشّ عرية ليعبرا عن تناقضات انفعالية، إذ يغدو المشهد كاشفا لجملة من المدركات الحسيّ ة التي ّ تسهم بقوة في تأسيس أركان الصورة الشعرية وتوسيع دلالاتما الموحية، فالألوان لا تحيل إلى الألوان، أو بمعنى آخر لا تح يل إلايه في مرحلة أولى، وفي مرحلة ثانية ي صبح اللّون ذاته دالاً على مدلول ثان ذي طبيعة عاطفية" 4.

يبقى اللّون الأبيض في كل علاماته الفارقة قي ّما رمزا للطّهر والنّقاء، وهذا ما حوله إلى علامة عنصرية مستبدة، إذ جعل اللّون الأسود – نقيضا له رمز أ اللعبودية والجهل 5.

<sup>1-</sup> أحمد عبد الحميد إسماعيقين مات الصرورة في الشرعر في مملكة غرناطة (أطروحة دكتوراه)، جامعة القاهرة، 1966، ص15.

<sup>2</sup>\_ ينظر: محمد الماكري: المرجع السابق ، ص42./41

والة طيلي، الد يوان، ص 272.

<sup>4</sup>\_ جان كوين:بناء لغة الشّعر، تر: أحمد دويش، مكتبة الزّ هراء، دط 1985، القاهرة، ص 241.

<sup>&</sup>lt;sub>5-</sub> ينظر: إبراهيم محمود، أقنعة البياض، مجلة كتابات معاصرة ، فنون وعلوم، مجلة الإبداع والعلوم الإنسانية، مجلة فصلية تصدر عن كتابات، ع<sub>5-33</sub>، 1988، لبنان، ص 41.

تقوم المفارقة اللونية (أبيض/ أسود) لدى للا طيلي على متتالية (ليل/ نهار)، فالأبيض يرمز إلى الصفاء والعذرية التي تتلاءم مع سلطة واضحة النه هار، خاصة عندما اقترن الأبيض بالثياب الممدوه قطل الد ما) التي تخفي معالم الجسد الأنثوي، ليكون أبعد عن إثارة الغرائز والشهوات الجنسية الباطنة. أما الأسود فطلا ارتبط بالليل المحتضن لتجربة العشق المادية كونها تجربة سر ية محجوبة، فالعاشق يعيش – دوما - متخفيا من سطوة الأبيض/النهار وفضائح يتلذلك ارتبط الأسود بالجسد لدى الته طيلي، وتحديد البالعين التي تمارس سلطة إغرائية ترتبط بطبيعة الأنثى وأسرارها في استفزاز لذكر ولفت انتباهه.

من هنا، اكتسب الخطاب حول المرأة - خطاب العذرية/ العشق من خلال هذا المقطع من الغصن الأو "ل رمزية تشاكل انطلاقا من تداخل ظلال اللّونيين (الأبيض/ الأسود)، فتجاوز بذلك ظاهره اللّوني المرئي/ البصري إلى ظاهراتية تأويلية ذات أبعاد فلسفية عميقة تمثل مرجعيات هذا الخطاب، فالأسود تجاوز الفضاء اللّوني البصري السه "طحي، كما تجاوز حدود الفكر واللّغة، ليرتقي إلى مستوى المعتقد الشا مولي، بحيث يصبح الأسود في عرف ذات التا طيلي الشا عرية قناعا تنكريا الستر به من عين الرقابة. هذه الرقابة التي يمارسها المجتمع من خلال لا وعي جمعي التا طيلي الفكر القبلي الذي يقرن عذرية وصفاء الأنثى بكيانه. لذلك تجده يعرضها في صورة ملائكية، وهذا ما القتضى حضور الأبيض الذي رم"ز للتجلي الذهاري الذي يملك سلطة الإقناع حتى وإن اصطبغت حقائقه بشيء من الزاييف والمغالطة.

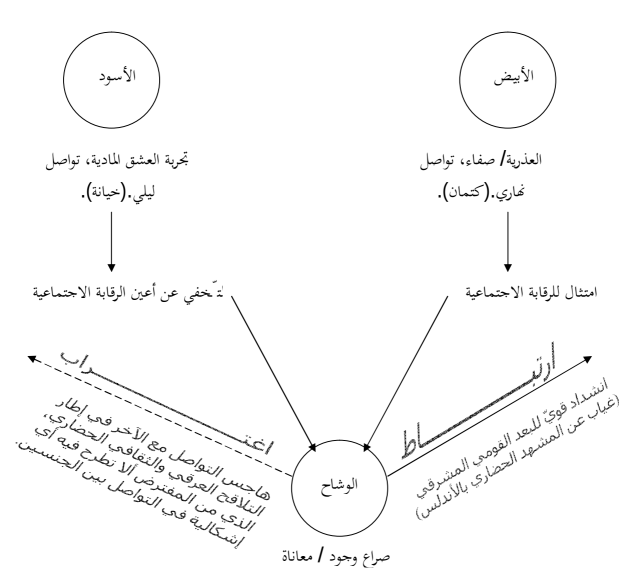
لعالشيء الجلي الذي وسم تجربة التّطيلي الشّعرية في هذا الشّطر هو تغليفها بطابع الأمل. فهو يقف داخل حلبة هذا الصّراع اللوني يتجاذبه قطبان: قطب رمزي عذري وقطب حسدي ماديالا " أنّه يتوق للتجربة المادية التي ارتبطت بفعل (نال)في الشّطر الموالي. في حين توقفت التجربة العذرية عند تخوم العذاب على " ) الذي يطغى عليه عامل الكتمان 1:

فيا معني " بما لو ناله نـَالَ الأمل "

يؤكد هذا المشهد اللّوني مر "ة أخرى- إشكالية وجود الذ "ات العربية المرتمنة بمرجعيتها المشرقية في عالم (مجتمع) مخلط تتجاذبه عوامل متعد دة، فقد سعى (ت طيلي) إلى تجسيد أبعادها الرمزية الإيحائية من خلال الاختزال اللّوني وجدليته لتأكيد فضاء الصراع الوجودي في تواصل الجنسين من خلال الأيقونة (أسود/أبيض)، في الوقت ذاته الذي يكشف لنا عن تلك العلاقة مع الذ "ات ومع الآخر، الأمر الذي يؤكد اغتراب العربي في ظل غياب رؤية حضارية شمولية للمجتمع الأندلسي وتشبث بالعصبية، ومن ثمة الوصول إلى الت شتت والتفتت في واقع الحرب والد مار والموت، بيد أن القرون الزمنية الطويلة التي قضاها العرب بالأندلس لم تمكنهم من تجنب النزوع نحو ذلك التوجه.

<sup>1</sup> الت طيلي، الد يوان، ص 272.

ويمكن عرض هذه الإشكالية على الشّ اكلة التخطيطية الآتية:



## 70 التداخل السس يميائي بين مشهدية الحرب و رمزية الجسد الأنثوي (المعشوقة): يبلغ التشاكل المعنوي (الحرب/ الأنثى) ذروته في القفل الثاني 1:

دون ذوات الح ُ لمى للسيف بالصوارم حرمان ُ ابغ النجاة ولا يغررك بالضراغم ِ غزلان ُ ي

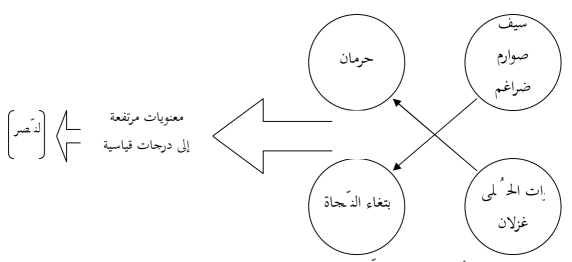
ولا سيما في التوازي التام الذي أسهمت فيهيته بنية البني الدالا للية المنتجة بكثافة، إذ يصير كل الله شيء "دالا ومتبادلا ومتضادا ومتناسبا" 2.

<sup>1-</sup> التطيلي:الد يوان، ص .272

<sup>2-</sup> رومان ياكبسون: قضايا شعرية، تر: محمد الولى، مبارك حنون، دار توبقال للنشر، ط01 1988، الدار البيضاء (المغرب)، ص 79.

يتحرك المتلقي بين دلالتين (عالمين)في خضم هذا التّوازي: الحرب/ الأنثى، وتتماهى دلالة الأنثى في سياقات موقف (التطيلي) وما أفضت إليه من حالة وجدانية وما عكسته – أيضا- من إيماءات فنية تتسق في دلالاتما الشعورية مع التر ّكيب اللغوي (سيف/ صوارم/ ضراغم) من دلالة القو "ة والجأش في القتال وبين ما يوحيه التركيب الموازي ذاوات الح لهي غزلان) من دلالة النّعومة، الخضوع والاستسلام طواعية لرقة المحبوب تنطلق بني التوازي في هذا القفل لتصب " في نواة دلالية واحدة هي تحسيد زمن الحاضر أو المستقبل المحتضن لممارسة فعل القتال (ابغ النجاة/ يغررك) في الزمن الماضي من خلال تصوير مآسي الحب الأبدي بين الوشاح ومعشوقته المفقودة – المرأة في المخيال العربي القبلي والتي تحو " لت إلى عامل قوي في شحن الهمم وبعث العزائم في رفع المعنويات القتالية لدى المحاربين (المجاهدين).

يمكن عرض هذا التّ وازي الثّ ابت تركيبيا عبر المخطط التّ شكيلي الآتي:



وتوحي رمزية الأنثى في هذا السر ياق بصورة فنية تشي بالحالة النفسية للتطيلي ومن ورائه الإنسان العربي عموما وقو "ة تأثيرها، وذلك بتماهي الزمن الماضي (الجاهلي/ القبلي) الز من الحاضر أو المستقبل والإحساس المتواصل بحاجس الاغتراب.

ومن هناكان البعد العرقي العربي - في مثل هذه الحلقاهلا سلبياً عمل مسألة النضج العسكري ويهدد الجهاز المناعي للد ولة الأمرة أما المتحد يات الكبرى للعناصر العرقية الأخرى و ما تحمله من فكر انتقامي قادرعلى تحقيق البدائل المؤدية إلى التشت والتالاشي، فمن المفترض أن تقوم المؤسسة العسكرية على منظومة تأسيس مقننة تتجاوز الخلفيات العرقية والثقافية، وخاصة عندما يتعلق الأمر بدولة متعددة الأعراق والأطياف كالأندلس. عندئذ لا يمكن أن يراهن التطيلي على هذا التوازي، لأن رمز الأنثى يبدو غريبا غير قادر على تشكيل أي علائقية مع مضمون القتال، ومن ثمة تتجرد الصورة الشرية من كثافتها الدلالية المؤثرة.

لقد كان للاستعانة بهذه الصورة الشّ عرية ثل جلي على فكر التّطيلي، إذ أنها من وجهتها الفنية توسع دائرة رؤيته لتوجه الدّ ولة العربية بالأندلس. هذه الرؤية التي تقتضي مشاركة وتفاعلا مع المتلقي، فتصنع التاريخ وأحداثه،

بيد أن المقطع لا يمكن أن يقرأ بمعزل عن واقع التّطيلي، لأذّه أندلسي يعيش موقفا، وأزمة ذات – وإن لم يكن يشعر بها-، وهنا جاء شعره بمنزلة تلخيص لواقع الإقصاء الذي مارسه العرب على غيرهم من الأعراق بالأندلس في المجال السّياسي والعسكري تحديدًا.

### 08 المائية الصّوت بين الكثافة الدّ لالية و افتراضية التّاؤيل:

إن القيمة التعبيرية للصوبقد أخذت اهتمام الباحثين انطلاقا من أن الأصوات تقدم بتموقعها السسسياقي حوهر العلاقات بين المقاطع في النسس، سواء أكانت تشاكلات، توازيات، أم غير ذلك، وهذا ما أهلها لإنتاج دلالات معينة يتضمنها النسس ويمتنع في الوقت ذاته عن الإفصاح عنها.

ولعل ما يستثير في أذن الساس امع من هذا التوازي الدالله هو بروز صوت (الحاء) من خلال اللفظتين (حلي/ حرموانظراً الطبيعته كغيره من الأصوات الحلقية فهو يعبر عن المعاني الراس قيقة الشفافة أ، كما يرتبط (الحاء) تحديداً التابعبير عن اللّذة وهذا ما يجعل هذا التسلكال وتي يحيل على علامة (غير لغوية) ضمنية تؤكد غزلية غرض موشحة التسليلي:



إن الحديث عن علاقة الإبداع بالمضمون (الكبت) حديث يقود إلى الدوافع الكامنة وراء ولادة النسس الإبداعي في علاقته بالمبدع، والمحيط الذي ولد فيه، على أساس أن النسس الإبداعي نتيجة تفاعل بين واقع اجتماعي أو سياسي أو حضاري بشكل عام، ونفسية المبدعهنا يركطح نص البيت الأول من موشحة التسطيلي على شاكلة صورة لغوية حاملة لمكنونات لا شعورية تؤكد عمق إشكالية انصهار الذات العربية في واقعها الحضاري بالأندلس، انطلاقا من استحضارها للمرجعية الطللية الجاهلية القائمة على القمع الجنسي والاندثار الحضاري وقحل الطبيعة.

<sup>1-</sup> ينظر: الماهيم أنيس، موسيقي الشّعر، مكتبة الأنجلو مصرية، ط<sub>02 1</sub>952، القاهرة، ص 43.

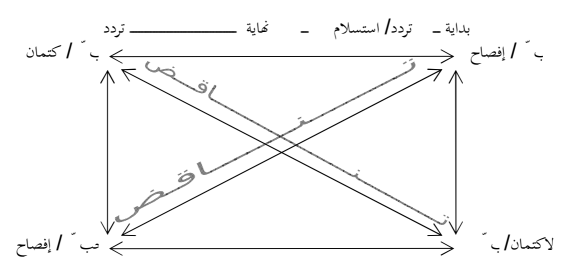
<sup>2</sup>\_ الته طيلي: الد عوان، ص 273.

نلاحظ في هذا الغصن أربع عبارات مركزية تتقاطع على مستوى صوت الهاء:

تعذيبه ما شكوت الهوى عتبه مكتتما لحبه به

ي عزز دلالة صوت الهاء على الاضطرابات النفسية وعلى حفايا النفس ومشاعرها كثرة الألفاظ التي "اشتملت على صوت الهاء في المعجم الوسيط الد" الة على الأسى والحزن والحيرة، و ذلك نحو: تره: وقع في الأباطيل، ودلكرهب فؤاده من الهم "، وتاضل " الطريق، وكمه: عمى، ومته: ضل وغوى، و ره: حمق، وأله أله أله أله " ودلكرهب فؤاده وآه أو "ها: للتوجع والخوف، والعمه: الحيرة والتردد، وتاه تيها: تكبر، وفره: بطر وأشر وغيرها من الألفاظ الللة على استسلام الذ في الله والحزن. فالعبارات إذن، تشترك: صوتا ومعنى، ومن ثمة فالتركيب تحصيل حاصل، وهو أحد الطرق الش عربة التي ي علي المعنى كما أن مفهوم الاستسلام لهاجس الخوف من مواجهة المعشوق ومصارحته واضح:

### 09/ الثنائية الضدية: إفصاح / كتمان ، مربع غريماس:

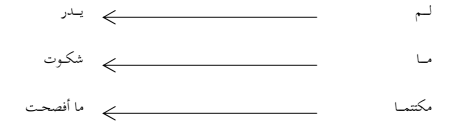


وهكذا فإن المربع السّ يميائي يتكوّ ن من المحاور:

<sup>1.</sup> ينظر: عباس حسن: خصائص الحروف العربية ومعانيها، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دط 1998، دمشق، ص 200.

إن الصر راع يتشخص بين الموقفين: إفصاح /كتمان، ثم لا يفصح أن يتمخض عن فوز أحد الطرفين مؤقتا، فهناك صيرورة دائمة، ولكن آفاقها مسدودة.

يتأكد هذا الانسداد ضمنيا انطلاقا من تطابق أشطر الغصن والتفافها حول معنى النَّفي:



وعلى هذا فإن الذّ في الذي تحكم في معنى هذا المقطع ووجه الخطاب نحوه، فهو يعني التنازل عن الإفصاح، والاستسلام لسلطة الكتم، ومعنى هذا أن هناك عاملا معيقا حال دون عملية الإفصاح ليتحول إثر ذلك إلى بؤرة، ومن ثمة إلى علامة رئية. في فك شفرات نص الموشحة سيميائيا وبالأخص ما تعلق منها بالإطار الاجتماعي والثقافي الأندلسي المحتضن للممارسة التوشيحية. وهذا ما يؤكده القفل الموالي 1:

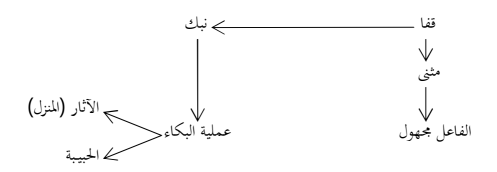
فعندما رحلا فاضت بدمع ساجم أجفانُ أطلعن مني على سر ي وهل للهائم كتمانُ

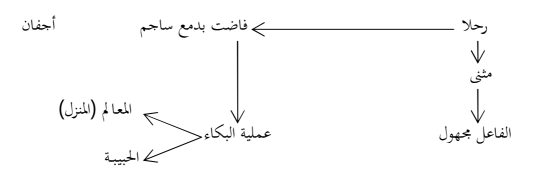
### 10/الة ناص اللفظي / الإيقاعي:

لا ريب أن لفظة (رحلات الكثير من الحيرة التي تؤرق المتلقي، وترغمه على الرجوع إلى نقطة الصفر في التواصل مع نصوضحة التطلي انفعاليا، أو أسلوبيا، أو حتى إيديولوجيا، ذلك أنه المجاءت بصيغة المثنى الذي قد ألفته يحيل على المعشوقة في طرفه الأو ل بينما ينعدم أي أثر يدل على الطرف الثاني، الأمر الذي يحو لل اللهظة إلى علامة سيميائية محورية تستحق التوقف عندها ملي المقاربة إيحاء اتحا الد لالية.

<sup>1-</sup> التطيلي: الديوان، ص 273.

يصادف المتتبع لخطاب التقطيلي تناصا لفظيا مهم ما ، حيث أن إنشاء علائقية بين المثنى (الفاعل) المجهول وعملية البكاء يؤكد أن التطيلي قد تناص مع شعراء المعلقات الجاهليين، وتحديدا مع امرئ القيس الذي وظف ذلك، ومنذ البيت الأو لل في معلقته 1:





يبدو أن الص وت المخفوض، أو المنكسر، أو الوطيء، هو أليق بالذ ات، وأولى بحالتها من سوائه في هذا المقام، إذ ارتبط بالذ ات وتمخض لباطن النفس لدى امركافيس الذي عبر من خلاله عن الانحناء والانكسار، ومن ثمّة الخضوع والاستسلام لوحشية محيطه الطبيعي وقسوة محيطه الاجتماعي البدوي 2. الشيء الذي أعتقد أنه غير مبرر بالنسبة لوشاح يعيش حياة مدنية متحضرة لا تمت بصلة – من قريب أو بعيلتلك التي اقتضت هذا الذمط من الذسج الإيقاعي في معلقة امرئ القيس.

أعتقد أن هذا المستوى من التي ناص يتعدى فيه حدود المضمون والمعنى، إلى ما يمكن أن نطلق عليه التي ناص الإيقاعي، حيث أن التي طيلي لم يكتف بنسج فكرته على منوال معلقة امرئ القيس، ولكن جاوزها إلى محاكاة إيقاعها الخارجي الوطيء الصيوب وتال (وي المكسور)، ولو كان ذلك نسبيا:

<sup>1-</sup> امرؤ القيس الدّ يوان)، ص .29

<sup>2</sup>\_ ينظرغبد الملك مرتاض، السسّبع المعلقات [مقاربة سيميائية أنتروبولوجية] لنصوصها. دراسة، ص 210 وما بعدها.

قفا نبك من ذكرى حبيب و منزل

### بسقط اللوى بين الدخول فحومل

فاضت بدمع ساجم سرِّي وهل للهائم

يمكن تعزيز هذا الاثقاد بالتّشكيل التّخطيطي الآتي:

عملية البكاء تقتضي طأطأة للرأس نحو الأسفل. (خضوع/ انكسار/ انهزام) شمّ اعر (امرؤ القيس)/ الوشاح (ترّ طيلي)

(/) صرّوت المكسور أرقى الأصوات ملاءمة لهذا الموقف

لعلي أحد في المقطع الموالي - المتكئ على المدح المبالغ فيه الموحي بعجز ذات الوشاح وتبعيتها للممدوح - ما يجلي شيئا من اللّبس عن هوية الشخصية المصاحبة للمعشوقة في رحلتها، والمقصودة بلفظة  $(c)^1$ :

أهدى إلي "السرور بحر يفيض بالمنن إن حاربتني الدُّ هـور فهو حُ سامي والجـن فقل لكل فخـور مثل أبي يعقـوب كن

<sub>1-</sub> التطيلي (الديوان): ص 273.

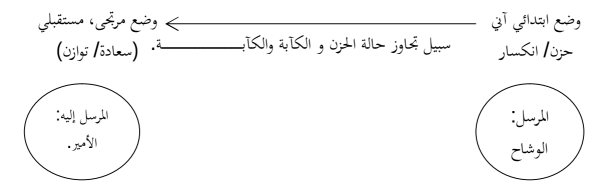
### 11/ علامية ثنائية (القوة/ الضعف) المشهد السّياسي الأندلسي:

هذه البنية تدرس إيحاءات العلامات التي لها مفهوم السسسلطة والحكم والظروف التي تح يط بحركية الأشخاص (الحكام والولاة) أجهزة الد ولة، ثم الى التطيلي الوشاح إلى أن يرى عمق التسمايز الطبقي في المجتمع الأندلسي، فالبنية السسسلمية تجعلنا نتجاوز المعنى القريب والمألوف لغرض المدح في الشسسعر. مدح في هذه الموشحة ليس ممارسة فردية للنيل من عطاءات الحاكم بل يبد ل إلى علامة توحي بانعدام العدالة الاجتماعية في المجتمع الأندلسي، إذ لا أمان ولا استقرار خارج قلاع وأسوار البلاط ليتعمق هاجس الخوف والقلق، وبخاصة عندما تتعلق المسألة بوشاح كفيف كالتطيلي، فالأزمة تنبثق مع الذ ات أولا كونما فاقدة لأسباب النجاح ثما يجعلها بحاجة إلى مدح خاص ، ومن ثم إلى سند قوي ، ومع المجتمع ثانيا. هذا المجتمع الذي تبقى منظومة العدالة الاجتماعية فيه مشدودة إلى الأعراف قبلية القائمة على الفوارق الطبقية التي تتدرج تصاعدي المحدى التمكن من تحقيق الحماية والاستقرار في ظل فكر عاجز عن استيعاب التساب التساب التسابي.

لعل مقاربة مفهوم البنية السيّ ياسية يتم من خلال الكشف عن جملة الدّ لالات النيّ فسية والذاتية التي عملت عملها في هذا الغصن على شكل برني تتداخل بعضها ببعض وتنتظم ثنائيا، فالوشاح يظهر هذه الثنائية من خلال الألفاظ، لذلك يمكن لنا الوصول إلى البنية للرّ لالية للقصيدة بمعالجة الألفاظ والعلامات:

تبدو ثنائية: (الحزنالس عادة) و (الخطر/ الحماعة الأمة تؤكد إيمان الشاء عباءة وقو قا الأمير أبي يعقوب\* ونفوذ أمره. وفي مقابل ذلك له نظرة سلبية ضمنية ترى القسوة والظلم خارج عباءة الأمير، ولإيضاح ذلك تطرق كل ثنائية على حده حتى تبدو علامة مميارة في المقاربة الساسيميائية لهذا الغصن.

1/ ثنائية الحزن والسعادة:



<sup>\*</sup> ـ أبو يعقوب: لقب أمير دولة المرابطين "علي بن يوسف بن تاشفين" التي عاصرها التطيلي، عاصمتها مراكش، وقد كانت الأندلس تحت إمرتها في وقته.

الفقر والغنى إحدى المسائل العمومية في كل مجتمع منذ القديم، لذلك غلبت على غرض المدح في الشّعر العربي النزعة الاستقراطية، فقد حام الشّعراء حول البلاط الملكي أو البهو الأميري متغنين بذوي الشأن مفاخرين بواقعهم وناشرين في الملاً محامدهم.

أعتقد أن التّطيلي قد قد م السرّ رور عن المنن (الخيرات)، ضف إلى ذلك أن معنى لفظة الخيرات لا تتوقف عند تخوم المال ومعاملاته مما يقوي فكرة استبعاد الخلفية الاقتصادية في تقرر ب التّطيلي من الأمير أبي يعقوب.

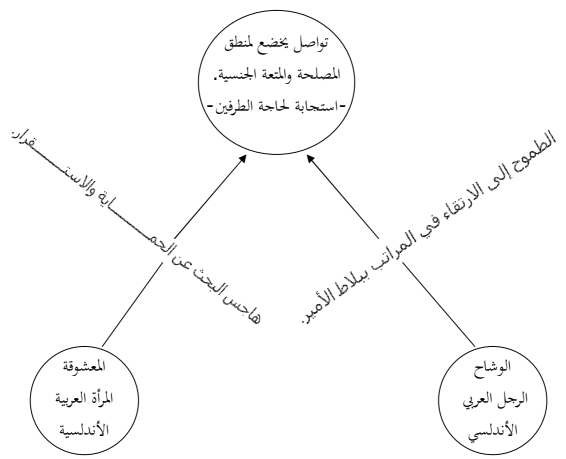
لعل عملية إهداء السس رور تأتي في سياق تحو "ل عميق يكشف عن تصادم زمنين: زمن الحزن والكآبة / زمن فرح الوالسس رور على مستوى البنية السسطحية مم الميد يدفع بالمتلقي إلى الانتباه والتفاعل مع هذا الانكسار المفاجئ في وتيرة الحالة النه فسية والعاطفية لذات التطيلي بمحاولة إعادة التوافق بين الزمنين وأحداثهما في البنية العميقة: الزمن الأو "ل (من بداية الخطاب حتى لفظة كتمان في آخر القفل الثالثال). "ي عج "بالعلامات التي أكدت انكسار وحزن ذات الوشاح بسبب عدم تمكنه من محبوبته، سواء للأسباب التي تتعلق بموقفها منه أو بالمعيقات الاجتماعية والثقافية والسياسية التي حالت دون المحبين.

### 12 ثنائية الخطر والحماية:

يستوقف القارئ لموشحة التطيلي في الغصن الثالث الهردى إلى السرور) موقفا يتداخل فيه العشق والجاه، فما دامت حركية القصيدة السرابية تؤكد ثبوت تعاوي وانكسار حالة الترطيلي النفسية لعدم تمكنه من معشوقته، فإن السرابية وصف عظمته (بحريفيض بالمنن) الذي تحقق بفضل الضفر بمكانة ضمن الحاشية المقربة من الأمير والتي لا تؤتى إلا برضاه، لا يمكن أن يكون كذلك لو لم ي عير في تلك الحركية.

ولعل ارتحان عملية التّمكن من المعشلوقية با في المراتب المقر بة من محيط الأمير كفيل بتأكيد غياب العلاقة الإنسانية المؤسسة على الوجدان الذّ في والتواصل الخلا ق بين الرجل والمرأة في المجتمع الأندلسي، فهي بذلك قائمة على المصلحة دون سواها، فالمرأة تحرص باستمرار على تأكيد حمايتها وتعميق نفوذها لتجد في الرجل ذو الشأن الر فيع معبر التحقيق هذا الاستقراقي. هذا السيّ ياق يجد الشيّاعر الأندلسي (الوشاح)، ومن ورائه الإنسان العربي عموم اذاته عاجز اعن مغادرة الإطار العام للشعر الجاهلي، من خلال عرضه للمرأة في صورة الأنثى التي تصلح لإطفاء الرغبة الجنسية العارمة لدى الذكر. هذه الرغبة التي يبدو أن الأمير قد أهداها إلى التيّطيلي الذي أقرنها بالسيّرور.

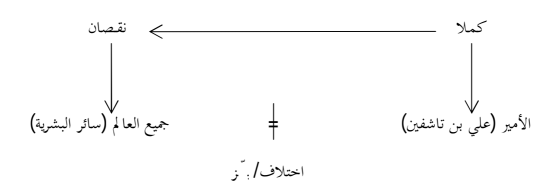
يمكن طرح هذا التّصور عبر التّشكيل التّخطيطي الآتي:



تمثل شخصية المعشوقة النواة الدلالية الأساسية في الخطاب التوشحي وإن لم ترتبط بمعجم خاص، ذلك أن المدح بسط سيطرة مطلقة على أغلب المقاطع، فالتقابل يستمر مع هذه الأبيات غير ظاهر، ولكن عند التأمل فيه يبدو مستترا في العمق، فالقرب من ديوان الأمير يمنح القو "ة، والقو"ة تمنح الحب " وإن كان مزيفا.

### 211 مناص اللا شعوري:

إن إيراد فكرة مبالغالتطيلي في مدح الأمير إلى حد ملامسة مجال التقديس الذي تؤكده إيحاءات التقابل الص ريح:



يكشف عن وقوع هذا المقطع المطو "ل من نص الموشحة (القفل الرابع والخامس والغصن الواقع بينهما) في تناص مع نصوص شعرية من العصر العباسي بعلاقات شعورية خفية، لا تكتشف إلا من خلال القراءة المتأنية التي "تصل فيها الذ"ات القارئة حد" ايقترب من ذات الت"طيلي نفسها.

ولعل القصائد التي قالها المتنبي في شجاعة سيف الدّ ولة ومروءته والتي لم تخفي ملامستها للمقدس تظهر متخفّية في جسد هذا المقطع المدحي. الشيء الذي أهلها لتأكيد حدوث تناص كلي لاشعوري، فقد ارتد هذا المقطع المدحى إليها:

يمكن تأكيد هذا الطرح بالمثالين:

التّطيلي1:

ذاك الذّي كملا وفي جميع العالم نُقصان

المتنبى<sup>2</sup>:

فكان أحسن خلق الله كلهم

وكان أحسن ما في الأحسن الشّيم ُ

لعل تماثل رفع منزلة الممدوح لدى الشّ اعرين يزيل أدى شكّ في حدوث تناص بين البيت وشطر المقطع، فقد مي ّ ز المتنبي ممدوحه عن سائر مخلوقات اللّه شتر أكانوا أم غير ذلك- بجعله أحسنهم. وذات التّ مييز وقع معالت طيلي حين قابل توصيف ممدوحه بالكمال مع ما يوجامن نقصان في جميع العالم وما يحويه من كائنات حيد ق و جماد . وعلى هذا النّ حو يمكن تلمس مظهر آخر من مظاهر التناص بين مقطع الموشحة وقصائد المتنبي المدحية، فالشجاعة ليست أمرا عاديا لدى ممدوح المتنبي، فقد نزع به إلى الأسطورة \* في هذا الشأن 3:

ضَ ر ُ وب ٌ وما بين الح ُسامين ضيق ٌ

بصير " وما بين الشه جاعين م طلم "

 $^{4}$  لا شك في أن افضاء مدح التّطيلي إلى الأسطورة

ذو سؤدد لا ينال ولو تبعته الأنجم

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> التطيلي ا(لدّ يوان)، ص 273 .

<sup>2</sup>\_ المتنبي (لدّ يوان)، دار بيروت للطباعة والنشر ، دط 1983 ، بيروت ،ص 331.

<sup>\*.</sup> لا أعني بالأسطورة المصطلح للـ" ال على الظاهرة الاجتماعية الثقافية لدى الإنسان البدائي بل أعني بما القيام بأعمال خارج إدارة البشر.

<sup>&</sup>lt;sub>3-</sub> المتنبي (لدّ يوان)، ص 303 .

<sup>&</sup>lt;sub>4-</sub> التطيلي ا(لدّ يوان)، ص 273.

لا يخرج عن إطار البيت المتناص معه، وكأن المرجع واحد، وهو التسامي بشخص الممدوح إلى مراتب القية التي تتجاوز كينونته الإنسانية. ولعل مغزى الولوج بين الحسامين المتقارعين يتلاءم مع عدم تمكن الأبحم من ممدوح التطيلي في تأكيد التناص القائم على تجاوز الممدوح للإرادة البشرية، وهذا ما يمكن رد ه إلى اعتبارين: يتعلق أولهما بعلاقة التداخل التي تقرن مقطعدح التطيلي بما قاله المتنبي من قصائد في مدح سيف الد ولة، وفي هذا الإطار تشكل قصائد المتنبي مع كم هائل من الأجناس والأشكال الأدبية العربية حصيلة ثقافية ونفسية تتلاقى مع منتج التطيلي الذي بماثلها في تكوينه الحضاري للتحول إلى نقطة التقاء بينهما، فالحصيلة الأدبية والثقافية تشكل مرجعية لمقطع التطيلي، على أن يتلاءم معها فور تجر ده من الجد ق وتداوله بين المتلقين.

ظاهرة المدح تبحث في ظلها عن عطاء سخي " يؤم "ن الحياة لأنه لا وجود لرغد العيش في واقع مأساوي يكمم الأفواه التي لا تغرد لصالح البلاط. ولعل فؤاه الشعراء تكون معنية أكثر بهذه الرقابة لما يحتله الفن الش عري من مكانة في العرف الثقافي الأدبي العربي. وأحسب أن إقران الت طيلي لصفتي الشجاعة والجود في توصيف ممدوحه يشير إلى اتكاء صريح على ما خلفه المتنبي من مادة شعرية في مدح سيف الد ولة. وهذا ما يمكن تأكيده من خلال الت ناص الواقع بين شطري الغصن الرابع وبيت المتنبي:

يقول التّطيلي<sup>2</sup>:

إذ ذكرت النزال فهو الجريء المقدم وإن طلبت النوال فهو الجواد المنعم

اللشط طران فيهما تناص مع بيت المتنبي3:

هو الشُّجاع ي ع ّد البخل من جبن

وهو الجواد يعد الجبن من بخل.

حيث التّ ناص – على مستوى المضمون-بأوضح صورة وأجلاها، إذ ركن التّ طيلي إلى مفرطتي: قد الجواد لي عبر عن مدى كرم ممدوحه وسخاء عطائه ليتقاطع مع بيت المتنبي عبر مفردتي:الشّ جاع / الجواد، وهذا ما يؤدي إلى وقوع التّ ناص في الجمع بين الشجاعة وسخاء العطاء في توصيف الممدوح. إن التّ حول في الحياة الثقافية الأندلسية المتمازحة قد واكبه بارستطول "ر ورقي حضاري متواصل في شتى " مناحي الحياة، إذ من المفترض أن يعكس ذلك وضع المحديدا على مستوى المنظومة الاجتماعية. هذا الوضع الذي سيحمل الشعراء لواء البوح بحيثياته باعتباره محتضللذ "ات الشراعة.

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> ينظر: عبد الله الغدامي: الخطيئة والتكفير، النادي الثقافي، ط<sub>1</sub> 1985 جد ّة، ص 79 .

<sup>2-</sup> التطيلي (الديوان): ص 273 .

<sup>3</sup> لمتنبي (الديوان): ص 285.

لقد مثل مقطع التطيلي المدحي التفافا مقصود ًا على شيء من أبيات المتنبي الشهيرة التي قالها في مدح سيف الد ولقهنا يمكن تجاوز الحصيلة الثقافية إلى الذ ات الشعرة، فالأبيات المتناصة لم ترد أن تحو لل الذ ص المتناص معها إلى دال من دوالها – فقط - بل أرادت الذات البانية المنبنية فيها إنه الذات الت طيلي بوصفها ذاتا تعيش أزمة المتنبي نفسها فهي تعيش صراعا مع خارجها الجغرافي والس ياسي والاجتماعي، وهذه الذ ات عندما تصبح متموضعة في عالم القول الش عري، فهي ذات منهزمة أمام الخارج المنتصر عليها، الخارج الذي لا يملك لتغييره حولا ولا قو ق ق.

هذا الخارج الذي شكل امتدادً اللفكر العصبي البدوي العربي، فقد شكلت الكينونة هاجسا لدى الشّاعر الأندلسي لأذّه لم يغادر الإطار القبليلاي أنتج المادة اللّغوية الشّعرية المتناص معها، والتي أثبتت استمرار ارتحان عمنليْلقا القو ق من داخل الذّات الشّاعرة بحالة الاتحاد بالسلطة واستشفاف للرؤية البلاطية التي تعلو على الواقع الاجتماعي العام بمفارقة القو ق والضّعف. والتطيلي ذات لها معاناتها ولم خصوصيتها في هذا الواقع، وأهم ما تُعانيه هذه الذّات شعورها بعدم قدرتما على التعايش مع واقع مأساوي تُغيّب فيه الهمجية الفردانية أدنى حضور للنظام الجمعي المؤسساتي. ولعل فقدانها لحاسة البصر كان سببا لشعورها بالعجز، فهي محرومة من الشّعور بالأمان والاستقرار تحوقق مبتغاها إلا بالتّطلع إلى جو البلاط دون سواه.

والأمر لا يتوقف عند هذا الحد بل يتعداه إلى وضع الممدوح في وضع استثنائي جعله مضربا للمثل في الجود والكرم، إذ لا يمكن العثور على مثيل له في هذا الشأن على امتداد التاريخ العربي، وهذا ما يثبته الت ناص الواقع بين الشه طر الثاني للقفل الخامس من موشحة الت طيلي وبيت المتنبي.

يقول التطيلي<sup>1</sup>:

اضرب به المثلا فإن جود حاتم بمتان ويقول المتنبي<sup>2</sup>:

وإن جاد قبلك قوم مضوا

فإنك في الكرم الأو "ل

أحسب أن المتنبي كان يعني شخص حاتم الطائي عندما وازن بين جود القوم الذين مضوا وجود سيف الد ولة، فمفردة (مضونا) شير إلى الز من البعيد، وهو عصر حاتم الجاهلي في حين عرض التطيلي علو درجة سخاء ممدوحه (الأمير علي بن تاشفين) بالإشارة الصريحة إلى شخصية حاتم الطائي التي تعد مضربا للمثل في الجود والكرم في العرف الثقافي العربي، فبتفوقه عليها يكون أجود الناس، أو الأول على حد قول المتنبي.

<sup>1-</sup>التّطيلي: ا(دّ يوان)، ص273 .

<sup>2</sup>\_ المتنبي: ا(لدّ يوان)، ص 207.

إن حدود الوعي الثقافي والسس ياسي الذي يمتلكه التطيلي يرسس خ القناعة بافتقار أسلوب الحكم العربي بالأندلس إلى نظام مؤسساتي يكون دليلا على تجاوز الفكر العربي لاعتبارات العصبية والمحاباة التي كانت تؤسس لنظام الحكم القبلي، فطورد العلامي المبث في هذا المقطع من النسس تحديدً ا دليله الأوحد الدس ال على مدى عمق مأساة السلطة العربية بالأندلس، التي بقيت تعمد إلى تحريك بوصلتها باتجاه المشرق وتستجيب لمعطيات الحكم القبلي الذي يفتقد لأدنى مستويات المنظومة المؤسساتية التي سبدو حتمية في تسير شؤون دولة متعددة الأعراق والأجناس كالأندلس.

### 13/ البنية السياسية و جدلية الفردانية و المؤسساتية :

إن توق ذات التّطيلي إلى التّجرد من هاجس الخوف والاضطراب هو الذي قاد إلى المبالغة في مدح الأمير، وإنّ دقّة اختيار الكلمات التي ّ جعلت الأمير يرى نفه في مرتبة العظماء تعكس شغف الذّات الشّاعرة في ترسيم موقعها البلاطي، وهذا ما تمّ بطلب الاستشارة مقابل الالتزام بحفظ الأسرار 1:

ومزمع للسفر لم يرض غيري مستشار فقال تدري سفري هم على البحر بحار فقلت سرُّ الخبر عندي تجده باختصار.

تعد علامة (مستشاوي) المرتكزات الأساسية في هذا الغصن باعتبارها مدلولا إيحائيا مؤثر ًا في فعل الاستجابة النصي، ذلك أنه التوحي بشيء من التحديد القائم على تأسيس وتنظيم الحركية داخل البلاط في السد للطة العربية بالأندلس. بيد أن المستشارين يشكلون مرجعية السلطة في تسيير شؤون العباد والبلاد في شتى مناحي الحياة، وهذا ما يقتضي تمكنهم وكفاءتهم، كل حسب ميدانه وتخصصه.

أحسب أن مزيدا من التأمل في الاستقصاء العملي للتجربة الاستشارية من خلال الإيحاء العلاماتي لهذا الغصن يقود إلى نتيجة غير قابلة للالتباس. إنم العورة للتجربة القبلية بثوب مستحدث، فلو كانت معايير القدرة والكفاءة التي من المفترض أنها تؤدي إلى الض فر بمنصب الاستشارة، دون أي اعتبار للعرق والنسب والجنس ، لما وجد رجل كفيف كالتطيلي مسو فا لطلب هذا المنصب من الأمير، وبخاصة في ميدان يفتقد لأدني مؤهلاته كالميدان العسكري الذي يبدو مؤكد المن معرفته بوجهة الأمير البحرية وحفظه لأسراره.

إن التبادل بين الصور الذهنية والمكانية امتد إلى اتصاف معان سلوكية نابعة من حضارة المجتمع وثقافته، فالمكان لا يقتصر على كونه مساحة ذات أبعاد هندسية تحكمها المقاييس والحجوم، فهو فضلا عن ذلك نظام من العلاقات المجردة، يستخرج من الأشياء المادية الملموسة بقدر ما يستمد من التجريد الذهني، أو الجهد الذهني المجرد<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> التطيلي، (الديوان): ص 273.

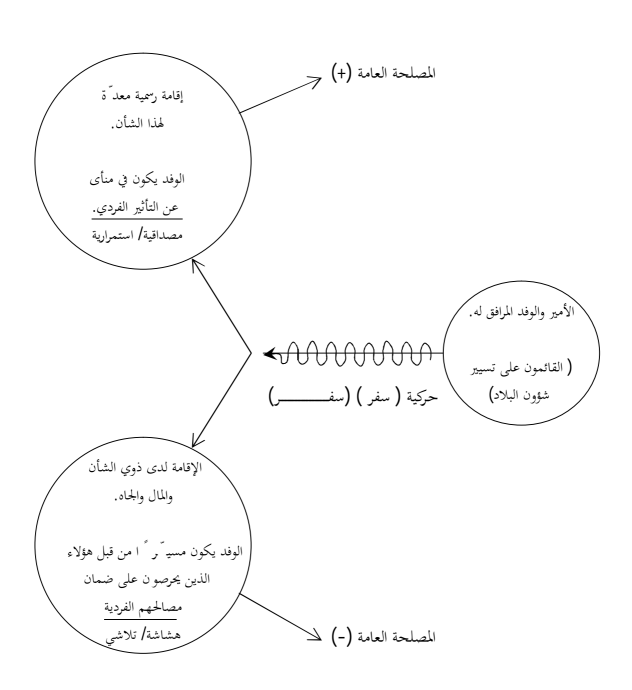
<sup>2-</sup> ينظر: غاستون باشلار: جماليات المكان، تر: غالب هلسا، المؤسسة الجامعية للنشر، ط6 2006، بيروت، ص 10.

ومما يسند قضية عدم اعتماد البعد الحقيقي للاستشارة في بلاط الحكم العربي بالأندلس هو عدم الاستجابة للتطور العمراني الذي عرفته الأندلس، فمالفترض أن يعكس هذا التسطور العمراني الذي عرفته الأندلس، فمالفترض أن يعكس هذا التسطور العمراني الذي عرفته الأندلس، فمالفترض أن يعكس هذا التسطور العمراني الذي عرفته الحكم لما لها من دور بارز في ضبط حركيتها.

في ظل استكناه الفضاء العلاماتي لخرجة هذه الموشحة يمكن الاعتقاد بامتداد سيطرة النظام القبلي على حركية الأمراء والولاة انطلاقا من ارتفاها ببعدي النسب والجاه، فحتى وإن افترضنا وجود إقامات خاصة للأمراء فإنه م يتخلون عنها في أسفارهم ويفضلون الإقامة عند ذوي المال والجاه، وهذا ما يجعلهم يسيرون شؤون الحكم تحت تأثير من هؤلاء، ولذلك أحسب أن هذه الظاهرة تعد من أبرز العوامل المؤدية لزوال الحكم العربي ببلاد الأندلس لأنها شكلت عائقا كبير أا أمام ترسيخ منظومة مؤسساتية في تسيير شؤون البلاد تتجاوز الدين والعرق والجنس، وما إقامة الأمير (علي بن تاشفين) إثر دخوله أرض سلا (المغرب) لدى (يوسف بن القاسم) الذي يعد من أعيان هذه المدينة لدليل قاطع لأدني شك في هذه المسألة 1:

إن جيت أرض سلا وافاك بالمكارم فتيان وافاك بالمكارم عنوان . هم سطور العلا ويوسف بن القاسم عنوان . ويمكن عرض هذه المفارقة عبر التسكيل التسخطيطي الآتي:

<sup>&</sup>lt;sub>1-</sub> التطيلي (الديوان)، ص 273.



## خاتهة

لم يكن هناك بد من قطع هذه الرحلة عبر الفصول الأربعة التي اشتمل عليها هذا البحث، في سبيل الكشف عن طبيعة هوقي الموشح كما تقتضيها موضوعية الرؤية إلى التداخل اللساني والأدبي فإذا كانت أهمية أي بحث إنما تتحد د بما يسد ه من الثغرات في ميدان موضوعها ويجيب عنه من الأسئلة التي استهدفها وتم تحديدها سلفا، وفي تصوري أن هذا البحث قد أجاب عن الأسئلة الأربعة التي طرحت في البداية عن حقيقة تلك الهوية حيث تكفيل كل فصل بالإجابة عن سؤال بعينه.

ومن ثمّة جاءت استنتاجاتي على أربع مراحل، آثرت في أولاها نتيجة جزئية وتقريرية في نفس الوقت، مفادها وجوفارق بدى يتعاظم بمرور الوقت وتعاقب الدّراسات بين الرؤية النّقدية العربية والرؤية الاستشراقية في التعاطي مع النشأة التوشيحية، والملاحظ أن هذا الفارق لم يمنع الرؤيتين من التقاطع في نقطة الانحراف عن الموضوعية.

ولللفحائية والفردانية التي طغت على متن المدو "نة النه قدية العربية القديمة والحديثة أبدت مشهد النشأة مبتورا غير داع للاطمئنانكما كشف التنقيب عن فن "المسمطات الذاي هلل به من ادعوا مشرقية الموشحات عن شيء من القصور في تقديم نبرة التوشيح لتمايز اللونين وغياب حلقات التاطور المنطقية بينهما.

إذّ لا مجال لإنكار احتدام الصراع الدّ قدي بين أقرم المشارقة ونظرائهم المغاربة في هذا الشّ أن، فالمشارقة حرصوا على عدم التنازل عن الإبداع الأدبي للأقاليم المستعربة، لتجد الأقلام الدّ قدية المغربية القديمة والحديثة في النشأة التوشيحية ظالتها في فك عقدة شخصيتها الأدبية، مما أدى بالبحوث إلى الانطلاق من خلفيات مسبقة جعلتها تفتقر في عمومها إلى الشّ مولية والموضوعية.

ولا شك في أن إعطاء الفضل للأناشيالكنسية في التّمخض عن الموشح لدى عدد معتبر من الدّ ارسين المستشرقين لالة على الاحتراس من أي توصيف ينعت الأدب العربي بالارتقاء والتّطور.

وتوصلت من خلال أطياف المعطيات التي جمعتها على مدى سنوات الته عامل مع الموضوع إلى حقيقة وإن كانت بديهية أو مسلمة مفادها أنه لا يمكن لأي جنس أدبي أن يظهر فجأة على يد شخص واحد بصورته النخبوية المكتملة، إذ لابد له من الولوج عبر نفق التغالب والتعاقب المرحلي المنتهي به إلى افتكاك بطاقة الاعتماد في مدو " نة أجناس الأدب المنتهى إليه.

ولعل فرضية المشهدية (سيناريو) التي اعتقدها المستشرق الاسباني تراند تدعو إلى كثير من الاطمئنان، ذلك المنعنى متوالية مرحلية ارتقت بالموشح من السسسياق الشسعبي القائم على التسسارك العرقي إلى السسسياق النخبوي

وهذا ما يحتاج إلى فنان عبقري يؤدي هذه القفزة. هذا الفنان الذي يبدو أن ابن بسقم تعج ل مسافة التطور في الوصول إلى تحديده.

وإذا كان السس ياقلش عبي الاجتماعي الذي عناه تراند محتضنا لجميع العناصر العرقية الفع الة في الجتمع الأندلسي فإذ له لا مناص للتفلّت من إقرار بالمساهمة الكيرة لآدابها الشس فوية في نشأة الموشح.

وما ادعاه النه قاد القدامى من سبق لرفض الاعتراف بأي لون شعري يزاحم القصيدة العمودية في مضمار الإبداع الشه عري العربي لا يعدو أن يكون فهما خاطئا لحقيقة الاحتكاك والته فاعل الأدبي، فبعدما ذاع صيت الموشح وأرغم الشه عراء الموالين للعمودية على الانصياع إليه لم يحرج النه قاد المشارقة في ادعاء ملكيته، فلم يجدوا في غير المسمطات تبرير الفه في منفذ أمام إسهامات آداب الشه عوب الأخرى في هذا الشهان.

انتهى الفصل الثاني إلى نتائج قاطعة حول إشكالية اختلاف مظاهر الأثر البيئي بين بليئة الأصل للشّعر الجاهلي - شبه الجزيرة العربية جاعتباره يقدّم شيئا من النّقاء للأدب العربي وبيئة الموشح الأندلسية.

ومر "ة أخرى تتأكد هشاشة حديث الأقلام النه قدية المشرقية عن نشأة الموشح بادعائهم مشرقيته، فقد كشف لمين العناصر بين البيئتين عن استحالة تمخ في بيئة شبه الجزيرة العربية عن الموشح، بيد أن هذا الأخير اقترن في مراحله البدئية بجوق موسيقي منظم (طرب)، كما جاء إلقاؤه البدئي على شاكلة ممارسة ثنائية تمثيلية بين الوشاح وجارية تؤدي الخرجة في نهاية المطاف عبر مساحة تتوسط المجلس يمكنار لهطتير مُحاً. في حين يثبت التاريخ الثقافي العرب لم يعرفوا التمثيل والتسطور الموسيقي في العصر الجاهلي، كما أن العلاقة بين الجنسين في الثقافة الجاهلية لم تكن تسمح مطلقا بمكذا ممارسة.

إن العناصر التي تعم ق الته مايز بين البيئتين من شأنها فك الصراع بينهما بشكل دقيق جد الأنها لا تسمح بتوفر حد أدنى من الافتراضات العشوائية التي تفتقد إلى التأسيس، فالتشكيل الخطي الله ابت – وإن جاء لاحقا انصاع للبناء العروضي المستلهم من هيكل الخيمة في القصيدة الجاهلية العمودية، بينما أدى الته طور العمراني بالموشح في البيئة الأندلسية إلى الظهور بأشكال خطية متعد دة.

ولعل تمي ّز البيئة الأندلسية بسياق اجتماعي لغوي خاص لم تتوفر عليه بيئة شبه الجزيرة العربية أبدى أسبقية البيئة الأندلسية الثقافية في الته مخض عن الموشح، وعندما أقول البيئة الثقافية لا أتحر هم أبدا في معاودة الإشارة إلى ثقافات وآداب العناصر العرقية المتعايشة مع العرب.

ويبدو جليا من خلال البحث في هذا التّمايز أن إلقاء الشّعر الجاهلي كان مناسباتيا رهن رزمانة يقل فيها التّجمع في ظل بيئة شاسعة وقاحلة. بينما ارتبط الموشح بالاستقرار والاطمئنان ومن ثمة قام على الارتجالية والاستمرارية. لذلك تأخذ البيئة الأندلسية الأسبقية في المحضان النشأة التّوشيحية لتوفرها على محيط عمراني حضاري راق مساعد على ذلك هذا الفضاء الذي تؤكد الأبحاث التاريخية انعدامه ببيئة الشّعر الجاهلي التي كانت بدويّة بامتياز، و بالتالي لم يجموع العربي أن ي نشىء هذا الفضاء بمفرده لو لم يستفد من مستوى التّطور العمر اني الذي وصلت إليه الشّعوب التي تعايش معها.

وقد تولى الفصل الثالث الإجابة عن السوّ والله الخاص بالثنائية اللّسانية التي تسم الخطاب التوسيحي، وظهر أن هناك سوء فهم لدى السوّ واد الأعظم من النوّ قاد العرب، بيد أنه م اعتمدوا معيار فصاحة الأقفال التي تسبق الخرجة في إثبات انتماء الموشح للأدب العربي معرضين اللّسان غير العربي الظاهر عبر فضاء الخرجة إلى العزلة والإقصاء من جسد نص ملوشح.

هذا الاعتقاد بالاقتصار على فردانية المعيار اللّغوي في إثبات عربية الموشح يصطدم ببديهيات التّمايز الأدبي الإنساني الحديث – على الأقل على صعيد الانتماء - فبحسب هذاالمعتقد تعد ّ روايات الكاتب الكولومبي العالمي غابرييل غارسيا ماركيز –على سبيل الذّكر لا الحصر - أدبا إسبانيا لجحرد ألمّ اكتبت بلغة إسبانية.

وفيما يتعلق بزاوية النطّر الاستشراقية للثنائية اللّسانية في الخطاب التوشيحي فقد جاءت متقاطعة مع نظيرتها العربية، ذلك أنمّا سلّطت الضوء على الألسن غيرالعربية الظاهرة عبر فضاء الخرجة وجعلتها شاملة في توصيف ذات الموشح، ومن ثمة التّصريح بانتماء الموشح إلى آداب تلك الألسن.

إن تصور هذه الفكرة يعلبتر "اث الأدبي الشه فوي ملكاطخابه، وأن استلهامه يظل مقتصر أا عليهم، وهذا ما لا يمكن أن يقبل - على الأقل من الوجهة المنطقية البحتة لأن النهل من التر "اث الأدبي لا يتوقف عند تخوم اللسان الوارد بله يتعداه إلى عديد الألسن بفعل التر "جمة والاحتكاك الثقافي الإنساني لتبرز تمظهراته بلسان جديد

وتحت مظلة أدب جديدهنا تبقى فكرة استلهام الموشح من الأغاني الرومانثية التي تركت آثار ًا مادية على مستوى الخرجة قاصرة في إثبات انتماء الموشح إلى الأدب الإسباني القديم.

أما مغامرتي عبر سطور الفصال "ابع فجاءت تطبيقية بامتياز انطلاقا من محاولة بيق المنهج السرسيميئي على موشحة الأعمى الترسيلي، وقد خلصت إلى مؤشرات أكردت اغتراب الذرات الشرسيمية ومن ورائها الذرات العربية في البيئة الأندلسية، فرغم الررسيم الجضاري الذي وصل إليه الإنسان العربي بالأندلس بقي وجدانه مشدود الله المشرق، فذات المشاح تتحدث عن مزية الطلل الدرسيم المنطراب العلاقة مع المعشوقة كما ألفيتها أسيرة لمشهدية الحرب، مستسلمة لقساوة وقهر واقعها، وهذا ما يتناقض مطلقا مع معطيات واقع بيئتها الأندلسية الحضارية.

كما أن الكلام عن العطاء والجاه والمحاباة تأكيد على تغييب أدنى مستويات الالتزام بالمنظومة المؤسساتية التي من المفترض أنه المحكم السلط والمجتمع على حد سواء. فمازالت الحماية مستعصية خارج البلاط ومازال ذوو الشأن يؤثرون في توجهات الحكم.

وطبيعي أن يحدث التّ ناصين بالشّ عر المشرقي والموشحات على مستويات متعدّ دة كو نه خصوصية فنية ملازمة وضروريةللإبداع الأدبي.

أما عندما يتعم قي التراس إلى درجة بتر النص الشرعري من واقعة المنشئ له انطلاقا من تبدي قصائد امرئ القيس والمتنبي هافتة تحت سطور موشحة الترطيلي من الألف إلى الياء، فالأمر يؤدي إلى حقيقة سرعان ما تتحول إلى إشكالية وجود للذرات العربية في البيئة الأندلسية، فقد التصق الأنا لديهالبيئة الأصلية مما أثر على تطور علاقتها مع الآخر، ويبدو أن فك الغاز هذا الواقع يقتضي مجالات عدرة من العلوم الإنسانية كعلم الاجتماع وعلم الذيفس والأنتروبولوجيا وغيرها من العلوم القيلامس حقيقة تمظهرات الذفس البشرية انطلاقا من البحث التربي المؤسوكل ما يمكنني قوله في الأخير هو أنني حاولت أن أقدر مفهوما شاملا للأساس الذي قع له لهوية الموشح، المؤسوكل ما يمكنني قوله في الأدبلعربي وسمورة ه على غيره من الآداب أو الاعتقاد الاستشراقي بتوصيف الأدب العربي بالعقم. ألا تجرنا الحقول العلمية اللغوية والأدبية الحديثة نحو اللسانيات والأدب المقارن على معاودة استحضار الموشح في إطار شعور عميق بإنسانية الرسالة الأدبية، فنحن بشر كسائر البشر، نملك لسانا وأدبا كسائر اللسن والآداب. بيد أن عملية ثليزاً والتأثر التي اعتبرها حولست وحيداً العورية للتطور والارتقاء الأدبي.

# الملاحق

### خرجات غير عربية (ألسن أوربية قديمة):

خرجة للوشاح يحي السر وقسطي الجزار 1: كذا أمي فلمولي البين إب كذل ميت طارى رسا الرقيب

خرجة للوشاح ابن بقي الطليطلي<sup>2</sup>: ميجالس كري مي موت لطري

عارف كل شيء أنون شيو نادا بالله كفري

خرجة عبرية للوشاح صمويل بن النغريلة الناجيد 3 :

الله يوسايل (كذا) عن بان حبيبو عبوريم (رُرُ ) حيث يشو الزمن يجيبو

1- لسان الدين الخطيب: جيش التوشيح، تحقيق: هلال ناجي، مطبعة المنار، 1966، تونس، ص155.

2- عدنان آل طعمة: موشحات ابن بقي الطليطلي وخصائصها الفنية، بغداد، 1979، ص210.

 $\mbox{`}$  Studies of the research institute for Hebrew poetry (srihp) -3

139/2 نقلا عن : صمويل-م-ستيرن ، المرجع السابق، ص309.

## خرجة عامية للوشاح أبي القاسم المنيشي <sup>1</sup>:

الحبيب حجب عن ي في دار ونريد نسأل عنو جار ونخاف رقيب لمج واش نعمل يارب

## خرجة بربية للوشاح الأعمى التّطيلي 2:

كشفت القناعا مستوهبا منه قبله فاستحيا امتناعا أظنها منه خجلة فقلت انخضاعا ما قال قيس لعبله أما أنا حبيبي نطيش من غرشوني شيم غين رشاها ألا نغرش منوني

\_\_\_\_\_

1- لسان الدين بن الخطيب: المصدر السابق، ص111. 2-الأعمى التسطيلي: الديوان، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، 1963، بيروت، ص289.

### نص موشحة التطيلي

كيف السبيل اله اله كلا بالخرّد النواعم قد بانوا والركب و س ط اله كلا بالخرّد النواعم قد بانوا أقبلن يوم الحم عي في س ند سيّات الح كمل ييض م طَلِ الدما سود الفروع والمقل فيا م عني عما لو ناله نال الأمل دون ذوات الح كمى للسيف بالصوارم حرمان آبغ النحاة ولا يغررك بالضراغم غزلان م يدر شيئاً سوى تعذيبه لص م يدر شيئاً سوى تعذيبه لص م يته وما شكوت الهوى إليه خوف عتبه وكنقبل النوى مكتتمًا لجبه فعندما رحلا فاضت بدمع ساجم أجفان أطلعن مني على سرّي وهل للهائم كتمان أهدي إلي السرور بالميور بالمين بالمنن

إن حاربتني الدهور "فهو حُسامي والمحَ نَ " فقل ° لكلِّ فخور مثل َ أبي يعقوب َ كُنن ْ ذاك الذي كملا وفي جميع العالمِ نُقْصانُ وطالما عُدُلا وللزمان الظالم عدوان

> ومزمع للسفر فقلت ُ سر ٌ الخبرِ هم ُ سطور ُالعلا

ذو سؤدد ِ لا ينال لو تَبعَ تُهُ الأنجم ْ إذا ذكرت النزال فهو الجريء المقدم وإن طلبت َ النَّوال فهو الجواد ُ الم ُ نه عم ْ تاللّه م م ن ب ك الله عنوان الله اضرب ما المثر المث لم يرض َ غيري مسـ ْ تشار ْ فقال تدري ساً فري ها ها ما على البحر بح الر عندي تجد ه ُ باختصار ْ إن جيت أرض سلا وافاك َ بالمكارم ِ فتيان ُ ويوسف بن القاسم عنوان ً

## فهرس الموضوعات

| ئىكر                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| هداء                                                                                                        |
| قدمةأ- <sub>ح</sub>                                                                                         |
| لفصل الأول: إشكالية النشأة التوشيحية بين الخطاب لذَّ قدي العربي ونظيره الاستشراقي.                          |
| 01-قضية الأجناس الأدبية في الفكر النّــقدي العربي القديم                                                    |
| 02- نشأة الموشح ومسألة مواجهة الأدب المغربي القديم للتبعية المشرقية                                         |
|                                                                                                             |
| 04-نشأة الموشح وإشكالية استحضار التراث بين الدراسات النقدية العربية المعاصرة والدّ راسات                    |
| لاستشراقية                                                                                                  |
| 05- نشأة الموشح، الفجائية والفردانية في الخطاب النقدي العربي القديم والمعاصر                                |
| - 06 نشأة الموشح ومسألة الخضوع لحتمية الطقوس الإنشادية الدينية في الدراسات الاستشراقية 22                   |
| شَوَّة-الموشح، من السـ ّ ياق الشَّ عبي إلى السـ ّ ياق النخبوي                                               |
| -<br>لفصل الثاني: مظاهر اختلاف الأثر البيئي بين الشعر الجاهلي والموشح.                                      |
| 01- على المستوى الطبيعي                                                                                     |
| - 02 على مستوى الإلقاء                                                                                      |
|                                                                                                             |
| 04- على مستوى الأداء                                                                                        |
| 44 فضاء الإلقاء و مستوى فضاء الإلقاء                                                                        |
| على مستوى العلاقة بين الجنسين                                                                               |
| 70على مستوى السـ ياق الاجتماعي اللّـغوي                                                                     |
| 08-على مستوى التّشكيل الخطي                                                                                 |
| لفصل الثالث:التعدد اللساني في الخطاب الت <sup>"</sup> وشيحي بين النظرة النقدية العربية والنظرة الاستشراقية. |
| فصل منافعة. عناد اللساني في الخطاب التّ وشيحي من منظور الدراسات النقدية العربية                             |
| . 10 / 12 من منطق في المطلق العربي القديم                                                                   |
| - ابن سناء الملك                                                                                            |
|                                                                                                             |
| ب- ابن بسام                                                                                                 |
| ج- ابن محلدون                                                                                               |
| . / / / / الله بد الذهاري العداني الحاديثي                                                                  |

| 71                                        | اً- مصطفى الشَّكعة                                          |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
|                                           | ب- عبد العزيز عتيق                                          |
|                                           | ج- محمد زکریا عناني                                         |
|                                           |                                                             |
| 77                                        |                                                             |
| 80                                        | ب- مارتن هارتمان Martin Hartmann                            |
| 83                                        | ج- صمویل.م.ستیرن     Samuel Miklos Stern                    |
| سانيات الحديثة                            | 03+لتّ عدد اللّماني في الخطاب التّ وشيحي من منظور اللّـ.    |
| 86                                        | أ- صراع الألسن                                              |
|                                           | ب- الغلبة بين الألسن                                        |
| 89                                        | ج⊦لتّ خلوب اللّساني                                         |
| 89                                        | د-اللّسانيات الاجتماعية                                     |
| (كيف السبيل إلى صبري)للأعمى التّطيلي.     | الفصل الرابع: مقاربة إجرائية سيميائية لموشحة                |
| نشأ الثّ قافي الهجين للخطاب التّ وشيحي 92 | 01- أولوياطلقاربة السـ ّ يميائة في الاستجلة لمتطلبات المن   |
| عري الله ّرس النّـ قدي العربي المعاصر 94  | 02تجليات الإجراء السـ ّ يميائي العربي على الخطاب الشـ       |
| 96                                        | 03- عتبة القفل الاستهلالي، بديلا عن العنوان                 |
| افي                                       | 04- خطاب الجسد (الموقف)، تداخل الفيزيولوجيوالثُّ قا         |
| 100                                       | 05-التَّ شاكل المعنوي                                       |
| 102                                       | 06 حملاً مقي التّ داخل اللّوني (أسود/ أبيض)                 |
| لد الأنثوي 104                            | <b>07ئ</b> ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
| ويل 106                                   | 08 -سيميائية الص ّوت بينالكثافة الد ّ لاليةافتراضية التّ أو |
| 107                                       | 09 للثُّ نائية الضُّ دية : إفصاح/كتمان، مربع غريماس         |
|                                           | 10 المة تناص الله فظي/ الإيقاعي                             |
| ي الأندلسي 111                            | 11 حلاً مية ثنائيةلظو " ة / الضعف؛) المشهد السـ " ياسي      |
|                                           | 2 الله مناص اللا شعوري                                      |
|                                           | 3 البنية الس ياسية وجدلية الفردانية و المؤسساتية            |
|                                           | خاتمة                                                       |
| 125                                       | ملاحقملاحق                                                  |
| 126                                       | الملحق 01: حرجات موشحات بألسنة متباينة                      |

| 128 | <br> | <br>ربة | المقار | بة ب | المعني | حة | الموش | نص     | :02    | لملحق   |
|-----|------|------|------|------|------|------|------|------|---------|--------|------|--------|----|-------|--------|--------|---------|
| 131 | <br>    |        |      |        |    | إجع.  | والمرا | لمصادر | فائمة ا |

### الملخص

هيأ للأدب العربي في ظل تعايش و اختلاط عرقي مطول بيئة أندلسية محدودة المعالم أن يدخل في عملية احتكاك عنيفة مع آداب مختلفة شأنه اللغة العربية نفسها .

يقتضي الاحتكاك الأدبي المفضي إلى الخطاب التوشيحي التنقيب عن خيوط رفيعة تثبت توفر أولى ارهاصات الموشح في الشعر الجاهلي ،كونه يطرح شيئا من النقاء للأدب العربي قبل أن ينفتح على آداب الشعوب بعد الفتوحات الاسلامية،وهذا ما يقدم مبررا موضوعيا لمقاربة قضية تحديد البيئة الأندلس،هذه الأندلسية إن رجحت كفتها تقتضي اعترافا صريحا بدور آداب العناصر العرقية الأخرى في نشأته و بلورته إلى الشاكلة التي انتهى إليها .

#### **Summary in English**

he Arab literature, in the context of coexistence and long ethnic intermingling, has created a limited Andalusian environment to enter into a violent process of friction with different literatures that would be the same Arabic language.

The literary friction leading to the discourses requires the exploration of high threads to prove the availability of the first verses of the verse in the pre-Islamic poetry, as it presents some purity of Arabic literature before it opens up to the etiquette of the peoples after the Islamic conquests. This provides an objective justification for the approach of defining the Andalusian environment, Andalusia If it is so, it requires explicit recognition of the role of the ethics of other ethnic groups in its inception and its crystallization to the way it ended.

#### Résume

La littérature arabe, dans le contexte de la coexistence et du long brassage ethnique, a créé un environnement andalou limité pour entrer dans un violent processus de friction avec différentes littératures qui seraient la même langue arabe.

Nécessite la littérature de friction menant à l'exploration Altouchiha du discours de haut fil proving fournir les premiers signes avant-coureurs Muashah dans la poésie pré-islamique, on lui demandait quelque chose de la pureté de la littérature arabe avant d'ouvrir à l'éthique du peuple après les conquêtes islamiques, et cela donne un objectif de justification d'aborder la question de l'environnement de l'Andalousie, l'Andalousie S'il en est ainsi, il faut reconnaître explicitement le rôle de l'éthique des autres groupes ethniques dans sa création et sa cristallisation jusqu'à la fin de celle-ci.