جامعة قطر كليّة الآداب والعلوم

التنامي الحكائي في حكايات السندباد إعداد إعداد لبابة أمين الهواري

قُدّمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلّبات كليّة الآداب والعلوم للحصول على درجة الماجستير في اللغة العربية وآدابها

يونيو 2022/1443 ©. لبابة أمين الهواري. جميع الحقوق محفوظة.

## لجنة المناقشة

| عليها | ۅؘٷؙڣؚٯٙ | <b>,</b> 2022 | يونيو | بتاريخ | الهواري | أمين | لبابة | الطالب/ة | من | المقدّمة | الرسالة | رضت    | استُع |
|-------|----------|---------------|-------|--------|---------|------|-------|----------|----|----------|---------|--------|-------|
|       |          |               |       |        |         |      |       |          |    |          | :       | هو آتٍ | کما   |

نحن أعضاء اللجنة المذكورة أدناه، وافقنا على قبول رسالة الطالب المذكور اسمه أعلاه .وحسب معلومات اللجنة فإن هذه الرسالة تتوافق مع متطلبات جامعة قطر، ونحن نوافق على أن تكون جزء من امتحان الطالب.

أ. د. لؤي خليل
 المشرف على الرسالة
 أ. د. مولاي يوسف الإدريسي
 مناقش
 د. صيتة العذبة
 مناقش

تمّت الموافقة:

الدكتور أحمد الزتحري ، عميد كليّة الآداب والعلوم

## المُلخَّص

لبابة أمين الهواري، ماجستير في اللغة العربية وآدابها: يونيو 2022.

العنوان: التنامي الحكائي في حكايات السندباد

المشرف على الرسالة: أ. د. لؤي خليل

الأصل في الحكاية أي حكاية أن تتوسع وتنمو تبعًا لمرجعيّتين أو قانونين حاكمين: مرجعية تتعلق بالحكاية نفسها، بِعدِّها بنيةً مستقلة، لها قوانينها الداخلية التي تضبطها وتنظم حركتها، ومرجعية أخرى تتعلق بالحاكي/السارد الذي يحاول أن يدير الحكاية نحو إرادته ومقاصده؛ فوجود الحكاية مرهون دائمًا إلى هاتين القوتين؛ قد تجبر الحكاية حاكيها على اتباعها مرغمًا، وقد يلوي عنقها فتنقاد إلى قوانينه، وربما ناست بين شيء من هذا وشيء من ذاك.

وتختلف الثقافات عادةً في طرائق نمو حكاياتها وتوسعها؛ وطرائق سردِها حركة حكاياتها؛ وقد انشغل كثير من الدارسين في البحث عن تلك الطرائق التي تضبط حركة الحكاية وآليات سردها، وحاولوا أن يقعدوا لها ويضبطوها ضمن أنظمة محددة، فتحدثوا عن الحكاية الإطار التي تتفرع إلى عن الحكاية التي تتضمن حكاية واحدة، وتحدثوا عن الحكاية الإطار التي تتفرع إلى حكايات فرعية صغيرة، وأنشؤوا لذلك مصطلحات تضبط هذه المفاهيم، غير أن أسرار الحكاية وطرائق تناميها وآلياتها السردية لا تزال تخفي أكثر مما أظهرت حتى الآن، ولا تزال تعد بالكثير.

تحاول هذه الدراسة أن تتتبع المفاهيم الدالة على توسع الحكاية بأشكاله المختلفة، وفي سبيل ذلك رأت أن مصطلح (التنامي الحكائي) أقدرها في التعبير عن المفهوم المراد؛ لأنه غير مقيّد بشكل واحد من أشكال الاتساع؛ كمصطلح (التوالد) أو مصطلح (التضمين)؛ ولا يلتبس بدلالات حافّة تدفع به نحو حقول معرفية أخرى؛ مثل: مصطلحي (التوالد والتناسل) القريبين من الحقل البيولوجي. كما أن حدود مصطلح (التنامي) الدلالية قادرة على استيعاب أشكال متنوعة من الاتساع، لا تحتملها المصطلحات الأخرى.

ولكي تختبر الدراسة ذلك وتثبته رأت أن تعتمد نص (حكايات السندباد) دون غيرها؛ لما تتضمنه هذه الحكايات من أساليب حكائية متنوعة كفيلة بإظهار أنواع مختلفة من التنامى، يجعلها ذات خصوصية حكائية داخل ألف ليلة وليلة نفسها.

وبذلك تشكل الدراسة تحدّيًا بحثيًا من جهتين: التحدي الأول تحدٍ تقني منهجي يتعلق بقدرة مفهوم (التنامي) على استيعاب أشكال التوسع الحكائي المختلفة، والتحدي الآخر علمي معرفي هو التثبت من فرضية استقلال حكايات السندباد ببنية متمايزة. الكلمات المفتاحية: التنامي الكمي/ التنامي الكيفي/ حكايات السندباد/ المصطلحات الحافة

#### **ABSTRACT**

The origin of the tale – any tale – is that it expands and grows according to two references or two governing laws: a reference to the tale itself, considering it as an independent structure, where it has its own internal laws that control and regulate its movement, and another reference related to the narrator who tries to manage the tale towards his will and purposes; therefore the existence of the tale is always dependent on these two forces. The tale may compel its narrator to follow it, or he may twist its neck to follow his own laws, while both manners could get together into a tale.

Cultures usually differ in the ways their stories grow and expand; and ways of telling their stories; Many researchers have been busy looking for those methods that control the movement of the tale and the mechanisms of its narration, and they tried to sit and control it within specific systems, so they talked about the tale that includes a tale, and they talked about the framing tale

that branches into small sub-tales, thereafter they created terminologies that cover these concepts. However, the secrets of the story, its development methods and its narrative mechanisms are still hidden more than it has been revealed so .far, and it still promises a lot

This study attempts to follow the concepts leading the expansion of the story in its various forms; therefore, the term (narrative growth) been seen as the most capable form to express the desired concept. Because it is not constrained by one form of breadth: as the term (breeding) or the term (embedding). Also, it should not be confused with terms may get towards other fields of knowledge; for example, the term (birthing) that are close to the biological field. Also, the semantic limits of the term (growth) can accommodate various forms of breadth, while other terms cannot.

In order for the study to test and prove this, it is decided to adopt specifically the text of (The Stories of Sinbad); as the tale

includes various narration methods, it would be eligible to present the various types of growth. Therefore, it was the chosen one within Thousands and One Nights for its narration uniqueness.

Consequently, the research is facing challenges from two sides: the first challenge is a methodological technical challenge related to the ability of the concept (development) to accommodate different forms of narrative expansion, and the other scientific and cognitive challenge is to verify the hypothesis of the independence of Sinbad's tales with a unique structure.

Keywords: quantitative growth / qualitative growth / Sinbad's tales / edge terms

## شكر وتقدير

الشكر لله عز وجل أولًا وأخيرًا، أن يسر لي طريق علم، أنجز فيه هذا العمل، فله الحمد والشّكر والمنّة

والشكر العظيم

لعائلتي

حصني المنيع

ولولديّ

رفيقيّ الرحلة والتعب

ولصديقاتي

جيشي الدائم

ولكل من سند الضّعف، وقوم الأعوجاج، واحتمل النّزق، وهدهد الوجع، ومدّ اليد، ونصر الحلم، وشاركني رحلة البحث، وكان صديقًا صدوقًا صادقًا.

## الإهداء

إلى سورية الجديدة الحرة التي نحلم بها التي نحلم بها أهدي هذا العمل؛ ليكون خطوةً في البناء

# فهرس المحتوبات

| ٥  | شكر وتقدير                      |
|----|---------------------------------|
| ż  | الإهداء                         |
| ش  | المقدمة                         |
| 1  | الفصل الأول- الدراسة النظرية    |
| 2  | المبحث الأول: التّنامي          |
| 2  | مدخل لغوي                       |
| 5  | ذاكرة المصطلح                   |
| 34 | التّنامي في الساحة النقدية      |
| 44 | المبحث الثاني: المصطلحات الحافة |
| 45 | 1- التأطير                      |
| 48 | 2- التتابع الحكائي              |
|    | 3- التتالي                      |
|    | 4- التجاور                      |
|    | 5- التسلسل                      |
|    | 6- التضمين                      |

| 65  | 8- التناسل                              |
|-----|-----------------------------------------|
| 69  | 9– التناوب                              |
| 73  | 10 – التنضيد                            |
| 76  | 11- التوازي                             |
| 79  | 12 - انتواند                            |
| 85  | 13- التوالي                             |
| 88  | المبحث الثالث: الحكاية والحكاية الشعبية |
| 96  | الحكاية الشعبية                         |
| 100 | المبحث الرابع: ألف ليلة وليلة           |
| 108 | حكايات السندباد                         |
| 113 | الفصل الثاني: الدراسة التطبيقية         |
| 118 | المبحث الأول التّنامي الكيفي            |
| 118 | التّنامي الكيفيّ الأفقيّ                |
| 157 | التّنامي الكيفي العموديّ                |
| 201 | المبحث الثاني: التّنامي الكمّيّ         |
| 202 | التّنامي الكمّي الوصفي                  |
| 206 | التّنامي الكمّيّ البلاغيّ               |

| 215 | التنامي الإنشائي                |
|-----|---------------------------------|
| 221 | التنامي الإحالي                 |
| 227 | التّنامي الكمّي بالغريب والعجيب |
| 241 | الخاتمة                         |
| 249 | قائمة المصادر والمراجع          |
| 249 | المراجع باللغة العربية:         |
| 249 | الكتب:                          |
| 268 | المجلات:                        |
| 269 | المراجع باللغات الأجنبية:       |
| 269 | مراجع شبكة الإنترنت:            |

#### المقدمة

الأصل في الحكاية - أي حكاية - أن تتوسع وتنمو تبعًا لمرجعيّتين أو قانونين حاكمين: مرجعية تتعلق بالحكاية نفسها، بعدّها بنية مستقلة، لها قوانينها الداخلية التي تضبطها وتنظم حركتها، ومرجعية أخرى تتعلق بالحاكي/السارد الذي يحاول أن يدير الحكاية نحو إرادته ومقاصده؛ فوجود الحكاية مرهون دائمًا إلى هاتين القوتين؛ قد تجبر الحكاية حاكيها على اتباعها مرغمًا، وقد يلوي عنقها فتنقاد إلى قوانينه، وربما ناست بين شيء من هذا وشيء من ذاك.

وقد انشغل كثير من الدارسين في البحث عن الطرائق التي تضبط حركة الحكاية وآليات سردها، وحاولوا أن يقعدوا لها، ويضبطوها ضمن أنظمة محددة، فتحدثوا عن الحكاية الإطار التي تتفرع إلى فتحدثوا عن الحكاية الإطار التي تتفرع إلى حكايات فرعية صغيرة، وأنشؤوا لذلك مصطلحات تضبط هذه المفاهيم؛ مثل: (التوالد/التناسل الحكائي)، و(التفريع الحكائي)، و(التضمين الحكائي)، غير أن أسرار الحكاية وطرائق تناميها وآلياتها السردية لا تزال تخفي أكثر مما أظهرت حتى الآن، ولا تزال تعد بكثير.

تحاول هذه الدراسة أن تتتبع المفاهيم الدالة على توسع الحكاية، بأش

كالها المختلفة، لذلك رأت أن مصطلح (التنامي الحكائي) أقدرها في التعبير عن المفهوم المراد؛ لاعتقادها أنه غير مقيّد بشكل واحد من أشكال الاتساع؛ كمصطلح (التوالد) أو مصطلح (التضمين)؛ ولا يلتبس بدلالات حافّة تدفع به نحو حقول معرفية أخرى؛ مثل: مصطلحي (التوالد والتناسل) القريبين من الحقل البيولوجي. كما أنها تفترض أن حدود مصطلح (التنامي) الدلالية قادرة على استيعاب أشكال متنوعة من الاتساع، لا تحتملها المصطلحات الأخرى.

ولكي تختبر الدراسة ذلك وتثبته رأت أن تعتمد (حكايات السندباد) من دون غيرها من الحكايات؛ لعدة أسباب، منها أن الحكايات جزء بنيوي ضمن حكايات (ألف ليلة وليلة)، فيسري عليها ما يسري على حكاياتها من تنوع سردي، وتعقيد، وتراكم في بنية الحكايات، ومنها أن (حكايات السندباد) تكاد تستقل ببنية خاصة تكفل لها نوعًا من التمايز والانفراد عن باقي الحكايات.

واعتمدت الدراسة (حكايات السندباد) في النسخة التي جمعها خالد بلقاسم؛ لما بذله فيها من تشذيب، رفع عنها كل ما يتعارض مع المعايير الأخلاقية والدينية، مما لا يناسب الثقافة العربية الإسلامية، وهي نسخة صدرت عن وزارة الثقافة والرياضة في الدوحة عام 2019م، وتتطابق مع الحكايات في كتاب (ألف ليلة وليلة) المجلد الثالث، الصادر عن (المطبعة والمكتبة السعيدية) عام 1935م، وهي نسخة مطابقة لنسخة (مطبعة بولاق الأميرية) الصادرة عام 1863م.

وبذلك تشكل الدراسة تحدّيًا بحثيًا من جهتين: التحدي الأول تحد تقنيّ منهجيّ، يتعلق بقدرة مفهوم (التنامي) على استيعاب أشكال التوسع الحكائي المختلفة، والتحدي الآخر معرفيّ، يتمثّل في قدرة (حكايات السندباد) على إثراء مفهوم التنامي نفسه، بحيث تثريه من جهة، فيكشف آليات توسعها من جهة أخرى.

وتفترض الدراسة أن آليات التنامي المتبعة في نص (حكايات السندباد) تتسم بالتعقيد، والبعد عن الخط الحكائي البسيط ذي النمط الواحد، نظرًا للعلاقة البنيوية التي تربط النص بحكايات ألف ليلة وليلة، وعلى ذلك تحاول الدراسة أن تجيب عن مجموعة من الأسئلة المتعلقة بتنامي الحكاية، من أهمها:

1-ما آليات التنامي الحكائي التي تقوم عليها الحكاية؟

2-إلى أي مدى ساهمت هذه الآليات في توسّع الحكاية؟

ويفترض هذان التساؤلان وجود مجموعة من آليات التنامي، يبنى عليها التوسع في الحكايات على نحو عام.

3-ما العلاقة بين الأفعال الحكائية وآلية التنامي الحكائي في النصوص؟

4-هل تؤثر آليات التنامي كلها في الأفعال الحكائية؟

5-هل يبنى على وجود التنامي تغير في سير الحكاية؟

تفترض هذه الأسئلة وجود علاقة ما بين آليات التنامي والأفعال الحكائية في الحكاية؛ إذ لابد من أثر لوجود آليات التنامي على الحكاية، ولأن الحكاية هي عبارة

عن سلسلة من الأحداث الحكائية الناتجة عن أفعال حكائية، فإنه لا بد أن يكون هناك أثر لآليات التنامي في هذه الأفعال بطريقة ما.

6-متى تؤدي آليات التنامي إلى تغير في سير الحكي؟ ومتى لا تؤدي إلى ذلك؟ ويفترض هذا التساؤل أن آليات التنامي هي مجموعة واسعة من الآليات، إلا أنها تنقسم إلى قسمين، قسم يؤدي إلى تغير في سير الحكي، نتيجةً لتدخله بالفعل الحكائي، وقسم لا يؤدي إلى تغير في سير الحكي نتيجةً لعدم اقترابه من الفعل الحكائي، وقسم لا يؤدي إلى تغير في سير الحكي نتيجةً لعدم اقترابه من الفعل الحكائي.

وتهدف الدراسة إلى عدد من الأهداف، لعل أهمها: اختبار صحة اختيار مصطلح (التنامي) ليكون آلية قادرة على استيعاب كل أشكال التنامي الحكائي في النص، ثم الكشف عن آليات التنامي الحكائي المتبعة في نص (حكايات السندباد)، وتحديد مظاهر التنامي وأنواعه وآليات اشتغاله في النص، وتحديد أثر التنامي في الأفعال التي تؤدي إلى أحداث حكائية تغير سير الحكي في الحكاية.

واختارت الدراسة المنهج البنيوي لتحقيق أهدافها؛ وذلك لاهتمامه بشبكة العلاقات الداخلية التي تحكم العناصر داخل البنية (البنية الحكائية)، مما يُعين على ضبط شبكة العلاقات القائمة بين الحكاية الإطار وما يتفرع عنها من حكايات، وسيكون لاهتمام البنيوية بالوظيفة البنيوية أثر مهم أيضًا في الكشف عن وظائف (التنامى الحكائي) عبر مظاهره وآلياته المختلفة داخل بنية النص الحكائية؛ إذ تنظر

(البنيوية السردية) إلى الحكاية على أنها شبكة من العلاقات الداخلية المجردة التي يمكن أن تتشكل من عدة بنى؛ بُنى حكائية كبرى، وبُنى حكائية صغرى، ونويات حكائية مركّبة ومتجاورة، وترتبط جميعها بناظم بنيوي يربط أجزاءها المتنوعة. وهذه الرؤية ستجعل البنيوية أداةً منهجيةً مناسبةً للكشف عن تلك البنى الحكائية وتحليلها، مما يعين على بيان مواضع التنامي وأشكاله وأنواعه. ويساهم في تحقيق أهداف الدراسة والوصول إلى نتائجها المرجوة.

وتعد الدراسات الأدبية التي تناولت التنامي الحكائي قليلة نسبيًا، لا سيما أن التنامي الحكائي هو إحدى التقنيات السردية الحديثة التي ما تزال تشخل أذهان الباحثين. والأمر نفسه يسري على حكايات السندباد؛ فلأنها جزء من البنية الحكائية لألف ليلة وليلة لم تحظ إلا بالقليل من الدراسات التي تخصها وحدها؛ إذ انصبت معظم جهود الباحثين في هذا المجال على دراسة حكايات ألف ليلة وليلة كاملةً.

ومن الدراسات التي عنيت بحكايات السندباد:

بن سعدية، فاطمة. وقطيط، شيرين. (2017–2018). جماليات السرد في قصة السندباد البحري. البويرة: جامعة أكلي محند أولحاج، كلية الأدب واللغات، قسم اللغة والأدب العربي. وهي مشروع جامعي لنيل درجة البكالوريوس، عُنيت هذه الدراسة بالكشف عن التقنيات السردية المتبعة في حكاية السندباد، وبيان جماليات

السرد على مستوى الوصف، والشخصيات، والتناص. وختمت الدراسة بمجموعة من النتائج تؤكد جمالية السرد المتبعة في الحكاية والنزعة العجائبية فيها.

عبد المجيد، بدراوي. (2013). المكان العجائبي في ألف ليلة وليلة: حكايات السندباد البحري نموذجًا. الجزائر: جامعة بسكرة، كلية الآداب واللغات، مجلة كلية الآداب واللغات. ع13. وهي دراسة عنيت بمعالجة المكان العجائبي في رحلات السندباد البحري، وتنوعه بين الانفتاح والانغلاق، والطبيعي والصناعي، والمتحرك والثابت، فعملت على تحديد الأماكن ودراستها، من خلال الوقوف على أسماء الأماكن وصافاتها، وتصنيف الأماكن إلى تخييلية وواقعية، والدور الذي أدته هذه الأماكن في السرد، والأثر الذي تركته في الحكاية.

بوجفجوف، مليكة. (2008–2008). بنية الوصيف ووظائفه في ألف ليلة وليلة حكايتا: الحمال والثلاث بنات والسيندباد البحري نموذجًا. قسينطينة: جامعة منتوري، كلية الأدب واللغات، قسم اللغة العربية وآدابها. وهي رسالة جامعية لنيل درجة الماجستير في الآداب، تناولت فيها الباحثة البنية الوصيفية للنص في الحكايتين، بدءًا من تأصيل مفهوم الوصيف في الثقافتين الغربية والعربية، مرورًا بدراسة البنية الوصيفية للسرد في حكاية الحمال والثلاث بنات والسندباد البحري، وانتهاءً بالوظائف السردية والدلالية للوصيف. فكان حضور حكاية السندباد في هذه

الدراسة مشاركة مع الحكاية الأخرى، وتركز جهد الباحثة على البنية الوصفية فحسب، وخلصت الدراسة إلى مجموعة من النتائج تتعلق بالوصف وآلياته وتقنياته.

قادري، علمية. (2006). الخطاب العجائبي في حكايات السندباد البحري. قسنطينة: جامعة منتوري، مجلة العلوم الإنسانية. ع26. وهي دراسة عملت على تحليل مظاهر الخطاب العجائبي في حكايات السندباد، وبيان وظائفه المتباينة، وتوضيح مواطنه في الحكايات، والدور الذي قدمه السرد العجائبي للحكاية.

السقا، سمر. (د.ت). التناص بين الفن السابع والتراث العربي (فيلم السندباد وكتاب ألف ليلة وليلة أنموذجًا). الجوف: جامعة الجوف. عمل البحث على دراسة آليات الدمج التناصية التي قدمت من خلال الفيلم، وعلاقتها بالمتن القصصي التراثي للنص في ألف ليلة وليلة؛ لبيان صورة العربي في الفن الموجه من خلال الآخر. أما الدراسات التي عنيت بالتنامي السردي والتفريع الحكائي فهي:

العدواني، أحمد. (2015). التنامي السردي من القصدة القصيرة إلى الرواية. الأردن: جامعة مؤتة، عمادة البحث العلمي، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها. مج 11، ع2. سعت الدراسة إلى الكشف عن العلاقة بين القصدة القصيرة والرواية، من خلال آلية التنامي التي يعتمدها الروائي في عمله الروائي عند تحويل قصيته القصيرة إلى رواية، سواء استخدم علاقة التأطير، أو التوازي، أو التكرار، أو التراكم،

أو التحوير. واستندت الدراسة على فرضية أساسية مفادها أن علاقة التنامي تظهر عند تحويل النص من قصة قصيرة إلى رواية، فيتنامى النص القصير في النص الكبير من خلال واحدة من العلاقات الخمس السابقة. وبذلك اقتصرت فرضية الدراسة على وجود التنامى في نصين أحدها قصير والآخر طويل لذات المؤلف.

إسماعيل، يوسف. (2008)، محكيات السرد العربي القديم، دمشق، منشورات اتحاد الكتاب العرب، وفي الكتاب فصل عن التفريع الحكائي وأنماط التخييل في كليلة ودمنة. تناولت الدراسة الهيكل الذي ينظم حكايات كليلة ودمنة، والتفريع للحكائي وعلاقات التضمين والترابط السردي بين القصص المتفرعة وبين الإطار الرئيسي لها، فحددت الوحدات الوظيفية في الحكاية الإطار، وأنواع الخطاب، ثم الحكاية المضمنة في كليلة ودمنة، ومن ثم الستنتجت مجموعة من القواعد التي تضبط التفرع الحكائي وهي السؤال والجواب ونص الحكاية. ثم حددت الدراسة أنواع الحكايات بتصنيفها واقعيًا وقيميًا.

يتضح من الدراسات السابقة أن ما عُني منها بدراسة (حكايات السندباد) ركّز على البنية السردية عبر أركان أربعة (الوصف، المكان، والشخصيات، والوظائف السردية)، في حين اهتم بعضها الآخر بتحليل الخطاب العجائبي في الحكايات. أما الدراسات التي عنيت بدراسة (التنامي) فركزت إحداها على وجوده بين نصين

حكائيين لمؤلف واحد؛ أحدهما قصير (قصة قصيرة)، والآخر طويل (رواية)، وركزت الأخرى على حضوره الحكائى في كليلة ودمنة عبر ثنائية (السؤال والجواب).

وبذلك يمكن القول إن التنامي الحكائي بعدّه تقنيةً سرديةً عامةً لم يُدرس دراسة مستقلة في نص حكائي محدد، مما يعني بالضرورة أيضًا أنه لم يطبّق على نص حكايات السندباد، لذا ستتناول هذه الدراسة التنامي بعدّه آليةً من آليات السرد الحكائي التي تُبنى عليها الحكاية، وتتسلسل وتتوسع من خلالها، علمًا أن الدراسات المتعلقة بالتنامي الحكائي لا تزال قيد البحث والتأسيس، ولعل هذه الدراسة تكون خطوةً مضافةً لبيان قيمته وآلياته المعتمدة، وبيان قيمته السردية، وبيان القيمة المضافة التي يمكن أن يقدمها لفهم البنية الحكائية لنص أصيل مثل نص حكايات السندباد.

وتنقسم الدراسة إلى فصلين، تسبقهما مقدمة، وتلحقهما خاتمة، وتكوّن الفصل الأول من أربعة مباحث رئيسية، وهي: (التنامي)، وفيه عرض للمفهوم اللغوي والاصطلاحي للتنامي، وتأصيل للمصطلح في الحقول المعرفية القديمة، والحديثة، ومبحث (المصطلحات الحافة) وفيه دراسة للمصطلحات التي تقاطعت مع التنامي، وبيان أوجه الاتفاق والاختلاف فيما بينها، و(الحكاية، والحكاية الشعبية) ويشتمل على عرض نظري لمفهوم الحكاية، والحكاية الشعبية عند النقاد الغربيين والعرب

على حد سواء، ثم (ألف ليلة وليلة، وحكايات السندباد) ويتضمن تعريفًا مختصرًا بألف ليلة وليلة وموقع حكايات السندباد منها.

واستقل الفصل الثاني بالدراسة التطبيقية، فدرس في مبحثه الأول (التنامي الكيفي) الذي يُعنى بتنامي الحكاية نتيجةً لأفعال حكائية تؤدي إلى أحداث حكائية، تغير سير الحكي، وتعمل على توسع الحكاية، وينقسم إلى قسمين: (التنامي الكيفي الأفقي) ويؤدي فيه حدث حكائي معين، إلى انبثاق حكاية واحدة، أو عدّة حكايات، عن الحكاية الرئيسيّة الأولى، فيكون التوسّع أفقيًا، و(التنامي الكيفي العمودي) ويؤدي فيه الحدث الحكائي إلى توسع في الحكاية ذاتها. وينبثق عن كل قسم من أقسام التنامي الكيفي مجموعة من الآليات.

أما المبحث الثاني من الفصل فدرس (التنامي الكمي)، فهو يُعنى بالتوسع الكمّي الذي يحدث في الحكاية، من دون أن يؤدي إلى تدخل في خط سير الحدث الحكائي، وتندرج تحته خمسة أنواع من أنواع التنامي، وهي (التنامي الوصفي)، و(التنامي الإنشائي)، و(التنامي البلاغي)، و(التنامي الإحالي)، و(التنامي بعناصر الغريب والعجيب).

وخلصت الخاتمة إلى مجموعة من النتائج التي ظهرت خلال دراسة الفصلين الأول والثاني من الرسالة، بشأن آليات التنامي، وأنواعه، وتوسعاته، وكيفية اشتغاله في النص.

ولم تخل الدراسة من صعوبات واجهتها، مثل قلّة الدراسات السابقة، وندرتها، فالدراسات المختصة بآلية التنامي تكاد تكون معدومة، مما جعل الدراسة أمام مسؤولية تأسيس المصطلح، ووضع تعريفه، وأطره، وآلية اشتغاله، محاولةً بذلك وضع أساس متين لمصطلح نقدي يوحد المصطلحات الدالة على توسيع الحكاية، في الساحة النقدية الأدبية.

ومن الصعوبات التي واجهت الدراسة قلّة المصادر بسبب تفشي وباء كورونا، فقد وقف الوباء حائلاً دون الوصول إلى الكتب في وقت سريع، إذ كانت الشّحنات تصل متأخرةً جدًا، مما أخر العمل على مباحث الدراسة كلها.

ولا يسعني في النهاية إلا الإقرار بأن هذا العمل شأنه شأن أي عمل بشري، يسعى ما استطاع إلى الإتقان، فإن بلغ المراد فلله الحمد والمنّة، وإن شابه النّقص فلعلّ قادم الأيام يعين على استدراك ما فات.

ختامًا لابد من التقدم بالشكر العظيم الممتد إلى مشرفي الأستاذ الدكتور لؤي خليل الذي اقترح هذا الموضوع، وناقشه مع الفريق البحثي فريق (السرديات والدراسات الثقافية)، فقد كان لي خير معين، وموجه، وناصح، ومرشد خلال رحلة كتابة الرسالة، فله منى جزيل الشكر والتقدير والامتنان.

# الفصل الأول- الدراسة النظرية

- المبحث الأول: التنامي
- المبحث الثاني: المصطلحات الحافة
- المبحث الثالث: الحكاية والحكاية الشعبية
- المبحث الرابع: ألف ليلة وليلة وحكايات السندباد

### المبحث الأول: التّنامي

#### مدخل لغوي

يعود أصل المادة اللغوية لكلمة (تنامي) إلى الجذر (نَمَوَ) و(نمي) و(نميَ)، ومنه (النمو) و(النماء).

وعُرِّف (النّماء) في لسان العرب على أنه "الزّيادَةُ"، مما يعني أن (النّماء) ليس شيئًا قائمًا بذاته، بل هو مؤشر يدل على حركة ازدياد في الأشياء ونموّها، ولعل الاكتفاء بكلمة (الزيادة) للدلالة على (النماء) جعل (النماء) شاملًا لكل أنواع الزيادة، على اختلاف طرقها وأشكالها، إذ لم يرد تحديد لماهية هذه الزيادة ولا كيفيّتها، الأمر الذي يجعل (النّماء) واسعًا ممتدًا لا حدود له.

ويتجلّى المعنى على نحو أكبر في شرح الفعل من (النّماء) وهو "نَمَى يَنْمِي وَيُمِيًّا: زَادَ وكثر، وربما قالوا نمو يَنْمُو نمو نُمُوًّا"2، فالفعل كما المصدر يدلّ على زيادة في أمر ما، وسواء ورد الفعل بلفظ (نمى وينمي)، أو بلفظ (نمَوَ وينمو)، فهما متساويان في المعنى، ويدلان على الزيادة، والكثرة، ويتفقان مع المصدر في ماهية المعنى.

2

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور ، محمد. (1993). لسان العرب. بيروت: دار صادر. ج $^{-1}$  مادة نمو. ص $^{-1}$  نفسه.

ويتّضح شرح الفعل في الأمثلة التي ذكرتها المعاجم، ففي القاموس المحيط: "نما الخِضابُ: ازْدادَ حُمْرَة وسَوادًا"1، فجُعل مرادف الفعل (نما) هو (ازداد) على وزن (افتعل)، وهي صيغة مبالغة تبيّن أن دلالة الفعل (نما) هي المبالغة في الزّيادة. ومن الأمثلة أيضًا الرجل: سَمِنَ "2 أي زاد وزنه، وزيادة الوزن تكون بزيادة حجم الأعضاء، فالمراد كذلك هو زبادة غير محددة، وإنما هي التضخم الذي ينتج عن زيادة الوزن. وقد أورد تاج العروس أمثلةً مشابهة تطابقت معانيها مع سابِقَيْهِ، منها: "نما المالُ وغيرُهُ، يَنْمُو، نُمُواً...(زادَ)"3، فالفعل (نما) هنا ترادف مع الفعل (زاد)، ويبدو من النصّ أن النمو لا يقتصر على شيء دون شيء؛ إذ إن كلمة (غيره) تشمل كل ما هو قابل للزيادة. ومنه أطلق لفظ (النامي) على ما هو قابل للنماء، بمعنى أن "الأُشياء كلها عَلَى وَجْهِ الأُرض نام وصامِتٌ: فالنَّامي مِثْلُ النَّبَاتِ وَالشَّجَرِ ونحوِه، والصامتُ كالحجَر وَالْجَبَلِ وَنَحْوهِ"4، ويؤكّد هذا المعنى أن النّامي هو الشيء القابل للنَّمو والزيادة، أما الصّامت فهو الثابت غير القابل للزيادة والنَّمو وتغير الحجم.

\_\_\_

الفيروزآبادي، مجد الدين. (2005). القاموس المحيط. ط8. تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة. بيروت: مؤسسة الرسالة. مادة نمو. ص4340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الزبيدي، محمد. (2001) تاج العروس. ط1. تحقيق: ضاحي عبد الباقي. الكويت: التراث العربي. ج $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن منظور . ج $^{-15}$ . ص $^{-341}$ 

ويؤكد القاموس المحيط القدرة على استخدام الفعل (نما) مع كل شيء قابل للنّمو ف"(نما) الشَّيْء نَمَاء ونموًا: زَاد وَكثر. يُقَال نما الزَّرْع، ونما الْوَلَد، ونما المال"1، فاستخدام كلمة (الشيء) فيه شمول لكل ما هو قابل للزيادة، فنمو الزرع يكون بازدياد حجمه؛ أي التّضيخم في كل اتجاه، وقد يكون بازدياد طوله وارتفاعه، أو يكون بامتداده أفقيًا، كذلك نمو الولد؛ بزيادة حجم أعضائه، أو بزيادة طوله، إذ لم تُحدَّد طريقة النّماء، الأمر الذي يجعل الفعل (نما) يشمل كل أنواع الزيادة مهما تتوّعت واختافت أشكالها.

وعلى الرغم من اتفاق المعاجم على معنى (النماء) و (نما ونمو) فإن هناك معنى آخر يبدو في ظاهره مختلفًا عن المعنى المذكور، ويتفق معه في باطنه تمام الاتفاق، فقد ورد في لسان العرب أن (نمى) قد تكون بمعنى (ارتفع)، وذلك في قولهم "تَمَى الخِضابُ فِي الْيَدِ وَالشَّعْرِ إِنَّمَا هُوَ ارْتَفَعَ وَعَلَا وَزَادَ فَهُوَ يَنْمِي" فالنماء ارتفاع، وبمعنى أوضح هو زيادة عمودية تؤدي إلى العلوِ والارتفاع، ويؤكد هذا المعنى قولهم "تَمَيْت النَّارَ تَنْمِيةً إِذَا أَلقيت عَلَيْهَا حَطَباً وذكيتها بِه. ونَمَّيْت النارَ: رفَعتها وأشـبعت وقودَها" في فنماء النار وارتفاعها يكون بإلقاء الحطب عليها، وإلقاء الحطب يؤدي إلى زيادة في حجم النّار وارتفاعها، وهذا يعني أن نماء النار يعني ارتفاعها، وزيادة

-1 مجموعة. (د،ت). المعجم الوسيط. طهران: المكتبة العلمية. ج2. مادة نما. ص-265.

 $^{-2}$  ابن منظور . ج15. مادة نما. ص $^{-2}$ 

<sup>3</sup> نفسه.

حجمها، وعلوِّ شرارها، وتتفق بقية المعاجم الثلاثة مع لسان العرب في أن (نمى) قد تأتي بمعنى ارتفع، لكنه الارتفاع المبني على زيادة ونماء يؤدي إلى العلوِّ 1.

ويمكن القول: إن المعاني السابقة كلها تشير إلى الزيادة والكثرة والارتفاع المبني على الزيادة أيضًا، من غير تحديد طريقة الزّيادة ولا كمّيتها ولا كيفيتها، بل تُركت الطربقة مفتوحةً لكل الاحتمالات.

أما صيغة المصدر (التنامي) التي أتت على الوزن (التفاعل) فدلالته المشاركة، والتدرج، وهذا بالضرورة يقتضي وجود حالتين يتدرج الأمر بينهما ويتزايد، فالتّنامي ليس الشيء بذاته؛ بل هو حالة الزيادة التي تصيب الأشياء، فتؤدي إلى انتقالها من الأقل إلى الأكثر، ومن الأصغر إلى الأكبر، ومن الأضيق إلى الأوسع².

#### ذاكرة المصطلح

يعد التّنامي مصطلحًا قديمًا متأصّلًا في الحقول المعرفية متنوعة الميادين، ومختلفة العلوم، إذ لم يقتصر وجوده على العلوم القديمة التراثية فحسب؛ بل امتد ليأخذ مكانًا راسخًا في العلوم الحديثة، بعدِّه مصطلحًا يعبّر عن معنى معين، لا يمكن

5

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: الفيروزآبادي. مادة نمى. ص1340. والزبيدي، محمد. مادة نمى ج40. ص131. و: مجموعة. المعجم الوسيط. ج2. مادة نما. ص965.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: الراجحي، عبده. (1973). التطبيق الصرفي. بيروت: دار النهضة العربية. ص $^{38}$ 

التعبير عنه بغيره، يختصر عدّة كلمات تُستخدم لشرح المراد منه، سواء أورد فعلاً (تنامي/ يتنامي/ ينمي/ نمي / ينمي) أم ورد اسمًا (التّنامي/ متنام/ النماء).

وأول الحقول المعرفية التي ذكر فيها المصطلح هي العلوم الشرعية، فقد ورد مصطلح (تنامى) في تفسير الثعلبي، في بيان آيات سورة الفتح، وذلك في رواية الزهيري "عن عروة بن الزبير، عن المسوّر بن مخرمة، ومروان بن الحكم، قالا: خرج رسول الله على المدينة عام الحديبية يريد زيارة البيت، لا يريد قتالًا، وساق معه سبعين بدنة، وكان الناس سبعمائة رجل، فكانت كلّ بدنة عن عشرة نفر، فلمّا بلغ ذا الحليفة، تنامى إليه النّاس، فخرج في بضع عشرة مائة من أصحابه، حتّى إذا كانوا بذي الحليفة قلّد الهدي، وأشعره، وأحرم بالعمرة، وكشف بين يديه عينا من خزاعة يخبره عن قريش" $^1$ . والمراد بـ "تنامى إليه الناس" في الرواية سابقة الذكر ؛ أنهم زادوا وكثروا، فقد كان الصحابة المرافقون للرسول ﷺ سبعمئة رجل، ثم حين بلغ ذا الحليفة، وقدم إليه الناس، وتناموا حوله؛ أصبحوا بضع عشرة مئة، والبضع "مَا بَيْنَ الثَّلَاثِ إلى الْعَشْرِ "2، وعشر مئات يساوي ألفًا، يضاف إليها البضع؛ أي ثلاثمئة إلى تسعمئة، أي إن عدد الصحابة أصبح بعد التّنامي ألفًا وثلاثمئة رجل في أقل تقدير،

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  الثعلبي، أحمد. (2002). الكشف والبيان عن تفسير القرآن. ط1. تحقيق: أبو محمد بن عاشور. بيروت: دار إحياء التراث. باب سورة الفتح 48 الآيات 22 إلى 27. ج9. 9.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ابن منظور . فصل الباء . ج8. ص 15.

وقد يصل إلى ألف وتسعمئة رجل، وهذا يدل على أن فعل (تنامى) الوارد في الرواية أتى بمعنى (الزيادة والكثرة)1.

وورد فعل (نمى) في تفسير آيات سورة آل عمران وذلك في تفسير: {وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا} 2 "أي: رباها الله سبحانه وتعالى، ونماها بما يصلح أحوالها؛ كما يربي النبات في الأرض الصالحة، بعد تعهد الزّراع إياه بالسقي، وقلع ما يضعفه من النبات الطفيلي، وهذه التربية تشمل التربية الروحية والجسدية، فقد نمَّى جسدَها، فكانت خيرًا لذاتها جسمًا وقوة، كما نَمَّاها صلاحًا وعفةً وسداد رأيٍ "3، فالله سبحانه وتعالى تعهد السيدة مريم بالتربية والرعاية؛ كأنها النبات الذي ينبت وينمو، فكان شرح (أنبتها) بمعنى (نمّاها)، أي جعلها تنمو وتكبر، ويشمل هذا كل أنواع النماء الذي يساعد

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> وقد ورد لفظ (تنامى) في المعنى نفسه، وذلك في تفسير الآية 83 من سورة يوسف، في وصف حزن يعقوب على أبنائه (وذلك أنه لما بلغه خبر حبس بنيامين تنامى حزنه). الواحدي، علي. (1994). الوسيط في تفسير القرآن المجيد. ط1. تحقيق: عادل عبد الموجود وآخرون. بيروت: دار الكتب العلمية. باب سورة يوسف. ج2. ص627. كما ذكر المعنى ذاته في تفسير الآية 233 من سورة البقرة، في شرح أصل الرضاع، وضرب مثال عليه "الرضاع أصل، وعنه استعير (لئيم راضع) لمن تنامي [تنامى] لؤمه". الأصفهاني، الحسين. (1999). تفسير الراغب الأصفهاني. ط1. تحقيق: محمد بسيوني. الرياض: دار الوطن. ج1. ص480. وأيضًا ذكرت في تفسير الآية 160 من سورة البقرة، في شرح صفات القوم الذين ليعقلون "{لآيات لقوم} وهم الذين يقومون في الأمر حق القيام، ففيه إشــعار بأن ذلك لا يناله من هو في يعقلون "ألآيات لقوم} وهم الذين يقومون في الأمر حق القيام، ففيه إشــعار بأن ذلك لا يناله من هو في المنتهضين في أمور الدنيا" البقاعي، إبراهيم. (1984). نظم الدرر في تناسب الآيات والسور. القاهرة: دار الكتاب الإسلامي. ج2. ص298.

 $<sup>^{-2}</sup>$  سورة آل عمران. آية 37.

 $<sup>^{-}</sup>$  الشافعي، محمد. (2001). تغسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن. ط1. تحقيق: هاشم مهدي. بيروت: دار طوق النجاة. ج4. ص $^{-}$ 

لتكون سيدةً صالحةً، فكان نماؤها في كبر الجسد، وسعة العقل، واتساع الحكمة وغيرها، فنَمَاها، ونَمَّاها أتت بمعنى الزيادة والنمو والكبر والازدياد والاتساع والكثرة 1.

وورد مصطلح (ينمى) في تفسير معنى كلمة (المحروم) في قوله تعالى: {وَفِي الْمُوالِهِمْ حَقِّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ} مالله سبحانه وتعالى في هذه الآية وما سبقها يذكر صفات المتقين الذين سيدخلون الجنة، فمن صفاتهم أنهم يعطون السائل الذي يطلب، ويسال المعونة، ويعطون المحروم " الَّذِي لَا يُنْمَى لَهُ مَالٌ "3، أي الذي لا يزيد ماله ولا يكثر، فهو يحتاج المعونة من المقتدر، كحاجة السائل لها، فكلا الفئتين لهما حق في أموال المتقين لقلة مالهما وحاجتهما، ففعل (ينمى) الوارد في معنى (المحروم) يشير إلى الزيادة والكثرة، فنماء المال يكون في كثرته، وبركته، وزيادته، والمحروم من حدم من هذا النماء والزيادة والزيادة المال يكون في كثرته، وبركته، وزيادته، والمحروم من

\_

 $<sup>^{-17}</sup>$  ورد نمى أيضًا في تفسير آيات سورة البقرة، ينظر: الواحدي، علي بن أحمد. (2008). التفسير البسيط. ط1. تحقيق: جامعة الإمام محمد بن سعود. الرياض: عمادة البحث العلمي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية. ج3. -292

<sup>-2</sup> سورة الذاريات. آية 19.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الطبري، محمد. (2001). تغسير الطبري جامع البيان عن تأويل القرآن. ط1. تحقيق: عبد الله التركي. القاهرة: هجر للطباعة، والنشر والتوزيع والإعلان. ج21. ص516.

 $<sup>^{-}</sup>$  ورد تفسير المحروم بالذي لا ينمى له مال في عدّة أجزاء من تفسير الطبري، ينظر: نفسه. ج22. ص 417. وج23. ص274، و616. كما ورد المصطلح في تفسير آيات أخريات في عدّة تفاسير منها: الزجاج، إبراهيم. (1988). معاني القرآن وإعرابه. ط1. تحقيق: عبد الجليل شلبي. بيروت: عالم الكتب. ج5. ص53. و: الثعلبي، أحمد. (2015). الكشف والبيان عن تفسير القرآن. ط1. تحقيق: عدد من الباحثين. جدة: دار التفسير. ج13. ص 489. و: ج17. ص277.

وذكر مصطلح (ينمى) في تفسير أواخر سورة المائدة، فيما رواه "الكلبيّ عن بعضهم أنّ عيسى عليه السّلام قال لشمعون، وهو أفضل الحواريّين: هل معك طعام؟ قال: نعم معى سمكتان وستَّة أرغفة، فقال: علىّ بها، فجاءه، فقطّعها قطعا صغارا، ثمّ قال للقوم: اقعدوا وترفّقوا رفاقا كلّ رفقة عشرة، ثمّ قام عيسي ودعا الله سبحانه وتعالى، فاستجاب له بالبركة فيها، فجعل عيسى عليه السّلام يلقى إلى كلّ رفقة ما تحمل أصابعه ويقول: كلوا باسم الله، والطّعام ينمي حتى بلغ ركبهم، فأكلوا ما شاء الله، وفضل خمسة وثلاثون مكتلا، وقيل: أربعة وعشرون مكتلا وكان الناس خمسة آلاف ونيفا"1، فالرواية الواردة تتحدث عن البركة التي حلَّت نتيجة دعاء عيسي عليه السلام، إذ كان الطعام قليلًا يكاد لا يكفى عدّة أشخاص، لكن ببركة الدعاء نمى الطعام، وزاد، وتبارك حتى زاد عن حاجتهم، وهم أكثر من خمسة آلاف شخص، فنمى الواردة في وصف الطعام تدل على زيادته بكثرة غير معدودة، وبكمّية غير محددة، فهي بمعنى الزيادة المضاعفة لأضعاف كثيرة2.

\_

الجرجاني، عبد القاهر. (2009). درج الدرر في تفسير الآي والسور. ط1. تحقيق: طلعت الفرحان، ومحمد أمرير. عمان: دار الفكر. -1. -1. -1.

 $<sup>^{2}</sup>$  وقد ورد مصطلح (ينمي) في عدة كتب تفسير أخرى منها: الأصفهاني، الحسين. ج1. ص381. و: تفسير الطبري. ج23. ص274، ص276.

كما ورد مصطلح (النماء) في تفسير غريب القرآن الكريم عدّة مرات، منها ما ورد في شرح قوله تعالى: {يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِيكُمْ} أ، فشُرحت الزّكاة بمعنى "النّماء والزيادة، ومنه قيل للصدقة عن المال: زكاة لأنها تثمره، ومنه يقال: زكا الزرع، وزكت النفقة: إذا بورك فيها "2، والمعنى المراد أن زكاة الأشياء هي نماؤها وبركتها وزيادتها، والبركة تكون في الأشياء التي تزيد وتمتد، فالنماء هنا مرادف للزكاة بمعنى الزيادة والبركة والكثرة 6.

وذُكر مصطلح (يتنامى) في شروح الأحاديث النبوية الشريفة، إذ ورد في كتاب الإفصاح عن معاني الصحاح، في شرح حديث رواه "يزيد بن شريك: قال: كنا عند حذيفة فقال رجل: لو أدركت رسول الله ﷺ لقاتلت معه وأبليت. فقال حذيفة: أنت

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة المائدة. آية 103.

 $<sup>^{2}</sup>$  الدينوري، عبد الله. (1978). غريب القرآن لابن قتيبة. تحقيق: أحمد صــقر. بيروت: دار الكتب العلمية. ص32

 $<sup>^{-}</sup>$  وورد مصطلح النماء بالمعنى ذاته في كتب تفسير أخرى مثل: الدينوري، عبد الله. (2009). تأويل مشكل القرآن. تحقيق: إبراهيم شـمس الدين. بيروت: دار الكتب العلمية. ص69. و: الماتريدي، محمد. (2005). تفسير الماتريدي. ط1. تحقيق: مجدي باسلوم. بيروت: دار الكتب العلمية. ج4. ص321. وج7. ص152، و ص 296. وج8. ص141. وج9. ص348. و: النحاس، أبو جعفر. (1988). معاني القرآن. ط1. تحقيق: محمد الصـابوني. مكة المكرمة: جامعة أم القرى. ج2. ص108. و: النحاس، أبو جعفر. (2000). إعراب القرآن. تحقيق: عبد المنعم إبراهيم. بيروت: منشورات محمد علي بيضون دار الكتب العلمية. ج2. ص304.

وكذلك: الرازي، أحمد بن علي. (1994). أحكام القرآن. ط1. تحقيق: عبدالسلام شاهين. بيروت: دار الكتب العلمية. ج1. ص149. وج3. ص139. و: عبد الغفار، الحسن. (1993). الحجة للقراء السبعة. ط2. تحقيق: بدر الدين قهوجي وآخرون. دمشق/ بيروت: دار المأمون للتراث. ج2. ص441.

كنت تفعل ذلك؟ لقد رأيتنا مع رسول الله ﷺ ليلة الأحزاب، وأخذتنا ربح شديدة وَقُرٌّ. فقال رسول الله ﷺ: (ألا رجل يأتيني بخبر القوم، جعله الله تعالى معي يوم القيامة؟) فسكتنا. فلم يجبه منا أحد. ثم قال: (ألا رجل يأتينا بخبر القوم، جعله الله تعالى معى يوم القيامة؟) فسكتنا. فلم يجبه منا أحد. ثم قال: (ألا رجل يأتينا بخبر القوم، جعله الله تعالى معى يوم القيامة؟) فلم يجبه منا أحد. فقال رسول الله ﷺ: (قم يا حذيفة). قال: فلم أجد بُدًّا، إذ دعاني باسمي، إلَّا أنْ أقوم قال: اذهب فأتني بخبر القوم، ولا تَذْعَرْهُمْ عليّ)، فلمّا ولّيت من عنده جعلت كأنّما أمشي في حمّام حتى أتيتُهُم. فرأيت أبا سفيان يصلى ظهره بالنار، فوضعت سهمًا في كبد القوس. فأردت أن أرميه، فذكرت قول رسول الله ﷺ: (ولا تذعرهم على)، ولو رميته لأصبته، فرجعت وأنا أمشى في مثل الحمام. فلما أتيته فأخبرته بخبر القوم، وفرغت، قُررْتُ، فألبسنى رسول الله عليه، يصلّى فيها، فلم أزل [نائمًا] حتى أصبحت، فلما الله عباءةٍ كانت عليه، يصلّى فيها، فلم أزل [نائمًا] أصبحت قال لى: (قم يا نومان)... وقوله: (قم يا حذيفة) فإنه لما لم يكن يحسن أن يتنامى إلى المشركين أن رسول الله ﷺ حض أصحابه ثلاث مرات متتابعات؛ لينهض منهم واحد يأتيه بخبر القوم، فلم يندب منهم أحد، رأى حينئذ رسول الله ﷺ أن يعين

-

حذيفة، لمعنى رآه فيه" <sup>1</sup> ففي الشرح المُتْبَعِ بالحديث توضيح لموقف الرسول هم، إذ لم يُرِدْ عليه الصلاة والسلام\_ بعد أن طلب من أصحابه ثلاث مرات، ولم يتطوع أحد منهم\_ أن يكبُر الأمر، ويتناقله الناس، ويتسع، حتى يصل إلى المشركين، فيعرفون أن الصحابة لم يبادروا تلك الليلة لأسباب كثيرة، فكلمة (يتنامى) الواردة في نص الشرح "لم يكن يحسن أن يتنامى إلى المشركين" تفيد انتشار الخبر واتساعه، ليبلغ مسامع المشركين، فهي هنا بمعنى الانتشار والاتساع.

وذكر مصطلح (نمى) و (ينمي) في شرح معنى التشهد في الصلاة، في قوله "الزَّاكِيَاتُ للهِ أَي: إِنَّ الأَعْمَال الصَّالِحَةَ الزَّاكِيَةَ مَا أُرِيدَ بِهِ وَجُهُ اللهِ وَكُلُّ شَيءٍ نَمَى "الزَّاكِيَاتُ للهِ: أَي: إِنَّ الأَعْمَال الصَّالِحَةَ الزَّاكِيَةَ مَا أُرِيدَ بِهِ وَجُهُ اللهِ وَكُلُّ شَيءٍ نَمَى الزَّاكِيَاتُ للهِ المُؤكِّي وَحَسَانِهِ وتُعْلِي مَكَانَتَهُ عِنْدَ اللهِ"2، فَقَدْ زكى، وَمِنْهُ الزَّكَاةُ؛ لأَنَّهَا تُنَمِّي مَال المُزَكِّي وَحَسَانِهِ وتُعْلِي مَكَانَتَهُ عِنْدَ اللهٍ"2، فالأعمال الصالحة الزاكية تكون ابتغاء مرضاة الله عز وجل، ولا يقصد بها أي مقصد دنيوي، وهذه الأعمال الزاكية، أي النامية المباركة، هي المقبولة عند الله تعالى. فاستخدام (نمى) و (ينمّى) في وصف الأشياء، وفي وصف الزكاة هو للدلالة على فاستخدام (نمى) و (ينمّى) في وصف الأشياء، وفي وصف الزكاة هو للدلالة على

الشيباني، يحيى. (1996). الإفصاح عن معاني الصحاح. تحقيق: فؤاد أحمد. الرياض: دار الوطن. ج2. ص250

 $<sup>^{2}</sup>$  الأندلسي، هشام. (2001). التعليق على الموطأ في تفسير لغاته وغوامض إعرابه ومعانيه. ط1. تحقيق: عبد الرحمن العثيمين. الرباض: مكتبة العبيكان. ج1. ص 134.

البركة، والازدياد، والكثرة، فما نمى من الأشياء قد زكى، أي تبارك وزاد وكثر، والزكاة تتمي المال؛ أي تباركه، وتكون سبيلًا لكثرته ألمال؛ أي تباركه ألم المنابع المن

كما ذكر مصطلح (ينمى) في نصّ الحديث الشريف عَنْ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَنّهُ قَالَ: «كُلُّ مَيّتٍ يُخْتَمُ عَلَى عَمَلِهِ إِلّا الّذِي مَاتَ مُرَابِطًا فِي سَبِيلِ اللّهِ، فَإِنّهُ يُنْمَى لَهُ عَمَلُهُ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ، وَيَأْمَنُ مِنْ فِنْنَةِ القَبْرِ»<sup>2</sup>، فالحديث يوضّح أن من يوت يختم عمله، أي ينتهي، ويستثني من انتهاء العمل وتمامه الذي يموت مجاهدًا في سبيل الله، فعمله ينمى له إلى يوم القيامة، فحملت كلمة (ينمى) دلالة الزيادة، والكثرة، والبركة، فموت الإنسان يعني انتهاء ما يزاد من أعماله، فتتوقف أعماله، وتختم كما هي، أما الموت في سبيل الله؛ أي الشهادة، فإن الله يزيد بأعمال صاحبها، ويكثرها إلى يوم القيامة، فكلمة (ينمى) الواردة في الحديث تدل على الزيادة، والكثرة، والكثرة، والكثرة، والكثرة، القيامة، فكلمة (ينمى) الواردة في الحديث تدل على الزيادة، والكثرة،

\_

<sup>1-</sup> ورد لفظ (نمى) و (ينمي) في مواضع أخرى من نفسه. ينظر: ج2. ص137 وص165. وورد أيضًا في كتب أخرى من كتب السنة منها: العسقلاني، أحمد. (1997). الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع. ط1. تحقيق: محمد الشافعي. بيروت: دار الكتب العلمية. ص77. و: العيني، محمود. (1999). شرح سنن أبي داوود. ط1. تحقيق: خالد المصري. الرياض: مكتبة الرشد. ج6. ص197. و: العيني، محمود. (2008). نخب الأفكار في تنقيح مباني الأخبار في شرح معاني الآثار. ط1. تحقيق: ياسر بن إبراهيم. قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. ج7. ص477.

 $<sup>^{2}</sup>$  الترمذي، محمد. (1996). الجامع الكبير (سنن الترمذي). ط1. تحقيق: بشار معروف. بيروت: دار الغرب الإسلامي. ج3. ص 217.

والبركة من دون تحديد لنوع الزيادة، أو كيفيتها، أو كميتها، وإنما هي زيادة مستمرة لا تتقطع إلى يوم القيامة<sup>1</sup>.

وفي الموطأ لابن مالك ورد مصطلح (النماء) مضادًا لمصطلح (النقصان) وذلك فيما ورد في الرد على مسألة "رَجُلٍ دَفَعَ إِلَى رَجُلٍ مَالًا قِرَاضًا فَتَعَدَّى، فَاشْتَرَى بِهِ سِلْعَةً، وَزَادَ فِي ثَمَنِهَا مِنْ عِنْدِهِ، قَالَ مَالِكٌ: «صَاحِبُ الْمَالِ بِالْخِيَارِ. إِنْ بِيعَتِ السِّلْعَةُ بِرِبْحٍ أَوْ وَضِيعَةٍ، أَوْ لَمْ تُبَعْ. إِنْ شَاءَ أَنْ يَأْخُذَ السِّلْعَةَ، أَخَذَهَا وَقَضَاهُ مَا أَسْلَفَهُ فِيهَا. وَإِنْ أَبَى كَانَ الْمُقَارَضُ شَرِيكًا لَهُ بِحِصَّتِهِ مِنَ الثَّمَنِ فِي النَّمَاءِ وَالنُقْصَانِ. بِحِسَابِ مَا زَادَ الْعَامِلُ فِيهَا مِنْ عِنْدِهِ»"2، وخلاصة المسألة أنه في حالة استخدام مال

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ورد الحديث بلفظ (ينمى) في عدّة كتب من كتب السنة، ينظر: البغوي، الحسين. (1983). شرح السنة. ط2. تحقيق: عشيب الأرنؤوط، محمد الشاويش. دمشق-بيروت: المكتب الإسلامي. ج10. ص 353. و: التبريزي، محمد. (1985). مشكاة المصابيح. ط3. تحقيق: محمد الألباني. بيروت: المكتب الإسلامي. ج2. ص 1124.

 $<sup>^{2}</sup>$  أنس، مالك. (1985). الموطأ. تحقيق: محمد عبد الباقي. بيروت: دار إحياء التراث. ج2. -2

واستخدمت بالمعنى ذاته في مصنفات عدّة في السّنة، ينظر: العبسي، أبو بكر. (1988). الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار. ط1. تحقيق: كمال الحوت. الرياض: مكتبة الرشد. ج4. ص 362. وج6. ص 432. ووردت كذلك في التعليق على مسند الإمام أحمد في الحواشي، ينظر: بن حنبل، أحمد. (2001). مسند الإمام أحمد بن حنبل. ط1. تحقيق: شعيب أرناؤووط وآخرون. بيروت: مؤسسة الرسالة. ج4. ص 256. وج22. ص276. وج23. ص 290. وج24. ص240. وكذلك في التعليق على صحيح مسلم، ينظر: النيسابوري، مسلم.. ص302. وج2. ص673. و: الترمذي، محمد. (1992). نوادر الأصول في أحاديث الرسول . ط1. تحقيق: عبد الرحمن عميرة. بيروت: دار الجبل. ج4. ص88، وص91.و: البستي، حمد. (1933). معالم السنن وهو شرح سنن أبي داوود. ط1. تحقيق: محمد الطباخ. حلب: المطبعة العلمية. ج3. ص 163.

القراض للتجارة، يحق للمقارض أمرين؛ إما أن يأخذ السلعة لنفسه، أو أن يكون شريكًا في الثمن، سواء جاء الثمن بالنماء أم بالنقصان، والنماء هنا بمعنى الزيادة، أي يكون له من زيادة المال أو نقصانه، فالنماء وفقًا للمسألة هو الزيادة من دون تحديد الكمّ.

وقد ورد لفظ (التّنامي ويتنامى) في الفقه المالكي في كتاب الجنايات في باب " في الجارح أو المجروح يعتق بعد الجرح، ثم يموت المجروح أو يتنامى جرحه أو يصح: قال مالك: وإذا أعتق [المجروح] بعد الجرح، فإنه ينتظر به حتى يصح، فإن برئ الجرح ولم يتنام إلى غيره أو نقص، فللسيد مبلغ ذلك من دية عبد، إلا أن يجب القود، وإن تنامى الجرح بعد العتق إلى أكثر منه، فالزيادة للعبد، على أن الزيادة من دية حر، فأما إن جرحه وهو عبد، ثم تنامى ذلك بعد العتق إلى زوال جارحة أخرى، مثل فقء عينه، فالشجة الأولى للسيد إن شاء اقتص منه، أو أخذ أرشها، وفي العين دية عين حر خمسمائة دينار للعبد المعتق في رقبة الجارح، إن كان عبدا، وإن كان حرا ففي ماله، فأما تنامي باضعه إلى منقلة بعد العتق، فإن في الباضعة قدر ما نقصت من عبد، يكون ذلك للسيد، وإن شاء استقاد، فإن لم يستقد طرح أرش الباضعة من عبد من عقل منقلة حر، وما بقي أخذه العبد المعتق، وأما إن ذهبت من ذلك العين كما ذكرنا، فلا يحط من دية العين شيء / بسبب الجرح الأول، ولو عتق الجارح مع هذا قبل تنامى الجرح، فأراد سيد المجروح القود، وأخذ عقل التّنامي، فذلك له، وليس عتق الجارح يحمل من ذلك شيئا، ويحلف سيده ما أعتقه ليحمل عنه ما

لزمه من ذلك، فإن لم يحلف تم له العتق، وغرم السيد كل شيء، وإن حلف رد رقيقا وطلب سيد المجروح دية ما وجب له قبل عتقه، وطلب المجروح تنامي جرحه بعد عتقه"1

والواضح من استخدام مصطلح (يتنامى) بدءًا من العنوان " في الجارح أو المجروح يعتق بعد الجرح، ثم يموت المجروح أو يتنامى جرحه أو يصح " هو الزيادة، فالمقصود بالعنوان ما يحدث بعد العتق للجارح والمجروح، فالمجروح قد يموت، أو يتنامى جرحه أو يصح، والحالات الواردة في العنوان هي ما يُصيب أيَّ مريض؛ فإما أن يموت إثر مرضه، أو يشتد عليه مرضه ويزيد، أو يبرأ منه. فكلمة (يتنامى) الواردة في العنوان هي عكس "يصح"، ولا يصح الجرح إلا إذا تناقص والتأم، فيكون فعل "يتنامى جرحه" بمعنى يزيد ويكبر، وفي النص شرح للحالة على نحو أكثر فعل "يتنامى جرحه" بمعنى يزيد ويكبر، وفي النص شرح للحالة على نحو أكثر تفصيبًا، وذلك في قوله: "وإذا أعتق [المجروح] بعد الجرح، فإنه ينتظر به حتى يصح، فإن برئ الجرح ولم يتنام إلى غيره أو نقص، فللسيد مبلغ ذلك من دية عبد، إلا أن يجب القود، وإن تنامى الجرح بعد العتق إلى أكثر منه، فالزيادة للعبد" والمقصد أنه في حالة تَعَرُض عبدٍ للجرح ثم أعتق؛ وجب انتظاره حتى يصحة، فإن برئ جرحه؛

-

<sup>1 –</sup> النفزي، عبد الله. (1999). النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات. ط1. تحقيق: عبد الفتاح الحلو وآخرون. بيروت: دار الغرب الإسلامي. ج13. باب " في الجارح أو المجروح يعتق بعد الجرح، ثم يموت المجروح أو يتنامى جرحه أو يصح. ص 285

أي التأم وتناقص وعاد إلى طبيعته، ولم يتنام إلى غيره، أي لم يزد وينتقل إلى أماكن أخرى، وإنما نقص والتأم، فيكون للسيد مبلغ بقدر ذلك من دية العبد؛ لكن إذا حدث عكس ذلك و "تنامى الجرح بعد العتق إلى أكثر منه"، أي زاد جرحه بعد عتقه وامتد في الجسد، فتكون الزبادة للعبد.

فاستخدم النص مصطلح (تنامي/ وتنامي) بمعنى الزيادة والامتداد، ولم يُشر في استخدم النص مصطلح (تنامي في الجرح، فلم يحدد ما إذا كان التّنامي في امتداد الجرح واتساعه أفقيًا، أم التّنامي في امتداده في العمق وزيادته عموديًا، وإنما اكتُفي بكلمة (تنامي/ التّنامي) لتكون عكس (ينقص والتأم)، للدلالة على الزيادة بأنواعها كلها، الأفقية والعمودية، وبذلك يتسع مصطلح التّنامي وتتضح ملامحه، ليكون الزيادة والكثرة بأشكالها كافة 1.

<sup>1-</sup> كذلك فقد ورد لفظ (تنامى) بالمعنى ذاته المذكور أعلاه في كتب الفقه في شرح عدة أحكام فقهية متعلقة بأمور عدّة، لكنها وردت على نحو أوسع في شرح الجراح وأنواعها وتفصيلها. ينظر: الصقلي، أبو بكر. (2013). الجامع لمسائل المدونة. ط1. تحقيق: مجموعة باحثين. بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع. ج23. ص583، 580-810. و: اللخمي، علي بن محمد. (2011). التبصرة. ط1. تحقيق: أحمد نجيب. الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. ج9. ص4390. وج13. ص 6391 تحقيق: محمد السلامي. بيروت: دار الغرب الإسلامي. بيروت: دار الغرب الإسلامي. ج3. ص126. و: الطرابلسي، محمد. (1992). مواهب الجليل في شرح دار الغرب الإسلامي. ط1. تحقيق: عبد السلام أمين. بيروت: دار الكتب العلمية. ج5. 262. الزرقاني على مختصر الخليل. ط1. تحقيق: عبد السلام أمين. بيروت: دار الكتب العلمية. ج5. 262. دار الكتب العلمية. ج5. 262. دار الكتب العلمية. ج5. ص292. و: ابن عرفة، محمد بن محمد. (2014). المختصر الفقهي لابن عرفة. ط1. تحقيق: حافظ محمد خير. دبي: مؤسسسة خلف أحمد الخبتور للأعمال الخيرية. ج10.

وذُكِر مصطلح (نمى) في المسائل الفقهية للدلالة على الزيادة، مثال ما ورد في تغيّر المبيع بالزيادة والنقصان، فإذا "تغيّر المبيع في أيام الخيار، بزيادة أو نقص للبائع وعليه، فإن كان الخيار له وحدث به عيب، ثم أمضي البائع البيع كان للمشتري أن لا يقبله معيبا، وإن نمى وزاد زيادةً خارجةً عن المعتاد، والخيار للمشتري وقبله، كان للبائع أن لا يمضى له البيع، وإن كانت غنمًا، فاحتلب لبنها وجزّ صوفها وولدت، كان اللبن للبائع؛ لأنه غلة والصوف للمشتري؛ لأنه مما انعقد فيه البيع واختلف في الولد"1، ومفاد المسالة أنه إذا حدث بيع بين اثنين، وخلال أيام الخيار تغير شيء في السلعة بزيادتها، أو نقصانها، سواء كان هذا الأمر للبائع أم عليه، ثم أكمل البائعُ البيع، فللمشـــتري حق في رفض البيع، وإن نمي- أي زاد زيادة غير متوقعة- فللبائع أن يتراجع في البيع، أو يكمل البيع كما هو، فيصبح الخيار للمشتري بالقبول، أو الرفض، أما إذا كان المبيع هو الغنم، وتم حلبها فاللبن للبائع، وإذا جُزَّ صوفها فهو للمشتري، أما إذا ولدت فهناك خلاف بالآراء؛ منهم من قال إنه للبائع، ومنهم من قال إنه حق المشترى.

.

ص41. و: البغدادي، محمد. (2010). التعليقة الكبيرة في مسائل الخلاف على مذهب أحمد. ط1. تحقيق: نور الدين طالب وآخرون. دمشق: دار النوادر. ج3. 324. و: العثيمين، محمد. (2004). الشرح الممتع على زاد المستنقع. ط1. الدمام: دار ابن الجوزي. ج9. ص24.

 $<sup>^{-1}</sup>$  اللخمي، على بن محمد. ج10. ص

وخلاصة القول إن فعل (نمى) الوارد في وصف المبيع هو للدلالة على زيادة السلعة وكبرها، وكثرتها، وهذا النماء غير محدود الشكل، أو الوصف، قد يكون نماءً قليلًا، وقد يكون كثيرًا خارجًا عن المعتاد، وفي كلا الأمرين هو نماء 1.

وورد فعل (ينمى) في الفقه في مسائل متنوعة، منها ما ذكر فيما يُحرّم على الحاجّ فعله إذا أحرم، فيحرم "عليه أن يقلم أظفاره؛ لأنه جزء ينمى وفي قطعه ترفيه وتنظيف، فمنع الإحرام منه كحلق الشعر ويجب به الفدية قياساً على الحلق"2، فحُرِّم على الحاج كلّ مظاهر الزينة، والترفيه من ذلك تقليم الأظافر، فالأظافر جزء ينمى، وتقليمه يكون عادة من الزينة والتنظيف، وهو ممّا يحرّم على الحاج فعله أثناء إحرامه، وقيامه بهذا الفعل يستوجب عليه الفدية، فكلمة (ينمى) الواردة في الحكم مرادفة لمعنى الزيادة، والكبر، والامتداد، فالجزء الذي ينمى هو الذي يكبر، وينمو، ويمتد، ويزيد<sup>3</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  كذلك ورد فعل (نمى) بمعنى الزيادة في كثير من المسائل الفقهية في كتب الفقه المختلفة، منها؛ ينظر: الروياني، عبد الواحد. (2009). بحر المذهب في فروع المذهب الشافعي. ط1. تحقيق: طارق السيد. بيروت: دار الكتب العلمية. ج4. ص117. وج7. ص141. و: المالكي، محمد. ج2. ص533.  $^{2}$  الشيرازي، أبو إسراهيم. (1992) المهذب في فقه الإمام الشافعي. ط1. تحقيق: محمد الزحيلي. دمشق: دار القلم. بيروت: الدار الشامية. ج1. ص 706.

 $<sup>^{-}</sup>$  ورد الفعل ينمى بمعنى الزيادة والكثرة في كتب فقهية أخرى، منها: المقدسي، عبد الله. (1994). الكافي في فقه الإمام أحمد. ط1. بيروت: دار الكتب العلمية. ج1. ص487. عبد الرحمن، عثمان. (1986). فتاوى ابن الصلح. ط1. تحقيق: موفق عبد القادر. بيروت: مكتبة العلوم والحكم. عالم الكتب. ج2.  $^{-}$ 

واستخدم مصطلح (النماء) في الكتب الفقهية عامةً للدلالة على الزيادة، من دون تحديد الكمّ، من ذلك ما جاء في كتاب الأم للشافعي، في باب الرهن "وَإِذَا رَهَنَ الرَّجُلُ الرَّجُلُ دَارًا وَدَفَعَهَا إِلَى الْمُرْتَهِنِ، أَوْ عَدْلٍ وَأَذِنَ بِكِرَائِهَا فَأُكْرِيَتْ كَانَ الْكِرَاءُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ دَارًا وَدَفَعَهَا إِلَى الْمُرْتَهِنِ، أَوْ عَدْلٍ وَأَذِنَ بِكِرَائِهَا فَأُكْرِيَتْ كَانَ الْكِرَاءُ لِلرَّاهِنِ؛ لِأَنَّهُ مَالِكُ الدَّارِ وَلَا تَخْرُجُ بِهَذَا مِنْ الرَّهْنِ وَإِنَّمَا مَنَعَنَا أَنْ نَجْعَلَ الْكِرَاءَ رَهْنًا، أَوْ قِصَاصًا مِنْ الدَّيْنِ أَنَّ الْكِرَاءَ سَكَنٌ وَالسَّكَنُ لَيْسَ هُوَ الْمَرْهُونُ، أَلَا تَرَى أَنَّهُ لَوْ بَاعَهُ دَارًا فَسَكَنَهَا، أَوْ اسْتَعَلَّهَا، ثُمَّ رَدَّهَا بِعَيْبٍ كَانَ السَّكَنُ، وَالْعَلَّةُ لِلْمُشْتَرِي، وَلَوْ أَخَذَ مِنْ دَارًا فَسَكَنَهَا، أَوْ اسْتَعَلَّهَا، ثُمَّ رَدَّهَا بِعَيْبٍ كَانَ السَّكَنُ، وَالْعَلَّةُ لِلْمُشْتَرِي، وَلَوْ أَخَذَ مِنْ

<sup>-1</sup> المالكي، محمد. ج2. ص-2

 $<sup>^{2}</sup>$  ورد الفعل (ينمي) في كتب فقهية أخرى منها: الشافعي، محمد بن إدريس. (1990). الأم. بيروت: دار المعرفة. ج3. ص 45. القرطبي، يوسف. (2008). الكافي في فقه أهل المدينة. ط2. تحقيق: محمد الموريتاني. الرياض: مكتبة الرياض الحديثة. ج2. ص 735.

أَصْلِ الدَّارِ شَيْئًا لَمْ يَكُنْ لَهُ أَنْ يَرُدَّهَا لِأَنَّ مَا أَخَذَ مِنْ الدَّارِ مِنْ أَصْلِ الْبَيْع، وَالْكِرَاء، وَالْغَلَّةُ لَيْسَ أَصْلَ الْبَيْعِ فَلَمَّا كَانَ الرَّاهِنُ إِنَّمَا رَهَنَ رَقَبَةَ الدَّارِ ، وَكَانَتْ رَقَبَةُ الدَّارِ لِلرَّاهِن إِلَّا أَنَّهُ شَـرَطَ لِلْمُرْتَهِن فِيهَا حَقًّا لَمْ يَجُزْ أَنْ يَكُونَ النَّمَاءُ مِنْ الْكِرَاءِ وَالسَّكَن إِلَّا لِلرَّاهِن الْمَالِكِ الرَّقَبَةَ كَمَا كَانَ الْكِرَاءُ وَالسَّكَنُ لِلْمُشْتَرِي الْمَالِكِ الرَّقَبَةَ فِي حِينِهِ ذَلِكَ"1. ويشير النص إلى حكم فقهى يتعلق بالرّهن، فإذا رهن رجل دارًا يملكها، وكانت الدّار مُؤجَّرة، فإن كراء الدار (أي أجرتها) تعود للراهن مالك الدّار الأساسي، وليس للمرتهن الذي أصبحت له الدار رهنًا، مقابل مبلغ من المال، ولا يحق للمرتهن أن يأخذ الكراء، أو جزءًا منه، ليسدّ الرهن، بل عليه الانتظار، حتى يوفيه الراهن الرهن، كما اتُفق بينهما، كذلك إذا باع الرجل داره لرجل آخر، وقام المشتري بسكن الدار، أو تأجيرها، ثمّ ردّ المشتري الدار لصاحبها، بسبب علّة فيها، فإن أُجرة الدار، أو المسكن، تعود للمشتري، وليس للبائع، لأنه أصبح المالك للدار في حينها. فالنماء من الكِراء: هي الزبادة المبنية على الكسب من المكان نتيجةً للكِراء، فهذه الزبادة هي نماء في الدخل والربح2.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الشافعي، محمد بن إدريس. الأم. ج7. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كذلك فقد استخدم مصطلح (النماء) في كتب فقهية عدّة للدلالة على ذات المعنى. ينظر: الشيباني، محمد. (1982). الحجة على أهل المدينة. ط3. تحقيق: مهدي القادري. بيروت: عالم الكتب. ج3. ص32. و: البغدادي، القاسم بن سلم. (1989). الأموال لابن سلم. تحقيق: محمد عمارة. بيروت: دار الشروق. ص516. و: الشيباني، أحمد. (1981). مسائل الإمام أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله. ط1. تحقيق: زهير الشاوش. بيروت: المكتب الإسلامي. 163. و: مجموعة من الباحثين. (2017).

وخلاصة معاني المصطلح في كتب العلوم الشرعية أن الكلمات (التّنامي) و (تنامى) و (ينمى) و (ينمى) و (ينمى) و (النماء) وردت فيها بمعنى الزيادة، والكثرة، والاتساع، والانتشار والامتداد، والنمو، من دون تحديد الكيفية أو الطربقة.

وقد شُرح مصطلح (نمى) في كتب اللغة بمعنى الزيادة، وذلك في قولهم: "تمى المال، فمعناه كثر وزاد، يقال: نمت الماشية؛ إذا تناسيات. ونمى القوم: إذا توالدوا فكثروا. ونمى النبات: إذا طال، ونمى الغلام، ونمت الجارية: أي زاد جسمها، ولذلك سمي الحيوان والنبات: النامي" فقولهم نمى المال أي كثر، وكثرة المال تكون بزيادة المال نفسه، أي زيادة من النوع ذاته، ونمو الماشية يكون بتكاثرها، وهذا يشمل الأقوام أيضًا، ويكون نمو النبات بزيادة طوله، أما نمو الأشخاص فيكون بزيادة حجمهم، وجسمهم طولًا وعرضًا، فهي زيادة تشمل كل الأعضاء، ولذا يطلق كلمة النامي على الحيوان، والنبات؛ لأنهما ينميان، أي يزيدان بالتكاثر والنسل، أو بالطول

الجامع لعلوم الإمام أحمد. ط1. الفيوم: دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث. ج7. ص251. وج9. ط24 و 167 و 550 و: الخرقي، عمر. (1993). متن الخرقي على مذهب أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني. بيروت: دار الصحابة للتراث. ص46. و: الرازي، أحمد بن علي. (2010). شرح مختصر الطحاوي. ط1. تحقيق: عصمت محمد وآخرون. بيروت: دار البشائر الإسلامية. ج2. ص276 وص284 و 280. و: ابن القصار، علي بن أحمد. (2006). عيون الأدلة في مسائل الخلاف بين الفقهاء. تحقيق: عبد الحميد السعودي. الرياض: فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية. ج2. ص928–930. وكتب أخرى لا يتسع المجال لذكرها.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن المرزبان، عبد الله بن درستویه. (1998). تصحیح الفصیح وشرحه. تحقیق: محمد المختون. القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية. ص39

والحجم. فكلمة (نمى) هنا تدل على الزيادة بالتكاثر، والتناسل، وتدل على الزيادة بالطول، والحجم، والجسم، فهي تشمل أنواعًا متعددة من الزيادة 1.

واستخدم مصطلحا (النماء، ونمّى) في كتب اللغة لشرح معاني بعض الجمل، منها: قولهم "لا بارك الله فيه أي لا نماه... وقد تكلم قوم في قولهم: تبارك الله ففسروه الْعُلُوّ لِأَن الْبركة فِي الشَّيْء النَّمَاء بعد النُّقْصَان "2، فالدعاء الوارد "لا بارك الله فيه" والذي شُرح بمعنى "لا نماه" يشير إلى ترادف الفعلين (بارك / نمى) وكلاهما يشير إلى الزيادة، وهذا ما يؤكد المعنى الوارد في شرح الجملة الثانية، التي قيل فيها "البركة في الشيء النماء بعد النقصان"، ويتضاد النماء هنا مع النقصان، ليحمل معنى الزيادة الدّالٌ على البركة.

كما ورد مصطلح (ينمي) في كتب اللغة للدلالة على مراتب الغنى وتفصيله، فأولى المراتب "الكَفَافُ. ثم الغِنَى. ثُمَ الإِحْرَافُ، وهُو أَنْ يَنْمِيَ المَالُ ويكثرُ عَنِ

\_\_\_

وقد ذكر لفظ (نمى) في عدة كتب لغوية منها: القالي، إسماعيل بن القاسم. (1999). المقصور والممدود. ط1. تحقيق: أحمد هربدى. القاهرة: مكتبة الخانجي. ص340.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن درید، محمد بن المحسن. (1987). جمهرة اللغة. ط1. تحقیق: رمزي بعلبكي. بیروت: دار العلم للملایین. ج1. ص325.

 $<sup>^{-3}</sup>$  ورد (مصطلح) النماء في عدّة كتب لغوية في المعنى ذاته. منها: ابن دريد، محمد. (1991). الاشتقاق. ط1. تحقيق: عبد السلام هارون. بيروت: دار الجبل. ص247. و: ابن الأنباري، محمد بن القاسم. (1987). الأضداد. تحقيق: محمد إبراهيم. بيروت: المكتبة العصرية. ص 226. و: ابن المرزبان، عبد الله بن درستويه. ص 40. و: القالي، إسماعيل بن القاسم ج1. ص 306.

الفَرَّاءِ. ثُمُّ الثَرْوَةُ..."، وفي شرح المراتب يكون الكفاف أولها، وهو ما كان كافيًا من الرزق، ليمنع الإنسان من الطلب، ثم الغنى؛ أي يكون لدى الإنسان من المال ما يفوق حاجته، ثم الإحراف؛ أي يكد، ويعمل ليزيد ماله، وينمي، ويصلح، ثم الثروة. فالعمل، والكد، واحتراف حرفة تؤدي كلها إلى زيادة المال، وتنميته، ونمائه، وهو ما يجعل الإنسان في ثالث مراتب الغنى. فلينمي) الواردة مرادفة ليكثر، وهي دلالة على زيادة غير محددة في المال، فهو يكثر ويزيد وينمي نتيجة العمل والكد فيرفع أصحابه في مراتب الغني.

فالمصطلحات (نمى/ ونمّى/ ينمي/ النماء) في كتب اللغة استخدمت للدلالة على الزيادة والكثرة، والنمو، والتكاثر، من دون تحديد لكَمِّ الزِّيَادةِ، ونوعها، وحجمها، فهي زيادة وكثرة تطال جميع المستويات، وتشمل الأشكال كافّة بلا استثناء.

وفي الحقل الأدبي ورد مصطلح (تنامى) في النثر والشعر، فذكر في شعر محمد العطار 3:

 $<sup>^{-1}</sup>$  الثعالبي، عبد الملك بن محمد. (2000). فقه اللغة وسر العربية. ط2. تحقيق: ياسين الأيوبي. بيروت: المكتبة العصرية. ص 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ورد مصطلح (ينمي) بمعنى يزيد ويكثر في كتب اللغة وفقه اللغة، منها؛ ينظر: السرج، محمد. (1983). اللباب في قواعد اللغة وآلات الأدب والنحو والصرف والبلاغة، والعروض، واللغة، والمثل. ط1. مراجعة: خير الدين شمسي باشا. دمشق: دار الفكر. ص263. و: اللخمي، ابن هشام. (2003). المدخل إلى تقويم اللسان. ط1. تحقيق: حاتم الضامن. بيروت: دار البشائر الإسلامية. ص433.

 $<sup>^{-3}</sup>$  هو الشيخ الإمام أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن أحمد بن أبي بكر العطار الجزائري من جزائر بني مزغنة، كان حيًا في (707ه). المقري، أحمد (1997). نفح الطيب من

 $^{1}$ صلّوا على من قد تعاظم قدره

"صلّوا على من قد تنامي فخره

وقد أثبت شـوقي ضـيف كلمة (تنامى) في البيت بدلًا من (تناهى)، وقال في شـرح البيت: إن الشاعر يقول: "صلوا على من فخره لا يقف عند حد، بل كل يوم في نمو وازدياد لمحبة الخلق له ومحبة ربه"<sup>2</sup>، فربط بين الفعل (تنامى) بحركة النمو المبنية على الزيادة، والكبر، والاتسـاع غير المحدود باتجاه معين، فالنمو يكون ازديادًا غير محدد الاتجاه، أو الحجم أو الكيفية، فهو ازدياد مضطرد لا يتوقف، ولذا ربط الشاعر بين فخر النبي هو والفعل تنامى، ففخره عليه السلام في حركة تنامٍ مستمرة، بين أهل الأرض والسماء.

وورد لفظ (تنامى) في شرح أحد أبيات المتنبي، في كتاب (شرح شعر المتنبي –السفر الثاني) وذلك في تفسير قول المتنبي:

\_\_\_\_\_

غصن الأندلس الرطيب، وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب. ط1. تحقيق: إحسان عباس. بيروت: دار صادر. ج7. ص480.

<sup>1-</sup> ضيف، شوقي. (1995). تاريخ الأدب العربي. ط1. القاهرة: دار المعارف. ج10. ص 219. وقد ورد البيت في كتاب نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب للمقري بصنيغة التناهي بدل التنامي في طبعتين مختلفتين، لكن شوقي ضيف أورده في كتابه بصيغة التنامي، ينظر: المقري، أحمد. (1949). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب. تحقيق: محمد عبد الحميد. مصر: مطبعة السعادة. ج 10، ص 332. وينظر أيضًا الطبعة الثانية: المقري، أحمد. (1968). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب. تحقيق: إحسان عباس. بيروت. دار صادر. ج7. ص 485.

 $<sup>^{-2}</sup>$  ضيف، شوقي. ج $^{-10}$ . ص $^{-21}$ 

بِمَكان في الأَرْضِ أَوْ فِي السَّماءِ $^{1}$ 

" أَنْتَ أَعْلَى مَحَلَّةً أَنْ تُهَنَّى

فورد في الشرح أن معنى "السماء: كل مكان تنامى علوه" فأتت مفردة (تنامى) للدلالة على الاتساع والامتداد اللانهائي.

كما ذكر مصطلح (نمى) في أبيات شعرية عدّة، منها:

كالسهم لا يملكه رام رمي"<sup>3</sup>

"والقول لا تملكه إذا نمي

فالبيت يوضح أن كل القول الذي ينطق به الإنسان إذا نمى من يعرفه، وكثر الناس السامعون به، وانتشر، وتوسعت دائرة الأقوام الذين عرفوه، فلا يمكن للإنسان صاحب القول أن يسيطر عليه، أو يضبطه، مثل السهم الذي يرميه الرامي، فيكون السهم ملكًا للرامي، ما دام في كنانته وقوسه، وما إن يخرج من القوس حتى يفقد الرامي ملكيته. فكلمة (نمى) التي استخدمت لوصف القول تدل على الزيادة والكثرة والانتشار والامتداد والتوسع<sup>4</sup>.

\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  المتنبي، أحمد بن الحسين. (2014). ديوان المتنبي. ط1. تحقيق: درويش الجويدي. بيروت: شركة أبناء شريف الأنصاري للطباعة والنشر والتوزيع. ج1. 30.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الزهري، إبراهيم. (1992). شرح شعر المتنبي السفر الثاني. ط1. بيروت: دار الرسالة. ج1. ص70.

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن حمدون، محمد. (1996). التذكرة الحمدونية. ط1. بيروت: دار صادر. ج1. ص $^{-3}$ 65.

<sup>4-</sup> وردت كلمة نمى في كتب أدبية مختلفة، في أبيات شعرية، وفي نصوص نثرية، من هذه الكتب الأدبية: ابن خاقان، الفتح. (1983). مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس. ط1. تحقيق: محمد شوابكة. عمّان: دار عمار - مؤسسة الرسالة. ص180. و: الغندجاني، الحسن بن أحمد. (2007). أسماء خيل العرب وأنسابها وذكر فرسانها. ط1. تحقيق: محمد سلطاني. دمشق: دار العصماء. ص67.

كذلك استخدم مصطلح (ينمى) في دلالة الزيادة والانتشار في الأدب، من ذلك ما ورد في أشعار الغزل:

" علقت الهوى منها وليدًا فلم يزل إلى اليوم ينمى حبّها ويزيد $^{1}$ 

فيصف الشاعر حالته بأنه علق بحب محبوبته منذ كان وليدًا، وبقي هذا الحب ينمى ويزيد ويكبر إلى اليوم؛ فاستخدم الشاعر فعل (ينمى) للدلالة على الاستمرار في الزيادة، وعدم انقطاعها، ودلالة على النمو والكبر، فكما كبر هو من وليد إلى رجل، كبر هذا الحب وزاد، وتعمّق في نفسه، وانتشر وامتد2.

وذكر أيضًا فعل (ينمي) في النصوص النثرية، والأشعار، مثل قول الشاعر:

" فما يُعطَى الحريصُ غِنًى بحرص وقد يَنمِي لدى الجود الثَّراءُ"
يوضح الشاعر أن الحرص ليس سبب الغنى، ولا يوصل إليه، فقد يكون الجود

\_\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  الدينوري، عبد الله. (1982). الشعر والشعراء. تحقيق: أحمد شاكر. القاهرة: دار المعارف. ج $^{-1}$  ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ورد الفعل ينمى في كتب أدبية عدّة، منها؛ ينظر: المثنى، معمر. (1998). شرح نقائض جرير والفرزدق. ط2. تحقيق: محمد حور، وليد خالص. أبو ظبي: المجمع الثقافي. ج2. ص 435. و: الجاحظ، عمرو بن بحر. (1998). البخلاء. ط2. بيروت: دار ومكتبة الهلال. 2640.

 $<sup>^{-}</sup>$  الخالديان، محمد بن هشام. (1995). حماسة الخالديين بالأشياء والنظائر من أشعار المتقدمين والجاهليين والمخضرمين. تحقيق: محمد دقة. دمشق: وزارة الثقافة. ج1. 36.

والعطاء والكرم سببًا في نماء المال، وزيادة الثراء، وتضاعف الثروة، ففعل (ينمي) الذي استخدمه الشاعر دل على الزبادة والكثرة، وتضخم الثروة، ومضاعفة المال1.

وورد مصطلح (النماء) في كتب الجاحظ مرات عدّة، منها ما جاء في رسائله "وإذا كان الناس مع منفعتهم بالعاجل وحبهم للبقاء، ورغبتهم في النماء، وحاجتهم إلى الكفاية، ومعرفتهم بما فيها من السلامة، لا يبلغون لأنفسهم معرفة ذلك وإصلاحه... فهم عن التعديل والتجوير وتفصيل التأويل، والكلام في مجيء الأخبار وأصيول الأديان، أعجز، وأجدر ألا يبلغوا منه الغاية، ولا يدركوا منه الحاجة"²، فالنماء الذي يصبو إليه البشر، ويرغبون به هو النماء في الذرية والأموال، وهي فطرة جُبل عليها الإنسان، وحُبِبَت إليه، قال تعالى: "اعْلَمُوا أَنَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوٌ وَزِينَةٌ وَتَقَاخُرٌ بيئتكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمُوال وَالأَوْلادِ"³، فالنماء في الذرية هو بالتكاثر وإنجاب البنين والبنات، والنماء في الأموال يكون بزيادة المال، وكثرته بالتجارات، أو الأملاك، أو

 $<sup>^{-1}</sup>$  استخدم مصطلح (ينمي) في كتب أدبية متنوعة، منها: ينظر: أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (1998). الصداقة والصديق. ط1. تحقيق: إبراهيم الكيلاني. بيروت – دمشق: دار الفكر. ص207. و: أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (1988). البصائر والذخائر. ط1. تحقيق: وداد القاضيي. بيروت: دار صادر. -2. -2.

 $<sup>^{2}</sup>$  الجاحظ، عمرو بن بحر. (1979). رسائل الجاحظ. تحقيق: عبد السلام هارون. القاهرة: مكتبة الخانجي. ج4. 0

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة الحديد. آية 20.

الذهب والفضـة وغيرها. فنماء الذرية له شـكل واحد هو التوالد والتناسـل، أما نماء المال فكثرته بأشكال متعدّدة من دون تحديد لكيفيّة هذه الكثرة أو نوعها.

وقد تحدث الجاحظ في كتابه الحيوان عن (النامي) من المخلوقات، فشرح أقسامها تحت عنوان "تقسيم النامي: ثمّ النامي على قسمين: حيوان ونبات، والحيوان على أربعة أقسام: شيء يمشي، وشيء يطير، وشيء يسبح، وشيء ينساح"1. والنامي من المخلوقات هي الكائنات الحية التي تنمو وتكبر ويزداد حجمها، مع الختلاف أنواعها وطريقة نمائها وشكل تناميها، إلا أنها تندرج تحت النامي من المخلوقات.

وخلاصة معاني مصطلحات (تنامى/ نمى / ينمى / ينمي النماء / النامي) في كتب الأدب تشير إلى معنى الزيادة، والكثرة، والتوسع، والامتداد، والانتشار، والسعة، والامتداد، والتكاثر، والنمو بأشكاله كافة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الجاحظ، عمرو بن بحر. (1965). الحيوان. ط2. تحقيق: عبد السلام هارون. بيروت: دار الكتب العلمية. ج1. ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وقد ورد مصلط "النماء" في عدة كتب أدبية منها: الجاحظ، عمرو بن بحر. (2002). البيان والتبيين. بيروت: دار ومكتبة الهلال. ج2. ص216. وج3. ص292. و: العسكري، الحسن بن عبد الله. (1987). الأوائل. ط1. طنطا: دار البشير. ص 411. و: أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (2003). الإمتاع والمؤانسة. ط1. بيروت: المكتبة العنصرية. ص266. و: أبوحيان التوحيدي، علي بن محمد. (1992). المقابسات. ط2. تحقيق: حسن السندوبي. الكويت: دار سعاد الصباح. ص333. و: الأصفهاني، أحمد. (2003). شرح ديوان الحماسة. ط1. تحقيق: غريد الشيخ. بيروت: دار الكتب العلمية. ص220. و 625. و 625.

وورد مصطلح (التّنامي) في حقول معرفية متعددة، فاستُخدم مصطلحًا علميًا يشرح تطوّر الجنين ومراحله، إذ ورد تعريف "التّنامي Development [بأنه] اجتماع النّمو والتميز في جسم واحد، وفي وقت واحد، ويقصد بالنمو (Growth): الزّيادة في الحجم والوزن، ويُعرَّف التميز الخلوي Cell differentiation بأنه ظهور صفات وبنيات وووظائف جديدة في الخلية الحيّة"، وقد استخدم المصطلح الإنجليزي (Development) مرادفًا للتنامي في التعريف، إلا أن (Development) ورد بمعاني عدّة في القاموس الإنجليزي

"GROWTH: the gradual growth of sth so that it becomes more advanced, stronger.... New product: the process of producing or creating sth new or more advanced.... New event: a new event or stage that is likely affect what happens in a .2"continuing situation

فالمصلط (Development) وفقًا للمعنى الوارد في القاموس الإنجليزي النمو التدريجي للشيء؛ ليصبح أكثر تقدمًا وتطورًا، أو عملية إنتاج أشياء جديدة، أو مرحلة جديدة، وهذا يتوافق مع التعريف العلمي الذي سبق ذكره عن

 $^{-1}$  النسيمي، محمد. (1996). الطب النبوي والعلم الحديث. ط4. بيروت: مؤسسة الرسالة. ص $^{-1}$ 

English. (9 ea). UK: Oxiora University press. P409

30

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Deuter,M & others. (2015). Oxford Advanced Learner's Dictionary of current English. (9<sup>th</sup> ed). UK: Oxford University press. P409.

التّنامي، فهو كما ذكر في التعريف؛ نمو مع صفات ووظائف جديدة، فهو زيادة على عدّة مستويات؛ نمو في البنية الخارجية (الحجم)، ونمو في البنية الداخلية (الوظائف والصفات)، وبذلك يكون التّنامي زيادة بأشكال متعددة.

كما ذكر التتامي في التعبير عن حالة تطور الجنين ومراحل نموه؛ إذ "تدعى الفترة الممتدة من بداية الأسبوع الرابع من التتامي، وحتى نهاية السبابع الفترة المضغية... في الأسبوع السابع من التتامي أي في الفترة المضغية فإن الجنين يكون قد أخذ صورته البشرية ... يبدأ في الأسبوع السابع من التتامي تميز المناسل الابتدائية، واكتساب الجنين لهويته الجنسية"، واستخدم (التتامي) هنا للدلالة على زيادة الحجم والنمو والكبر، فما يحدث للجنين من الأسبوع الرابع إلى السابع هو تتام، أي نمو في الأعضاء والوظائف، وتطور في الجسد، وظهور للجنس، واكتساب الهيئة البشرية، فكلها تحدث ضمن حركة التتامي التي يمر بها الجنين خلال تلك الفترة العمرية.

وقد سمّى بعض العلماء ما يحدث مع الجنين من نمو وتطور بـــ (التّنامي الجنيني) "فعدسـة العين تتشكل أثناء التّنامي الجنيني من خلايا استمواتية استبدلت محتوياتها الداخلية ببروتين الكرسـتالين الشـفاف" والتّنامي الجنيني يقصـد به مرحلة

\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  دفضع، بسام. (1991). الكون والإنسان بين العلم والقرآن. دمشق: مطبعة الشام. ص $^{-1}$  177-177. وفضع، بسام. (2005). إعجاز القرآن في ما تخفيه الأرحام. دار المعرفة. ص $^{-2}$ 

تطور الجنين، ونموه خلال أسابيع الحمل، إلى أن تكتمل هيئته البشرية، وما يحدث فيها من نمو للخلايا وموت لها، وظهور بروتينات أخرى، ونمو للأعضاء، وظهور للصفات، ووضوح للملامح، فهذا التّنامي الجنيني يشمل الشّكل الخارجي، والتكوين الداخلي بتفاصيله كلّها.

واستخدم مصطلح (التّنامي) في السياسة وعلم الاجتماع، للدلالة على الزيادة والانتشار، من ذلك كتاب "تنامي النزعة القومية المسيحية في الولايات المتحدة"، إذ تحدث الكاتب بداية عن سبب تأليفه للكتاب في المقدمة؛ وهو "تنامي المواقف العدائية في أمريكة تجاه القيم العالمية المتحررة من الأحقاد القومية"، ويتضبح من السبب أن تزايد المواقف العدائية وانتشارها، وامتدادها في أمريكا، هي السبب الذي جعل الكاتب يؤلف كتابًا عن تنامي هذه النزعة، ثم جاء في متن الكتاب ما يؤكد انتشار هذه النزعة الدينية في إحدى المدن الأمريكية، إذ يقول الكاتب إن تلك المدينة "كانت تتمتع دائمًا بمناخ من الحرية والانفتاح ... بيد أن مظاهر تنامي المشاعر الدينية العدائية بدأت تظهر فيها في الأعوام القليلة الماضيية"2، فالكاتب استخدم مصطلح (التّنامي) لتوضيح أن المشاعر الدينية العدائية كانت موجودة؛ لكن ما

 $<sup>^{-1}</sup>$  غولدبيرغ، ميشيل. (2009). تنامي النزعة القومية المسيحية في الولايات المتحدة الأمريكية. ط1. ترجمة: عبد اللطيف أبو البصل. الرياض: مكتبة العبيكان. ص35.

 $<sup>^{-2}</sup>$  نفسه. ص $^{-2}$ 

حدث في الأعوام القليلة الماضية هو زيادة هذه المشاعر، وامتدادها، وانتشارها، لتصبح ظاهرةً واضحةً للعيان لا يمكن تجاهلها.

وكذلك ذكر (التّنامي) في عناوين كتب أخرى منها "تنامي دور الجماعات المتطرفة المسلحة في سورية والعراق" وورد شرح المعنى المراد من مصطلح (التّنامي) من خلال بيان ما يتضمنه الفصل الأول والثاني؛ إذ "يتناول الفصل الأول أسباب نمو الجماعات المتطرفة المسلحة... أما الفصل الثاني من هذا الكتاب فيشير إلى حالتين في المنطقة ساعدتا على انتشار الجماعات المسلحة المتطرفة" فالمقصود بـ (التّنامي) الذي ورد في العنوان أمران الأمر الأول نمو الجماعات المسلحة، والأمر الآخر انتشارها، وبذلك يكون (التّنامي) بمعنى النمو والانتشار .

وفي إطار علم الاجتماع ورد (التّنامي) للدلالة على انتشار الظواهر، من ذلك كتاب "تنامي ظاهرة العنف في المجتمع" إذ اتّضـــح مراد الكاتب من مصــطلح (التّنامي) من قوله إن "إلغاء قانون الطوارئ ... أدى إلى تنامي أحداث العنف بدلًا من أن يحد منها"2، فاسـتخدم مصـطلح "تنامي" مقابلًا للفعل "يحدّ" الذي يشـير إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو مازن، محمد. بندقجي، نيفين. (2016). تنامي الجماعات المتطرفة المسلحة في سورية والعراق. عمان: مركز دراسات الشرق الأوسط. ص7-9.

 $<sup>^{2}</sup>$  مطر، مدحت. (2019). تنامي ظاهرة العنف في المجتمع وعلاجها. عمان: دار اليازوري العلمية. ص 64.

المنع والقطع $^1$ ، فمنع أحداث العنف يقابله تنامي هذه الأحداث، وانتشارها وامتدادها من دون حدود أو قيود.

وبناء على ما سبق يتبين أن التّنامي في الحقول المعرفية المختلفة، الأدبية والعلمية والشرعية والاجتماعية، أخذ معاني متشابهة مترادفة، فهو الزيادة والكبر والنمو والتكاثر والامتداد والاتساع والانتشار، من دون تحديد للكيفية والهيئة والطريقة والكم، فهو زيادة على المستويات الداخلية والخارجية، وبذلك يمتد مصطلح التّنامي ليُعبِّر عن مصطلحات عدّة، مثل: (النمو، والتكاثر، والانتشار، والامتداد)، فيكون مرادفًا لها، شاملًا لمعانيها، ومعبرًا عنها.

## التّنامي في الساحة النقدية

ظهر مصطلح (التّنامي) في الساحة النقدية العربية في وقت حديث، أواخر القرن الماضي، وبدايات القرن الحالي، إذ ورد في لغة النقاد في تحليل النصوص الأدبية المختلفة، فعملوا على تأطيره بتعريف يحدّد ماهيته، ويبين اختلافه عن غيره، إلا أن هذا الظهور بقي محدودًا، وغير شائع، وذلك بسبب حِدَّةِ المصطلح، وقِلّة من نظَّرَ له.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: مجموعة. المعجم الوسيط. ج1. مادة حدد. ص $^{-1}$ 

وقد يكون التعريف الوارد في كتاب (تاريخ الأدب العربي في ضوع المنهج الإسلامي)؛ أول تعريف مختصر بسيط للتنامي، ميّز به المؤلف بين مصطلحي (التنامي والتوليد)، ووضح الفوارق بينهما، إذ ورد فيه أنّ "تنامي الصور شيء آخر، فالتوليد هو تفريع لصورة واحدة، بينما التنامي هو تطوير صورة أخرى"1، ويتبيّن من خلال التمييز الذي وضعه المؤلف، أنّ (التوليد) يقتصر على التطور الذي يحدث في المشهد الواحد، أما (التنامي) فهو تطوير للمشهد الأول؛ بحيث ينتج عنه مشهد آخر جديد بكل ما فيه، فهو بذلك يحمل معنى التوسع، ليشمل سردًا جديدًا، ليكون هذا التعريف إطارًا أوليًا للتنامي، يوضح ماهيته.

ومع بداية القرن الحالي ظهرت تعاريف جديدة للتنامي، فذهب (محمد معتصم) إلى أن "التّنامي في النصوص السّرديّة: يعني التّطوّر نحو النّهاية الحتميّة، لكن لا يعني خطّية الحكي"<sup>2</sup>، فربط معتصم بين تصاعد الحدث ومضيه نحو النهاية، بتطور مستمر، وبين التّنامي، إلا أنه نفي عن التّنامي مضيي الأحداث، وزاوية السرد، وحركة الزمن في خط منتظم للحكاية، فالتّنامي يسعى إلى تطوير القصة، وإيصالها نحو نهايتها؛ لكنه لا يتدخّل في كيفية حدوث هذا التّطوّر، سواء مضي

 $<sup>^{-1}</sup>$  بستاني، محمود. (1990). تاريخ الأدب العربي في ضوء المنهج الإسلامي. القاهرة: مجمه البحوث الإسلامية. ص576.

 $<sup>^{2}</sup>$  معتصم، محمد. (2004). النص السردي العربي الصيغ والمقومات. الرباط: شركة المدارس للنشر والتوزيع. ص 106

بخط واحد، أم متغير، أم متعدد؛ ثم عمدِ معتصم إلى توضيح الأمر على نحو أكثر دقّة، فبيّن أن "التّنامي يعرف النص على أنه متوالية متنامية من الجمل المترابطة فيما بينها نحويًا، وتؤدي دلالة سياقية واضحة وغير ملتبسة"1، فأعاد تعريف النّص وفقًا للتّنامي ليكون النّص المتنامي: هو النّص الذي تتوالى جمله، وتتزايد، بترابط يحترم قوانين النّحو، وبخدم السّياق على نحو غير ملبس، ولا مربك، إلا أنّه لم يعرّج على آلية هذا التّنامي، ولا كيفية عمله في النصوص، ولا الأشكال التي يتيح من خلالها توالى الجمل أو تتاميها، لكنه ربط بين التّنامي والتوالي، ويؤكد هذا الرّبط شرحه لمفهوم التوالي السردي الذي جمع المفهومين مرة أخرى؛ إذ رأى أن "مفهوم التوالى السرديّ يقصد منه تطوّر الأحداث وتناميها تناميًا متسلسلًا من نقطة البداية التي تختارها الكاتبة أو الكاتب إلى نهاية اختيارية بدورها"2، فيشترط معتصم في التَّوالي السردي- من خلال التعريف- أن تتنامي الأحداث بطريقة متسلسلة ليتحقق التوالي، فالتوالي وفقًا لرأيه هو أمران؛ تنام وتسلسل، لكن هذا يعني أنه إذا أُمعِنَ النَّظر مرة أخرى في التّعريف الذي أورده للتنامي، والذي أوضح فيه أنَّ النَّص متوالية متنامية، والمتوالية أو التوالي هو تنام وتسلسل، سيتضح أن التّنامي - وفقًا للتعريفين

<sup>106</sup>السابق. ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  معتصم، محمد. (2004). المرأة والسرد. ط $^{-1}$ . الدار البيضاء: دار الثقافة. ص $^{-2}$ 

الذين أوردهما معتصم- ؛ هو (تطور الأحداث بتسلسل) فحسب، وأي خروج عن هذا التسلسل يجعل صفة التّنامي بعيدةً عن النص.

ويندر أن يتطرق النّقاد بعد ذلك إلى تعريف التّنامي، فيغلب عليهم استخدامه مصطلحًا للدلالة على تطوّر الحكاية وتوسّع السّرد، من ذلك ما أورده أنيس الرافعي عن دور تعدّد الشّخصيات في تطوّر القصّـة، إذ إنّ وجود "شخصيات متماثلة ومتناقضة تساعد الحكاية على التّطور، وتساعد السّرد على التّنامي، سواء أكان التّنامي السردي أو التّطوّر الحكائي مطردين متواترين أو متقاطعين متداخلين" 1، فيشير الكاتب إلى عامل مهم يساعد على تنامى السّرد؛ وهو تعدد الشّخصيات في الحكاية، فالشِّخصيات قد تكون متماثلة، تحمل ذات القيم والأفكار، وقد تكون متناقضة، تحمل قيمًا وأفكارًا مختلفة، مما يساعد على تنامى السرد، سواء أكان حضور هذه الشخصيات في السّرد متواترًا متتابعًا، أم كان حضورها متداخلًا متقاطعًا. وعلى هذا فإن استخدام مصطلح (التّنامي) في التحليل جاء مرادفًا لمصطلح (التّطوّر) من دون توضيح لآلية هذا التّطوّر، وإنما بإشارة سريعة إلى أن الشخصيات المتنوعة في القصة عامل من عوامل تناميها $^{2}$ .

 $<sup>^{-1}</sup>$  رافعی، أنيس. (2004). سيد رېباخا تعاقبات قصصية. الرياط: سعد الورزازي للنشر. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عرج عبد الرحيم جبران على مصطلح التّنامي في دراسته لرواية (الحيّ)، إذ استخدمه عدّة مرات في تحليل الرواية، للحديث عن تطور السّرد، وتنامي الرواية، وفق مستويات التحميل التي حلّل من خلالها الحدث، ودراسة الشخصيات، وأنواعها، من دون شرح أو توضيح لمعنى التّنامي أو ماهيته. ينظر:

واستخدم (مهدي حسن) مصطلح (التنامي السردي) ضمن حديثه عن "تنامي الفعل السردي دون وجود سارد مسؤول عن تنامي الأحداث السردية" أ إذ أوضح أن "المؤلف الضمني المسؤول عن هذا التنامي، والذي وزع الأحداث على الساردين ليقوم كل سارد برواية ما هو في حدود عمله، ولا يتجاوزه" فيوضح حسن أن الفعل السردي يتنامى عبر الأحداث السردية، والتي يقوم بها مجموعة من الساردين، على رأسهم السارد الضمني أي (المؤلف) الذي وزّع الأدوار بين الساردين؛ ليؤدي كل منهم دوره في تنامي الأحداث، بما يسمح بوصولها إلى النهاية. إلا أن حسن لم يتعرض لتعريف التنامي، أو الكيفية التي يتنامى فيها الفعل السردي، أو الأحداث السردية، وإنما اكتفى بتوضيح أنها تتنامى عبر الساردين لتصل إلى النهاية.

واستخدم كمال أبو ديب مصطلح (التّنامي) في تحليله لنص (العظمة)، إذ وظّفه للحديث عن التغيرات التي طرأت على الشخصية الرئيسة في القصة، أو ما يُدعى بالبطل، فبيّن أنه "ليس تنامي مفهوم البطل الشعبي إلا تجسيدًا عميقًا لهذه التحولات الجوهرية في الحياة سياسيًا واجتماعيًا واقتصاديًا وثقافيًا"3، فدلالة مصطلح

جبران، عبد الرحيم. (2006). في النظرية السّرديّة رواية الحي اللاتيني مقاربة جديدة. ط1. الدار البيضاء: إفريقيا الشرق. ص 24، 36، 63، 90.

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن، مهدي. (2006). أنماط البث والتلقي في الخطاب الروائي المعاصر. ط1. الشارقة: دائرة الثقافة والإعلام. ص 179.

<sup>-2</sup> نفسه. ص-2

 $<sup>^{-3}</sup>$  أبو ديب، كمال. (2007). الأدب العجائبي والعالم الغرائبي. ط $^{-1}$ . بيروت: دار الساقي. ص $^{-3}$ 

(التّنامي) المذكور هو التّطوّر الحاصل في شخصية البطل، بناء على التغيرات التي حدثت في جوانب الحياة المختلفة، مما انعكس على أبطال الحكايات، لتكون شخصياتهم متنامية، تتناسب مع هذا التّطوّر في الميادين المختلفة. لكن (أبو ديب) يعود فيستخدم المصطلح استخدامًا يوضح معناه على نحو أكبر، من خلال تحليله للبنية السّرديّة لنصّ (العظمة)، إذ "تتجلى السّيطرة التّقنية على تشكيل النّص في بُعدٍ آخر دالِ، هو حركة تنامي البنية وانفضاضها، وتتمثّل هذه الحركة، جوهريًا، في نسق لبابي معقد، بعيد كل البعد عن نمط التّنامي السردي البسيط، مثل كليلة ودمنة"1، فيقارن المؤلف بين بنية نص (العظمة)، والبني السّرديّة البسيطة، مثل: (كليلة ودمنة)، فيكشف عن أهم اختلاف في البنية السرديّة؛ وهو أن حركة تنامي بنية نص (العظمة) حركة معقدة، وهذا لا يشبه حركة تنامى بنية نص كليلة ودمنة، التي تتصف بالبساطة والسهولة في معالجتها، وانفضاضها. فحمّل - أبو ديب - مصطلح (التّنامي) معنى التّوسع والزيادة، وتطوّر الحكاية وانتقالها في مستويات مختلفة، إذ إن البنية السردية المعقدة تقوم على تشابك بين الحكايات، وتداخل في الأحداث والبنية والشخصيات، وتكون معقدةً في عرضها للحكايات، على عكس البنية السردية البسيطة أو المركبة التي تكون منظمةً بطرق عرض حكاياتها، وتعمل الحكايات فيها

 $^{-1}$  السابق. ص52.

داخل إطارات على نحو منظم، بحيث لا تتشابك أحداث الحكايات، أو البنية السردية لها.

أمّا (أحمد العدواني) فكانت له وجهة نظر مختلفة في التّنامي؛ إذ يرى أن "التّنامي السردي يقوم بين القصّة القصيرة والرواية وفق مبدأ التّوسع والنّشر الذي يعدّ صورةً من صور تطوير النِّص"1، فحدّد مفهوم التّنامي بالتوسع والنشر، وعدّه صورةً من صور تطوير النّص؛ لكن وجوده مرتبط بوجود قصة قصيرة ورواية، إذ "يتحدد مفهوم التّنامي السردي بوجود قرينة واضحة بين قصة قصيرة واحدة ورواية في أحد أعمال المؤلف نفسه، سواء من خلال تصريح المؤلف بذلك أو تطابق العناوين"2، مما يعنى - وفقًا لرؤية العدواني- ؛ أن التّنامي لا يحدث إلا بتحقق شرطين، أولهما: وجود قصة قصيرة ورواية للمؤلف نفسه، وآخرهما: وجود تشابه بين القصة والرّواية، سواء أأتى هذا التشابه بالعناوين أم بالمحتوى، وبذلك يحدّ العدواني من عمل التّنامي، وبضيّق مجاله؛ فالتّوسع والنّشر يكون بتوسع القصمة القصيرة وتطورها؛ لتتحول إلى رواية، فتكون القصة بذلك قد تنامت، وتطوّر نصّها، فأصبحت رواية تحمل الفكرة الأساسية للقصة؛ لكن على نحو متنام مليء بالتفاصيل التي تتناسب مع الرّواية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  العدواني، أحمد. (2015). التّنامي السردي من القصة إلى الرواية. المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها. جامعة مؤتة. عمادة البحث العلمي. مج11. ع2. ص239–240.

<sup>-269</sup>نفسه. ص

وتعرّض (إسماعيل عبد) للتّنامي، وآلية اشتغاله في النّص؛ فرأى أن "التّنامي النصي والدلالي، وتعاظم دور الشخصية فيه، يعني التّوغل في التعقيد بالاقتراب من السّيمائية التداولية، وهو نمط متصل متشابك، متعالق مع بقية وحدات الاشتغال البنائية الأخرى للنص"أ، فيشير المؤلف إلى أن التّنامي يعني التغلغل في الأمر، ليصل إلى التّعقيد، وهذا التعقيد يكون باقترابه من تكوين تصور شمولي، يتطابق فيه التركيب مع الدلالة والمعنى المتداول، فيتنامى النص السردي بطريقة متصلة متشابكة، ومتداخلة مع الوحدات البنائية المختلفة للنص، ليكون البنية السّردية. ولا يكون التغلغل في النص والتوغّل فيه إلا عبر التوسع، وبذلك يكون معنى التّنامي، مرة أخرى، قريبًا إلى التوسع المعتمد على التعقيد.

غير أن الناقد (معتصم) طوّر من آرائه عن التنامي على نحو أوضح، فقارن بينه وبين السينما، فعد "الكتابة المشهدية والمقطعية في السرد العربي مستلهمة من السينما، التي عمدت إلى التخلص من الاسترسال في الفيلم التقليدي، بإنشاء أسلوب جديد يقوم على التقطيع، وهو ما وجد فيه كتاب الرواية ضالتهم، كأسلوب حديثٍ في التنامي السردي، حيث يتنامى الحدث والسرد تبعًا لذلك في حلقات متصلة أو منفصلة؛ متصلة بتنام، أو منفصلة بالطفرة الزمنية"2. فيعيد معتصم الاستلهام الكتابي

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد، إسماعيل. (2017). القص تقانات نصّية. دمشق: دار أمل الجديدة. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  معتصم، محمد. (2019). المرأة وتطوير السرد العربي. عمان: الآن ناشرون وموزعون. ص $^{-2}$ 

للمشاهد، في السرد العربي، إلى السينما التي اعتمدت أسلوب التقطيع، وهو ما يتناسب مع كتّاب الرواية، وهذا يعني أن الحدث -وفقًا لتحليل معتصم- يتنامى في النّص على شكل حلقات، هذه الحلقات قد تكون متصلةً بموضوع واحد، أو تكون منفصلةً بفضاءات زمنية مختلفة؛ وبذلك يبين معتصم أن تنامي النص يحدث عبر أمرين، فإما أن يكون تناميًا متصلًا على شكل نصوص حلقية متتابعة، يحكمها خيط موضوعي واحد، أو تكون نصوصًا حلقية منفصلة بعضها عن بعض بسبب اختلاف فضاءاتها الزمنية.

ويبدو من خلال هذه الدراسات المحددة التي اعتمدت (التنامي) أن المصطلح استخدم للدلالة على تطوّر النّص وتوسّعه، وتصاعد الأحداث إلى النهاية، كما استخدم مرادفًا للتوالي والتسلسل، واستخدم للدلالة على توسع القصة إلى رواية، وذكر له شكلان هما: الحلقات المتصلة بموضوع واحد، والحلقات المنفصلة بزمن مختلف.

لكن دلالات التّنامي هذه تبدو محدودة بالمقارنة بما يمكن للتتامي أن يشتمل عليه، إذ يمكن النظر إليه على أنه كل أشكال توسّع النّص السّردي وتطوّره، وهذا يشمل التوسع الكمي في الحكاية الذي لا يُبنى عليه فعل حكائي، ويختص بزيادة النص زيادة لغوية في جمله وكلماته، سواء عن طريق الوصف، أو الأساليب الإنشائية، أو البلاغية، أو الإحالات، وما يعرض سير النص من عناصر عجيبة أو غريبة، أما التوسع الكيفي فهو ما يبنى عليه أفعال حكائية، ويأخذ شكلين: العمودي غريبة، أما التوسع الكيفي فهو ما يبنى عليه أفعال حكائية، ويأخذ شكلين: العمودي

والأفقي، فالتوسع العمودي أو الرأسي الذي يؤدي إلى التعمق في الحكاية ذاتها، والتوسع الأفقي الذي يختص بانبثاق قصص متعددة من القصّة الرئيسية أيًا كان شكل هذا الانبثاق، فقد يكون شكل التوسع الأفقي في النص السردي على شكل إطار رئيسي وإطارات فرعية ككلية ودمنة، أو يكون على شكل حكايات متشابكة، تتداخل فيما بينهما مع الحكاية الرئيسية، أو يكون على شكل حكايات متوازية ترتبط بقرينة موضوعية محددة، أو يكون على شكل حكايات متتالية تنتهي إحداها لتبدأ الأخرى تباعًا، أو أي شكل آخر للانبثاق الأفقى.

## <u> المبحث الثاني: المصطلحات الحافة </u>

يعدّ التنامي آلية سردية أساسية، لا تقوم القصّة إلا به، ولا تتطور الحكاية إلا عن طريقه، فهو العمود الناظم للحكاية، يمر تطورها به مرحلة بعد مرحلة، ويعمل على انتقال أحداثها، من نقطة البداية إلى نقطة النهاية، مرورًا بكل التطورات، والعقد والحلول، ويمكن النظر إليه شريانًا رئيسًا في البنية السردية القصيصية، إذ إن كل تطور بالحكاية على الصعيدين الرأسي والأفقي، هو تنام في هذه البنية السردية، فالتوسع بطريقة الإطارات والقصيص المنبثقة يعدّ من أشكال التنامي، كذلك التوسّع بأفعال سردية جديدة، وظهور شخصيات حديثة، وتبدّل الفضاءات الزّمانية والمكانية، وتغير زاوية السرد، كلها تؤدي إلى تنامي الحكاية، وتوسّعها، وامتدادها، بتطّورٍ مدروس يؤدي بالأحداث إلى نقطة نهاية الحكاية.

وعلى الرغم من أهمية التنامي آليةً سرديةً بنيويةً رئيسيةً في الحكاية، لا تقوم إلا به؛ فإنّ التّطرق إلى هذه الآلية نقديًا يعدّ تطرقًا حديثًا، بدأ على نحو متأخر، قد يعود ذلك إلى حداثة الانتباه إليه آلية أساسية في السرد، مما أدّى إلى تعدّد المصلطاحات النقدية التي تتحدث عنه أو تمثّله، إذ لم يجمع النقاد على مصلطح نقدي واحد، للتعبير عن تطور الحكاية وتوسعها، فكثرت المصلطاحات، وتنوعت، وفقًا للرؤية النقدية للناقد؛ فضمّت كتب الأدب مجموعةً من المصطلحات التي تحفّ بالنتامي، وتحوم حوله، تتقاطع معه تارةً، وتخالفه تارةً أخرى، منها: التوالد، والتناسل،

والتأطير، والتضمين، والتجاور، والتتالي، والتوالي، والتسلسل، والتفريع، والتنضيد، والتوازي، وغيرها، وأدى هذا التعدد في المصطلحات إلى تضارب في التعبير عن المعنى المراد في بعض الأحيان، وإلى محدوديته في أحيان أخرى.

وعند التدقيق في جميع المصطلحات التي اقتُرحت تعبيرًا عن مفهوم (التنامي)، يتضح أنها ترتبط بدلالات ثقافية ولغوية متنوعة، مما يقتضي ضرورة العمل على تحليل ماهية تلك المصطلحات، ودلالاتها، لبيان مدى مطابقة دلالتها، أو تعارضها مع الآلية السردية لعمل (التنامي).

## 1- التأطير

يعود الأصل اللغوي لكلمة تأطير من الفعل (أطر)، و(الأَطْرُ) لغة: "عَطْفُ الشيءِ تَقْبِضُ عَلَى أَحَدِ طَرَفَيْهِ فَتُعَوِّجُه؛ [ومنها الأفعال] أَطَرَه يأْطِرُهُ ويأْطُرُه أَطراً فَانْأَطَرَ انْئِطاراً وأَطَّرَه فَتَأَطَّر: [أي] عطفه فَانْعَطَفَ كالعُود تَرَاهُ مُسْتَدِيرًا إِذَا جَمَعَتْ بَيْنَ طَرَفَيْهِ"، يشير معنى الأطر إلى تحويل الشيء من مستقيم إلى منحنِ أو معوجٍ، فأطّره بمعنى حناه فانحنى، حتى أصبح مستديرًا تلتقي أطرافه، والإطار "كُلُّ مَا أَحاط

45

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج4. مادة أطر . ص 24.

بِشَيْءٍ"، فالمعنى اللغوي يشير إلى الإحاطة بالأشياء، والجمع بين أطرافها؛ لتكون مكانًا مغلقًا تلتقي بدايته ونهايته.

أما في الاصطلاح فقد بدأ استخدام المصطلح على يد الشكلانيين الروس، الذين استخدموه ضمن مجموعة من المصطلحات الدّالة على توسع القصص القصيرة، وشرحوا دور هذه المصطلحات، وكيفية عملها في القص؛ فتطرق شلوفسكي إلى قضية توسّع الحكاية، من خلال مصطلح (التأطير)، وأوضح أن "كل سلسلة قصص قصيرة تكون في العادة محصورة داخل قصة قصيرة تُؤطِّرُها"²، ويشير هذا التوضيح إلى أن التأطير هو قصة تمثل إطارًا تتبثق داخله مجموعة من القصص الأخرى التي تشكل سلسلة، ويُستنتج من هذا التعريف أن القصة المؤطِّرة يجب أن تحتوي سلسلة من القصص القصيرة بالضرورة، أي إن القصة المؤطِّرة هي التي تبدأ قبل سلسلة القصص المنبثقة داخلها، وتنتهى بعدها، بإطار يحتوي السلسلة كاملة.

ويؤكد هذا التعريف ما أوردته (مياجير هاردت) عن الحكايات الإطارية، إذ ذهبت إلى أنها تندرج تحت مسمى "السرد المركب من قسمين بارزين؛ ولكنهما مترابطان، أولهما حكاية، أو مجموعة الحكايات التي ترويها شخصية واحدة أو أكثر، وثانيهما تلك المتون، وقد رويت ضمن حكاية أقل طولاً وإثارة، مما يجعلها تؤطر تلك

-1 السابق. ص-25

 $<sup>^{2}</sup>$  مجموعة. (1982). نظرية المنهج الشكلي: نصوص الشكلانيين الروس. ط1. ترجمة: إبراهيم الخطيب. بيروت: مؤسسة الأبحاث العربية. ص122.

المتون كما يحيط الإطار بالصــورة"1، فوفقًا لهذا التعريف يعد التأطير من الســرد المركب، الذي يتكون من جزأين مترابطين، لا فكاك بينهما، الجزء الأول هو الحكاية، أو الحكايات الإطار المروبة، والتي ينبثق عنها الجزء الثاني، وهو الحكايات المضمَّنة، فالحكايات الإطار تقوم بوظيفة التّأطير للحكايات المضمَّنة، فتحيط بها من بدايتها إلى نهايتها، بحيث تكون الحكاية المضمنة كاملةً داخلة في الحكاية الإطار، وبعد الانتهاء من الحكاية المضمّنة يعود السرد إلى الحكاية الإطار للمتابعة. ويربط (سعيد يقطين) بين التأطير والتّضمين، ويرى أنهما شكلان سرديان متعالقان، فالإطار بالضّرورة يتضمّن قصصًا أخرى، والقصص التي يحتوبها الإطار هي القصيص المضمَّنة2، وبذلك يتفق يقطين مع شلوفسكي في تحديد هيئة الشَّكل السّردِي الذي يُبني على التّأطير، وبشير هذا إلى اقتصار مفهوم التّوسع عبر التّأطير بالقصّة الإطار التي تنبثق منها سلسلة من القصص داخلها، ليمثل التّأطير نوعًا من أنواع التّوسع الأفقى، ولا يشمله كاملًا، فيكون التأطير محصورًا بالشكل الحكائي المعتمد على حكاية، تبدأ منها سلسلة حكايات، وتنتهى إليها، فتكون هذه الحكاية

\_\_\_

the art of storytelling a literary study of the thousand and ) ورد التعريف في كتاب (one nights) وتعذر الحصول على النسخة الإنجليزية منه. لكنه ورد بنصه العربي في: عبدالله، (1992). السردية العربية بحث في البنية السردية للموروث الحكائي. ط1. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص93.

<sup>2-</sup> ينظر: يقطين، سعيد. (1992). الرواية والتراث السردي من أجل وعي جديد بالتراث. ط1. بيروت – الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص35-36

إطارًا ناظمًا لما تحتويه من حكايات. وبناء على هذا التّعريف يحضر التّأطير في هذا النوع، ويختفى كليًا في أي حكاية لا تنطبق عليها آليات الإطارات والتضمين.

وهذا ما يجعل التأطير نوعًا من أنواع التنامي، لكنه لا يشمل أشكاله كلها، إذ يختص في الإطارات فحسب، ولا يمثّل أي تنام في الحكاية يكون على هيئة مختلفة عن الإطارات، مما يجعل التأطير منطويًا تحت مظلة التنامي، لكنه لا يرادفه. فهو بالنتيجة شكل من أشكال التنامي الأفقي في الحكاية.

## 2- التتابع الحكائي

تعود الدلالة اللغوية لمصطلح (التتابع) إلى الفعل (تبع) فــــتَبِعَ الشيءَ تَبَعاً وبَبَاعةً، وبَبَاعاً فِي الأَفعال وتَبِعْتُ الشيءَ تُبوعاً: سِرْت فِي إِثْرِه... وتَبِعْت الْقَوْمَ تَبَعاً وبَبَاعةً، بِالْفَتْحِ، إِذَا مَشَـــيْتَ خَلْفَهُمْ... وتابَع بَيْنَ الأُمور مُتابَعةً وتِباعاً: واتَرَ ووالَى... تابَعَ فُلَانٌ بَيْنَ الصَّـــلَاةِ وَبَيْنَ الْقِرَاءَةِ إِذَا والّي بَيْنَهُمَا فَفَعَلَ هَذَا عَلَى إِثْر هَذَا بِلَا مُهلة فُلَانٌ بَيْنَ الصَّــلَاةِ وَبَيْنَ الْقِرَاءَةِ إِذَا والّي بَيْنَهُمَا فَفَعَلَ هَذَا عَلَى إِثْره، وتابع الشيء خلف بينَهُمَا "1، فتبع الشيء أي سار خلفه ولحقه، ومشي على إثره، وتابع الشيء خلف الشيء؛ أي والى بينهما، فجعل شيئًا يتبع الآخر، ويلحقه، من دون فاصل بينهما، وبذلك يكون (النتابع) بمعنى التوالي، وسير الأشياء خلف بعضها متتابعة، لا فاصل بينها.

48

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج8. مادة تبع. ص $^{-2}$ 0.

وقد ظهر مصطلح (التتابع الحكائي) على يد شلوفسكي، إذ ذهب إلى أن تراكم الحوافز في الحكاية يؤدي إلى تتابع أحداثها، وتسلسلها؛ لتصل إلى النهاية، وعادةً ما يكون هذا التراكم مستمرًا ليعمل على تتابع الأحداث والإسراع فيها، للوصول إلى الخاتمة، ولابد لحدوث هذا التتابع والتراكم من تغير في الزمن 1.

ووفقًا لهذا الشرح الذي وضعه شلوفسكي فإن وجود الحافز، أو المسبب للفعل الحكائي، هو ما يُبنى عليه الحدث، وتراكم المسببات يؤدي إلى تراكم الأحداث وتتابعها، وسيوصل هذا التتابع بالضرورة إلى نهاية القصة، ولولا تراكم الحوافز لما تتابعت الأحداث، إلا إنه لا بد من حركة في الزمن -خلال هذا التتابع- ليكون الوصول إلى النهاية متناسبًا مع الحركة التتابعية للأحداث؛ فالحافز لا يصنع حكايةً، ما لم تبنَ عليه أفعال حكائية، والحافز المفرد لا يصنع حكايةً، مالم تتراكم الحوافز لتعمل على تتابع الأحداث.

وبالعودة إلى الدلالة اللغوية ومقارنتها بالدلالة المصطلحية التي استخدمها شلوفسكي، يتضح أنه قصد بالتتابع الحكائي سير الحكاية بخط واحد، باتجاه النهاية من دون الخروج عنه، وافتراض أن توسع الحكاية لا يكون إلا عبر هذا الخط الناشئ نتيجة لتراكم الحوافز، والأفعال الحكائية، والذي يوصل بالضرورة إلى النهاية. وهذا ما يجعل مفهوم التتابع ضيقًا، يتسع للأحداث الذي تقود الحكاية إلى نهايتها فحسب،

 $^{-1}$  ينظر: مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص $^{-1}$ 

49

من دون أن ينظر إلى أي توسع آخر، يمكن أن تضمّه الحكاية، كالتوسع بالإطارات، والتوسع بتغير زاوية التبئير، والتوسع بتغير الفضاءات المكانية، وبذلك يعد التتابع مفهومًا محدود التنامي، يقتصر فحسب على تراكم الأفعال والحوافز التي تقود الحكاية إلى نهايتها، فيشكل بذلك نوعًا من أنواع التنامي، ولا يشملها كلها، ولذا يمكن القول: إن التتابع جزء من التنامي العمودي، والعكس غير صحيح، لأن التنامي يتسع لكل أشكال التوسع في الحكاية، من دون تقييد أو اقتصار على أنواع محددة.

## 3- التتالى

تشير الدلالة اللغوية لمصطلح (التتالي) إلى (التتابع)، ويعود الأصل اللغوي لمادة (تتالي) إلى الفعل (تلا)، وتلا بمعنى تبع<sup>1</sup>، فالمادة اللغوية للتتالي والمتتالية تدل على التتابع والمتابعة، والسير على النهج ذاته، وهي بذلك ترادف المادة اللغوية لمصطلح التتابع التي تدل على التتالي، وبذلك يكون الأصل اللغوي للمصطلحين (التتالي) و (التتابع) مترادفًا، أحدهما يدل على الآخر.

أما اصطلاحًا فقد أشار (حميد لحميداني) في كتابه (بنية النص) نقلًا عن (موروفولوجيا الحكاية) إلى أن (فلاديمير بروب) استخدم مصطلح التتالي خلال دراسته للحكايات الخرافية، ورأى أن الحكاية تتكون من متتالية تقوم على وظائف

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: ابن منظور. ج14. مادة تلا. ص $^{-1}$ 

سردية للشخصيات، تبدأ بحالة كسر توازن في الحكاية، ثم يعقبها تأزم في الحدث وعقدة، يلي ذلك حل للعقدة، ويطلق على تتالي هذه الوظائف اسم (متتالية)، كما يرى بروب أن الحكاية الخرافية معقدة البنية، تتشكل من عدة متتاليات، وقد تتشابك هذه المتتاليات بعضها مع بعض في الحكاية الواحدة 1.

وبالعودة إلى النسخة العربية المترجمة من كتاب (موروفولوجيا الحكاية) بدا أن المترجم اعتمد كلمة (سسق) بدل كلمة (متتالية)، فحركة الأحداث المبنية على الوظائف السردية في النص، هي (نسق) وفق ترجمته<sup>2</sup>، وعند الاطلاع على النسخة الإنجليزية للكتاب تبين أنها اعتمدت كلمة (Move)، للدلالة على حركة التطور في الحكاية، وانتقالها من بداية المشكلة إلى الحل<sup>3</sup>، وسواء اتفق المترجمون أم اختلفوا في اختيار الكلمة المناسبة، فإن الشرح الذي أورده (بروب) لكيفية تطور الحكاية، وفقًا للوظائف السردية، تلي للوظائف السردية، تلي وصول الحكاية إلى انفراج العقدة والحل.

 $<sup>^{-1}</sup>$  لحميداني، حميد. (2014). بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي. ط4. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص 26.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: بروب، فلاديمير. (1996). موروفولوجيا القصة. ط1. ترجمة: عبد الكريم الحسن، سميرة بن عمو. دمشق: شراع للدراسات والنشر والتوزيع. ص $^{2}$  112-113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>–V.Propp. (1968). V2. Tra: Laurence Scott. Austin: University of Texas Press. P93–94.

فالتتالي الذي يشير إليه بروب، هو حركة الأحداث نحو نهاية الحكاية، كما هو موضيح في الشيكل أدناه، فحركة الأحداث مبنية على تتالي مجموعة من الوظائف، بحيث تؤدي إلى مشيكلة تكسير توازن الحكاية، ومن ثم يتأزم الحدث، ويعقبه حل للعقدة، هذا التتالي في عرض المشكلة والحل؛ يسير بالأحداث إلى خط النهاية.

ويبدو أن مفهوم التتالي يتطابق مع مصطلح التتابع، في معناه الاصطلاحي، كما تطابق معه في معناه اللغوي، فالتتالي والتتابع يشيران إلى سير أحداث الحكاية في خط واحد، نحو النهاية، وتَعَدُّدُ المتتاليات في الحكاية الواحدة لا يوقف عملها، أو يغيره؛ فهي تتشابه في حركة سير الأحداث وتتابعها، من حيث وجود مشكلة، وعقدة، ومن ثم حل، مما يجعل التتالي محصورًا على التوسع باتجاه النهاية فحسب، فهو يمثل آليةً سرديةً تتعلق بتطور النّص، ونموه، نحو نهايته، مما يجعها آليةً سرديةً قاصرة، لا تنظر إلى أي نمو آخر في الحكاية، وبذلك يعد (التتالي) مفهومًا محدودًا، لا يشمل أنواع التوسع كلها، ويقتصر على نوع واحد، فيكون عمله في الحكاية

محدودًا، ويمكن القول إن التتالي يعد شكلًا من أشكال التنامي العمودي، يقع تحت مظلته، ولا يتطابق معه.

## 4- التجاور

تشــير الدلالة اللغوية لمصــطلح (التجاور) إلى (المجاورة)، ومنها الجوار، والمجاورة)، ومنها الجوار، والجار هو "الَّذِي يُجاوِرُك بَيْتَ بَيْتَ... وجاوَرَ الرجلَ مُجاوَرَةً أي سـاكنه"، فالذي يجاورك هو الذي يكون مسكنه بجانب مسكنك، ومنزله بجانب منزلك، فيكون جارك، أي قريبًا منك؛ لكنه مستقل بذاته، له منزله، ومسكنه، والمجاورة بمعنى قرب البيت، والمسكن، وبذلك يكون التجاور بمعنى القرب، أي وجود الأشياء قريبة، بعضها من بعض، مثل الجيران، لها استقلاليتها الكاملة على الرغم من قربها.

أما اصطلاحًا فيبدو أن مصطلح (التجاور الحكائي) نشأ عند النقاد العرب، واستخدم للدلالة على إحدى البنى الحكائية التي تقوم عليها القصص، ويقصد بالتجاور تكون الخطاب الروائي من قصتين، كل منهما تستقل ببنيتها وخطابها عن الأخرى، إلا أن ظهورهما في سير خط الخطاب الروائي يكون بالتناوب بين القصتين<sup>2</sup>. وقد حدد يقطين شيئين رئيسيين يميزان التجاور عن غيره، الأول: قدرته

<sup>-1</sup> ابن منظور . ج4. مادة جار . ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: يقطين، سعيد. (2014). القراءة والتجربة حول التجريب في الخطاب الروائي الجديد في المغرب. ط1. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع. ص 158.

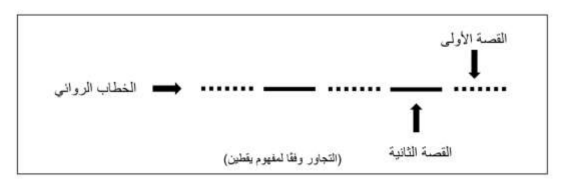
على تحديد بنية الخطاب الروائي، وتحديد مكوناته، فهو يتكون من بنيتين قصصيتين تظهران في الخطاب الروائي بالتناوب. والثاني: قدرته على تقطيع الخطاب الروائي، وعزل مقاطع كل قصة على حدة، وتكوين قصتين متكاملتين مستقلتين، ببنيتين واضحتين، فما يفعله التجاور هو تقطيع القصتين، وعرضهما بالتناوب، ليكون القارئ أمام قصتين تتقاطعان وتتناوبان بين حين وآخر أ. وبذلك يكون يقطين قد جعل التجاور قائمًا على وجود حكايتين في الخطاب الروائي بالتناوب، تتقاطعان وتتناوبان، من دون أن تحظى إحدى الحكايتين بتركيز، أو اهتمام أكثر من الأخرى، بل يكون حضورهما في الخطاب الروائي على نحو متساوٍ. وبذلك يكون التجاور وسيلةً لعرض الحكايتين معًا.

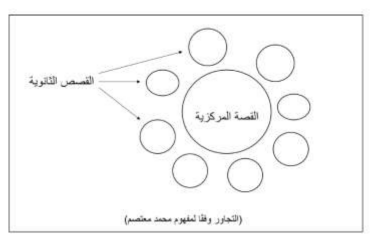
إلا أن (محمد معتصــم) يرى أن التجاور لا يقوم بالضــرورة على حكايتين فحســب، فيرى أن "مفهوم التجاور الحكائي يقصــد به بناء الرواية على أكثر من حكاية، أو على الأصــح على حكاية مركزية، وتجاورها حكايات صـغرى أقل تركيزًا وتبئيرًا"2. ويتضــح أن معتصـم وسّـع مفهوم التجاور ليشـمل عدّة حكايات، إلا أنه بالضرورة يقوم على حكاية مركزية رئيسية؛ ثم يكون بجوارها عدّة حكايات أقل تركيزًا ومركزية.

<sup>-1</sup> ينظر: السابق. ص-158.

<sup>2-</sup> معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص 41

ويتضح الخلاف بين يقطين ومعتصم، من حيث عدد الحكايات التي تُكوّن بنية التجاور، ومركزية الحكايات، فيقطين يقصر التجاور على حكايتين لهما المركزية ذاتها، وتتناوبان على قدر من التساوي، من دون أن تطغى حكاية على أخرى، فيما يجعل معتصم العدد غير محدد، بشرط وجود حكاية مركزية رئيسية، وكل الحكايات التي تجاورها ثانوية، وأقل حضورًا وتركيزًا، ولا يشترط حضور التناوب الدائم بين الحكايات؛ لاكتمال بنية التجاور، فالحكاية المركزية سيكون حضورها أكثر من غيرها. ويوضح الرسم المرفق الهيئة التي يبدو عليها التجاور عند يقطين، والتجاور عند معتصم، بما فيهما من اختلاف في التعريف.





وعلى الرغم من الاختلاف الواضح في عرض مفهوم التجاور لدى الناقدين، واختلاف آلية عمله، فإن التجاور وفقًا لهذين الرأيين يبقى مقتصرًا على التوسع الأفقي للحكاية، بانتقالها إلى حكايات أخرى، سواء كان هذا التوسع محدود الحكايات، كما في التجاور بين حكايتين، أم كان توسعًا غير محدود الحكايات، يركز على مركز أساسي، ينصب الاهتمام الأكبر في الحكاية عليه، ويكون حضوره أعلى من غيره، كما في التجاور بين حكاية مركزية واحدة، وحكايات أخرى ثانوية.

#### 5- التسلسل

يدل المعنى اللغوي لمصطلح (التسلسل) على اتصال الشيء بعضه ببعض، وتتابع الشيء في الْحَلْقِ؛ جَرى... وَشَيْءٌ وَتَابع الشيء في عقب الشيء، فيقال "تسلسل الماءُ فِي الْحَلْقِ؛ جَرى... وَشَيْءٌ مُسَلْسَلٌ: مُتَّصِلٌ بَعْضُهُ بِبَعْضٍ، وَمِنْهُ سِلْسِلة الْحَدِيدِ" أَ، فالتسلسل لغة: هو الاتصال والمتابعة، وعدم الانقطاع، كالسلسلة تمسك حلقاتها بعضها ببعض بتتابع واتصال.

أما اصطلاحًا فقد تطرق بروب إلى مفهوم التسلسل من خلال شرحه للمتتالية؛ إذ لا بد لتحقق المتتالية من تسلسل في الأحداث، بدءًا من وجود مشكلة، فعقدة، فحل<sup>2</sup>؛ مما يجعل مفهوم التسلسل عند بروب مقتصرًا على تسلسل الأحداث داخل

 $^{2}$  ينظر: بروب، فلاديمير. (1989). مورفولوجيا الحكاية الخرافية. ط1. ترجمة: أبو بكر باقادر، أحمد نصر. جدة: النادي الأدبى الثقافي بجدة. ص 112.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج $^{-1}$  مادة سلسل . ص $^{-343}$ 

الحكاية باتجاه النهاية، من دون النظر إلى أي حكايات أخرى، أو تقاطع مع أي قصـة أخرى، وهذا ما يجعل مفهوم التسلسل مرادفًا للتتالي والتتابع، فالمفاهيم الثلاثة كلها، تتفق بأن التوسـع في الحكاية يكون بخط سـير يتجه بالأحداث إلى نهايتها فحسب1.

وفي سياق عمل (تزفيتان تودوروف) على الكشف عن أشكال ربط القصيص ذات البنية المعقدة، توصل إلى آلية أسماها آلية التسلسل؛ وعرّف التسلسل على أنه وضع مجموعة من القصيص المختلفة بجانب بعضها، تنتهي القصية الأولى، فينتقل الراوي إلى القصية الثانية؛ ولكن لابد من ضيمان الوحدة لكل القصيص، من خلال التشابه في بناء القصيص كافة.

ويوضح تودوروف فكرته من خلال مثال يشير إلى قصة ثلاثة أخوة خرجوا للبحث عن شيء مهم، فكل قصة من قصص الأخوة مختلفة عن الأخرى، بتفاصيلها، وأحداثها، لكنها تتشابه في الهدف والمقصد<sup>2</sup>. ولعل ما يقصده تودوروف بالتسلسل، هو تسلسل الحكايات، واحدة عقب أخرى، وليس تسلسل الأحداث، داخل الحكاية الواحدة، إذ قصر مفهوم التسلسل على وجود عدّة قصص، يبدأ الراوي بالقصة الأولى، ولا ينتقل إلى الثانية إلا بعد انتهاء الأولى. أما الشرط الذي يضعه لسلامة

<sup>-2</sup> ويوضح الرسم المرفق عند التتالي مفهوم المتتالية وتسلسلها عند بروب. ينظر: هذا البحث. ص52. ويوضح الرسم المرفق عند التتالي مفهوم المتتالية وتسلسلها عند بروب. ينظر: هذا البحث. ص2-2 Todorov Tzvetan. Les catégories du retit litteraire. In: Communications, 8 166. Recherches sémiologiques P: 140

التسلسل، أو تحققه، فهو وجود وحدة موضوعية تضمن تشابه بناء القصص فيما بينها.

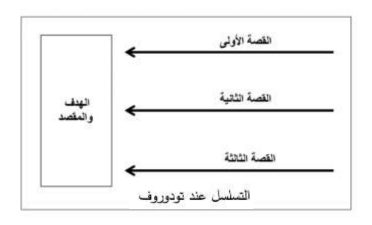
وقد اتفق معتصم مع بروب في مفهوم التسلسل السردي؛ إذ يرى أن التسلسل هو ترتيب الأحداث داخل الرواية، أو القصة، على اختلاف زاوية التبئير فيها، فجميع زوايا الرؤيا تؤدي إلى التسلسل نحو النهاية 1.

وبإمعان النظر في وصف بروب ومعتصم للتسلسل، على أنه حركة الأحداث داخل القصة؛ يمكن عدّ التسلسل شكلًا من أشكال التنامي داخل الحكاية الواحدة، إذ إن الأحداث تسير بخط معين، يوصف هذا الخط على أنه متسلسل، أو يحكمه التسلسل.

إلا أن مفهوم تودورف عن التسلسل، الذي يقول بوجود حكايات بجانب بعضها، بحيث تعرض الحكاية تلو الحكاية، مع رابط يربط الحكايات كلها، يمكن

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص51-53.

عدّه آليةً من آليات تنامي الحكاية، وتوسيعها، وتطويرها، باستخدام عدّة حكايات بينها رابط.



وبذلك يكون التسلسل بنوعيه، داخل الحكاية الواحدة، أو عبر عدّة حكايات؛ شكلًا من أشكال التوسع في الحكاية، إلا أنه محدود العمل؛ إذ يقتصر على توسع الحكاية نحو خط النهاية، سواء أكان هذا التوسع على مستوى الحكاية الواحدة، أم على مستوى عدة حكايات، لذلك يعد شكلًا من أشكال التنامي، وأحد أنواعه، لكنه لا يشمل أنواعه كافة، ويبقى عمله مقتصرًا على التوسع المتّجه نحو النهاية سواء الأفقي أم العمودي.

## 6- التضمين

يعود الجذر اللغوي لمصطلح (التضمين) إلى الفعل "ضمن: [ومنها] الضّمينُ: الْكَفِيلُ. ضَمِنَ الشيءَ وَبِهِ ضَمْناً وضَمَاناً: كَفَل بِهِ. وضَمّنَه إياه: كَفَلَه... وضَمّنَ

الشيءَ الشيء: أَوْدَعه إِياه كَمَا تُودِعُ الوعاءَ المتاعَ والميتَ القبرَ "1، فالتضمين هو كفالة الشيء والإحاطة به، وإيداع الشيء ضمن شيء آخر يحيط به، ويضمه، فهو الشيء يحيط بالشيء ويكفله.

أما اصطلاحًا فلا يمكن مناقشة التضمين بعيدًا عن التأطير، فهما كالمتلازمة لا يمكن الفكاك منها، فالتأطير هو القصـة الإطار التي توضـع بها قصـص أخرى قصيرة تنبثق عنها، فتكون كل قصة منها مستقلة بذاتها، وتشكّل في الآن نفسه جزءًا من القصة الإطار التي أنتجتها 2.

ويؤكد هذا المعنى تودوروف في تعريفه للتضمين، إذ يرى أنه "احتواء قصة على قصة أخرى، مثال ألف ليلة وليلة"، فقصة (ألف ليلة وليلة) هي المثال الأكثر استخدامًا عند الحديث عن التضمين؛ لما تحتويه بنيتها من قصص مضمّنة داخل قصص أخرى، وحضور الإطار مع القصة المضمنة، أمر أساسي في الآلية السردية للتضمين. فلا تعمل آلية التضمين إلا بوجود قصة إطار تتبثق عنها قصص مضمّنة، هذه القصص المضمنة، قد تتضمن هي الأخرى قصصًا مضمّنة أخرى، فتصبح القصة المضمنة ذات مسميين، مرة قصة مضمنة داخل إطار كبير، ومرة

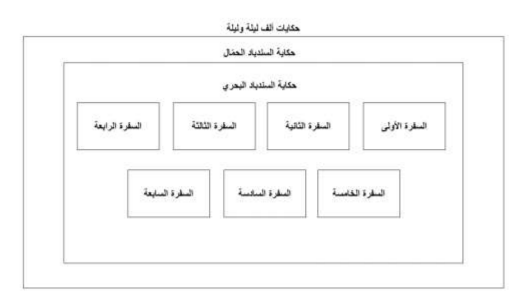
<sup>-1</sup> ابن منظور . ج13. مادة ضمن . ص-257

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص  $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>– Todorov Tzvetan. P140.

 $<sup>^{-4}</sup>$  ينظر: يقطين، سعيد. الرواية والتراث السردي.  $^{-4}$ 

إطارًا يتضمن قصصًا أخرى، كما في قصة (ألف ليلة وليلة)؛ فالإطار الكبير قصة شهريار وشهرزاد، ثم قصة السندباد البحري الذي يحكي قصة سفره، وفي قصص السفر قصص أخرى، وهكذا.



وقد تؤدي الحكايات المتضمنة وظائف سردية، من خلال التضمين، تخدم الحكاية الأساسية، فقد يكون دورها " التسلية عن أحد شخوص الحكاية، أو للعبرة، أو لدفع مكروه عن أحد الشخوص، أو لأسباب أخرى متنوعة "أ، فيكون التوسع الحكائي في الحكاية الإطار، وتضمينها حكايات أخرى، لهدف يخدم البنية الحكائية للحكاية الإطار. إلا أن هذا الأمر لا يعدّ شرطًا للتوسع، فقد تتضمن الحكاية الإطار حكايات

 $<sup>^{-1}</sup>$  الشويلي، داوود. (2020). ألف ليلة وليلة وسحر السردية العربية. ط8. بغداد: دار الورثة الثقافية للنشر والتوزيع. ص41.

أخرى، ترد على سبيل الذكرى، أو الحلم، أو دخول شخص ما جديد، يُذكر معه تاريخه وقصته، وغيرها من الأسباب التي تؤدي للتوسع في بنية الإطار، عبر التضمين.

ويعد التضمين والتأطير المتلازمان من آليات التوسع الأفقي للقصة، الذي يؤدي إلى تطورها وتناميها، على نحو ممتد يساهم في جعل الحكاية تنمو بالهياكل والأطر، غير أن هذه الآلية تقتصر على وجود حكايات داخل بعضها، والتوسع يكون بزيادة هذه الحكايات، لكنه لا يتعرض لبنية الحكاية الواحدة، وآلية اشتغال التوسع فيها، والتنامي في بنيتها. مما يجعله مقتصرًا على التوسع الأفقى فحسب.

## 7- التفريع

يعرّف التفريع لغة بأنه الانحدار، والفعل منه (فرّع) بمعنى طال، وصحد، وانحدر. فيقال فرّعت في الجبل: أي انحدرت، أو صعدت، كلاهما صحيح أ. فالفعل (فرّع) يشير إلى إطالة الشيء، وزيادته، واستخدم في الحديث عن السير في طريق الجبل، ففرّع في الجبل، بمعنى انحدر أو صعد، أي اتخذ طرقًا أخرى توصل إلى القمة أو للأسفل، وهذه الطرق تعدّ فروعًا من الطرق الأساسية، فالتّفريع وفقًا لذلك،

 $<sup>^{-1}</sup>$  ینظر: ابن منظور. ج8. مادة فرع. ص 248.

هو الإطالة التي توصل إلى أماكن أخرى، وهذه الإطالة تكون بالاعتماد على فروع أخرى.

ويرتبط التقريع اصطلاحًا بمتلازمة (التأطير والتضمين)، فهو وصف للسرد المركب الذي تتبثق فيه قصص من قصص أخرى، فيرى (شرف الدين ماجدولين) أن "التقرع الحكائيّ تحقق مصغّر لصيغة الحكاية الإطار، بقدر ما يكون امتدادًا لتقنياتها السردية"، فالتقنية السّردية التي يقوم عليها نظام الحكاية الإطار - يتطلب وجود تغرّع حكائي، على شكل حكايات فرعية تبتدئ من حكاية إطار، لذا يرى (يوسف إسماعيل) أنه "يمكن تعريف التقرع الحكائي بأنه خطة سردية واعية تربط بين الحكاية الإطار والحكايات المضمئنة، وفيما بين القصص المتوالدة من بعضها دلاليًا، وبنيويًا، ووظيفيًا، لإنجاز صورة كلية، وصور فرعية مفردة، في الوقت ذاته" فيكون التقريع الحكاية، بذلك، هو آلية سردية مدروسة، تعمل على ربط الحكايات الإطار بالحكايات المضمئنة، والبنية والوظيفة، لتتناسق فيما بينها، وتؤدي الوظيفة المناطة بها.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ماجدولين، شرف الدين. (2010). بيان شهرزاد. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. ص $^{-1}$ 

التخييل في كليلة ودمنة. موقع معابر: -2 http://www.maaber.org/issue\_july10/literature4.htm

غير أن ماجدولين لا يشــترط وجود ترابط بين الحكاية الإطار والحكايات الفرعية المنبثقة عنها؛ "فقد تكون الأولى عجيبة، بينما الثانية خرافية أو شطارية، مما يخرق أي مخطط لاستبطان التداعي الصوري، في نطاقه المجازي الضيق، كما يعطل أي استقراء لأوجه الامتداد الأسلوبي، بين الأصول والفروع، ويحصر التعدي في نطاق المضامين"1، مما يجعل آلية التفريع لا تعتمد على روابط دلالية، وأسلوبية، ووظيفية محددة بين الحكايات الإطار، والحكايات المضمنة. فقد استنتج (داوود الشويلي) أن دلالات الحكايات المضمنة قد تكون لوظائف متعددة، مثل: "التسلية عن أحد الشخوص، العبرة، قضاء حاجة ما، دفع مكروه عن أحد الشخوص"2، ولا تتحصير وظائف الحكاية المضيمنة بالوظائف الأربعة، فقد تتجاوزها لوظائف يراها الكاتب ضــمن آلية التفريع التي اعتمدها في سـرديته، فقد ترتبط بالتذكر، والندم، والشوق، ومقارنة الحال، وغيرها من الدلالات والوظائف السردية التي قد تقدمها الحكايات الفروع.

ويربط ماجدولين بين التفريع الحكائي وتطويل آليات السرد، ولا يشترط في هذا التطويل وجود عمق في الامتداد الأسلوبي<sup>3</sup>، مما يدلّ على أن التفريع الحكائي المعتمد على انبثاق قصص مضمنة، يؤدي إلى تطويل في النص المسرود وزيادته

<sup>-1</sup>ماجدولين، شرف الدين. ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  الشويلي، داوود. ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ماجدولین، شرف الدین. ص $^{-3}$ 

زيادة كميّة من حيث عدد الكلمات، وزيادة نوعية من حيث القصص المضمّنة، والتي لا تعتمد على النسق الأسلوبي ذاته الذي تعتمده الحكاية الإطار.

ويستنتج مما سبق أن التفريع آلية سردية تعمل على تطويل الحكاية، وزيادة امتدادها، وترتبط بمتلازمة التأطير والتضمين، فالتفريع هو حركة انبثاق حكايات مضمّنة من الحكايات الإطار، تؤدي إلى تطويل السرد وزبادته، وبذلك ينحصر عمل التفريع في الحكايات التي تتكون بنيتها السردية من أطر وحكايات مضمنة، ولا تنطبق على أي بنية سردية أخرى، فهى آلية تختص بالبنى السردية ذات الأطر، ويذلك يمكن عدها شكلًا من أشكال التنامي الأفقى في الحكاية إلا أنها لا تمثل أشكال التنامي كلها؛ لمحدودية عملها، وخصوصيته.

#### 8- التناسل

تعود صيغة المصطلح (تناسل) في جذرها اللغوي إلى الفعل (نسل)، "والنَّسْل: الْوَلَدُ والذرّية... وتَتَاسَلَ بَنُو فُلَان إِذا كَثُرَ أُولادهم. وتَنَاسَلُوا أَي وُلد بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ" <sup>1</sup>، فالنّسل بمعنى الولد والذرية التي تنتسب إلى الشخص، وتناسل تدل على كثرة الولد التي تكون بالتكاثر والولادة، وتناسل على وزن تفاعل، وهي صيغة للفعل

 $^{-1}$  ابن منظور . ج11 مادة نسل . ص $^{-6}$ 

الثلاثي المزيد بحرفين التاء والألف، ودلالتها المشاركة، فالتناسل هو ولادة وتكاثر بين القوم، بعضهم من بعض.

واستخدم النّقاد العرب مصطلح (التناسل) استخدامًا حديثًا مع بدايات القرن الحادي والعشرين للدلالة على مفهوم ولادة حكاية من أخرى، فقد عدّه (عبد الله الغزالي) "تطويرًا لمفهوم التضمين والاستتباع، وبقوم على أساس استمرارية السرد، وتدفقه؛ بحيث تؤذن الحكاية الأولى قبل انتهائها بنسل حكاية ثانية"1، فأدرجه الغزالي تحت مفهوم التضمين، وأوضح أن فكرة التناسل الأساسية تقوم على عدم انقطاع السرد بنهاية الحكاية، بل لا بدّ من الاستمرارية عبر حكايات أخرى، تبدأ كل حكاية قبل نهاية الحكاية السابقة، وربط بين التناسل والحكايات الخرافية؛ إذ رأى أن "الحكاية الخرافية الكبرى يكمن في رحمها أكثر من حكاية، تنسل الحكاية الواحدة عدة حكايات صغرى، كل حكاية منها تتسل حكاية فرعية جديدة وأكثر وهكذا $^2$ ، فهو بذلك يقصر عمل التناسل على الحكايات الخرافية التي تبدأ بحكاية كبري، يَنْسَل منها حكايات أصغر منها، وكل حكايات ينسل عنها حكايات أخرى، فبذلك يشترط الغزالي لعمل آلية التناسل عدة شروط أولها الحكاية الخرافية، ثم وجود حكاية كبرى، ثم حكايات

الغزالي، عبد الله. (2006). تناسل السرد ومستوياته في سلوان المطاع في عدوان الأتباع لابن ظفر الصيقاي. الكويت: جامعة الكويت، مجلس النشر العلمي. حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية. م27. ع253. 253.

<sup>24</sup>نفسه. ص

أصغر من الحكاية الأولى تنبثق عنها، وكل حكاية ينبثق عنها حكايات أصغر منها، وهكذا بتناسل لا ينتهى.

وعرّف (سامي الجمعان) تناسل الحكايات بأنه "أحد المصطلحات اللغوية التي أنتجتها حركة النقد الحديث، كظاهرة ذات طابع خاص اتســمت بها بنية الحكاية الشّعبية"1، فرأى أنه مصطلح حديث، يرتبط بالحكايات الشعبية فحسب، وأن بنية الحكاية الشعبية، في عمومها تقوم على آلية التناسل؛ أي وجود حكاية كبرى، وحكايات صعرى تنبثق عنها، ويبرر الأمر بأن "حكايات متعددة جاءت من أصل واحد هي الحكاية الأم، والحكاية الأم بمثابة الرجم القادر على التناســل دائمًا، وهي طبيعة توليدية ترى فيها الحكايات متوالدة وإحدتها من الأخرى، وخليق بكل حكاية تتسلل من رحم الأم أن ترث عنها هذه الصلفة، فتكون قادرة على ولادة ذريتها"2، فينسب الجمعان الأمر إلى طبيعة الأنثى، بقدرتها على الولادة والتناسل، فكل أثنى في الطبيعة حين ينسل من رحمها جنين تصبح أمًا، ولذا أطلق اسم الحكاية الأم على الحكاية الكبرى التي تنبثق منها الحكايات، لكنه يشترط أن تكون جميع الحكايات المنبثقة عن الحكاية الأم حكايات ولّادة تحمل صفة التناسل معها.

الأدبي الأنقافي. م104.

<sup>-2</sup> نفسه. ص-2

إلا أن (نبيل الشاهد) يفصل في شروط التناسل السردي فيوضح أن هذه الآلية لا تحدث إلا "بإقامة علاقة الاتصال والانفصال بين طرفي الحكي (الراوي – والمروي له)، ويأخذ هذا التناسل في إثراء الحكاية الواحدة، بعدة حكايات فرعية تتضامن لدى الحكاية الأصل النواة؛ لإخراج صورة متكاملة في النهاية، وتتم عملية التناسل عن طريق التحفيز اللغوي" أ، فيرى أن التناسل في الحكايات مبني على علاقة بين الراوي والمروي له، فالراوي في علاقة اتصال مع المروي له، ولذا يبدأ برواية حكاية جديدة له، فيكون الراوي والمروي له منفصلان عن الحكايات فرعية، والحكاية الكبرى بها، فهما الحكاية الأم الكبيرة التي انبثقت عنها حكايات فرعية، والحكاية الكبرى والحكايات الفرعية كاملة، تشكل المشهد الكلّي للحكاية، ويحدث التناسل اللغوي نتيجة لحافز لغوي يكون على هيئة سؤال، أو ضرب مثل، أو تسلية أو غيرها من الأمور المتسببة بوجود الحكايات الفرعية.

وبذلك يكون النّقاد قد وضعوا الخطوط العريضة لآلية التناسل، فهي آلية تعمل في الحكايات الشعبية والخرافية، تقوم على وجود حكاية أمّ وحكايات تنسل منها بحافز لغوي، وتكون الحكايات الناسلة أصغر من الحكاية الأم.

الشاهد، نبيل. (2012). العجائبي في السرد العربي القديم. ط1. عمّان: مؤسّسة الورّاق للنّشر والتّوزيع. ص 68.

غير أن استخدام مصطلح التناسل بهذا المعنى الدّلالي لا يبدو موفقًا لعدّة أسباب، منها أن ذاكرة المصطلح -إن صحّ التعبير -ترتبط بآلية التكاثر الحسية بين الكائنات الحيّة، ومن الصّعوبة بمكان تخليصه من هذه الذاكرة، فإيحاؤها حاضرٌ كلّما حضر المصطلح، وهذا ما يضفي حساسية عالية على استخدام المصطلح خارج هذا السياق الدّلالي.

كذلك فإن هذه الآلية لا تعمل إلا في حالة وجود حكايات تتبثق من حكايات أخرى، فعملها يقتصر على الحكايات الإطار والحكايات المضمّنة، من دون أن تكون قابلةً للتطبيق على الحكاية المفردة الواحدة، أو على البنية الداخلية للحكاية. لذا يمكن عدّها جزءًا من التنامى المتعلق بالتنامى الأفقى، لكنها لا تشتمل على أنواعه كلها.

## 9- التناوب

تعود المادة اللغوية لمصطلح التناوب إلى الفعل (ناب) و"نابَ الشيءُ [أو] عَنِ الشيءِ، يَنُوبُ: [أي يقوم مقامه أو] قَامَ مَقامه؛ وأَنَبْتُه أَنا عَنْهُ. وناوَبه [أي] عاقبه.... يُقَالُ لِلْقَوْمِ في السَّفَر: يَتَناوبونَ ويَتَنازَلُونَ، ويتَطاعَمُون أي يأْكلون عِنْدَ هَذَا عَنْدُ هَذَا نُزْلةً وَعِنْدَ هَذَا نُزْلةً ب... والتَّناوُبُ عَلَى كُلِّ واحدٍ مِنْهُمْ نَوْبةٌ يَنُوبُها أي طعامُ يومٍ"، فالفعل ناب يشير إلى شيء يقوم مقام شيء آخر، ويؤدي دوره، كما يشير إلى شيء

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج11. مادة نوب. ص774–775.

يعقب شيئًا آخر، أي حركة تتابع بين الأشياء، مع أداء الدور ذاته، في المقام ذاته، فالتناوب هو إحلال أمر مكان أمر آخر؛ بحيث يؤدي المهمة ذاتها، ويكون نائبًا عنه، وفي المقام ذاته، ويعقبه المرة تلو المرة.

وقد ورد شرح التناوب اصطلاحًا على يد تودوروف، في مجمل حديثه عن طرق ربط القصص المعقدة بعضها ببعض، إذ قسم الطرق إلى ثلاثة أقسام: التسلسل، والتضمين، والتناوب، وقد سبق الحديث عن التسلسل والتضمين وفقًا لتودوروف، وغيره من الناقدين أ، أما التناوب فيقصد به تودوروف أنه سرد قصيين في آن واحد، بحيث تتغير زاوية السرد بالتناوب بين القصتين ن، فيرى أنه لتحقيق آلية التناوب لابد من وجود قصتين، وكل قصة لها زاوية سرد مختلفة عن الأخرى، ويكون التناوب بحضور القصة الأولى، بزاوية السرد الخاصة بها، في خط سير الحكاية، ثم عند نقطة معينة، ينتقل الحديث إلى القصة الأخرى، بزاوية السرد الخاصة بها، وبعد ذلك يتم العودة إلى القصة الأولى، ثم الثانية، وهكذا بالتناوب بين القصيتين، بحيث نشيط كل منهما خط السرد في سير الحكاية، ولا تطغى إحداهما على الأخرى، فيضع تودوروف قواعد للتناوب، وهي أولًا وجود قصتين بزاويتي سرد مختلفتين، ثانيًا

<sup>-1</sup> ينظر هذا البحث، التسلسل ص56، التضمين ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Todorov Tzvetan. P140

أن يكون حضور القصتين في سير الحكي بالتناوب، وبالانتقال بين زاويتي السرد للقصتين.

وفص لل جيرار جنيت في أنواع التناوب، أثناء تحليله رواية "بحثًا عن الزمن الضائع"، وذكر أن التناوب يكون بين المجمل والمشهد، كما في الروايات الكلاسيكية، أو بين الترددي والتفردي أ، ويقصد جنيت أن الرواية الكلاسيكية تقوم على تناوب، يبدأ بين مجمل الحكاية ومشاهد معينة، فتارة يظهر الحديث عن مجمل الحكاية في سير الحكي، وتارة ينتقل للتركيز على مشهد معين، وهكذا بالتناوب بين المجمل والمشهد. أما حديثه عن التناوب الترددي والتفردي فيشير من خلاله إلى تنوع زوايا السرد في الرواية، فينتقل من زاوية السرد الخاصة بالسارد العليم، إلى زاوية السرد الفردية الخاصة بأبطال الرواية. ولعل جنيت أراد أن يخطو خطوة جديدة في شرح الية التناوب وأنواعها، فلم يقصر حضورها على قصتين، إذ قد تحدث في القصة الواحدة، سواء بالانتقال بين مجمل القصة، وبين مشاهد معينة، أم بالانتقال بين روايا السرد في القصة الواحدة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  جنيت، جيرار . (1997). خطاب الحكاية . ط $^{2}$  . ترجمة: محمد معتصم وآخرون . القاهرة : المشروع القومي للترجمة ص $^{2}$  .

وقد عُدّ كل تغيير في زاوية السّرد "تناوبًا تبئيريًا" يقوم على انتقال التبئير، وتغير زاوية السّرد، من شخصية إلى أخرى، بين شخصيات القصة الواحدة، أو في عدّة قصص مترابطة 1.

كما عدّ (حفناوي بعلي) أن التناوب السّردي قد يحتوي على أنواع مختلفة من التناوب، فبالإضافة إلى زاوية السرد، وتناوب القصص، فإن عرض عدّة أيديولوجيات في الرواية أو القصة، وتتويع العرض ما بين الأيديولوجيا السائدة، وأيديولوجيا أخرى مناقضة، يعدّ من أنواع التناوب السّردي القائم على تنويع الصوت الفكري، كما عدّ التغيير الزمني في الرواية أحد أنواع التناوب القائم على تنويع الزّمن، وعرضه بين الماضي والحاضر، فحركة الزّمن للخلف والأمام هو تناوب زمني يقع ضمن أنواع التناوب السردي2.

ويتضح أن جميع أنواع التناوب السردي تقوم على الفكرة الأساسية لمفهوم التناوب اصطلاحًا؛ وهو التتابع بالعرض، في مجمل سير الحكي، بين شيء وآخر، وتعاقبه، بحيث يتم الانتقال والعودة بين الشيئين، سواء كانا قصتين أم زوايا تبئير، أم انتقالًا زمنيًا، أم مكانيًا. وبذلك يتسع مفهوم التناوب عن المفاهيم السابقة له، ليشمل

ر. ص علي للنشر. ص النظر: القاضي، محمد. (2010). معجم السرديات. ط1. تونس: دار محمد علي للنشر. ص 122-120

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: بعلي، حفناوي. (2020). الرواية الجزائرية الجديدة. ط1. عمّان: دار اليازوري العلمي للنشر والتوزيع. ص  $^{2}$  وص  $^{2}$ 

عدّة أنواع من توسع الحكاية، وهي وجود قصتين، أو الانتقال بالزمان، أو المكان، أو غيرها من العناصر، أي أنه يشمل عدة أشكال من أشكال التنامي الأفقي والعمودي؛ إلا أنه لا يتسع للمعنى الكلي للتنامي، وإنما يصبّ فيه، ويكون جزءًا منه.

#### 10- التنضيد

تشير الدلالة اللغوية لمصطلح التنضيد إلى ضمّ الأشياء بعضها إلى بعض، وهي من الفعل (نضد)، فيقال "نَضَدْتُ المَتاعَ ونَضَّدْتُه: جَعَلْتُ بعضه عَلَى بعض الفعل (نضد)، فيقال "نَضَدْتُ المَتاعَ ونَضَّدْتُه: جَعَلْتُ بعضه عَلَى بعض بعض الله بعضه إلى بعضه إلى بعضه إلى بعضها، وجعلها ملاصقة لبعضها، مُتراصِفاً "1، فالتنضيد هو ضم الأشياء إلى بعضها، وجعلها ملاصقة لبعضها، كالمرصوفة؛ لتبدو كأن بعضها من بعض.

أما اصطلاحًا فيعد شلوفسكي أوّل من استخدم مصطلح التّنضيد، في حديثه عن تركيب القصص الذي يتبع آلية التنضيد، وعرّفها على أنها "تتابع قصص قصيرة مستقلة كل واحدة عن الأخرى، تصل فيما بينها شخصية مشتركة"2، فهي وصف لآلية تجمع مجموعة من القصص القصيرة المستقلة ببنيتها وأحداثها، لكن يجمع بينها

<sup>-1</sup> ابن منظور . ج3. مادة نضد . ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص $^{-2}$ 

شخصية واحدة مشتركة؛ فهي آلية قائمة على فكرة وجود قصص قصيرة، ذات بنية مستقلة، استقلالًا كاملًا، ترتبط بشخصية واحدة مشتركة بين جميع القصص.

ورأت (نورة آل سعد) أن التنضيد يظهر في الرواية لأنها "عبارة عن تنضيد حاذق فني لوحدات متعددة ومتكثرة ومتشابكة من الحكايات المستقلة، ولكن المندغمة والمحايثة للحدث الروائي الرئيس"، فالتنضيد وفقًا لنورة هو حكايات مستقلة متعدد، ومتشابكة، وجميعها تتدمج مع الحدث الرئيسي في الرواية، فما يجمع هذه الحكايات ليس الشخصية، كما رأى شلوفسكي، وإنما الحدث الرئيسي، وبذلك يكون الناقدان قد اتفقا بنقطة، واختلفا بنقطة، فاتفاقهما يقع من جهة أن التنضيد آلية تعمل على مجموعة من الحكايات المختلفة، وأما اختلافهما فهو ما يجمع هذه الحكايات، فيما رأى أن الخط الواصل بين هذه الحكايات هو الحدث الرئيس.

وقد استخدم النقاد مصطلح التنضيد في مجمل حديثهم عن السّرد، والحكاية الشعبية، والروايات، بعدّه آلية للسّرد المركب المعتمد على وجود عدة حكايات، من دون شرح لآلية عمله، كما استخدمه نقاد آخرون مرادفًا لمصطلح التضمين، أي إن

 $^{-1}$  آل سعد، نورة. (2005). أصوات الصمت: مقالات في القصة والرواية القطرية. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر. -0

التنضيد هو الحكايات المضمنة في إطار، كذلك استخدم بمعنى الترتيب، أي ترتيب الحكايات في رواية، أو حكاية إطار من دون الإشارة لآلية هذا الترتيب $^1$ .

وإذا كان المعنى اللغوي للتتضيد هو ضم الأشياء بعضها إلى بعض، فإن المعنى الاصطلاحي الذي استخدمه شلوفسكي، ومن بعده آل سعد، يعدّ بعيدًا عن المعنى اللغوي، فشق تشوفسكي لمصطلح التنضيد طريقًا جديدًا لا يتصل بأصله لغة، فقد استخدمه لشرح آلية سرديّة تصف السّرد المعقّد، وهذا المعنى بعيد عن المعنى اللغوي الذي يشير إلى (ضمّ الأشياء بعضها إلى بعض، وكعلها كالمرصوفة)، فمن المحتمل أن يكون المصطلح الذي استخدمه شلوفسكي بلغته الأم مصطلحًا آخر، لكن تُرجم إلى مصطلح (التنضيد)؛ ربما لقربه، أو لرؤية ارتآها المترجم. مما جعل البون شاسعًا بين المصطلح لغة واصطلاحًا، مع غياب قرينة تجمعهما.

وسواء أكان التنضيد اصطلاحًا بمعنى تتابع القصص، مع وجود شخصية، أو حدث يجمعها، أم وجودها مضمنة في إطار معين؛ فإن آلية عمل التنضيد ترتكز

<sup>1-</sup> ورد مصطلح التنضيد في المعاني أعلاه في عدّة كتب نقدية، منها: خليل، إبراهيم. (2017). جولات حرة في مرويات ليلى الأطرش. عمان: الآن ناشرون وموزعون. ص 158، و: الغامدي، حنان. (2020). تحفيز الحلم في الرواية النسائية السعودية. ط2. القاهرة: دار الزيات للنشر والتوزيع. ص169. و: صالح، نضال. (2005). القصة القصيرة في سورية: قص التسعينيات. دمشق: اتحاد الكتاب العرب. ص151.

على وجود حكايات متعددة، وفي حال غياب هذه الحكايات تغيب الآلية كاملة، فهي بذلك تمثّل جزءًا من التنامي، يُعنى بوجود حكايات متعددة، من دون قدرة على استيعاب أنواع التنامي، والتي تعمل في الحكاية الواحدة، أو في الحكايات المتعددة.

#### 11- التوازي

تقود الدلالة اللغوية لمصــطلح التوازي إلى المحاذاة والمقابلة، فالتوازي من " المُوازاة [بمعنى] المُقابلة والمُواجَهة، [والفعل منها آزى و] آزَيْته إِذا حاذَيْتَه"، فالمحاذاة تكون بالمساواة في المكان، والمقابلة أن يكون الشيء مقابل الشيء، من دون تقاطع أو تلامس، كذلك المواجهة، فالتوازي لغة يشير إلى الأشياء تكون بمحاذاة بعضها، متقابلة ومتواجهة، من دون تقاطع، أو تلامس، أو احتكاك.

وعد شلوفسكي التوازي من الأنساق المستعملة في بناء القصدة القصيرة، وهو أن "تحتوي القصدة القصديرة على عدّة قصدص تحمل ذات النّسق، وهناك تحفيز ما يربط بين أجزاء الحكاية"<sup>2</sup>، فآلية التوازي – كما يراها شلوفسكي – تقوم على وجود قصدة قصيرة أو إطار، تضم مجموعةً من القصص القصيرة الموازية، التي لا تتقاطع فيما بينها، ولا تتداخل أحداثها أو تتشابك، ولها ذات النسق السردي، وما يربط جميع

<sup>-1</sup> ابن منظور . ج15. مادة وزى . ص191

 $<sup>^{-2}</sup>$  مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص $^{-2}$ 

هذه القصـــص هو تحفيز ما، من دون تحديد لشــكل هذا التحفيز الذي يربط بين القصـص القصـيرة المضمنة في القصـة الإطار، وترك المجال مفتوحًا لأي حدث، أو فعل، أو شخصية، ليكون المحفز بين الحكايات جميعًا.

كما أطلق (محمد معتصم) مصطلح التوازي السردي "على الأفعال اليقينية الناظمة لواقع النص القصصي، وخاصة الأفعال التي تحدث في زمن واحد. وتتم كتابتها في النسيج القصصي بالتعاقب والترادف" أ، فيشير – من خلال شرحه لمصطلح التوازي – بأنه يُطلق على الأفعال التي تحدث في الحكاية، بالتوازي مع بعضها، من دون أن يقطع بعضها بعضا، وإنما تذكر بالتعاقب؛ بسبب خطية الحكي، إلا أن حدوثها في زمن القصة هو حدوث متوازٍ، وهذا ينطبق على الأفعال التي تكون في عدّة حكايات، أو التي تحدث في حكاية واحدة، وهنا يوسّع معتصم مفهوم التوازي السردي، من ارتباطه بوجود عدة حكايات، إلى دخوله داخل بنية الحكاية الواحدة، بحيث يضم كل الأفعال التي تحدث في الوقت ذاته.

وشرح (صدوق نور الدین) التوازي وأوضح أنه "يبرز في سياق تمثل مشهدين، من خلال مسارين تتم روايتهما، أو سردهما بشكل متواز. ومن الممكن أن تكون القصة، والرواية، والنص الشعري الحديث، عبارة عن وحدتين، أو مقطعين متوازيين، ينتجان معنى واحدًا بصيغتين.. وكأننا بصيد لعبة ظل/ ضيوء متكاملة مبنى

 $^{-1}$  معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص $^{-1}$ 

ومعنى"<sup>1</sup>، فبين أنه آلية تحتاج إلى وجود مسارين مشهديين، يسيران بخط متوازٍ في القصة؛ بحيث يظهر المشهد الأول من المسار الأول، في خط الحكي، ثم يُنتقل إلى مشهد من المسار الثاني، وهكذا، وقد تؤدي المسارات المتوازية في النص إلى إكمال المعنى العام المراد الوصول إليه. وبذلك يتفق نور الدين مع معتصم في آلية عمل التوازي.

واستخدم مصطلح التوازي السردي أيضًا، في عدد من الكتب النقدية؛ للدلالة على وجودٍ خطي زمني في الحكاية، أو وجود بنيتين حكائيتين متوازيتين، من دون التطرق إلى تعريفه، أو شرحه، أو الحديث عن آلية عمله، أو شروط حضوره في البنية السردية، وإنما استخدم مصطلحًا متعارفًا عليه في تحليل البنية السردية، للدلالة على ذات المفهوم الذي أشار إليه معتصم، بحيث يكون التوازي في الأفعال الحكائية التي تشكل البنية الزمنية للحكاية الواحدة، أو يكون التوازي في الأفعال الحكائية لحكايتين أو أكثر، وبشكل البنية الزمنية لكل الحكايات التي تحدث في الوقت ذاته 2.

 $<sup>^{-1}</sup>$  نور الدین، صدوق. (2016). کیف تحلل نصًا أدبیًا. بیروت: دار القلم للطباعة والنشر والتوزیع. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  القصراوي، مها. (2004). الزمن في الرواية العربية. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر. ص 102. و: بعلي، حفناوي. (2015). تمثلات الممنوع والمقموع في الرواية العربية المعاصرة. عمان: دار اليازوري. ص 216.

وإذا كان شلوفسكي قد اشترط وجود عدة حكايات مستقلة، مع وجود تحفيز ما، لعمل آلية التوازي، ووسع معتصم آلية عمل التوازي، لتشمل الأفعال التي تحدث في الرواية، والتي تتزامن مع بعضها، وتظهر بشكل متعاقب، بسبب خطية الحكي، واشـــترط نور الدين وجود مشـــهدين متوازيين، في الحكاية الواحدة، أو الحكايات المتعددة، يبقى مجال عمل التوازي في توســيع الحكاية محدودًا مرتبطًا بالأفعال الســردية، أو بوجود حكايات متعددة، مما يجعل التوازي جزءًا من التنامي؛ لكنه لا يحتوي جميع أنواع التنامي، ذلك أن التنامي الحكائي لا يقتصر على شكلين فحسب من التنامي العمودي والأفقي، كما هو الحال مع التوازي، بل يتعلق بكل أشــكال التوسع الحكائي.

#### 12- التوالد

تشير المادة اللغوية لمصطلح (التوالد) إلى الكثرة، فيقال "تَوالَدُوا أَي كَثُرُوا، وَوَلَد بَعْضُهُمْ بَعْضًا" أ، فهي من الولادة التي يكثر بها الولد والذرية، وتتكاثر بها بعض الكائنات الحية، فيكون بإنتاج كائنات أصغر من الكائنات الوالدة، وتحمل صفاتها.

أما اصطلاحًا، فلعل أول من أشار إلى التوالد هي (سيلفيا بافل) في حديثها عن حكايات (ألف ليلة وليلة) إذ وضحت أنه "من الخصائص المميزة التي تشد انتباه

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج $^{-3}$ . مادة ولد . ص

القارئ إلى السرد في (ألف ليلة وليلة) توالد السرد داخل العمل، وهو توالد يتحقق عن طريق التسلسل، وعن طريق احتواء كل حكاية لحكاية أخرى، تحتوي على حكاية ثالثة بدورها"1، فأوضحت أن ما يميّز السرد في ألف ليلة وليلة، هو التوالد الذي يحدث عن طريق أمرين؛ تسلسل الحكايات، وتضمينها حكايات أخرى، بحيث تحتوي كل حكاية على أخرى في داخلها.

وقد استنتجت بافل عدّة أشكال للتوالد من خلال دراستها لحكايات (ألف ليلة وليلة)، على مستوى البنية العميقة (العمودية)، والبنية السطحية (الأفقية)، فيظهر التوالد في البنية العميقة من خلال تكرار تمهيد الحكايات أو مقدماتها، ومن خلال الأداء؛ أي: الأفعال السردية داخل الحكاية ذاتها، وكذلك الالتقاء والتجاور، أي تعدد القصيص داخل الحكاية الواحدة، أما على المستوى البنية السطحية، فيتحقق التوالد من خلال زيادة الشخصيات، وتكرار الأحداث، وإثراء الحكاية بمعلومات تعد جزءًا من السرد ذاته $^2$ .

وتحدث سعيد يقطين في كتابه (القراءة والتجربة) $^3$  عن آليات عمل التوالد السردي، من دون أن يذكر تعريفًا دقيقًا له، فأوضح أن طريقة عمل التوالد السردي

 $<sup>^{-1}</sup>$  باقل، سيلفيا. (1994). توالد السرد في ألف ليلة وليلة. ترجمة: نهى أبو سديرة. مجلة فصول. ع $^{-1}$ .47

<sup>-2</sup> ينظر: نفسه. ص 58–59.

 $<sup>^{-3}</sup>$  يشار إلى أن أول طبعة من (القراءة والتجربة) كانت عام 1985، وصدرت عن دار الثقافة.

"تقوم على أساس: المعينات: هذا الفتي/ هذه دار البلدية... [وكذلك] الاستطرادات: وتتم داخل ما يفصل بين هذه المعيّنات، وتكون الروابط بينها متصلة بإحدى الشخصيات [كأن تذكر قصة تتعلق بشخصية ظهرت أو ذكر اسمها، فتكون القصة استطرادًا، أو تذكر قصة متعلقة بذكر اسم مكان معينٌ، فيُسرد ذكر لتاريخ المكان]... [ومن أليات عمل التوالد السردي، تغيّر] الفضاء[المكاني]... [والذكربات التي تحدث ب\_\_\_] العودة إلى الماضي... [وأيضًا يكون التوالد عن طريق] تضمين قصص... [وذكر] الإيحاءات... [بالإضافة إلى التوالد الذي يكون نتيجة لتغير] المستوبات الخاصـة للزمن... فقد يكون الحكي عن الليل، ثم سرعان ما يصبح عن الصباح، ليتحول إلى الماضــي البعيد ثم يعود إلى الليل ثانية... [كما يؤدي تغيير] الراوي [وانتقال زوايا السرد إلى حدوث توالد في النص]... فالراوي يبدأ بضمير الغائب، ثم ينتقل إلى المتكلم الجماعي(نحن)، ثم ينتقل إلى المتكلم المفرد (أنا)، وقد يطول السرد بضمير المتكلم المفرد... $^{1}$ ، فيرى يقطين أن التوالد السردي يحدث نتيجةً لمجموعة من الآليات، وهي المعيّنات، ويقصد بها ذكر شيء معيّن، سواء كان مكانًا، أم شخصًا، ثم الاستطرادات، وهي ما يلي ذكر المعيّن من شرح، فإذا ذكرت شخصية ما يكون الاستطراد – على سبيل المثال – بذكر قصته، أو ماضيه، وإذا ذكر مكان ما، يكون الاستطراد بذكر تاريخه، وكذلك مستويات الزمن، أي الانتقال بالزمن إلى

\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: يقطين، سعيد. القراءة والتجربة. ص $^{-250}$ 

الماضي، وتخيل المستقبل، ثم العودة إلى الحاضر، وأيضًا تغير زوايا السّرد والساردين. وبذلك يكون يقطين قد فصّل طرق حدوث التّوالد التي ترد في الحكايات، من دون أن يشترط وجودها في حكاية واحدة، أو حكايات متعددة.

وفصل (سعيد جبّار) في أنواع التوالد في كتابه (التوالد السردي قراءة في بعض أنساق النّص التراثية) فأوضح أن التوالد في الحكايات يكون عبر نوعين من التوالد؛ العمودي والأفقي، فيقوم العمودي "على مفهوم التضمين الحكائي، حيث يتم امتداد السرد انطلاقًا من إدماج مجموعة من الحكايات في حكاية إطار، وبالتالي فقواعد التركيب تلزم البحث في العلاقة القائمة بين الحكاية الإطار والحكايات المؤطرة"، فيعد جبار الحكايات الإطار، والحكايات المضمنة، هي توالد عمودي، يظهر عند انبثاق حكاية من حكاية أخرى. ويتم التوالد الأفقي "عبر إدماج التفاصيل الحكائية للحدث الواحد، وتفريعه بتوسيع النسق الحكائي، وهو ما يتيح التنويع والتعدد على مستوى البنية السردية في مكوناتها المختلفة"، فأوضح جبار أن التوالد الأفقي على مستوى البنية السردية في مكوناتها المختلفة"، فأوضح جبار أن التوالد الأفقي وتنويعها.

-

الرباط: جذور  $^{-1}$  جبار، سعید. (2006). التوالد السردي قراءة في بعض أنساق النص التراثي. ط1. الرباط: جذور للنشر. ص136.

<sup>-2</sup> نفسه. ص-2

وعلى الرغم من تفصيل جبّار في أنواع التوالد السردي، فإنه لم يعرّف التوالد تعريفًا مؤطرًا يوضح ملامحه وماهيته، وقد ساعدت الأنواع التي شرحها على وضع إطار عام للمفهوم وفق ما يراه ، غير أن تصوراته بشأن التوالد السردي فيها نظر ؛ فهو يرى التوسع داخل الحكاية الواحدة توسعًا أفقيًا، والتوسع خارجها توسعًا عموديًا، مع أن الأصل في حركة التوسع هو الدخول في العمق، والدّخول في العمق يكون عاموديًا، فالتوسع في بنية الحكاية الواحدة والتعمّق بها يعد توسعًا عاموديًا وليس أفقيًا، فالأفقي يكون سطحيًا ولا يدخل بالعمق، ويُعنى بالأشياء من الخارج، كالإطارات، والحكايات الناشئة عنها، إذ في توسعها حركة أفقية سطحية غير عميقة، لأن كثيرًا من هذه الإطارات لا تتعلق بالحكاية نفسها، بل يفتح طريقًا لمسار حكائي أخر، وهذا يعاكس ما اختاره جبار للتوالد العمودي والتوالد الأفقى.

وقد ذكر التوالد السردي في بعض من الدراسات النقدية الخاصة بالسرد الروائي والقصيصي، وارتبط ذكره بفكرة التضمين، والإطار، وزوايا السرد، وحركة الزمن، والاستطرادات، فاستخدم في تحليل النصوص السردية بعدّه آليةً سرديةً تفسّر السرد المركّب وتوضح تفاصيله 1.

الشاهد، نبيل. ص $^{-1}$  ينظر: معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص $^{-36}$ . والقصراوي، مها. ص $^{-1}$  معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص $^{-36}$ .

ويتضح مما سبق أن الجهد النقدي في الحديث عن التوالد انصب على تحديد الياته، كما فعل يقطين، وتحديد تعريف له، كما فعل جبار، إلا أن هذه الجهود جعلت عمل التوالد في الحكاية عملًا محدودًا، مؤطّرًا ضمن آليات اشتغال معينة، يغيب بغيابها، إذ يقتصر حضور التوالد في الحكاية ضمن أربع طرق عمل أساسية، تتعلق بالإطارات والتضمين، وتغير زوايا السرد، وحركة الزمن والاستطرادات، من غير أن يعنى بأي توسّع آخر يقع في الحكاية خارج هذه الطرق، وبذلك يعد عمل التوالد في الحكاية محدودًا، ومقيدًا.

ومن المهم الإشارة إلى أن استخدام مصطلح (التوالد) بمعناه الدلالي المتعارف عليه لا يبدو موفقًا، ذلك أن ذاكرة المصطلح تربط دلالته بآلية التكاثر الحسية بين الكائنات الحية، ويصعب فصله عن هذا المعنى، فإيحاؤه يحضر بحضور المصطلح، مما يزيد من حساسية استخدامه خارج هذا السياق الدلالي.

وهذا ما يجعل التوالد مصطلحًا متقاطعًا مع مصطلح التنامي، لكن عمله محدود بآليات توسّع معينة بالإضافة إلى حساسيته المرتبطة بسياقه الدلالي، مما يسوّغ تفصيل مصطلح التنامي عليه، لقدرته على استيعاب آليات التوسّع كلها، وعدم ارتباطه بسياقات دلالية حسّاسة.

# 13- التوالي

تشير المادة اللغوية لمصطلح (التوالي) إلى (الأواخر)، فيقال: "تَوالي كلِّ شَيْءٍ: آخِرُهُ، وتالياتُ النُّجُومِ: أُخراها" أ، فالتوالي لغةً: هو أواخر الأشياء ونهايتها، ولا تتصف فيه الأشياء إلا بوجود هوادي لها، فكما تمثل الهوادي المقدمات، تمثّل التوالي النهايات.

وقد عرّف معتصم مفهوم التوالي السّردي على أنّه "تطوّر الأحداث وتناميها تناميًا متسلسلًا من نقطة البداية التي تختارها الكاتبة أو الكاتب إلى نهاية اختيارية بدورها"<sup>2</sup>، فالتوالي وفقًا لذلك هو ما يطرأ على الأحداث من تطور، وتوسم متسلسلين، ينقلان القصة من بدايتها إلى النهاية.

وقد اشترط معتصم وجود انتقال منطقي للأحداث، بحيث تتسلسل تباعًا، فهو يرى أن وجود التوالي الحكائي "يبعث في النفس شعورًا خاصًا، وبالتالي يجعل القارئ مرتاحًا لعملية الحكي، وتدفقه؛ لأنه لا يسلك الطرق الصعبة، بل ينساب ضمن منطق الحكي التقليدي شكلاً (الخطاب) المطمئن إلى البداية والنهاية. لأن كل العناصر التي تجتمع لدى القارئ تبحث في النهاية عن التوقع والنتائج الصادقة"3 فأوضح معتصم أهمية التوالي لانعكاسه على نفس المتلقي، إذ إن وجوده يبعث الطمأنينة في

<sup>-1</sup> ابن منظور . ج14 مادة تلا ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  معتصم، محمد. المرأة والسرد. ص  $^{-2}$ 

<sup>-35</sup>نفسه. ص-35

نفسه، نظرًا لارتباطه بطرق الحكي التقليدية، المعتمدة على التسلسل، مما يجعل توقع النهايات توقعًا منطقيًا صادقًا.

وبذلك يضع معتصم الخطوط العريضة للتوالي، ويعده وصفًا لعملية انتقال الأحداث بطريقة متسلسلة متتابعة، من نقطة بداية إلى نقطة نهاية، فيكون بذلك وصفًا لحركة الأحداث في الحكاية، أي إنه لا يعد آلية سردية تعمل على توسّع الحكاية أو نموها، بل وصفًا يتعلق بحركة الأحداث المتتابعة في الحكاية وتسلسلها، وتطورها، من البداية إلى النهاية.

ولا يبدو من المناسب عدّ التوالي آليةً سرديةً، وذلك لسببين أولهما: أنه يصف حركة الأحداث، وتطورها، وتسلسلها من جهة الزمان أي (فعل يتلو فعلًا) و (حدث يتلو حدثًا)، حتى لو لم تكن تلك الأفعال أو الأحداث مرتبطة بعضها ببعض، أو يؤدي بعضها إلى بعض، فهذا الضّرب من التجاور لا يلقي بالًا إلى التنامي البنيوي للحكاية نفسها، بل يهتم أكثر مما يهتم بتسلسل الأحداث وتجاورها زمنيًا، وعلى هذا الأساس يتعلق عمله بوصف الحالة خارجيًا، الأمر الآخر أن الطبيعي في الحكايات كلها انتقالها من نقطة بداية إلى نقطة نهاية، وهذا الانتقال يكون من خلال حركة الأحداث وتطورها، وتخضع حركة الأحداث لتسلسل وفق منطق ما، وهو أمر ينطبق على كل ما يكتب ضمن السرد القصصي، لذا فإن حركة الأحداث باتجاه نهايتها لا يُعدد آلية سردية، بل شرطًا أساسيًا لجعل الحكاية حكاية صحيحة، ومن غير المنطقي

أن يعد وصف حركة الأحداث وتطورها بالآلية السردية، فالتوالي لا يتدخل بسبب حركة الأحداث الحكاية بطرق توسعها، أو تناميها بل يكتفي بالوصف، مما يجعله بعيدًا عن آليات التوسع الحكائي، وبعيدًا عن عمل التنامي.

وبنظرة على ما سبق؛ فإن المصطلحات الحافة نشأت نتيجة لتطور الحكاية، والسرد القصيصي، في العقود القريبة الماضية، وهدفت، في معظمها، إلى وصيف حالة التوسع والتنامي التي تحدث في الحكايات، سواء في البنية البسيطة المتعلقة بالحكاية الواحدة، أم في البنية المركبة المتعلقة بمستويات السّرد المعقدة المكونة من عدّة حكايات، إلا أن آلية عمل هذه المصلطلحات آلية محدودة، ترتبط بمفهوم المصطلح، وتعريفه، وطريقة اشتغاله، مما يجعل أثرها في توسّع الحكاية وتناميها، أثرًا محدودًا، ضمن الأطر المتعلقة بالمصطلح، فكل مصطلح حاف تضمن أشكالًا معينة من توسّع الحكاية، لكنه لم يستطع الإلمام بأشكال التّوسع جميعها، مما جعل المصطلحات الحافة تندرج تحت مظلة التنامي، التي اتسعت لتشمل كل أشكال التَّوسِع في الحكاية، سواء أكان هذا التوسع في بنية الحكاية البسيطة المتعلقة بمستوى واحد من السّرد، أم في بنية الحكاية المعقدة المتعلقة بعدّة مستويات من السرد.

# المبحث الثالث: الحكاية والحكاية الشعبية

### الحكاية لغة:

يعود الأصلل اللغوي لكلمة الحكاية إلى الفعل (حكى) وهو بمعنى المحاكاة والمشابهة، فقد ورد في لسان العرب أن "حَكَيْت فُلاَنًا وحَاكَيْتُه [أي] فَعلْتُ مِثْلُ فِعْله وَلَمْتُ مِثْلُ قَوْله" فَحكيت وحاكيت بمعنى قلدت وكررت، أي من المحاكاة، والمشابهة والتكرار لفعل أو قول، فيقع معنى الفعل (حكى) اللغوي إذن على كل ما يمكن تقليده، ومحاكاته، لذا يقال "حاكَيْتُه: [إذا] شابَهْتُه، وفَعَلْتُ فِعْلَهُ أو قولَه سواءً، و[حاكيت] عنه الكلامَ حِكايَةً: نَقَلْتُه"، أي إن الفعل (يحاكي) يشير إلى التقليد، وهذا يتفق مع ما ورد في تاج العروس إذ إن (حكيت فلانًا)، وحاكيته، أي: "فَعَلْت فِعْلَهُ أو فُلْت مثل قَوْلِه"، فهو مشابهة، وتكرارً، فالفعل (حكى) يعني: "أتى بمثله أو فَعْلَت نقله الشيء نقل الشيء كما هو، والإتيان بما هو مشابه له، فالمادة اللغوية نقله (حكى) إذن تدلّ على التقليد والمحاكاة، والنقل، والمشابهة، والإعادة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور . ج 14. مادة حكى. ص 190

 $<sup>^{2}</sup>$  – الفيروزآبادي. مادة حكى. ص 1275.  $^{2}$  – الزبيدي، محمد. ج37. مادة حكى. ص458.

 $<sup>^{-4}</sup>$  مجموعة. المعجم الوسيط. ج1. مادة حكى. ص 190.

أما (الحكاية) فهي لفظ يطلق على كل "ما يُحْكَى ويُقَصُّ، وَقَعَ أو تُخُيِّلَ "1، فهي كل ما يحكى، ويقال سواء أكان حقيقيًا أم خالطه الخيال، فالحكاية بذلك محاكاة لفظية لما يقال، عبر فعل القصّ المتعلق بسرد القصص، فهي نقل للأحداث وللوقائع، وسرد لها، ويستوي في ذلك الأحداث الواقعية، والمتخيلة.

## الحكاية اصطلاحًا:

أما من الناحية الاصطلاحية فإن أول من استخدم لفظ الحكاية أو المتن الحكائي هم الشكلانيون الروس<sup>2</sup>، فعرّفوا المتن الحكائي على أنه: "مجموع الأحداث المتصلة فيما بينها والتي يقع إخبارنا بها خلال العمل"<sup>3</sup>، فالحكاية كما يراها الشكلانيون الروس هي الأحداث المتتابعة التي تتصل فيما بينها، وتنقل القصة إلى المتلقى تباعًا.

ويتفق بروب مع الشكلانيين الروس بأن الحكاية مجموعة من الأحداث؛ فيقول في تعريفها: "الحكاية من ناحية مورفولوجية يمكن أن تطلق على أي تطور من فعل الشر أو الفقدان من خلال الوظائف الوسيطة إلى زواج أو إلى الوظائف الأخرى

89

<sup>190</sup> مجموعة. المعجم الوسيط. ج1. مادة حكى. ص0

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: مجموعة. (1992). طرائق تحليل السرد الأدبي. مقال: مقولات السرد الأدبي. تودوروف، تزفيتان. ترجمة: الحسين سحبان، وفؤاد الصفا. الرياط: منشورات اتحاد المغرب. ص41.

 $<sup>^{3}</sup>$  مجموعة. نصوص الشكلانيين الروس. ص $^{3}$ 

المستخدمة كحل لعقدة الحكاية "1. وهذا يعني أن الحكاية عند بروب هي الأفعال أو الأحداث التي تتطور فتبدأ بفعل الشرر، أو الفقد، وهو الفعل أو الحدث المحرك للحكاية والذي تبنى عليه، ثم تَتَنَابع عبر سلسلة من الأفعال والوظائف الوسيطة، لتبلغ النهاية أو حل العقدة بالأفعال المساعدة. فالأفعال والوظائف التي يستخدمها بروب في تعريفه مقابل الأحداث، وبذلك يتفق بروب والشكلانيون الروس بأن الحكاية هي تتابع في الأحداث أو الوظائف والأفعال.

ويرى تودوروف أن "الحكي نص مرجعي له متغير في الجهة الزمنية"<sup>2</sup>، والمتغير الزمني عادة لا يكون إلا بالأحداث؛ فهي التي تخضع لسلطة الزمن، وبذلك يتفق تودوروف مع سابقيه في أن الحكاية سلسلة من الأحداث المتغيرة.

أما جنيت فقد عرّف الحكاية عدة تعاريف متتابعة وفصّـل بها، فبدأ "بمعنى أول وهو الأكثر بداهة ومركزية حاليًا في الاستعمال الشائع: تدل كلمة الحكاية على المنطوق السردي أي الخطاب الشفوي أو المكتوب الذي يضطلع برواية حدث أو سلسلة من الأحداث"3، وبهذا يكون جنيت قد حدد نوع الخطاب وعمّمه، فالحكاية – كما ينظر لها في تعريفه الأول – هي كل منطوق ومكتوب يقوم على رواية حدث، أو

 $^{-1}$  بروب، فلاديمير . ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  تودوروف، تزفيتان. (2005). مفاهيم سردية. ط1. ترجمة: عبد الرحمن مزيان. منشورات الاختلاف. -35

<sup>-37</sup> جنيت، جيرار . خطاب الحكاية . ص-3

أحداث متتابعة، وبهذا يصبح أيّ حدثٍ منقولٍ على لسان أحدهم حكاية؛ لكن جنيت عاد وعرّف الحكاية، من وجهة نظر نقاد السرد، ومنظريه، بأنها "سلسلة الأحداث الحقيقية أو التخيلية التي تشكل موضوع الخطبة ومختلف علاقاتها من تسلسل وتعارض وتكرار "أ، ويأتي تعريف جنيت هنا شاملًا الحدث بنوعيه الحقيقي والتخيلي، بعدّه عماد الحكاية الرئيسي؛ إذ عليه تُبنى، ومنه تتشّكل العلاقات بين الأحداث تباعًا؛ لكن سرعان ما قدّم جنيت وجهة نظر جديدة في تعريفه الثالث: تدل كلمة الحكاية على حدث أيضًا غير أنه ليس البتة الحدث الذي يُروى بل هو الحدث الذي يقوم على أن شخصًا ما يروي شيئًا: إنه فعل السرد متناولًا في حدّ ذاته"2. وينتقل جنيت إلى زاوية الحكي والسرد، ففعل الحكي هو الحدث الذي يطلق عليه حكاية، بغض النظر عن المضمون السردي الذي يقدمه هذا الحكي.

ويعود جنيت ويبلور كل ما قدمه من تعاريف في تعريف أخير قدمه في كتابه (عودة إلى خطاب الحكاية)؛ فيعمل على جمع التعاريف السابقة بسياق واحد فيقول: "الحكاية تقوم كلّيةً على خطابين اثنين... هما نص السّارد ونصوص الشخصية". وكأنه يسعى إلى توضيح ما سبق أن قدمه، وهو أن الحكاية تقوم على خطابين:

<sup>-1</sup> السابق. ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

 $<sup>^{-3}</sup>$  جنيت، جيرار. (2000). عودة إلى خطاب الحكاية. ط1. ترجمة: محمد معتصم. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص $^{-9}$ .

الأول فعل السرد الذي يقوم به الراوي، والآخر سلسلة الأحداث التي تقوم بها الشخصيات. وبذلك يكون تعريف جنيت الأخير شاملًا لفعل الحكي الصادر عن الراوي مع سلسلة الأحداث التي يقوم بها الشخوص في الحكاية.

ويفصل إيكو بتعريف الحكاية فيرى أنها "ترسيمة الرواية الأساسية، ومنطق الأفعال، ونحو الشخصيات، وهي كذلك مجرى الأحداث المنتظم زمنيًا، ويمكن للحكاية ألا تكون متوالية من الأفعال البشرية أيضًا، فتدل على سلسلة من الأحداث التي تتعلق بأشياء غير ذات حياة أو أفكار "1، فالمقصود هنا أن الحكاية هي الإطار المنظم للأحداث، المرتبطة بالزمن، والشخصيات، والأفعال، سواء كانت هذه الأحداث أحداثًا بشرية، أم مرتبطة بأفكار وأشياء غير حية، فتكون الحكاية بذلك كالمنظم لكل الأشياء في سوية صحيحة، تضمن التسلسل والمنطق الحكائي.

وبناءً على التعريفات السابقة يتضح أن النقاد الغربيين ينظرون إلى سلسلة الأحداث المتتابعة، على أنها عماد الحكاية. ولا تكاد تختلف آراء النقاد العرب عن أمثالهم الغربيين، فيرى سعيد يقطين "أن القصة (مادة الحكي) هي أساس العمل الحكائية، وأن "الحكائية مقولة كلية ثابتة تضم شبكة من المقولات الفرعية وكلما

 $<sup>^{-1}</sup>$  إيكو، أمبرتو. (1996). القارئ والحكاية. ط1. ترجمة: أنطوان أبو زيد. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص133.

 $<sup>^{2}</sup>$  يقطين، سعيد. (1997). الكلام والخبر مقدمة للسرد العربي. ط1. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص 31.

توفرت في أي عمل وبأية صورة أمكننا وسم هذا العمل بأنه ينتمي إلى جنس الخبر أو السرد. وتتحقق الحكائية في الكلام أي كلام من خلال تحقق العناصر التالية: فعل أو حدث قابل للحكي، فاعل أو عامل يضطلع بدور ما في الفعل، زمان الفعل، مكانه أو فضاؤه" أ، فالحكائية أو الحكاية كما يصفها يقطين هي الحدث الذي يُصنع على يد فاعل في زمان ومكان معينين، ويكون هذا الحدث قابلًا للحكي، وبذلك يخرج يقطين عن ربط الحكاية بالحدث فحسب، بل يعمل على تفصيل اشتراطات هذا الحدث ليكون حكاية وسردًا مقبولًا.

ويتفق نبيل الشاهد مع يقطين في تعريف الحكاية، بل ويعمل على تفصيل العناصر المكونة لها، فيرى أن "النص المسرود والذي تشكل الحكاية مظهره الأساسي يعتمد على حدث، وهذا الحدث لا يمكن فهمه أو استيعابه إلا من خلال ربطه بمجموعة العناصر المتراتبة أفقيًا من لحظة بثها الأولى، حتى نهاية الحدث نفسه، وتشكل هذه العناصر (الزمان، المكان، الشخوص، الراوي، المروى، المروى له، اللغة) مجموع أجزاء الكتلة المترابطة التي أشار إليها المعنى المعجمي للسرد"2.فيرى الشاهد أن الحكاية تشكل مظهرًا أساسيًا للنص المسرود، فهي تعتمد على الحدث، لكنّ هذا الحدث لا يمكن أن يأتي مجردًا، بل هو حدث مبني على مجموعة من

 $<sup>^{-1}</sup>$  يقطين، سعيد. (2018). قال الراوي. ط1. الشارقة: إصدارات معهد الشارقة للتراث. ص $^{-2}$ 

<sup>-2</sup> الشاهد، نبيل. ص-2

العناصر؛ زمان، ومكان، وشخصيات، وسارد، ولغة، تكوّن جميعها عناصر الحدث، الذي يكوّن بدوره الحكاية، وبهذا يتسع التعريف ليشمل عناصر الحكاية كلها، تحت مظلة الحدث.

إلا أن الحكاية كما يراها يوسف نوفل "هي مجموعة أحداث تترتب ترتيبًا سببيًا، تنتهي إلى نتيجة طبيعية حول موضوع عام، هو التجربة الإنسانية الموضوعية التي يصنعها القصاص من خلال عالم يستحدثه"، فاشترط نوفل أن تكون الأحداث مرتبةً على نتيجة وسبب، لتصل إلى نهاية طبيعية ومنطقية، فيستثني من ذلك النهايات غير المنطقية، أو الخارقة، أو غير المتوقعة، ويجب أن تدور حول تجربة إنسانية في جوّ مستحدث يصنعه الراوي.

ويتضح أن النقاد العرب بنوا على آراء النقاد الغرب بأن الحكاية هي الحدث، إلا أنهم عملوا على توضيح تفاصيل هذا الحدث والعناصر المكونة له، ليكون عمادًا للحكاية، مما أضاء مفهوم الحكاية ورسم حدوده، على نحو أوضح.

وبالعودة إلى المعاجم السردية فإن "الحكاية هي أحد مقومات القصدة إذ يمثل مضمونها القصد واقعية كانت أو مضمونها القصد على النتابع واقعية كانت أو متخيلة. وتنهض بهذه الأحداث شخصيات في زمن ومكان معينين "2. ويتضح التوافق

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  نوفل، يوسف. (2013). قضايا السرد العربي. ط $^{-1}$ . بيروت: مكتبة لبنان ناشرون. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  القاضي، محمد. ص 148.

على عدّ الحدث الواقعي أو المتخيل أساسًا للحكاية، مع أهمية وجود القائم على الحدث، وهي الشخصيات، ضمن إطاري الزمان والمكان. إلا أن (المعجم الموحد) يخص الحكاية بالحدث المتخيل فحسب، فقد ورد تعريف الحكاية فيه على أنها "سرد أحداث خيالية وعجائبية قصد التسلية، ترتبط بالتقليد الشفهي الشعبي كمحكي موجز ينتهي بعبرة أخلاقية حياتية". ويلاحظ على هذا التعريف أنه فيه جُنوحًا عن سابقيه بعدة أمور، أولها: اقتصار الحكاية على الحدث المتخيل أو غير الواقعي، وثانيها: ارتباط الحكاية بهدف التساية، وثالثها: اقتصار الحكاية على الحديث المحكي مشافهة، مع اشتراط احتواء النهاية على عيرة. وهذا ما يجعل التعريف مخصصًا لنوع واحد من الحكايات غير شامل، الأمر الذي يدعو لاستبعاده.

ومما سبق يمكن القول: إن مجمل التعريفات تكاد تتفق على أن الحكاية هي سلسلة أحداث متتابعة واقعية أو متخيلة، يقوم بها شخص، أو عدة أشخاص، في زمان ومكان معينين.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  مجهول. (2015). المعجم الموحد لمصطلحات الآداب المعاصرة. ط1. الرباط: المطبعة الأمنية. -1

#### الحكاية الشعبية

لا تكاد تخلو ثقافة من ثقافات الشعوب من ضرب من ضروب الحكاية الشعبية، ذلك أنها رديفة السرد الشفاهي الذي يعد نشاطًا اجتماعيًا يوميًا، يتبادله الناس في اجتماعاتهم، ونشاطاتهم المختلفة، على مستوى الأفراد، وعلى مستوى الجماعات، فهي "شكل سردي تقليدي، يضم صور الشعوب، وبطولاتها الوطنية، والأخلاقية، والاجتماعية، وقد كانت تتداول بشكل شفوي، قبل أن يهتم دارسو الأدب بتدوينها"1، فهي نوع من أنواع السّرد التقليدي، تقوم مواضيعها على رواية بطولات شخصيات تميزوا بوطنيّتهم، وأخلاقهم، بالإضافة إلى القصص الاجتماعية التي تنمّي الأخلاق المجتمعية؛ وقد عرف الناس الحكاية الشعبية من خلال السرد الشفوي، إذ كانت تتناقل في الاجتماعات، والنشاطات المختلفة، ثم تطوّرت بعد أن أصبحت موضع اهتمام دارسي الأدب، فحظيت بالتدوين، إلا أن التناقل الشفاهي لها، والتدوين المتأخر ، أدّيا إلى غياب مؤلفها ، فهي مجهولة المؤلف، لا تنسب لكاتب أو راوِ بعينه، بل تتداول من دون ذكر مؤلفها.

وقد سمّى بروب الحكاية الشعبية بالحكاية الخرافية، لما فيها من خيال وخرافات وعجائب، وعرّفها بأنها "رواية مبنية حسب التسلسل المنتظم للوظائف...

\_\_\_\_

الحديث الحديث. وسف. (2019). مصطلحات السرد في النقد الأدبي. ط1. إربد: عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع. ص93.

بأشكالها المختلفة مع غياب بعضها في مقصوص وتكرار بعضها في مقصوص أخر" أ، وبذلك يشير إلى أن الحكاية العجيبة، أو الخرافية، تتكون من مجموعة من الوظائف، تنتقل الأحداث بتسلسل بينها، ويظهر بعضها في القصص، ويختفي بعضها، وقد يتكرر بعضها، بما يتناسب مع بنية القصة.

والوظائف التي أشار إليها أكثر من ثلاثين وظيفة متنوعة في الحكاية الخرافية، تؤديها سبع شخصيات ضمن دوائر فعل، وهي: دائرة فعل البطل، ودائرة فعل البطل المزيف، ودائرة فعل المانح، ودائرة فعل الأمير، دائرة فعل المعتدي، دائرة فعل المساعد، دائرة فعل الموكل، فتتنوع الوظائف بين دوائر فعل هذه الشخصيات، وتتسلسل منذ بداية الحكاية من خلال حدث محدّد يمثل مشكلة أو كسرًا ما يعدّ المشكلة ثم تتتابع الوظائف في دوائر فعل الشخصيات، للوصول إلى حل في نهاية الحكاية.

أما نبيلة إبراهيم فعرّفت الحكاية الشعبية على أنها "قصة ينسجها الخيال الشعبي حول حدث مهم... يستمتع الشعب بروايتها، والاستماع إليها إلى درجة أنه يستقبلها جيلًا بعد جيل عن طريق الرواية الشفوية"، فهي قصة تقوم على الخيال،

 $^{-1}$ بروب، فلاديمير . ص  $^{-1}$ 

.100-97 نفسه. 42-83، ومن  $^{-2}$ 

97

 $<sup>^{-3}</sup>$  إبراهيم، نبيلة. (د.ت). أشكال التعبير في الأدب الشعبي. القاهرة: دار نهضة مصر. ص $^{-3}$ 

ألَّفها الخيال الشعبي، وتداولها الناس بينهم، وتحكي حدثًا مهمًا جاذبًا، يجعل الناس شغوفين بها، تملؤهم الرغبة للاستماع إليها، ويتناقلونها جيلًا بعد جيل.

فإذا كان بروب قد عرّف بنية الحكاية الشّعبية، وشرح كيفية عمل الأحداث وارتباطها بوظائف تتسلسل إلى النهاية، فإن نبيلة إبراهيم اكتفت بوصف الحال المحيطة بالحكاية الشعبية على إنها قصة خيال حول حدث مهم، فلم توضح أي شروطٍ أو آليات لبنائها.

ونظرًا لأن الحكاية الشعبية حكاية شاهية؛ فقد تعدّدت أساليب روايتها، وتغيرت بتغير الرواة وأحوالهم ومقاماتهم، وسجّل الباحثون روايات عدّة للحكاية الشعبية الواحدة، وأرجعوا ذلك إلى تعدّد الرواة، فالراوي في الحكاية الشعبية ينتقل من رواية الحكاية إلى الإبداع فيها، والتأليف بما يتناسب مع أحوالها، وبذلك تغيرت ملامح بعض الحكايات، وتبدّلت تفاصيلها، إذ كان الرواة يراعون الفئة التي يخاطبونها، فيستخدمون اللغة التي تناسبهم، ويربطون الأحداث بما يوائمهم 1.

وتنتمي الحكاية الشّعبية إلى الأدب الشعبي الهامشي، الذي لم يحظ باهتمام الثّقافة المركزية لأسباب متعددة، منها؛ مخالفته معايير الثقافة السائدة، وكسره العرف بتجاوزاته الأخلاقيّة، وعباراته المخلّة، وامتلائه بالغريب والعجيب، وضروب الخيال

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: القاضي، محمد. ص $^{-1}$ 

المتنوعة، على الرغم من اتسامه بآلية السرد التقليدية أن مع بساطة في الأسلوب، ووضوح في الفكرة، ومباشرة في الطرح، ولعل ذلك ما مكّنه من الانتشار، وجعله مادة يتداولها العامّة، والحكّاؤون، والرواة، لتشيع في المجالس، وتتناقلها الأجيال.

وعلى الرّغم من بساطة أسلوب الحكاية الشعبية، فإن ذلك لم يمنع من وجود بنيتين حكائيتين لها، بنية حكائية بسيطة مكونة من قصة واحدة، وبنية حكائية مركبة معقدة، مكونة من عدّة قصص متوازية، أو مضمنة، أو متجاورة.

وقد اتسعت مواضيع الحكاية الشّعبية، وتنوعت، نظرًا لاهتمامها بالمواضيع الاجتماعية، والوطنية، والأخلاقية، فضمّت: "الملاحم الشعبية التي تحتوي قصص البطولة، والحكايات الوعظيّة، والتعليمية، والاجتماعية، ومغامرات الشطار، ونوادر الظرفاء، والبخلاء، والحمقي، والملح، والطرائف، إلى جانب قصص الحيوان"²، ويأتي هذا التّنوع في مواضيع الحكاية الشعبية بهدف قيامها بوظائف متعددة، منها؛ نقل أخبار الأقوام، وحمل الموعظة والعبرة، والتسلية والفكاهة، والإمتاع وإدخال البهجة، لا سيما مع ارتباطها بقصص الغريب والعجيب، والمغامرات<sup>3</sup>. وتعد (حكايات ألف ليلة وليلة)، مثالًا على الحكايات الشعبية، التي عالجت مواضيع مختلفة، وضمت طيفًا والمعًا من أنواع الحكايات الشعبية، ببنيتها السردية المركبة.

<sup>-1</sup> ينظر: حطيني، يوسف. ص93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>-3</sup> ينظر: القاضي، محمد. ص-3

# المبحث الرابع: ألف ليلة وليلة

يعدّ كتاب (ألف ليلة وليلة) من أهمّ الحكايات التراثية الشّعبية على مستوى العالم، انتشرت بين العامة، وتناقلتها الأجيال، وهي حكايات ذائعة الصيت، ذات مكانة عالية في الآداب العالمية، ويمكن تعريفها سرديًا على أنها سرد قصصي مكون من حكايات متعدّدة المستويات، ذات بنية سرديّة مركبة، تظهر فيها تقنيات سردية مختلفة، أبرزها الإطارات والحكايات المضمنة.

ولعل من أوائل من ذكر (ألف ليلة وليلة) من المؤرخين العرب؛ المسعودي، وابن النديم، فقد ذكر المسعودي تحت عنوان (كتاب ألف ليلة وليلة) شرحًا عن أصل الكتاب فرأى أنه: "أخبار موضوعة من خرافات مصنوعة، نظمها من تقرب للملوك بروايتها... وأن سبيلها سبيل الكتب المنقولة إليها، والمترجمة لنا من الفارسية والهندية والرومية، ... مثل كتاب هزار أفسانة، وتفسير ذلك من الفارسية إلى العربية ألف خرافة، والخرافة بالفارسية يقال لها أفسانة، والناس يسمون هذا الكتاب ألف ليلة وليلة، وهو خبر الملك والوزير وابنته وجاريتها، وهما شيرزاد ودينازاد" أ، فيوضّح المسعودي أن أصل الكتاب هي قصص وخرافات قيلت تقربًا إلى الملوك، وأنه كتاب مترجم من الفارسية، واسمه الأصلى (هزار أفسانة)، أي؛ (ألف خرافة).

\_\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  المسعودي، علي بن الحسين. (1892). مروج الذهب. ط2. قم: منشورات دار الهجرة. ج2. ص251.

واتفق (ابن النديم) مع (المسعودي) في التسمية الأصلية للكتاب، المعروفة باسم (هزار أفسان)، وذلك خلال حديثه عن أصل القصص الخرافي، فيقول: " أول من صنف الخرافات وجعل لها كتبًا... الفرس الأول ثم أغرق في ذلك ملوك الاشغانية... ونقلته العرب إلى اللغة العربية، وتتاوله الفصحاء، والبلغاء، فهذبوه، ونمقوه، وصنفوا في معناه ما يشبهه، فأول كتاب عمل في هذا المعنى، كتاب هزار أفسان ومعناه ألف خرافة" أ، فيبيّن ابن النديم أن أول من كتب القصص الخرافيّ هم الفرس، ثم تبعهم أقوام آخرون، ثم نقلت هذه القصص إلى اللغة العربية، وهُذَبت، وصنفت على نحوٍ يشبه أصلها، وأول كتاب كان في هذا المعنى هو (هزار أفسان)، أي (ألف خرافة)، وقد سمّى عند الغرب باسم "الليالي العربية" نسبة إلى العرب.2.

ولم يحظ (ألف ليلة وليلة) باهتمام بارز في الثقافة المركزية العربية، إذ عُدّ من الأدب الشعبي الهامشي، فوصفه ابن النديم بأنه "كتاب غث بارد الحديث"، وذلك لاحتوائه على تجاوزات تخالف معيارية الثقافة المركزية، وسياق سردي يخالف

\_\_\_\_

المعرفة. ص $^{-1}$  الفهرست. ط $^{-1}$ . الفهرست. ط $^{-1}$ . الفهرست. ط $^{-1}$ . الفهرست. ط $^{-1}$ . المعرفة. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  مجموعة. (1998). موجز دائرة المعارف الإسلامية. ط1. الشارقة: مركز الشارقة للإبداع الفكري. -4. ص-947.

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن النديم، محمد بن إسحاق. ص $^{-3}$ 

في مضمونه التقاليد السائدة. ولكنه مع ذلك أخذ مكانة عالية في الآداب العالمية<sup>1</sup>، واكتسب شهرةً واسعةً في البلدان الغربية، لما احتواه من سرد معقد متشابك فريد من نوعه، يتشابه ويختلف في الآن ذاته في البني الحكائية المتكررة في الليالي.

وقد وصل الكتاب مترجمًا إلى أوروبا بنسخة فرنسية ترجمها (أنطوان جالان)، فكانت هذه أول نسخة مترجمة من (ألف ليلة وليلة)، تبعها بعد ذلك ترجمات إلى لغات مختلفة في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، فظهرت نسخة إنجليزية، وألمانية، وروسية، وإيطالية، وبولندية، ودانيماركية، وإسبانية، وهولندية، ورومانية، وهنغارية، وفلمنكية، ويونانية.. وغيرها من لغات العالم، ولاقت قبولًا وانتشارًا واسعًا في أوروبا2.

وقد ذكر ابن النديم أن سبب تأليف هذه الحكايات هي قصة أحد الملوك، "ذلك أن ملكًا من ملوكهم، كان إذا تزوج امرأة، وبات معها ليلةً قتلها من الغد، فتزوج بجارية من أولاد الملوك، ممن لها عقل ودراية، يقال لها شهرزاد، فلما حصلت معه، ابتدأت تخرفه وتصل الحديث عند انقضاء الليل بما يحمل الملك على استبقائها ويسالها في الليلة الثانية عن تمام الحديث إلى أن أبى عليها ألف ليلة"، إلا أن

الدار - ينظر: مجهول. (2020). ألف ليلة وليلة. ط6. مقابلة وتصحيح: محمد العدوي. القاهرة: الدار المصرية اللبنانية. ص5

<sup>-2</sup> ينظر: السابق. ص-10

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن النديم، محمد بن إسحاق ص  $^{-3}$ 

المقدمة التي تسبق الحكايات أوضحت أن سبب الكتابة هي العبرة والعظة، إذ إنها تحكي "سير الأولين [التي] صارت عبرة للآخرين، لكي يرى الإنسان العبر التي حصلت لغيره فيعتبر، ويطالع حديث الأمم السابقة، وما جرى لهم فينزجر، فسبحان من جعل حديث الأولين عبرة لقوم آخرين، فمن تلك العبر الحكايات التي تسمّى ألف ليلة وليلة وما فيها من الغرائب والأفعال"1، فيتضح أن الهدف من هذه الحكايات هو العبرة والعظة، لأن الإنسان يتعظ بقصص الأمم السابقين، ويرى ما حل بالأقوام الغابرين فينزجر، ويعود إلى رشده، ولذا اختيرت هذه الحكايات لتكون من قصّ الأولين وعظمة للآخرين.

واختُلف في معرفة مؤلف (ألف ليلة وليلة)، فوردت فيه آراء متنوعة بالأمر؛ فيؤكد المستشرق الأمريكي (إدوارد فانديك) أن الباحثين قد عجزوا عن معرفة مؤلف ألف ليلة وليلة، أو جامعها، وقد حاول علماء التحقيق اللغوي، والتاريخي، البحث على نحو مطوّل في المصادر، ولم يخلصوا إلى نتيجة حتمية تؤكّد اسم الكاتب أو الجامع، أو المصدر الحقيقي لهذه الحكايات، فلا يوجد دليل قطعي بذلك<sup>2</sup>.

كما اختُلف في زمن تأليف الحكايات "فمن قائل إن عملية الجمع والتدوين قد تمت في العصور العباسية، ويذهب آخرون

-1 ينظر: مجهول. ألف ليلة وليلة. الدار المصرية اللبنانية. ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$  فانديك، إدوارد. (1896). اكتفاء القنوع بما هو مطبوع. صححه: محمد السلاوي. الفجالة: مطبعة التأليف. ص $^{2}$ 

إلى أنها جمعت في أيام الفاطميين، وبعضهم يرجعها إلى العصر الأيوبي. أما الرأي الأكثر قربًا إلى تحقيقه هو الذي يرى أن (ألف ليلة وليلة) كما هي معروفة الآن، إنما اتخذت هذا الشكل النهائي ما بين القرنين الثالث عشر والرابع عشر، وأنها أخرجت بشكلها النهائي بلغة الناس الشعبية على يد حكواتيين نجحوا في ترويجها بين عامة الناس بشكل لم يسبق له مثيل"1.

ويميل عبد الفتاح كيليطو إلى أنّ (ألف ليلة وليلة) حكايات مجهولة المؤلف، لذا يعدّها من اللانص، ويرى أن هذا المصطلح يطلق على نص لا ينتمي إلى الثّقافة المركزبة<sup>2</sup>.

وقد حاول الباحثون معرفة أصل (ألف ليلة وليلة)، فذهب بعضهم إلى أن أصلها فارسي، بسبب الاستهلال الذي بدأت فيه الحكاية الأولى، إذ ضمت أسماء فارسية، بالإضافة لما احتواه الكتاب من خرافات وخيال، فهي في اعتقاد النقاد من صفات أهل الفرس والهند.

فيما رأى آخرون أن الكتاب "شرقي أصيل، تختلط فيه القصص الفارسية بالهندية، والتركية بالمصرية القاهرية، حتى استطاع أحد الهاوين أن يجمع هذه

 $^{2}$  ينظر: كيليطو، عبد الفتاح. (2006). الأدب والغرابة دراسات بنيوية في الأدب العربي. ط $^{2}$ . الدار البيضاء: دار توبقال للنشر. ص  $^{2}$  18.

104

مجهول. (2011) ألف ليلة وليلة. ج1. تحقيق: وليد السيد. بيروت: كتاب ناشرون. ص4.

الحكايات في كتاب واحد، وتبعه في الزيادة مَنْ عِنْدَهُم نَفْسُ الهواية"، وهنا إشارة إلى أن الكتاب أُلِّف من قبل عدّة مؤلفين من جنسيات مختلفة، وجمعه أحد الهاوين وزاد عليه، وهذا يبرر اختلاط قصصه وتنوعها.

وأكد قدري قلعجي أنه ليس من السّهل معرفة أصل كتاب (ألف ليلة وليلة) "لأن هذا الكتاب لم يعالج موضوعًا بعينه يسهل البحث عن مصدره، والتّحري عن مؤلفه، بل يتضمن حكايات تختلف موضوعاتها، وعصورها، مواقعها، ولا يكاد يربط بينها غير الخيال الخصب، والفن الشعبي البارزين فيها"<sup>2</sup>، فتوسّع مواضيع الحكايات، واختلاف عصورها، واتساع رقعتها الجغرافية؛ جعل من الصعب معرفة أصل الكتاب، ومؤلفه، أو الاستدلال عليه من خلال الحكايات، إذ إن التنوّع، والغرابة، والخيال، والفن الشعبي هي كل ما تميزت به الحكايات، مما جعل معرفة أصلها أكثر إبهامًا ويعدًا عن التوقع.

إلا أن البارون سيلفسر دو ساسي عارض الآراء التي تنفي الأصل العربي لألف ليلة وليلة، ورجّح أن الكتاب عربي الأصل، لأسباب عديدة، منها ظهور ثقافة دينية إسللمية، وظهور عاداتٍ وأخلاقٍ، وأعرافٍ، وتقاليد، مشابهة لما كان عليه الحال في المدن العربية مثل القاهرة، ودمشق، وبغداد. بالإضافة إلى أن معظم أبطال

-1 مجهول. (2020). ألف ليلة وليلة. الدار المصربة اللبنانية. -7

 $<sup>^{2}</sup>$  قلعمي، قدري. (2018). ألف ليلة وليلة. ط $^{3}$ . بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر. ج $^{1}$ . ص $^{3}$ .

حكايات ألف ليلة وليلة من المسلمين، ومعظم الأماكن المذكورة مدن عربية، وما ذكر فيه من السحر والعلم ليس غريبًا على العرب، كما أن معظم القصص التي يظهر فيها الجن يغلب عليها طابع الأساطير العربية، بأثر إسلامي واضح<sup>1</sup>.

ولعل ما يميّز حكايات (ألف ليلة وليلة) هو طريقة روايتها، وأسلوبها، وسلاسة طرحها، واحتوائها على الغرائب والعجائب، مما يدفع المتلقي إلى المتابعة والاهتمام، والاستماع، بغية معرفة نهايات القصص الخارقة، بعدّ الحكايات حكايات مدهشة، مذهلة، فتميز أسلوب الكتاب بالبساطة، وسهولة الجمل، ومتانة العبارات، ودقة الصياغة، والاستطرادات، والسّجع، والشّعر، والتتوع في أساليبه الخبرية، فهو يتنوع بين الشّدة والرّقة، بحسن ما يقتضيه الحال، كما يتّسم الأسلوب بالمباشرة والصراحة، والقدرة على جذب انتباه القارئ بأسلوب شائق محكم2.

واللافت عدم تطابق مخطوطات (ألف ليلة وليلة) بعضها مع بعض، لا في نسخها العربية، ولا في نسخها الإنجليزية، فيشير كيليطو – على سبيل المثال – إلى الاختلاف في نهاية الليالي، ما بين طبعة (هابخت)، وطبعة القاهرة؛ إذ ورد في طبعة هابخت أن الملك يأمر بتدوين الليالي، فيحضر النساخ، والمؤرخون لإتمام

 $^{-1}$  قلعمي، قدري. ج1. ص 11–12.

106

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: مجهول. ألف ليلة وليلة. الدار المصرية اللبنانية. ج1. ص $^{-1}$ 10.

المهمة، إلا أن هذه النهاية غير موجودة في طبعة القاهرة أ. ويؤكد محسن الموسوي هذا الاختلاف بين الطبعات، فيظهر "على عدد كبير منها ســـمات بغدادية وقاهرية وسورية، كما يستدل من المعلومات التضاريسية، والحضرية، والإشارات التاريخية، واللهجوية. [فالمخطوطة التي من أصــول بغدادية] لا بد أن تفضـــح بعض الميول والنزعات والأوصاف البغدادية، والشيء نفسه يصدق على مخطوطات أعدت في القاهرة أو في سورية "2، فيوضح الموسوي أن كل طبعة حملت أوصاف المدينة التي ظهرت فيها، ولهجتها، وســماتها، فالطبعة البغدادية، تختلف عن القاهرية، ويرجع السبب في ذلك إلى أن "النتاجات الأدبية المتنوعة المنشأ، والمتباينة الاتجاه... مرت في سـلسـلة من التنقيحات، والإضـافات "3، فأدّت التنقيحات التي مرت بها ألف ليلة وليلة إلى اختلاف النسخ، وتنوعها.

وقد اشتهرت بعض حكايات (ألف ليلة وليلة)، وعرفت بأسماء أبطالها، من دون نسبة إلى الكتاب الأم الذي نشأت منه، من تلك القصص قصة (حكايات السندباد) أو (السندباد البحري).

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: كيليطو، عبد الفتاح. (1996). العين والإبرة دراسة في ألف ليلة وليلة. ترجمة: مصطفى النحال. ص26-26

 $<sup>^{-2}</sup>$  الموسوي، محسن. (د. ت). ألف ليلة وليلة في نظرية الأدب الإنكليزي الوقوع في دائرة السحر. بيروت: منشورات مركز الإنماء القومي. ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

#### حكايات السندباد

يبدو أن أول إشارة إلى وجود كتاب حكايات السندباد في الثقافة العربية، تعود إلى ما أورده المسعودي عند حديثه عن ملوك الهند، إذ ذكر أن منهم ملك اسمه كورش، "وكان في مملكته وعصره سندباد دوّن له كتاب الوزراء السبع، والمعلم، والغلام، وامرأة الملك، وه الكتاب الأعظم المترجم بالسندباد"1، فذكر شخصًا يُسمى السندباد، كتب كتابًا للملك، تُرجم الاحقًا باسم السندباد، فهو كتاب منفصل عن (ألف ليلة وليلة) وهذا ما يشير إليه المسعودي فيوضح أن (حكايات السندباد) لم تكن جزءًا أصيلًا من (ألف ليلة وليلة) وإنما أضيفت لاحقًا إليها، "والناس يسمون هذا الكتاب ألف ليلة وليلة، وهو خبر الملك والوزير وابنته وجاريتها، وهما شيرزاد ودينازاد، ومثل كتاب فرزة وسيماس وما فيه من أخبار ملوك الهند والوزراء، ومثل كتاب السندباد، وغيرها من الكتب في هذا المعنى"2، فيتحدث المسعودي عن كتاب (ألف ليلة وليلة)، وبلحقه بأمثلة مشابهة من الجنس الأدبى ذاته، ويورد اسم (كتاب السندباد) بين الأمثلة، مما يدلّ على أنه كتاب منفصل عن (ألف ليلة وليلة)، ولم يكن ضمنها، في ذلك الزمن، وإنما أضيف إليها لاحقًا.

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  المسعودي، على بن الحسين. ج1. ص97

<sup>-2</sup> نفسه. ج2. ص251.

ويؤكد الباحثون أن "نسبة حكايات السندباد البحري إلى كتاب ألف ليلة وليلة محل بحث. ويظهر أنها وضعت في عهد بلغت فيه بغداد والبصرة غاية ما وصلتا إليه من ازدهار. وربما كانت هذه الحكايات في الأصل كتابا قائماً بذاته"، ويبدو أن هناك إجماعًا على أن (حكايات السندباد) أُلحقت بكتاب (ألف ليلة وليلة)، من دون تحديد للتاريخ الذي ضُم فيه الكتابان، ليصبح (حكايات السندباد) جزءًا من ليالي (ألف ليلة وليلة)، يُروى على لسان شهرزاد على نحو انسيابي، من دون إخلال بالسياق، أو بطريقة السرد.

ويرجّح ابن النديم أن أصل (كتاب السندباد) هنديّ النشأة<sup>2</sup>، ويوافقه المسعودي في ذلك؛ فيؤكد أن الكتاب دوّن في عهد الملك (كورش) من ملوك الهند، إذ كان في مملكته سندباد ألّف للمك عدّة كتب، منها كتاب ترجم باسم (السندباد)<sup>3</sup>. ويرى باحثون آخرون أنه فارسي الأصل<sup>4</sup>. ولم يؤكد أيِّ من الباحثين نسبة (حكايات السندباد) إلى العربية، على الرغم من بدء الحكايات وانتهائها في مدن عربية، فالتفاصيل الواردة المتعلقة بوصيف البحار، والجزر، والمدن المختلفة، توحي بأنها من أصيل غير

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  موجز دائرة المعارف الإسلامية. ج4. ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: ابن النديم، محمد بن إسحاق. ص  $^{-2}$ 

<sup>-3</sup> ينظر: المسعودي، على بن الحسين. ج1. ص-3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر: موجز دائرة المعارف. ج14. ص 4497.

عربي، إلا أن عدم الإجماع على قول فصل فيها، جعلها متوافقة مع (ألف ليلة وليلة) الذي أضيفت إليه، فكلاهما لم يعرف له أصل ونشأة.

وتبدأ (حكايات السندباد) في كتاب (ألف ليلة وليلة) في الليلة (525) وتتهي وتبدأ (حكايات السندباد) في الليلة (555) ليكون إجمالي عدد الليالي التي رويت فيها الحكايات (30) ليلة، وتشير مقدمة الحكايات التي تذكرها شهرزاد أن القصة حدثت في زمن الخليفة هارون الرشيد، في مدينة بغداد، وذلك من خلال رجل يُدعى (السندباد الحمال)، وهو رجل فقير يعمل بائعًا متنقلًا، يحمل تجارته وينتقل، وذات يوم ثقل الحمل عليه، فرأى قصرًا فاستراح ببابه، ثم دعته الرائحة الزكية لاستطلاع الحديقة، فرأى جنة من جنان الله في أرضه، وأنشد أبياتًا شعرية سمعها صاحب القصر، وهو (السندباد البحري)، فأرسل من يدعوه لدخول القصر، فدخل (السندباد الحمال) وأكرمه (السندباد البحري)، بوليمة عشاء، ثم بدأ يقص عليه قصته.

تخالف (حكايات السندباد) طبيعة (ألف ليلة وليلة) في سبب سرد القصص، إذ تعتمد (ألف ليلة وليلة) مبدأ المقايضة بين القوي والضعيف، من خلال السّرد،

\_\_\_\_

<sup>1-</sup> ينظر: مجهول. (2019). حكايات السندباد. ط1. تقديم: خالد بلقاسم. الدوحة: وزارة الثقافة والرياضة. ص 29 بداية الليالي، ص 100 نهاية الليالي. وقد وردت (حكايات السندباد) بأرقام ليال مختلفة في نسخ أخرى من ألف ليلة وليلة. من ذلك ورود بدء (حكايات السندباد) في الليلة (537)، وانتهائها في الليلة (566). ينظر: مجهول. ألف ليلة وليلة. القاهرة: الدار المصرية اللبنانية. ص4 بدء الحكاية، ص 59 نهايتها.

الذي استخدم وسيلة للنجاة، والخروج من المصائب، فالقوي ينتظر حكاية شائقة، ليعفو، أو يسهم في مساعدة الضعيف، والضعيف ينتظر من القوي مدّ يد العون، بعد سماع الحكاية، فمنذ بدء الحكاية الإطارية تسرد شهرزاد، وهي الطرف الضعيف الحكايات، بهدف تأخير موتها، والفوز بالنجاة، ويستمع إليها الطرف القوي شهريار، الذي ينتظر حكاية شائقة، ليؤخر موتها، وتستمر المقايضة طوال الحكاية الإطارية والحكايات الضمنية على النحو ذاته، ، إلا أن حكايات السندباد، تَعكس المقايضة، فالقوي هو السندباد البحري، الذي يملك القصر والبستان، ولديه الخير الوفير، والمستمع للسرد هو السندباد الحمال، الضعيف الفقير، لكن ثمن المقايضة حاضر، إذ يأخذ السندباد الحمال كل ليلة ثمن إصغائه مئة درهم ذهبي، وبعد انتهاء الحكايات السبعة، يكون ثمن استماعه، هو تغير أحواله، وانتقاله إلى رغد العيش أ.

وعلى الرغم من هذا الاختلاف بين الأصل والفرع، تتشابه (حكايات السندباد) مع (ألف ليلة وليلة) في البنية السردية المكوّنة من إطار وحكايات ضمنية، كما تتشابه معها بورود عناصر الغريب والعجيب، والتوسع المبني على آليات التنامي الكميّ والكيفيّ، وهذا التشابه جعل (حكايات السندباد) تبدو كأنها جزء أصيل من (ألف ليلة وليلة)، تعتمد تقنياتها السّردية، لتبدو فرعًا من أصل.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: كليطو، عبد الفتاح. العين والإبرة. ص $^{-11}$ 

وتتكون (حكايات السندباد) من سبع رحلات، تبدأ جميعها من بغداد، فالبصرة، فالانطلاق إلى البحر، وتنتهي بالعودة إلى شاطئ البصرة، ثم بغداد، بنقطة ثابتة تبدأ عندها الحكايات السبع، وتعود إليها. وتحمل حكايات الرحلات قصصًا غريبة عجيبة، تختلط فيها الحقيقة بالخيال، وتتفق جميعها بتكرار الأحداث، والمغامرة، والخسارة، واليأس، ومن ثم عودة الأمل، والقدرة على النجاة، والربح من جديد، والعودة بانتصار إلى أرض الوطن.

وفي نهاية كل رحلة يكرم (السندباد البحري) (السندباد الحمال) ويهبه مئة مثقال ذهبًا، ويأذن له بالانصراف، ويطلب منه العودة في الليلة القادمة ليحكي له قصة السفرة التالية، ويتكرر المشهد سبع مرات مع الليالي السبعة، لتنتهي الحكايات السبعة، ويغدوان بعد ذلك صديقين لا يفترقان، إلى أن يوافيهما الموت.

# الفصل الثاني: الدراسة التطبيقية

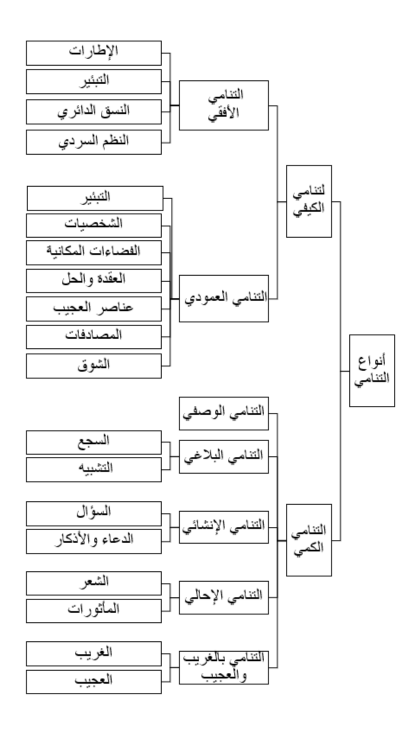
- المبحث الأول: التنامي الكمي
- المبحث الثاني: التنامي الكيفي.

يثير التّنامي الذي تتبناه الدّراســـة كثيرًا من المســــاحات التي قد تتقاطع مع تعريفات أخرى سائدة له، وقد تختلف عنها، ذلك أن الدّراسـة تنظر إلى التّنامي على أنه (كل أشكال توسّع النّص السّردي وتطوّره، وهذا يشمل التوسع الكمي في الحكاية الذي لا يُبنى عليه فعل حكائيّ، ويختص بزيادة النص زيادة لغوية في جمله وكلماته، سواء عن طريق الوصـف، أو الأساليب الإنشائية، أو البلاغية، أو الإحالات، وما يعرض سير النص من عناصـر عجيبة أو غريبة، أما التوسـع الكيفي فهو ما يبنى عليه أفعال حكائية، ويأخذ شكلين: العمودي والأفقي، فالتّوسـع العمودي أو الرأسـي عليه أفعال حكائية، ويأخذ شكلين: العمودي والأفقي، فالتّوسـع الغمودي أو الرأسـي الذي يؤدي إلى التعمق في الحكاية ذاتها، والتوسـع الأفقي الذي يختص بانبثاق الذي معددة من القصّة الرئيسية أيًا كان شكل هذا الانبثاق).

يوضّح هذا التعريف أنّ التّنامي ينقسم إلى قسمين رئيسيين؛ التّنامي الكمّي، وللتّنامي الكيفي، ويعتمد التّقسيم على علاقة التّنامي بالحدث الحكائي؛ فكل تنام والتّنامي الكيفي، ويعتمد التقسيم على علاقة التّنامي بالحدث الحكائي، ويتوسّع عنه هو تنام كمي، وكل تنام يكون ضيما مجموعة الحدث الحكائي، ويتوسّع عنه هو تنام كيفي. ويندرج تحت كلّ قسم منهما مجموعة من الأقسام الفرعيّة الأخرى؛ فيتقرّع عن التّنامي الكيفيّ نوعان؛ التّنامي الكيفي الأفقيّ الذي يُعنى الذي يُعنى بتوسّع الحكاية عبر حكايات أخرى، والتّنامي الكيفي العموديّ الذي يُعنى بتوسّع الحكاية ذاتها، عبر التّعمق في تفاصيلها، كذلك يندرج تحت كل قسم من هذه الأقسام مجموعة من التّفرعات التي توضّح كيفيته، وآليّة عمله في الحكاية. كما يتّفرّع

عن التّنامي الكمّي خمسة أنواع؛ التّنامي الكميّ الوصفي، والإحاليّ، والتّنامي والإنشامي والإنشامي، والبلاغي، والتنامي بعناصر العجيب والغريب، كذلك تندرج تفريعات أصغر تحت كلّ من هذه الأقسام الفرعيّة.

ويمكن توضيح التعريف في المخطط الآتي:



قد يحتمل التقسيم درجات مختلفة من المخالفة لما هو شائع لدى عدد من النقاد، في حديثهم عن توسّع الحكاية، إذ اعتمد النقاد مجموعة من آليّات التوسّع الحكائي، تصبب جميعها في خانة الحدث الحكائي، أي إنهم أشاروا إلى أنّ الحكاية تتوسّع عبر الأفعال الحكائية، التي تؤدي إلى أحداث حكائية فحسب، سواء كان هذا التوسّع في الحكاية أفقيًا أم عموديًا. وبذلك تتحدد دائرة توسّع الحكاية في إطار الفعل الحكائي، الذي يبنى عليه حدث حكائي، وينتفي وجود التوسّع في الحكاية خارج الحكائي.

ولم يفصّ ل النقاد في أنواع التوسّع الأفقيّ والعموديّ، واكتفى معظمهم بمجموعة من الأمثلة العامّة، غير أنّهم اختلفوا في تحديد آليّة التوسّع الأفقيّ، وآليّة التوسّع العموديّ، فرأى سعيد جبار أن التوسّع العموديّ يكون بالانتقال إلى حكايات أخرى أ، وأن التوسّع الأفقيّ يكون توسّعا في الحكاية ذاتها أ، وهذا الرّأي يخالف ما ذهب إليه سعيد يقطين في كتابه (القراءة والتجربة)؛ إذ عدّ التوسّع العموديّ هو الذي يجري تطورًا على أحداث الحكاية ذاتها، أي يؤدّي إلى عمق في أحداث الحكاية .

فمثل هذه الخلافات تدلّ أنّ النّقاد لم يتّفقوا على قول نقديّ واحد في آليّات توسّع الحكاية، وأنّ الأمر لا يزال قيد الدّراسة، والتّنظير، ومحاولة التّدليل، ووضع

1- ينظر: جبار، سعيد. ص136.

-2 ينظر: نفسه. ص-2

 $^{-3}$  ينظر: يقطين، سعيد. القراءة والتجربة. ص $^{-3}$ 

116

القواعد، نظرًا لأن دراسة التوسّع في الحكاية آليّة سرديّة حديثة نوعًا ما، طرقها النّقاد في السّنوات الأخيرة، ولم يجمعوا على قول فصل فيها بعد.

ولعلّ ذلك الخلاف القائم بين النّقاد حول حدود التّنامي وآليّاته، وكيفياته، هو ما سـمح للدّراسـة بإثارة تصـوّر خاصّ، ينبني على عدّ التّنامي الكمّيّ، والتّنامي الكيفيّ، مظلتين رئيسيتين تندرج تحتهما أنواع التّوسّعات على اختلافهما، إذ يُعنى كلّ منهما بشكلٍ من أشكال التّوسّع الحكائيّ؛ فالتّنامي الكمّيّ يهتمّ بالتّوسّع الذي لا يبنى على الحدث الحكائيّ، فيما يهتمّ التّنامي الكيفيّ بالتوسّع المبنيّ على الحدث الحكائيّ بنوعيه الأفقيّ والعموديّ، وما يندرج تحتهما من أنواع فرعيّة أخرى.

# المبحث الأول التنامي الكيفي

يعد التنامي الكيفي القسم الأول من أقسام التنامي، إذ إنه يُعنى بالكيفية التي تتوسّع فيها الحكاية، ويمكن تعريفه بأنه: التنامي الذي يحدث في الحكاية نتيجة لظهور حدث حكائي جديد فيها، فالحدث الحكائي هو المسبب في تغيّر سير الحكاية، سواء كان هذا التغير توسّعًا في بنية الحكاية ذاتها، وتعمّقًا في تفاصيلها، أم كان هذا التوسّع انبثاقًا لحكايات أخرى، نتجت عن الحدث الحكائي الذي أدّى إلى التوسّع.

وينقسم التّنامي الكيفيّ إلى قسمين رئيسيين، تنبثق عنهما عدّة أقسام، القسم الأول؛ هو التّنامي الكيفيّ الأفقيّ، ويختصّ بالتّنامي الذي تنتج عنه حكايات متعدّدة، والقسم الآخر؛ هو التّنامي الكيفيّ العموديّ، ويختصّ بالتّنامي الذي يتعمّق في الحكاية الواحدة ذاتها. وينبثق عن كل قسم من الأفقيّ والعموديّ مجموعة من الأقسام الفرعيّة.

# التّنامي الكيفيّ الأفقيّ

يختصّ التّنامي الكيفيّ الأفقيّ بالكيفيّة التي تتنامى فيها الحكاية الواحدة، إلى عدّة حكايات أخرى، نتيجة لحدث حكائي معين، يؤدّي إلى انبثاق حكاية واحدة، أو عدّة حكايات، عن الحكاية الرئيسيّة الأولى، فيكون التوسّع أفقيًا، بالانتقال بين

الحكايات، عبر أحداث حكائية تسوّغ هذا الانتقال، من دون وجود شرط يتعلّق بانتهاء الحكاية الأولى (الأم)، أو بآليّة ظهورها في سير الحكي، فلا يشترط بالتّنامي الكيفيّ الأفقيّ أيّ شكلٍ من أشكال عرض الحكايات في خط سير الحكي، وإنما يُعنى بالكيفية التي تتوسّع فيها الحكاية أفقيًا على شكل حكايات أخرى.

وينبثق عن التنامي الكيفي الأفقي مجموعة من الأنواع الفرعية، التي تؤدي الله توسّع الحكاية على نوع واحد، أو عدّة أنواع، إلى توسّع الحكاية بآليّات مختلفة، وقد تحتوي الحكاية على نوع واحد، أو عدّة أنواع، إذ لا يؤثر العدد في آليّة العمل.

ظهر التّنامي الكيفيّ الأفقيّ في (حكايات السّندباد) على نحوٍ جليّ، إذ إنّ طبيعة حكايات (ألف ليلة وليلة) التي تنبثق منها (حكايات السّندباد)، تعتمد الامتدادات الأفقيّة، والحكايات المنبثقة عن الحكاية الأم، فتشابهت (حكايات السّندباد) مع حكايات (ألف ليلة وليلة) في الطبيعة الكليّة، المعتمدة على تعدد الحكايات، إلا أن (حكايات السّندباد) اختصّت بأنواع من التّنامي الكيفيّ الأفقيّ تفرّدت فيها عن حكايات (ألف ليلة وليلة).

وقد ظهرت أربع آليات للتنامي الكيفيّ الأفقيّ في (حكايات السّندباد)، وهي: الإطارات، التبئير، النسق الدائري، والنظم السردي.

## الإطارات

يعد الشكلانيون الرّوس أول من أشار إلى فكرة الإطارات، فقد أوضع شاوفسكي أن "كل ساسلة قصص قصيرة تكون في العادة محصورةً داخل قصّة قصيرة تؤطِّرُها" أ، فالقصّة المؤطِّرة؛ هي القصّة التي تعمل على الإحاطة بالقصص الأخرى، فتكون بمنزلة إطارٍ لها، وتُسمّى القصّة الإطاريّة، أما القصص الأخرى الموجودة داخل القصّة المؤطِّرة فتسمى القصص المضمّنة، وقد أشار تودوروف إلى مفهوم القصص المضمّنة بشرحه لآليّة التّضمين؛ إذ بيّن أنّها "احتواء قصّة على قصّة أخرى" أي أن التّأطير والتّضمين يحتاجان إلى نوعين من القصص، قصّة أولى تعدّ (قصّة مُضَمِّنة)، وهي القصّة الإطار التي تحيط بالقصّة الثّانية التي تعدّ (قصّة مُضَمِّنة) داخل الإطار.

ومن تعريفات القصّـة الإطار أنها "القصّـة التي تتضمّن قصّـة أو أكثر، وقد ســميّت إطارًا لأنها تؤطّر غيرها بحضــورها في موطنين على الأقل، هما البداية والنّهاية"3، فهي القصّـة التي تحيط بقصّـة واحدة أو أكثر، وتظهر في سـير الحكي بمكانين؛ هما بداية القصّة المضمّنة، ونهايتها.

122مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Todorov Tzvetan. P140.

 $<sup>^{-3}</sup>$  القاضي، محمد. ص $^{-3}$ 

فالقصّـة الإطاريّة: هي القصّـة التي تبدأ في بداية السّرد، وينبثق عنها قصّـة أخرى، أو مجموعة من القصــص الأخرى، نتيجة لحدث حكائيّ في القصّــة الأولى الأساسيّة، يؤدّي إلى الانتقال إلى القصـص الأخرى، ويشترط بالقصّـة الإطاريّة أن تحقق الإحاطة بالقصص المنبثقة عنها، بحيث تبدأ قبل القصص وتنتهى بعدها.

أما القصّة المضمّنة فهي: القصّة التي تنبثق عن القصّة الإطاريّة، نتيجة لحدث حكائيّ في القصّة الإطاريّة، أدّى إلى انبثاق القصّة المضمّنة عنها، ويشترط فيها أن تبدأ بعد القصّة الإطاريّة، وتنتهي قبلها. وقد تحتوي القصّة المضمّنة على قصّة مضمّنة أخرى، فتؤدي بذلك دورين، أولهما أنها قصّة مضمّنة تتبع للقصّة الإطار التي انبثقت عنها، وآخرهما أنها قصّة إطاريّة تحتوي قصّة مضمّنة أخرى انبثقت منها.

وتعد الإطارات والقصيص المضمّنة، من أشكال السّرد المركّب، الذي يتكوّن من "قسيمين بارزين؛ ولكنهما مترابطين، أولهما حكاية، أو مجموعة الحكايات، التي ترويها شخصية واحدة، أو أكثر، وثانيهما تلك المتون وقد رويت ضمن حكاية أقل طولاً وإثارة، مما يجعلها تؤطر تلك المتون كما يحيط الإطار بالصورة"، فالقسم الأول

المركز الثقافي المركز الثقافي - عبد الله، إبراهيم. (1992). عن السردية العربية، ط1، الدار البيضاء - بيروت: المركز الثقافي العربي بيروت، 1992، ص 93

هو الإطار، أو الحكاية الإطاريّة، والقسم الثّاني؛ هو الحكايات المضمّنة، التي تنبثق عن الحكاية الإطار.

وقد ظهرت الإطارات في (حكايات السّندباد) في مستويين من المستويات الحكائية، المستوي الأول وهو مستوى الحكاية الإطارية الكبرى التي تمثل جزءًا من (ألف ليلة وليلة)، والمستوى الثّاني وهو مستوى الحكاية الإطاريّة الداخليّة الثّانية التي تمثل (قصّة السّندباد البحريّ ورحلاته السّبع)، مستوى حكائيًا ثالثًا، يتعلّق بالحكايات المضمّنة. وبذلك يُشكّل المستويان الأول والثّاني آليّة الحكايات الإطاريّة، فيما يشكل المستويان الثّاني والثّالث آليّة الحكاية المضمّنة.

# - الإطار الأول (حكاية ألف ليلة وليلة)

تجلّت مظاهر الإطار الأول المتعلّق بحكاية (ألف ليلة وليلة) في (حكايات السّندباد) منذ بداية السّرد؛ إذ افتتحت (حكايات السّندباد) بمطلع يشير إلى بداية انبثاق (حكايات السّندباد) عن (ألف ليلة وليلة): "قالت: بلغني أنه كان في زمن الخليفة أمير المؤمنين هارون الرشيد بمدينة بغداد رجل يقال له السّندباد الحمّال، وكان رجلًا فقير الحال يحمل تجارته على رأسيه، فاتّفق له أنه حمل، في يوم من الأيام، حملة ثقيلة، وكان ذلك اليوم شديد الحر، تعب من تلك الحملة، وعرق، واشتد عليه الحرّ، فمرّ على باب رجل تاجر قدّامه كنس ورشّ، وهناك هواء معتدل، وكان

بجانب الباب مصطبة عريضة، فحطّ الحمّال حملته على تلك المصطبة ليستريح ويشم الهواء. وأدرك شهرزاد الصّباح، فسكتت عن الكلام المباح. وفي الليلة (525)، قالت: بلغني –أيها الملك السعيد– أن الحمّال... "1، فالفعل "قالت" الذي بدأ به السّرد هو إشارة إلى راوية القصص شهرزاد التي كانت تحكي للملك شهريار حكايات متتابعة، فهي التي بدأت فعل الحكي في (حكايات السّندباد)، وهي شخصية رئيسية في (ألف ليلة وليلة)، فشكل هذا المطلع مظهر الحكاية الإطاريّة التي تنبثق منها الحكاية الأولى، وهي حكاية السّندباد الحمّال.

ثم بعد بدء قصّة (السّندباد الحمّال)، ومعرفة بعض تفاصيل الحكاية، يتوقف السّرد في الحكاية المضمنة (حكاية السّندباد الحمّال)، ويعود إلى الحكاية الإطاريّة الأولى (حكاية ألف ليلة وليلة)، ليبقى القارئ على اطّلاع بما يجري من أحداث في الحكاية الإطاريّة؛ إذ "أدرك شهرزاد الصّباح، فسكتت عن الكلام المباح" فشكّلت هذه العبارة عودة للقصّة الإطاريّة الرئيسيّة لتأخذ مكانها في سير الحكي، وتوضّح الآليّة التي سيكون عليها ظهور القصّة الإطاريّة في القصص المضمنة؛ إذ تتوقف شهرزاد عندما يدركها الصباح، ثم تعود في الليلة التاليّة لتكمل ما توقّفت عنده "وفي الليلة عندما يدركها الصباح، ثم تعود في الليلة التاليّة لتكمل ما توقّفت عنده "وفي الليلة الأحداث إلى أن يدركها الصباح من جديد، فتسكت مرّة أخرى، وينقطع الحديث إلى

-1 مجهول، حكايات السندباد. ص 29.

الليلة التاليّة، ليتكرر البدء بالطريقة ذاتها، مشكّلاً توسعًا واضحًا في الحكاية، مردّه إلى الإطارات، التي كانت المحرّك الأساسيّ لهذا التّنامي.

وظهرت الحكاية الإطاريّة الكبرى (ألف ليلة وليلة) في (حكايات السّـندباد) على هذا النّحو أربعًا وثلاثين مرّةً، بطريقة غير منتظمة في ســير الحكايات، فلم يرتبط ظهورها ببدء الحكايات أو نهايتها، كذلك لم يكن ظهورها بعدد معين من الوقائع والأحداث، وإنما بدا الظهور عشـوائيًا غير محتكم لقانون معين، وفي كلّ مرّة يدرك الصّباح شهرزاد، فتسكت عن الكلام المباح، ثم يعود الحديث مرّة أخرى، برقم اللّيلة الجديدة التي تكمل منها شـهرزاد الحكاية من المكان الذي توقفت فيه، من دون أن تذكر تلخيصًا للأحداث السابقة، أو إعادة لها، وإنما تكمل في سـير الحكاية المضمّنة من حيث توقّفت فحسب.

فتعدّ حكاية (ألف ليلة وليلة) هي الحكاية الإطاريّة الرئيسيّة، نظرًا لأنها بدأت قبل الحكايات المضمّنة وانتهت بعدها، ولأن جميع الحكايات المضمّنة انبثقت عن الحكاية الإطاريّة، نتيجةً لحدث حكائي متعلق بالحكي، أدّى إلى توسّعها عبر الحكايات المضمّنة، فرُويت الحكايات المضمّنة، جميعها، بلسان شهرزاد بطلة الحكايات المضمّنة، ولم تتوقف شهرزاد أثناء رواية الحكاية، لتحكي قصصًا أخرى من

(ألف ليلة وليلة)، أو لم يتدخل طرف آخر ليحكي قصّـــة أخرى خارج (حكايات السّندباد)، وإنما ابتدأت الحكاية من شهرزاد في الليلة رقم (524) وانتهت في الليلة (555)، بالطريقة ذاتها التي سار بها السّرد، تحت مظلّة الحكاية الإطاريّة الكبرى.

### - إطار حكاية السندباد الحمّال

ظهرت قصّة السّندباد الحمّال منذ بداية (حكايات السّندباد)، مع بدء حديث شهرزاد، "قالت: بلغني أنه كان في زمن الخليفة أمير المؤمنين هارون الرشيد بمدينة بغداد رجل يقال له السّندباد الحمّال"، فأخذت حكاية السّندباد الحمّال بادئ الأمر، شكل الحكاية المضمّنة؛ لأنها جاءت منبثقةً من الحكاية الإطاريّة الكبرى التي تُروى بلسان شهرزاد.

وعندما بدأ السندباد البحريّ يحكي للسندباد الحمّال قصّة سفراته حوّل (حكاية السّندباد الحمّال) إلى قصّة إطاريةٍ داخليّة؛ إذ بدأ يسرد حكايات سفره تباعًا، على شكل حكايات منفصلة، "وقال له: اعلم أن لي قصّة عجيبة، وسوف أخبرك بجميع ما صار لي، وما جرى لي من قبل أن أصير في هذه السعادة، وأجلس في هذا المكان الذي تراني فيه، فإني ما وصلت إلى هذه السعادة وهذا المكان، إلا بعد تعب شديد ومشقة عظيمة وأهوال كثيرة، وكم قاسيت من الزمن الأول من التعب والنصب! وقد سافرت سبع سفرات، وكل سفرة لها حكاية تحيّر الفكر. وكل ذلك بالقضاء والقدر،

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص 29.

وليس من المكتوب مفر "1، فكان هذا التمهيد هو بداية قصص السفرات السبعة، التي تمثّل حكايات السندباد.

ثم انتقل الحديث على نحو فوريّ إلى أول السّفرات، المسّماة بالحكاية الأولى، فبدأها بقوله "اعلموا يا سادة يا كرام أنه كان لي أب تاجر ...." فتحوّلت هنا (حكاية السّندباد الحمّال) إلى حكاية إطاريّة داخليّة، تحت مظلّة الحكاية الإطاريّة الرئيسيّة، وأصبح لها وظيفتان؛ الوظيفة الأولى أنها حكاية مضمّنة منبثقة عن إطار الحكاية الكبرى (ألف ليلة وليلة)، والوظيفة الثّانية أنها أصبحت حكاية إطاريّة داخليّة لحكايات السّندباد البحريّ، أي إنّ (حكايات السّندباد البحريّ) هي حكايات مُضمّنة ضمن إطارين، الإطار الأول القريب لها (حكاية السّندباد الحمال)، والإطار الثّاني البعيد عنها (حكايات ألف ليلة وليلة).

وتكرر ظهور (إطار حكاية السندباد الحمال) في (حكايات السندباد) في كلّ حكاية من حكايات السنفرات السبع في بدايتها ونهايتها، أي أربع عشرة مرّة<sup>3</sup>، وشكلّ

-1 السابق. ص-2

<sup>-2</sup> نفسه. ص-3

 $<sup>^{-}</sup>$  تكررت الأماكن التي ظهر في (إطار حكاية السندباد الحمّال) أربعة عشر مرة، ينظر: نفسه. بداية الحكاية الأولى ص33، نهاية الحكاية الأولى ص40-41، بداية الحكاية الثانية ص40-61، نهاية الحكاية الثانية ص-00، بداية الحكاية الثالثة ص-03، نهاية الحكاية الأربعة ص-03، نهاية الحكاية الرابعة ص-03، نهاية الحكاية السادسة ص-03، نهاية الحكاية السادسة ص-03، نهاية الحكاية السابعة ص

ظهور (إطار حكاية السندباد الحمال) على هذا النّحو إحاطةً بكل (حكايات السندباد البحريّ)، فظهر الإطار، على نحو منتظم، في بداية كلّ حكاية من الحكايات السّبعة، وفي نهايتها، من دون أن يقطع أحداثها في منتصفها، أو يظهر على نحو عشوائيّ، كما في الحكاية الإطاريّة الكبرى (ألف ليلة وليلة).

وتعدّ (حكاية السّندباد الحمّال) حكايةً إطاريةً داخليّةً لـــ (حكايات السّندباد البحريّ)؛ لأنها تضمّنت (حكايات السّندباد البحريّ) كلّها، وأحاطت بها إحاطةً كاملة، فبدأت قبلها، وإنتهت بعدها، بعد انتهاء السّفرات السّبع للسّندباد، وذلك حين أعلن السّندباد البحريّ نهاية حكاياته، بقوله "ثم إنى تبت إلى الله تعالى عن السفر في البر والبحر، بعد هذه السفرة السابعة التي هي غاية السفرات وقاطعة الشهوات، وشكرت الله تعالى، وحمدته، وأنبت إليه، لأنه أعادني إلى أهلى وبلادي وأوطاني، فانظر يا سندباد، يا بريّ، ما جرى لى، وما وقع لى، وما كان من أمري! فقال السندباد البريّ البريّ للسندباد البحري: بالله عليك، لا تؤاخذني بما كان منى في حقك. ولم يزالوا في مودة مع بسط زائد وفرح وانشراح إلى أن أتاهم هادم اللذات ومفرق الجماعات، ومخرب القصور ومعمر القبور؛ وهو كأس الموت، فسبحان الحي الذي لا يموت $^{1}$ . وبذلك انتهت السفرات السبع، ثم انتهت بعدها القصّـة الإطاريّة الداخليّة، أي إنها أتمّت

101 السابق. ص-1

قصص السّفرات كاملة، ومن ثم انتهت بالموت، من دون تحديد الشخصية التي ماتت؛ أهي السّندباد الحمّال، أم السّندباد البحريّ.

ويمكن رسم قصّة (حكايات السّندباد)، بإطاراتها، على النّحو الآتي الذي يوضح إحاطة الإطارات بالقصص المضمّنة:

|                |                | نباد البحري    | حكاية السنا    |       |               |
|----------------|----------------|----------------|----------------|-------|---------------|
| السقرة الرابعة | י ועבענג       | السفرة الثائلة |                | لسفرة | السفرة الأولى |
| نبعة           | السقرة السابعة |                | السفرة السامسة |       | السفرة ا      |

وقد أسهمت الإطارات في (حكايات السّندباد) في التّنامي الكيفيّ الأفقيّ الأفقيّ للحكاية، إذ عملت على امتداد السّرد عبر عدّة مستويات مركبة، مستوى الحكاية الإطاريّة الكبرى (حكاية ألف ليلة وليلة)، ومستوى الحكاية الإطاريّة الداخليّة (حكاية السّندباد الحمّال)، ومستوى الحكايات المضمّنة (حكايات السّندباد البحريّ)، التي السّندباد الجمّال)، ومستوى الحكايات المضمّنة (حكايات السّندباد البحريّ)، التي امتدّت على شكل حكايات كاملة، بدأت وانتهت داخل الإطار الذي انبثقت منه، فوسّعت هذه المستويات بنية الحكاية الرئيسيّة؛ الإطار (ألف ليلة وليلة)، عبر الحكايات التي تضمّنتها، مما أسهم في توسّع الحكاية توسّعا كيفيًا أفقيًا، معتمدًا على

الإطارات التي تُعنى بزيادة الحكايات، والحكايات المضمنة التي تنبثق عنه، نتيجة لهذا التوسّع.

#### التبئير

يعرّف جيرار جنيت التّبئير على أنه "تقييدٌ للحقل، أي إنّه انتقاء للخبر التي لا السّردي، وأداة هذا الانتقاء بؤرة مموقعة، أي نوع من القناة النّاقلة للخبر التي لا تسمح للخبر إلا بالمرور عبرها"، ويقصد به الطريقة التي ينقل فيها الكاتب قصته إلى المتلقّي، فهو قناة وصول الخبر وانتقاله، فلا يُسمح لأي خبر في الحكاية بالمرور إلا عبر هذه القناة التي تحدّد نظام انتقاله.

ويعرّفه حميد لحميداني بأنّه: "زاوية الرّؤية عند الرّاوي، وتتعلّق بالتّقنية المستخدمة لحكي القصّه المتخيّلة وغايتها، يحدّدها الهدف الذي يسعى الكاتب لإيصاله من الرّواية" فزاوية التّبئير تُخْتار بناء على هدف الكاتب من الرّواية، أو القصّه، فيكون التغيير في هذه الزّاوية وفقًا لرؤية الكاتب، المتعلّقة بهدفه من الرواية، لذا يمكن القول: إن التّبئير "هو الزّاوية المعيّنة التي يُرينا منها المؤلف حكايته عبر

1 - جنيت، جيرار. عودة إلى خطاب الحكاية. ص 97.

.

<sup>-2</sup> لحميداني، حميد. ص-46.

الرّاوي؛ لكنّها تختلف باختلاف موقعه، وكل اختلافٍ في الموقع يولد عنه اختلافٌ في الرّاوي؛ لكنّها تختلف باختلاف السّرد الذي يقوم به الرّاوي"1.

وينقسم التبئير إلى ثلاثة أقسام رئيسية، أجمع النقاد على طريقة عملها في الحكاية، ولم يجمعوا على اسمها، إذ تغيرت أسماء الأقسام وفقًا للرؤية النقدية، لكن بقى عمل كل قسم من الأقسام بالطريقة ذاتها التي اتُّفِقَ عليها، وهذه الأقسام هي2:

- التبنير صفر، أو السارد العليم، وفي هذا التبنير يكون السارد عالمًا بكل ما في الحكاية من تفاصيل.
- التبئير الداخلي، ويضـــم ثلاثة أنواع: تبئير داخلي ذو بؤرة واحدة؛ أي إن الأحداث القصّـة تُحكى من خلال راو واحد. وتبئير داخلي متغيّر؛ أي إن الأحداث تُروى من خلال عدد من الشّخصيّات، من دون توقّف في سرد الأحداث، بل تتتابع الأحداث عبر الشّخصيّات السّاردة، وتبئير داخليّ متعدّد؛ أي إن الحدث الواحد يُروى من خلال عدد من الشّخصــيّات، كلّ منهم يرويه بطريقته.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الهواري، لبابة. (2020). الرؤية السردية في رواية واحدة الغروب لبهاء طاهر. المسيلة، جامعة محمد بوضياف. حوليات الآداب واللغات. المجلد 8. العدد 3. الصفحة 222-251.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: مجموعة. مقولات السّرد الأدبي. ص58 -59، وينظر: جنيت، جيرار. خطاب الحكاية. ص-201 -200.

- التبئير الخارجي، أو الرؤية من الخارج، وتكون معرفة السّارد بالحكاية محدودةً جدًا، تقتصر على وصف الأحداث من دون تدخل فيها.

وقد ظهر نوعان من التبئير أسهما في التنامي الكيفي الأفقي في (حكايات السّندباد)، وهما (السّارد العليم أو الرؤية من الخارج)، و(التبئير الداخليّ ذو البؤرة الواحدة)، وأسهم تغيّر التبئير وتنّوعه في الانتقال بين مستويات السّرد المركّبة الثّلاثة، التي تتكوّن منها (حكايات السّندباد)، إذ أدّى تغيّر السّاردين إلى الانتقال من حكاية إلى أخرى، ومن مستوى سرديّ إلى آخر.

## - السّارد العليم، أو السّارد من الخارج

ظهر النّوع الأول من أنواع التّبئير في (حكايات السّندباد) منذ بدأ القصّة الإطاريّة الكبرى، المتمثّلة في حكايات (ألف ليلة وليلة)؛ إذ بدأت الحكاية بما يدّل على وجود سارد خارج الحكاية، "قالت: بلغني أنه كان في زمن الخليفة أمير المؤمنين هارون الرشيد بمدينة بغداد رجل يقال له السّندباد الحمّال"1، فكلمة (قالت) التي ابتدأ فيها النّص تدل على وجود سارد آخر، قبل شهرزاد، حوّل هذا السّارد زاوية السّرد إلى (شهرزاد)، لتبدأ الحكاية من عندها، بما بلغها من حديث "بلغني أنه كان ...".

 $<sup>^{-1}</sup>$  مجهول، حكايات السندباد. ص 29.

ويعود هذا السّارد للظهور، مع كلّ ظهور للحكاية الإطاريّة الكبرى، في سير الحكي، من خلال عبارته المكررة، التي يخبر المتلقي من خلالها بتوقف شهرزاد عن الحكي؛ بسبب حلول الصّباح، ثم يذكر رقم اللّيلة الجديدة، وينقل زاوية السّرد إلى شهرزاد مرّة أخرى، "وأدرك شهرزاد الصّباح، فسكتت عن الكلام المباح. وفي الليلة (525)، قالت: بلغني –أيها الملك السعيد–... "1، ويتكرّر ظهور هذا السّارد أربعًا وثلاثين مرّة، على النّحو ذاته، من إخبار المتلقّي بتوقّف شهرزاد عن إكمال الحكاية؛ بسبب حلول الصّباح، وذكر رقم الليلة الجديدة وعودة شهرزاد لإكمال الحكاية.

وعلى الرّغم من تكرر ظهور السّارد مرات كثيرة لم يظهر ما يُحدّد نوعه ويميّزه، فقد يكون ساردًا عليمًا، وقد يكون ساردًا من الخارج؛ إذ إن كل المرّات التي انتقلت فيها زاوية السّرد إلى هذا السّارد كان دوره متوقفًا على وصف الحدث فحسب، الحدث المتعلّق ببلوغ الصّباح، وصحمت شهرزاد، ومن ثم إعلام القارئ برقم الليلة الجديدة، ونقل زاوية السّرد إلى شهرزاد، وهذا الوصف يعدّ سمةً من سمات (السّارد من الخارج)، إلا أن السّارد العليم قد يقوم أحيانًا بوصف الأحداث من الخارج، من دون التّدخل فيها، وفي أحيان أخرى يطّلع على كل ما يخص الشّخصيّات، وبسبب

<sup>-1</sup> السابق.

هذا التقاطع بين عمل السّاردين (السّارد العليم والسّارد من الخارج)، مع محدوديّة الدّور الذي أدّاه السّارد الوارد ذكره في (حكايات السّادباد)، والذي كان يظهر مع ظهور الحكاية الإطاريّة، ويختفي عند نقل زاوية الحكي إلى شهرزاد؛ بسبب ذلك كله يبدو من الصّعوبة ذكر نوع السّارد على وجه التّحديد؛ فما ورد يتراوح بين (السّارد من الخارج)، و(السّارد العليم).

ومفاد القول إن عمل السّارد الأول (العليم، أو من الخارج) اقتصر على توسيع الحكاية، ومد خطّ سيرها أفقيًا، من خلال نقل السّرد إلى المستوى الأول من الحكاية، وهو الحكاية الإطاريّة الكبرى (ألف ليلة وليلة)، وإعادته إليه، في كل مرّة كان ينتقل فيها السّرد إلى مستوى آخر، فقد يكون السّرد في المستوى الثّاني، (حكايات السّندباد الحمال) وبعيده السّارد الأول إلى المستوى الأول (حكايات ألف ليلة وليلة).

مثال ذلك: "وكان بجانب الباب مصطبة عريضة، فحطّ الحمّال حملته على تلك المصطبة ليستريح ويشم الهواء. وأدرك شهرزاد الصّباح فحسب، وتكمل الصّباح، فسكتت عن الكلام المباح. وفي الليلة (525)، قالت: بلغني –أيها الملك السعيد– أن الحمّال... "1، فالسّرد كان في المستوى الثّاني، يتحدث عن السّندباد الحمّال، وما حلّ معه، إلا أن تدخل السّارد العليم أدّى إلى نقل السّرد إلى المستوى الأول، من خلال عبارة (وأدرك شهرزاد الصباح).

-1 السابق. ص 29.

وقد يكون السرد في المستوى الثّالث، (الحكايات الضمنيّة)، ويعيده السّارد الأول إلى المستوى الأول "(حكايات ألف ليلة وليلة)، مثال ذلك: "ولم أزل سائرًا معهم، وأنا أتفرج على بلاد الناس، وعلى ما خلق الله، من واد إلى واد، ومن مدينة إلى مدينة، ونحن نبيع ونشتري، إلى أن وصلنا إلى مدينة البصرة، ثم جئت إلى مدينة بغداد.

وأدرك شهرزاد الصباح فسكتت عن الكلام المباح.

وفي الليلة (533)، قالت بلغني أيها الملك السعيد أن السّندباد البحريّ لما رجع من غيبته ..." أ، فكان سير الحكاية ضمن المستوى الثّالث، وكان المتحدث فيها هو السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ) يروي ما حدث معه قبل عودته إلى بغداد، ثم على نحو مفاجئ يتدخل السّارد العليم، ويغيّر زاوية السّرد، وينقل السّرد من مستواه الثّالث (الحكايات الضمنيّة) إلى مستواه الأول (حكايات ألف ليلة وليلة).

فكلّما ظهر السارد الأول، عمل على إعادة السّرد إلى المستوى الأول، ونقل زاوية السّرد إلى شهرزاد، لتكمل الحكاية من زاويتها هي، إلى حين العودة إلى السّارد العليم، الذي يعلن انتهاء الليل ببلوغ الصباح.

فأدى السّارد الأول (السارد العليم، أو السارد من الخارج) إلى توسيع الحكاية، عبر نقلها بين الإطارات، بإعادتها للمستوى الأول، على نحو دائم، وبطريقة عشوائية،

134

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص49.

سواء بنقلها من المستوى الثّاني إلى الأول، أم من المستوى الثّالث إلى الأول، فأدى عمله إلى تنامي الحكاية، بنقلها بين المستويات، وبتغيير زوايا السّرد بين السّاردين، وبتوسيع الحكاية أفقيًا، عبر التّنقل بين الإطارات والمستويات الثلاثة.

## - التّبئير الداخليّ ذو البؤرة الواحدة (السّارد المصاحب)

ظهر التبئير الداخليّ ذو البؤرة الداخليّة في (حكايات السّندباد) عبر شخصيتين، عملتا على نقل السّرد إلى مستويات أخرى، هما (شهرزاد) و (السّندباد البحريّ)، فكل شخصيّة منهما أسهمت بانتقال السّرد من المستوى الذي كان فيه، إلى المستوى التّالى، عبر الانتقال من حكاية إلى أخرى.

## • السّارد المصاحب الأول (شهرزاد)

انتقلت زاوية السّرد إلى السّارد المصاحب (شهرزاد)، عبر السّارد الأوّل، منذ بدء (حكايات السّندباد)، فحوّل السّارد زاوية السّرد إليها، بقوله "قالت: بلغني أنه كان في زمن الخليفة أمير المؤمنين هارون..."، فأصبحت بذلك شهرزاد هي السّاردة المصاحبة، التي تروي الحدث بلسانها، ويتعرّف القارئ الحدث بالقدر الذي تظهره

135

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص 29.

شهرزاد، فعندما تبدأ بقولها: (بلغني) فإنها تخبر القارئ أن كل ما يسمعه هو أحاديث بَلَغتها عن غيرها.

ويتحوّل مع شهرزاد (وهي السّارد المصاحب الأول) مسار السّرد من المستوى الأول؛ أي الإطار الرّئيسي الكبير (ألف ليلة وليلة)، إلى المستوى التّاني؛ أي الإطار التّاني، أو الإطار الداخليّ، وهو (حكاية السّندباد البحريّ)، فتبدأ بسرد حكايته "بلغني أنه كان في زمن الخليفة أمير المؤمنين هارون الرشيد بمدينة بغداد رجل يقال له السّندباد الحمّال"1، لتكون هذه البداية هي مسوّغ توسّع الحكاية، عبر حكاية أخرى، ينتقل فيها السّرد من المستوى الأول (حكايات ألف ليلة وليلة)، إلى المستوى التّاني (حكاية السّندباد الحمّال).

ولم يتوقف عمل شهرزاد عند نقل السّرد إلى المستوى الثّاني (حكاية السّندباد الحمّال)، وتوسيع الحكاية بهذا النقل؛ بل تعدّاه بنقل السّرد إلى المستوى الثّالث، وهي الحكايات المضمّنة، لتتسع الحكاية على نحو أكبر، بالامتداد بين المستويات، إذ إن السّارد الأول كان يقطع سرد الحكايات المضمّنة، كلما اعترضت الحكاية الإطاريّة الكبرى سير الحكي، ويحوّل زاوية السّرد إلى شهرزاد، وهي (السّارد المصاحب الأول) التي تقوم بدورها بنقل السّرد إلى المستوى الثّالث، وهو الحكايات المضمنة، وتحويل زاوية السّرد إلى المستوى الثّالث، وهو الحكايات المضمنة، وتحويل زاوية السّرد إلى المستوى الثّالث، وهو الحكايات المضمنة، وتحويل

-1 السابق.

وتكرر ظهور السّارد المصاحب الأول (شهرزاد) في (حكايات السّندباد) إحدى وثلاثين مرّة أ، في كل مرّة منها كانت تعمل على نقل مستوى السّرد إلى المستوى الثّاني أو الثّالث، بحسب الموقع الذي توقفت عنده الحكاية. فشكّل ظهور (السّارد المصاحب الأول) شهرزاد مسوّغًا إلى نقل السّرد من مستواه الأول إلى المستويات التالية، مما عمل على توسيع الحكايات، وتناميها أفقيًا، وزيادتها، من خلال التغيير في مستويات السّرد، الذي كان يحدث باستمرار.

## • السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ)

تتحول زاوية السّرد إلى السّارد المصاحب الثّاني (السّادباد البحريّ)، في مستوى السّرد الثّاني؛ أي الحكاية الإطاريّة الداخليّة (حكاية السّادباد الحمّال)، عقب التّعارف الذي يحدث بين السّادبادين، إذ يقرّر (السّادباد البحريّ) أن يحكي قصّة سفراته للسّادباد الحمّال والحاضرين، فتنتقل زاوية السّرد من السّارد العليم الذي كان يحكي قصّة السّادباد الحمّال، إلى السّارد المصاحب الثّاني، وهو السّندباد البحريّ، ليبدأ بقوله "اعلم أن لي قصّة عجيبة وسوف أخبرك بجميع ما صار لي وما جرى لي ليبدأ بقوله "اعلم أن لي قصّة عجيبة وسوف أخبرك بجميع ما صار لي وما جرى لي

\_\_\_\_

من قبل أن أصير في هذه السعادة... "1، فيبدأ السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ)، من خلال هذا القول التّمهيد لنقل السّرد إلى مستوى جديد.

يفتتح السّارد المصاحب حكاياته بقوله "اعلموا يا سادة يا كرام أنه كان لي أب تاجر..." لتكون هذه الفاتحة هي إعلان توسيع الحكاية وتناميها، عبر الانتقال من مستوى السّرد الثّاني (الحكاية الإطاريّة الداخليّة)، إلى مستوى السّرد الثّالث (الحكايات الضمنيّة)، التي تحكي قصص السّفرات، فشكّل وجود السّارد المصاحب الثّاني مسوغًا سرديًا لتنامي الحكاية، وانتقال السّرد من مستوى إلى مستوى آخر، مسهمًا في توسّع الحكاية عبر المستوى الثّالث الذي ينتقل إليه السّرد، وهو مستوى (الحكايات الضمنيّة).

كذلك عمل السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ) على إعادة السّرد، من المستوى الثّالث (الحكايات الضمنيّة)، إلى المستوى الثّاني (الحكاية الإطاريّة الداخليّة حكاية السّندباد الحمال)، وذلك في نهاية كل سنفراته وبدايتها، إذ كان في كلّ مرّة يعود للحديث مع القوم المجتمعين لديه، مثال ذلك ما قاله في نهاية حكاية السّنوة الأولى: "هذا ما كان في أول سنفراتي، وفي غد إن شاء الله تعالى أحكي لكم الثّانية من السبع سنفرات"، فقوله (لكم) هي حديث موجه للقوم الذين كانوا لديه، ومنهم من السبع سنفرات"، فقوله (لكم) هي حديث موجه للقوم الذين كانوا لديه، ومنهم

-1 السابق. ص32.

<sup>-2</sup> نفسه. ص-2

<sup>-3</sup> نفسه. ص-3

السّندباد الحمّال. فلم يكن عمل السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ) هو نقل السّرد من مستواه الثّاني إلى الثّالث فحسب؛ بل كان يعيده في كل مرّة من المستوى الثّالث إلى المستوى الثّاني.

وقد تكرر ظهور السّارد المصاحب الثّاني في السّفرات السبعة كاملة 1، إذ رويت جميعها بلسان (السّندباد البحريّ)، وتخلّلها انتقال في زاوية السّرد إلى السّارد الأول، والسّارد العليم، والسّارد المصاحب الأول (شهرزاد)، إلّا أن حضور السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ) كان الأكبر بين كلّ السّاردين؛ يعود ذلك إلى أنه صاحب الشّفرات السّبعة المكوّنة لحكايات السّندباد، وهو السّارد لها، مما جعل حضوره بين السّاردين حضورًا رئيسيًا.

وقد عمل تغير زاوية السّرد بين السّاردين على تغير مستويات السّرد، مما أسهم في توسّع الحكايات بالانتقال بين الإطارات، والحكايات الضمنيّة انتقالًا يقوده السّارد الذي كانت تصل إليه زاوية السّرد، ففي كل مرّة كانت مهمّة السّارد توسيع الحكاية، ومدّها أفقيًا، من خلال نقل مستوى السّرد إما إلى مستوى أعلى، أو مستوى أدنى، سواء كان حضور السّارد ثانوبًا أو رئيسيًا؛ إلا أن عمل جميع السّاردين كان

 $<sup>^{-1}</sup>$  ظهر السارد المصاحب الثاني (السندباد البحري) ثماني مرات المرة الأولى في الحكاية الإطارية الداخلية ينظر: نفسه. ص32. ثم في السفرات السبعة، السفرة الأولى ص33، السفرة الثانية ص34، السفرة الثالثة ص31، السفرة الرابعة ص33، السفرة الخامسة ص35، السفرة السادسة ص35، السابعة ص35.

موحدًا؛ وهو توسيع الحكاية، والمساعدة في تناميها تناميًا أفقيًا عبر تغيير مستوى السّرد ونقله.

فساعد ظهور السّاردين وتغير زوايا السّرد باستمرار على تنامي الحكاية، وتوسيعها أفقيًا بحكايات جديدة ضمنيّة، وإطارات داخليّة، ظهرت في سير الحكي بوساطة السّاردين، فتنامت الحكاية بهم تناميًا أفقيًا بحكايات جديدة، من خلال تنويع التّبئير، وتغييره، وتعدد السّاردين الذين أسهموا بالانتقال بين المستويات المختلفة من السّرد.

#### نسق الدّائرة

يشير مصطلح نسق الدّائرة، أو النّسق الدّائريّ، أو السّرد الدّائريّ إلى السّرد الذي تبدأ فيه الأحداث من لحظة سردية محددة، مرتبطة بعناصر سردية معينة، مكونة من شخصيات، وزمان، ومكان، ينطلق منها السّرد، ثم يعود في نهاية الحكاية، إلى اللحظة السّردية ذاتها، التي ابتدأت الأحداث منها أ، فالحكاية ذات النّسق الدّائريّ: هي الحكاية التي "تبدأ بمثل ما تنتهي به، ليحس القارئ باكتمال

\_\_\_\_

الشيؤون ينظر: العاني، مسلم. (1994). البناء الفني في الرواية العربية في العراق. بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة. ص43.

الحلقة، واتحاد البداية أو الاستهلال بالخاتمة<sup>1</sup>، فنسق الدّائرة: هو سرد يسير بالأحداث في حركة دائريّة، من نقطة بداية ما، إلى نقطة النّهاية، إلا أنّ نقطة النّهاية تمثل نقطة البداية ذاتها، أي إنّ النّهاية تتطابق مع البداية، على هيئة حلقة مغلقة من الأحداث.

وقد ظهر النّســق الدّائريّ في (حكايات السّـندباد)، في المسـتويين الثّاني، والثّالث للنّص، على شـكل مجموعة من الدّوائر المكرّرة، المكوّنة من أفعال سـرديّة، تؤديها شخصيّة حكائيّة، فمثّلت (حكاية السّندباد الحمّال) في المستوى الثّاني النّسق الدّائريّ الأولّ، فيما مثّلت (حكايات السّـندباد البحريّ) في المسـتوى الثّالث، النّسـق الدّائريّ الأولّ، فيما مثّلت (حكايات السّـندباد البحريّ) في المسـتوى الثّالث، النّسـق الدّائريّ الثّاني، وفي كل حكاية منهما كان النّسق الدّائريّ يسهم بتوسيع الحكاية، عبر حركة الدوران التي تمرّ بها الأحداث، من نقطة بدايتها إلى نقطة نهايتها.

## النسق الدائري الأول

بدا النّسق الدّائريّ الأول في المستوى الثّاني من (حكايات السّندباد)، وهي الحكاية الإطاريّة الدّاخليّة المعروفة باسم (حكاية السّندباد الحمّال)، على هيئة مجموعة من الدّوائر، المكوّنة من سلسلة من الأفعال الحكائيّة التي قامت بها

1- بعلي، حفناوي. (2015). الطيب صالح والإبداع الكتابي. ط1. عمّان: دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع. ص269

\_

شخصية (السندباد الحمّال)، على نحو متتابع، ومتكرر، من نقطة البداية إلى نقطة النّهاية، بطريقة حركة دائريّة؛ تبدأ وتنتهى في نقطة واحدة.

فبدأت الدائرة الأولى للنسسق منذ بداية الحكاية الإطارية الداخلية (حكاية السندباد الحمال)، حين وصل (السندباد الحمّال) إلى قصر (السندباد البحريّ)، وهو "رجل يقال له السّندباد الحمّال، وكان رجلًا فقير الحال، يحمل تجارته على رأسه، فاتّقق له أنه حمل، في يوم من الأيام، حملة ثقيلة، وكان ذلك اليوم شديد الحر، تعب من تلك الحملة، وعرق، واشستد عليه الحرّ، فمرّ على باب رجل تاجر قدّامه كنس ورشّ، وهناك هواء معتدل، وكان بجانب الباب مصطبة عريضة، فحطّ الحمّال حملته على تلك المصطبة ليستريح ويشم الهواء "1، فنقطة البداية التي تنطلق منها الحركة الدائرة الأولى؛ هي قصر السّندباد البحريّ.

تتابعت الأفعال بعد ذلك، فدخل السّندباد الحمال إلى القصر، إثر دعوة من صاحب القصر، وتعرّف السّندباد البحريّ، وشاركه الطّعام والشّراب، واستمع إلى حكايته الأولى، وتعشّى عنده، وأخذ النّقود التي أُعطيت له، وشكر (السّندباد البحريّ)، وانصرف إلى حال سبيله، وتفكّر فيما سمع، وتعجّب مما عرفه، ونام في منزله، وفي الصّباح عاد إلى بيت السّندباد البحريّ الذي يمثل نقطة البداية الأولى، لتكتمل بذلك الدائرة الأولى من النّسق الدّائريّ الأول، الذي ظهر في المستوى الثّاني من الحكاية.

 $^{-1}$  مجهول. حكايات السندباد. ص 29.

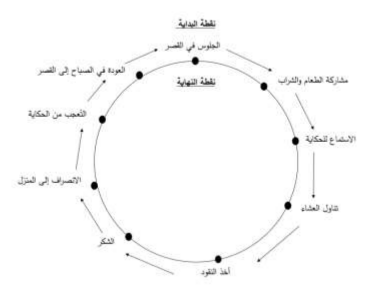
فالدائرة الأولى تكوّنت من نقطة بداية، وهي (الجلوس في قصر السّندباد البحريّ)، انطلقت من هذه النقطة مجموعة من الأفعال الحكائيّة، لشخصيّة (السّندباد الحمّال)، على نحو متتابع، ثم وصلت الأفعال إلى نقطة النهاية، التي تمثّل نقطة البداية ذاتها وهي (الجلوس في قصر السّندباد البحريّ)، وتمثّل في الوقت ذاته نقطة بداية للدائرة الثّانية، التي انطلقت كذلك على شكل مجموعة من الأفعال الحكائيّة المتتابعة، بالطريقة ذاتها التي سارت فيها الدائرة الأولى، لتصل إلى نقطة النهاية، وهي نقطة البداية ذاتها (الجلوس في بيت السّندباد البحريّ)، لتكون هذه هي نهاية الدائرة الثّانية، وبداية الدائرة الثّالثة.

وسارت سلسلة دوائر النّسق الدّائريّ في المستوى الثّاني للحكاية، على النّحو ذاته سبع مرّات، تبدأ وتعود إلى نقطة البداية ذاتها، بحركة أسهمت في توسيع الحكاية، وتناميها، عبر زيادة الأفعال الحكائيّة، لتعود بالحكاية في نهايتها إلى نقطة البداية، فتكون الأفعال بهدف توسعة السرد، لإكمال النسق الدائري.

ولم تتشابه نقطة البداية والنهاية فحسب، بل تطابقت كل الأفعال الحكائية التي تؤديها شخصية (السندباد الحمّال)، في الدّوائر السّبعة؛ ففي كل دائرة يجلس السّندباد الحمال في القصر، ويتشارك مع الحاضرين الطّعام والشراب، ويستمع للحكاية الجديدة، ثم يتعشّبي في القصر، ويأخذ النّقود التي يكرمه بها السّندباد

البحري، ويشكره، وينصرف إلى حال سبيله، ويذهب إلى منزله، وهو متعجّب مما سمعه، وفي الصّباح يعود إلى القصر مرّة أخرى، ويجلس مع القوم<sup>1</sup>.

ويمكن تمثيل الدوائر السبع للنسق الدّائريّ، وكيفية عمله على توسيع الحكاية، وتناميها، وزيادة أفعالها، للوصول إلى النهاية تمثل البداية في مستوى الحكاية الثّاني، الحكاية الإطاريّة الداخليّة، بالشّكل الآتي، إذ يُوضّح حركة الأفعال الحكائيّة التي تؤدّيها شخصيّة السّندباد الحمال، من نقطة البداية، ثم العودة إليها في النهاية، والانطلاق منها لبدء حركة الدائرة الثّانية، وهكذا في الدّوائر كلّها:



وقد أحاطت الدّوائر بالرّحلات السّبع، ففي كل دائرة كان الاستماع إلى الحكاية الضمنيّة جزءًا من الدائرة التي تبدأ قبلها، وتنتهي بعدها؛ لتتحول الحكاية الضمنيّة

 $^{-1}$  تكررت الدوائر في المستوى الثاني سبع مرات، ينظر: السابق. الدائرة الأولى بدأت ص 31، وانتهت ص 40. الدائرة الثانية بدأت ص 50، وانتهت ص 60، الدائرة الثانية بدأت ص 50، وانتهت ص 60، الدائرة الرابعة بدأت ص 61، وانتهت ص 73، الدائرة الدائرة الرابعة بدأت ص 63، وانتهت ص 83، الدائرة المنابعة بدأت ص

السادسة بدأت ص 83، وانتهت ص 92، الدائرة السابعة بدأت ص 93، وانتهت ص101.

144

إلى جزء من حركة الأفعال الحكائية المتعلقة بالسندباد الحمّال؛ إذ اقتصر دوره على الاستماع للحكايات الضمنيّة التي تعدّ جزءًا من النّسق الدائريّ، والذي هدف إلى امتداد بنية الحكاية، وتناميها.

وأدّى النّســق الدّائريّ الأول القائم على تكرار الدّوائر إلى توسّع في بنية الحكاية، عبر تعمّد سير الأفعال الحكائيّة على نحو دائريّ، يعيدها إلى نقطة البداية في الدوائر كلها، وعلى الرّغم من القدرة على الاستغناء عن بعض الأفعال في سير الحكي، إن ضرورة النّسق الدّائريّ استوجبت حضور الأفعال كلّها؛ لإنهاء الدّائرة من حيث ابتدأت، مما عمل على توسّع الحكاية، وتناميها عبر هذه الدّوائر.

# النّسق الدّائريّ الثّاني

بدت مظاهر النّســـق الدّائريّ الثّاني في المســتوى الثّالث من (حكايات السّـندباد)، وهي الحكايات الضـمنيّة، المعروفة باسـم (حكايات السّـندباد البحريّ أو سفرات السّندباد البحريّ)، وتكوّنت هذه الدّائرة من سلسلة من الأفعال الحكائيّة التي قامت بها شخصيّة (السّندباد البحريّ)، على نحو متتابع، من نقطة البداية، إلى نقطة النّهاية، على هيئة دوائر تبدأ وتنتهى في نقطة واحدة.

فبدأت الدائرة الأولى من أحداث السّفرة الأولى التي قام بها السّندباد البحري، من مدينة بغداد ، حيث كان يقيم، إذ لاحت في خاطره فكرة السّفر ، نتيجةً لظروف مرّ بها "وقد خطر ببالى السّفر إلى بلاد الناس... فعند ذلك، هممت فقمت واشتربت

لي بضاعة، ومتاعًا وأسبابًا، فنزلت المركب وانحدرت إلى مدينة البصرة "أ، وتتوالى الأفعال الحكائية، التي يقوم بها السّندباد، بعد انتقاله إلى البصرة، فيركب السفينة، وينتقل بين الجزر، فتحدث مشكلة، ويصل إلى الحل، وينجو، ثم يعود في نهاية الرحلة إلى البصرة، فبغداد "ولم نزل مسافرين ليلًا ونهارًا إلى أن وصلنا بالسلامة إلى مدينة البصرة، وطلعنا إليها، وأقمنا فيها زمنًا قليلًا، وقد فرحت بسلامتي، وعودتي إلى بلادي، بعد ذلك توجّهت إلى مدينة بغداد، دار السلام، ومعي من الحمول والمتاع والأسباب شيء كثير له قيمة عظيمة، ثم جئت إلى حارتي، ودخلت بيتي" ففي نهاية الرّحلة، يعود السّندباد إلى نقطة البداية، التي ابتدأ منها وهي مدينة بغداد، مكونًا برحلته دائرة، ابتدأت من بغداد، وانتهت فيها.

ويتكرر النّسق الدّائريّ في المستوى الثّالث من (حكايات السّندباد)، سبع مرّات، مكونًا سبع دوائر، توسّعت من خلالها الحكاية، ونمت، وامتدّت أفقيًّا، إذ تتكرر الدّوائر بعدد الرّحلات السّبع التي سافرها، وابتدأت كلّها مع بدء الرّحلة، من مدينة بغداد، ثم المحطة التّالية مدينة البصرة، ويقوم السّندباد البحريّ بعد ذلك بسلسلة من الأفعال الحكائية المتنوعة، يكون آخرها عودته إلى البصرة، ثم وصوله إلى منزله في بغداد.

السابق. ص 34. $^{-1}$ 

 $^{-2}$  نفسه. ص  $^{-2}$ 

146

وتتشابه الدّوائر السّبع المكونة للنّسق الدّائريّ الثّاني في الحكايات الضمنيّة، عبر ثلاثة أفعال حكائيّة، يقوم بها السّندباد البحريّ، في بداية كل دائرة، تمثل رحلةً من من رحلاته، وثلاثة أفعال حكائيّة أخرى، يقوم بها في نهاية كل دائرة، تمثل رحلةً من رحلاته، وتؤدي هذه الأفعال في البداية والنّهاية إلى توسيع الحكاية، عبر الانتقال بين البدء بالأفعال المتشابهة، ثم الانتقال إلى الأفعال المختلفة، ثم العودة إلى الأفعال المتشابهة، مما يؤدي إلى نمو الأحداث نموًا مبنيًا على تشابه الأفعال واختلافها، فتبدأ الدّوائر كلها بالأفعال الثلاثة الآلتية، وهي:

- العزم على السّفر، والتجهيز له في بغداد
  - الانطلاق إلى البصرة.
    - ركوب البحر.

وتكررت هذه الأفعال التّلاثة، في الدّوائر السّبع، مُشكّلة قوسًا مشتركًا بين بدايات الدوائر كلها، تتطابق الدّوائر جميعها فيه، ثم تنطلق كل دائرة لتكمل مسارها، على أن تعود في نهاية الحكاية إلى قوس الأفعال المشتركة الثّلاثة التي ختمت بها الحكاية، وتمرّ منها، فتشترك الدّوائر بذلك في قوس نهاية يتّصل مع قوس البداية، مكوّن من

الخامسة ص75-76. الرحلة السادسة ص85-86. الرحلة السابعة ص93-94.

147

 $<sup>^{-1}</sup>$  تكررت هذه الأفعال الحكائية الثلاثة في حكايات السندباد في الرحلات السبعة، ينظر: السابق. الرحلة الأولى ص34. الرحلة الثانية ص43. الرحلة الثالثة ص51-52. الرحلة الرابعة ص63. الرحلة

ثلاثة أفعال حكائية، مرّت الدّوائر منها في طريق العودة إلى نقطة البداية، هذه الأفعال الحكائيّة الثلاثة ألمي:

- العودة إلى البصرة.
- الإقامة بها لعدّة أيام.
  - العودة إلى بغداد.

فتكررت الأفعال الثلاثة السابقة في بداية كل دائرة ونهايتها، باستثناء الدائرة الأخيرة التي مثّلت الرحلة الأخيرة، إذ تكرر فيها فعلان فحسب في نهايتها، هما؛ الوصول إلى البصرة، والعودة إلى بغداد، من دون الإقامة في البصرة، كما جرت العادة، في الرحلات السابقة جميعها، "حتى وصلنا بالسلامة إلى مدينة البصر، فلم أقم بها، بل اكتريت مركبًا آخر، ونقلت إليه جميع ما كان معي، وتوجهت إلى مدينة بغداد"2، فكانت الأفعال الحكائية المكونة للدائرة السابعة متشابهة مع بقية الدّوائر، في الأفعال الثلاثة الأولى، وفي فعلين من الأفعال الثلاثة في نهاية الدّائرة.

وعلى الرّغم من التّشابه الذي حدث في بداية الدوائر جميعها، ونهايتها؛ فإن بقية الأفعال الحكائيّة، خلال سير الدائرة، كانت مختلفةً من حيث المضمون،

\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  تكررت هذه الأفعال الحكائية الثلاثة في حكايات السندباد في الرحلات السبعة، ينظر: السابق. الرحلة الأولى ص40. الرحلة الثانية ص40. الرحلة الثانية ص40. الرحلة السادسة ص81. الرحلة السادسة ص81. الرحلة السادسة ص81.

<sup>101</sup>نفسه. ص

متشابهة من حيث الآليّة، ففي كل رحلة يفترق السّندباد عن أصحابه، نتيجة لظرف ما يمرّ به، ويتعرض لسلسلة من المشكلات المتتالية، التي توصله إلى الموت، ثم ينجو بأعجوبة، ويساعده قوم ما، ويمضي معهم بسعادة، مكملًا الانتقال بين الجزر، والتجارة، إلى حين عودتهم إلى البصرة.

وتكررت آليّة الأفعال الحكائيّة، في كل دائرة من الدوائر السّبع، لكنها اختافت في مضمونها، فعل الافتراق عن الأصحاب -على سبيل المثال- يكون في الرحلة الأولى: بسبب تخلّف السّندباد عن اللحاق بالمركب، حين أعلن صاحبه الخطر المحدق بهم أ، وفي الرحلة الثّانية: بسبب نسيان أصحابه له على الجزيرة، وهو نائم أوفي الرحلة الثّالثة: بسبب العملاق، الذي أكل أصحابه أ، وفي الرحلة الرابعة: بسبب العملاق، الذي أكل أصحابه أن وفي الرحلة الرابعة: بسبب عملاق، فأكل أصحاب السّندباد، وذهبت عرضوا عليهم الطعام، فأكل أصحاب السّندباد، وذهبت عقولهم أ، وفي الرحلة الخامسة: بسبب طائر الرّخ، الذي هاجمهم، فأغرق سفينتهم أم عقولهم أ، وفي الرحلة الخامسة: بسبب طائر الرّخ، الذي هاجمهم، فأغرق سفينتهم أم

-

<sup>-1</sup> ينظر: السابق. ص-35

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: نفسه. ص44.

<sup>-3</sup> ينظر: نفسه. ص-3

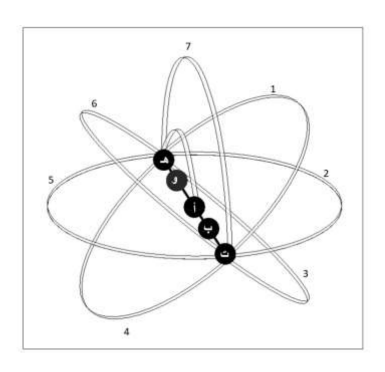
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر: نفسه. ص64-65.

<sup>-5</sup> ينظر: نفسه. ص-76

وفي الرحلة السّادسة؛ بسبب الريح، التي قلبت المركب<sup>1</sup>، وفي الرحلة السابعة: بسبب العاصفة، التي لحقت بهم في البحر<sup>2</sup>.

فعلى الرغم من اختلاف مضمون الأفعال الحكائية؛ فإن الآلية موحدة بينها، ففي كل مرة يؤدي الفعل المتشابه، أو المختلف، المكوّن للنسق الدائريّ إلى توسع الحكاية لإكمال الدّائرة، ومن ثم تعمل الدّوائر مجتمعةً على توسيع الحكاية أفقيًا، فعملت دوائر المستوى الثالث (الحكايات الضمنيّة) على تنمية الحكاية، من خلال الحركة الدائرة للأفعال، فتوسعت بذلك الحكاية بالأحداث الممثلة للنّسق الدائريّ.

ويمكن تمثيل النّسق الدّائريّ الثّاني للدوائر السبع، في المستوى الثّالث من الحكاية، (الحكايات الضمنيّة)، على النّحو الآتي:



<sup>-1</sup> ينظر: السابق. ص-1

150

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: نفسه. ص 94.

تمثّل النّقاط السّوداء (أ/ ب/ ت / هـ / و) في الرّسم، قوس الأفعال الحكائيّة التي تمرّ منه الدّوائر السبع، بدءًا من نقطة البداية (أ) التي تتوسط القوس، وهي فعل الإقامة في بغداد، مرورًا بالفعلين التاليين لها (ب- ت) وهما فعلا الانتقال إلى البصرة، وركوب البحر، وانتهاءً بالنهاية (أ)، التي تمثل نقطة البداية ذاتها وهي العودة إلى بغداد، والإقامة فيها، فتتشابه حركة الدوائر السبت في البدء بالأفعال الثلاثة، والانتهاء بالأفعال (هـ - و - أ)، فتمثل النقطة (هـ) فعل الوصول إلى البصرة، وتمثل النقطة (و) فعل الإقامة في فيها، وتمثل النقطة (أ) الإقامة في بغداد في نهاية كل حكاية. إلا أنّ الدائرة السّابعة تتجاوز في مسار عودتها فعل الإقامة في البصرة الذي تمثله النقطة (و)، وتحوّل مسارها من النقطة (هـ) التي تشير إلى الوصول إلى البصرة، إلى النقطة (أ) التي تشير إلى العودة إلى بغداد، والإقامة بها. ويبدو واضحًا أنّ الحركة الدّائريّة في المستويين الثّاني والثّالث أسهمت في تنامى الحكاية وتوسّعها؛ فضرورة مرور الأحداث في حركة دائريّة مقيّدة بنقطة بداية/ نهاية أدّى إلى توسّع الحكايات على نحو يضمن عودتها إلى نقطة البداية، في نهاية كل دائرة وحكاية؛ مما أدّى إلى التّنامي في بنية (حكايات السّندباد) بنسق دائري، قام على مجموعة من الدوائر، اعتمدت جميعها على أفعال حكائية، تضمن سير الحكاية في الحركة الدّائريّة، لتعود من حيث ابتدأت، مغلقة الدائرة التي بدأتها؛ أي يمكن القول: إن الحكايات كان لها أن تتتهي من دون إغلاق الدوائر، عند آخر حدث، وهو

النجاة مثلا، أو إكمال التجارة؛ إلا أن النسيق الدائري الذي يتطلّب العودة إلى نقطة البداية، فرض تناميًا في الأحداث، لضمان وصولها إلى النقطة ذاتها التي بدأت منها الدائرة، فكانت الدوائر إحدى طرق تنامي الحكاية، وتوسّعها، عبر هذا النسق الدّائريّ في المستويين الثّاني، والثّالث.

### النظم السردي

يشير مصطلح (النظم) الذي أسسه شكلوفسكي إلى السّرد الذي يقوم على قصص "أو مقاطع سردية، تامة، متسلسلة، ومتوازية، تضطلع بدور البطولة في جميعها شخصية مشتركة" أ، فهو آليّة سردية، تُعنى بوجود مجموعة من القصص التّامة، والمتوازية، وبطل هذه القصص شخصيّة واحدة، يتكرر حضورها في القصص جميعها.

وتظهر هذه الآليّة السّردية على نحو جليّ في حكايات السّفر، وقصص المغامرات، مثل (حكايات السّندباد البحريّ)، في ألف ليلة وليلة². إذ تتكون حكايات السّفر، وقصص المغامرات عادة من سلسلة من القصص التّامة، يؤدّي دور البطولة في هذه السلسلة القصصية شخصيّة واحدة تمثّل دور البطل في الحكايات كلّها.

-

<sup>429</sup> القاضي، محمد. ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> ينظر: نفسه.

فبدت آليّة النّظم السّردي في المستوى الثّالث من حكايات (ألف ليلة وليلة)، وهي الحكايات الضـمنيّة (حكايات السّـندباد البحريّ)، إذ تتكوّن هذه الحكايات من سلسلة قصصييّة عن مغامرات في السّفر، تقع في سبع حكايات، تؤدي دور البطولة فيها شخصييّة (السّندباد البحريّ) التي تقوم بكل الأسفار، والمغامرات، في الرّحلات السّبعة، في الحكايات كلّها.

وكل قصّة من القصيص السبع هي قصّة تامّة، تكوّنت من عناصر القصّة الرئيسيّة، لها نقطة بداية، ونقطة نهاية، وتقوم بأفعالها الحكائيّة شخصييّة رئيسيّة، ومجموعة من الشّخصيّات الفرعيّة، ضمن فضاءات زمانيّة، ومكانيّة متنوعة، وتسير حبكة أحداثها باتجاه العقدة، ثم يأتي الحلّ، وقد تضمّ القصّة الواحدة عدّة عُقَدٍ، وعدّة حلول.

وجميع القصص متسلسلة ومتوازية، فالسّندباد البحريّ يحكي قصصه تباعًا، كأنّه يمر على حلقات سلسلة، حلقة إثر أخرى، إلى أن ينتهي من رواية جميع القصص، كما أنّ القصص مستقلة بذاتها، فهي غير متقاطعة مع بعضها، وإنما تمثل كلّ قصّة منها بنية قائمة بذاتها، من بدايتها إلى نهايتها، توازي بقيّة القصص من السّلسلة ذاتها.

تبدأ الحكاية الأولى (أول السفرات)، ويسرد (السندباد البحريّ) مغامرته فيها، بدءًا من بغداد، والحال الذي كان يعيشه، والظروف التي تبدلت عليه، ثم قرار السّفر،

والإعداد له، والتوجه إلى البصرة، وركوب البحر، والتنقل بين الجزر، وتأزم الأحداث باتجاه العقدة، ووصول العقدة إلى القمة، ثم انفراج العقدة بالحل، وإكماله الانتقال بين الجزر، وفي النهاية العودة إلى البصرة، والإقامة فيها مدة يسرية، ثم العودة إلى بغداد أ. فهذه الأحداث الحكائية، المكونة للحبكة، حققت شروط القصة، ورويت ببنية مستقلة بذاتها، من دون أن تتقاطع مع حكاية أخرى من حكايات السفر، أو مغامرة أخرى من المغامرات، وإنما كانت بنية مستقلة بذاتها، توازي القصص الأخرى؛ إذ إن السفرات السبع سارت بالطريقة ذاتها، من نقطة البداية إلى النهاية، بحبكات مشابهة لحبكة السفرة الأولى، ومن دون أن تعترضها مغامرات أخرى، أو تتداخل المغامرات، والحكايات مع بعضها أله المغامرات أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات المغامرات مع بعضها أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات أله المغامرات أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات المغامرات أله المغامرات مع بعضها أله المغامرات المغامرات مع بعضها أله المغامرات المغامرات المغامرات المغامرات مع بعضها أله المغامرات المغامرات أله المغامرات أله المغامرات المغامرات أله المغامرات المؤلف المؤلفة ال

وقد أدى (السّندباد البحريّ) دور البطولة في حكايات السفرات السّبع، إذ رويت القصص على لسانه، ساردًا مصاحبًا، وبطلًا، في الآن ذاته، للسفرات جميعها، وتتكرر معه الأحداث ذاتها في كل سفرة، إذ تتشابه في الآليّة، وتختلف في المضمون فهو الذي يعزم على السّفر في كل مرّة، ويعدُّ العدّة لذلك، ويتعرّض خلال سفره إلى

-

<sup>-1</sup> ينظر : مجهول. السندباد. ابتدأت أول حكاية ص33. وانتهت ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: السابق. ابتدأت الحكاية الثانية ص43، وانتهت ص50. ابتدأت الحكاية الثالثة ص51، وانتهت ص61. ابتدأت الحكاية الرابعة ص63، وانتهت ص75. ابتدأت الحكاية الخامسة ص75، وانتهت ص83، وانتهت ص93. ابتدأت الحكاية السابعة ص93، وانتهت ص91. وانتهت ص101.

المتاعب والمصاعب، ويمرّ بمشاكل توصله إلى الموت، لكنه ينجو، ويعود مسرورًا إلى بلده، مثال ذلك تعرضه في السّفرة الأولى لخطر الموت، بعد أن غادرت السّفينة من دون أن تنتظره، فبقي وحيدًا، وأوشك على الهلاك، لكنه نجا حين شاهد سائسي خيول الملك، وذهب معهم 1.

ولبقاء السّـــندباد على قيد الحياة -على الرغم من تعرضـــه للموت في كل حكاية- منطقٌ سردي مسوّغ؛ وذلك لاستمرار سلسلة المغامرات التي يرويها، تحقيقًا لآليّة السّرد القصـصـي، التي تحتاج إلى سلسلة حكايات متسلسلة، ومتوازية، قائمة بذاتها، غير متقاطعة، يربط بينها شخصـيّة بطل تؤدي الدور الرئيسـي في الحكاية. فتحققت هذه الشروط في (حكايات السّندباد البحريّ) لتشكّل الحكايات نظمًا سرديًا.

وقد عمل النّظم السّردي في حكايات السندباد على توسّع الحكايات، ضمن نظم سباعي؛ وذلك عبر سلسلة قصص مكونة من سبع حكايات، تتميز بأنها مستقلة بذاتها، وتسيير بحبكة ذات آليّات واحدة، من بدايتها إلى نهايتها، بطريقة مكررة في

<sup>1-</sup> يتعرض السندباد لخطر الموت في الحكايات جميعها. ينظر: نفسه. الحكاية الأولى، خطر الموت ص35، النجاة ص36. الحكاية الثالثة خطر الموت ص54. النجاة ص 55. الحكاية الثالثة خطر الموت ص55. والنجاة ص 55. خطر الموت الثالث ص 56. النجاة ص 56. خطر الموت الثالث ص 56. النجاة ص 57. الحكاية الرابع. خطر الموت الثالث ص 70. النجاة ص 72. الحكاية الماسة خطر الموت الثاني ص 78. النجاة ص 77. النجاة ص 77. النجاة ص 78. النجاة ص 78. النجاة السادسة. خطر الموت الأول ص 86. النجاة ص 95. النجاة ص 95.

الحكايات السبع، من دون أن تتغير البنية العامة للأحداث في الحكايات كلّها، وذلك تحقيقًا لفكرة السلسة السّباعيّة، وكان من الممكن أن تكون السّلسلة مكونة من ثلاث حكايات، أو أربع، إذ إن إلغاء قسم من الحكايات السبع لن يؤثر في أصل الحكاية، ولن يلغي جزءًا من الأحداث؛ لعدم ارتباطها بأحداث أخرى تبنى عليها، وإنما سيعمل فحسب على تقليص بنية الحكاية.

فالنظم السردي ذو الطابع السباعي أدى إلى توسع الحكاية في مستواها الثاني، والنظم السردي ذو الطابع السباعي أدى إلى توسع الحكايات الضمنية أي الإطار الداخليّ، (حكاية السّندباد الحمال)، وذلك من خلال الحكايات الضمنيّة الإطارية الداخليّة، تناميًا أفقيًا كيفيًا، معتمدًا على سلسلة القصص الضمنيّة، التي يؤدّيها بطل واحد.

### <u>التّنامي الكيفي العموديّ</u>

يختص التّنامي الكيفيّ العموديّ بالكيفيّة التي تتنامى فيها الحكاية الواحدة، من نقطة بدايتها، إلى نقطة نهايتها، نتيجةً لأحداث حكائيّة معينة، تؤدي إلى توسّعِ في الحكاية ذاتها، فيكون التوسّع عموديًا، بالتّعمق في أحداث الحكاية، عبر أحداث حكائيّة تسـوّغ هذا التّعمق، فيُعنى هذا التّنامي بالكيفية التي تتوسّع فيها الحكاية عموديًا، في أعماق الحكاية ذاتها.

وينبثق عن التّنامي الكيفي العموديّ، مجموعة من الأنواع الفرعيّة، التي تؤدي اللى توسّـع الحكاية، بآليّات مختلفة، قد تظهر جميعها في حكاية واحدة، وقد تتوزع على الحكايات بحيث تحتوي الحكاية على نوع واحد، أو عدّة أنواع، إذ لا يؤثر العدد في آليّة عمل التّنامي الكيفي العموديّ.

وقد ظهر التّنامي الكيفيّ العموديّ في (حكايات السّندباد)، على نحوٍ جليّ، من خلال مجموعة من أنواع آليّات التّنامي الكيفيّ العموديّ، أسهمت في توسّع الحكاية ذاتها، عبر التّعمق في تفاصيها، لنقل الحكاية من بدايتها، إلى نهايتها، من خلال سلسلة من الأحداث الحكائيّة، فمن هذه الآليات: التّبئير، الشّخصيات، الفضاءات المكانية، العقدة والحل، عناصر العجيب، المصادفات السردية، ومشاعر الشوق.

#### التبئير

يعرّف التبئير بأنه "الزّاوية المعيّنة التي يُرينا منها المؤلف حكايته عبر الرّاوي؛ لكنّها تختلف باختلاف موقعه، وكل اختلافٍ في الموقع يولد عنه اختلاف في السّرد الذي يقوم به الرّاوي"1. فهو الزوية التي تنطلق منها الحكاية، ويتغيّر السّرد بناء على تغيّر هذه الزاوية، وتنقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسيّة: زاوية الرؤية من الخارج، وزاوية الرّؤية الداخليّة بأنواعها، وزاوية السّارد العليم2.

ويؤدّي تغيّر زوايا السّرد في الحكاية إلى تناميها، وتوسّعها عبر السّارد الجديد، الذي يعمل على تغيير البنية السّردية وفقًا للزاوية التي يتموقع فيها. ويؤثّر تغيير زوايا السّرد في عمق الحكاية، وامتدادها العموديّ، إذ يعمل على توسّع في أحداث الحكاية ذاتها باتجاه عمقها، ونهايتها.

ويعد التبئير آلية خاصة تعمل على توسيع الحكاية وتناميها تناميًا كيفيًا أفقيًا من وعموديًا معًا، ففي التنامي الكيفي الأفقي يعمل التبئير على تنامي الحكاية أفقيًا من خلال تغير مستويات السرد، عند تغيّر زاوية السرد من سارد في أحد المستويات، إلى سارد في مستوى آخر، ويؤدي تغيير زاوية السرد بنقلها من مستوى إلى آخر، إلى تنامي الحكاية أفقيًا، عبر تعدد المستويات، وتغير الساردين في كل مستوى. كذلك

<sup>1</sup> الهواري، لبابة. ص222–251

<sup>-2</sup> شُرحت أنواع التبئير في المبحث الأول. ينظر ص -2

فإن تغير زاوية السّرد، وتنوع الساردين في مستوى السّرد الواحد، أي في الحكاية الواحدة، يعدّ تناميًا كيفيًا عموديًا، إذ إن انتقال زاوية السّرد من سارد إلى آخر، في الحكاية ذاتها، يعمل على تعميق أحداث الحكاية، وتوسيعها، وتناميها تناميًا عموديًا.

فالفرق بين عمل التبئير في التنامي الأفقي والتنامي العمودي هو قيام التبئير في التنامي الأفقي بتغير مستوى السرد مع تغيير السارد، مما يؤدي إلى توسع بالانتقال بين المستويات والإطارات، أما في التنامي العمودي فيكون التغير بين الساردين في الحكاية ذاتها، فتتوسع أحداث الحكاية ذاتها، وتزداد عمقًا.

وقد أدّى وجود (السّارد العليم)، و(السّارد المصاحب)، في المستوى الثّاني من الحكاية، (حكاية السّندباد الحمال)، إلى تعمّق في الحكاية، وتوسّع في التّفاصيل من خلال تغيّر في السّرد، وفقًا لزاويتي السّرد المختلفتين، اللتين غيّرتا سير الحكي، بناءً على زاويتهما، ورؤيتهما للأحداث.

## - السّارد العليم

بدا دور السّارد العليم في (حكاية السّندباد الحمّال) واضحًا؛ إذ عمل على توسيع السّرد عبر أمرين، الأول: إطلاع المتلقي على ما يدور في نفس السّندباد الحمال، مثال ذلك أنه لما "فرغ السّندباد الحمال من شيعره ونظمه وأراد أن يحمل حملته ويسير.." أ، فيخبر السّارد العليم المتلقي بفعل لم يحدث، وهو أن السّندباد

\_

<sup>-1</sup>مجهول. حكايات السندباد. ص-1

الحمّال أراد أن يحمل حملته، فهو لم يحملها بعد، وإنما أراد فعل ذلك، ونظرًا لأن السّارد العليم مطّلع على ما تفكّر فيه الشّخصيّات؛ فإن لديه القدرة على نقل أفكارها ومشاعرها، وحديثها من نفسها؛ كالحديث الذي حدّث به السّندباد الحمّال نفسه، في الموقف الذي تلا دخوله إلى القصر إذ "بهت السّندباد الحمّال، وقال في نفسه: والله، إن هذا المكان من بقع الجنان...."، فبسبب قدرة السّارد العليم على معرفة كل ما يدور في نفوس الشّخصيّات، استطاع نقل الحديث الذي حدّث به السّندباد الحمّال نفسه.

والأمر الآخر الذي قام به السارد العليم لتوسيع الحكاية هو تغيير زاوية السرد، ونقلها إلى السارد المصاحب (السندباد البحري)، ليحكي عن سفراته، ويمثل المقطع الآتي هذا الانتقال والتحول في زاويا السرد: "فتقدم السندباد الحمال، وسمى، وأكل حتى اكتفى، وشبع، وقال: الحمد لله على كل حال، ثم إنه غسل يديه، وشكرهم على ذلك، فقال صاحب المكان: مرحبًا بك، نهارك مبارك، فما يكون اسمك؟ وما تعاني من الصنائع؟ فقال له: يا سيدي اسمي السندباد الحمال، وأنا أحمل على رأسي أسباب الناس بالأجرة، فتبسم صاحب المكان: وقال اعلم يا حمّال أن اسمك مثل اسمي، فأنا السندباد البحري، ولكن يا حمّال قصدي أن تسمعني الأبيات التي كنت تنشدها وأنت على الباب، فاستحى الحمّال وقال: بالله عليك، لا تآخذني فإن التعب،

-1 السابق. ص-1

والمشقة، وقلة ما في اليد تعلم الإنسان قلة الأدب والسفه. فقال له: لا تستحي، فأنت صرت أخي، فأنشد هذه الأبيات فإنها أعجبتني لمّا سمعتها منك، وأنت تنشدها على الباب؛ عند ذلك أنشده الحمّال تلك الأبيات، فأعجبته، وطرب لسماعها، وقال له: اعلم أن لى قصمة عجيبة وسوف أخبرك بجميع ما صمار لي، وما جرى لي، من قبل أن أصير في هذه السعادة، وأجلس في هذا المكان الذي تراني فيه، فإني ما وصلت إلى هذه السعادة وهذا المكان؛ إلا بعد تعب شديد ومشقة عظيمة، وأهوال كثيرة، وكم قاسيت في الزمن الأول من التعب والنصب، وقد سافرت سبع سفرات، وكل سفرة لها حكاية تحير الفكر، وكل ذلك بالقضاء والقدر، وليس من المكتوب مفر ولا مهرب، اعلموا يا سادة يا كرام  $^{1}$ ، فزاوية السرد كانت عند السارد العليم، الذي يروي ما تفعله الشَّخصيات، وما تعيشه، والمشاعر التي تُكِنَّها، وقرينة ذلك كلمات مثل: (فاستحي)، (فأعجبته)، (طرب لسماعها)، ثم انتقلت زاوية السرد إلى السارد المصاحب، حين بدأ السندباد البحري يحكي قصته، وسبب وجوده في هذا المكان، وذلك بقوله: " اعلم أن لى قصة عجيبة وسوف أخبرك بجميع ما صار لى، وما جرى لى، من قبل أن أصير في هذه السعادة"، فهذا التّحول في زوايا السرد، من العليم إلى المصاحب، هو توسّع في بنية الحكاية ذاتها، وتنام كيفي يعمل على تعميق الحكاية، وزيادة تفاصيلها، عبر الانتقال من سارد إلى آخر.

-1 السابق. ص-32

وظهر السّارد العليم في (حكايات السّاندباد) متزامنًا مع ظهور السّاندباد الحمّال، إذ كان متحدثًا يصف حال السّاندباد الحمال، ويحكي كل ما يفكّر به، وما يشعر به، فظهر في الحكاية تسع مرات، بدأت المرّة الأولى قبل أن يبدأ السّاندباد البحريّ حديثه عن سافراته، وتعاقبت المرات التّالية في نهاية كل حكاية من حكايات السّفرات، وأحيانًا في بداية الحكاية الجديدة أ.

وقد تركّز عمل (السّارد العليم)، في مستوى الحكاية الإطاريّة الداخليّة، (حكاية السّندباد الحمّال)، على توسيع الحكاية، وتناميها، عبر أمرين؛ الأول: الإفاضة في الحديث عمّا يدور في نفس السّندباد الحمّال، والحاضرين، ووصف المشاعر التي تختلج صدورهم، عقب سماعهم للحكايات، لجعل المتلقي قريبًا منهم، يدرك ما يمرّون به، والآخر؛ تحويل زاوية السّرد في المستوى الثّاني من الحكاية إلى (السّارد المصاحب الثّاني) السّندباد البحريّ.

# - السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ)

يوسّع السّارد العليم الحكاية في مستوى السّرد الثّاني، (حكاية السّندباد الحمّال)، عبر تحويل زاوية السّرد إلى السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ)، وذلك عقب تعارفهما في القصر، فبعد أن يتعرف (السّندباد البحريّ)، اسم الضّيف،

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ظهر السّارد العليم تسع مرات في (حكايات السندباد). ينظر: السابق. ص $^{-30}$ 0، 41-40، 50، 61-60. 63، 92، 93، 92، 61-60.

وهو (السندباد الحمّال)، يقرّر أن يحكي قصّة سفراته، فتتحول زاوية السّرد من السّارد العليم، إلى السّارد المصاحب الثّاني، وهو السّندباد البحريّ.

يظهر تحوّل زاوية السّرد من السّارد العليم إلى السّارد المصاحب، حين يبدأ (السّندباد البحريّ) الحديث بقوله: "اعلم أن لي قصّة عجيبة وسوف أخبرك بجميع ما صار لي وما جرى لي من قبل أن أصير في هذه السعادة... "1، فيبدأ السّارد المصاحب الثّاني (السّندباد البحريّ)، من خلال هذا القول التّمهيد لنقل السّرد إلى مستوى جديد.

وعلى الرّغم من أن العمل الرئيسي للسّارد المصاحب الثّاني (السّادباد البحريّ)، هو نقل مستوى السّارد من المستوى الثّاني إلى الثّالث، فإنه عمل على توسيع الحكاية في المستوى الثّاني من السّرد (حكاية السّندباد الحمال)، عبر أمرين؛ أوّلهما: التّمهيد الذي أطلقه قبل نقل السّرد إلى المستوى الثّالث، والخاتمة التي كان يختتم بها حديثه في كل ليلة، بقوله: "وهذا ما كان في أوّل سفراتي، وفي غدٍ—إن شاء الله تعالى — أحكي لكم الثّانية من السبع سفرات"، فهذه الخاتمة التي يختتم بها (السّارد المصاحب الثّاني) حديثه كل ليلة، فيها إعلان الانتهاء من الحديث،

-1 السابق. ص-2

<sup>-2</sup> نفسه. ص-40.

ومخاطبة للحاضرين، الذين كانوا عند السّندباد البحريّ في القصر، وعلى رأسهم السّندباد الحمال.

وبعد هذه الخاتمة، يتوقّف السّارد المصاحب عن الحديث، فيحوّل زاوية السّرد إلى (السّارد العليم) مرّة أخرى، وهو الأمر الآخر الذي عمل من خلاله السّارد المصاحب على توسيع الحكاية، ومثال هذا التّحول المقطع الآتي الذي تكون فيه زاوية السّرد عند السارد المصاحب (السندباد البحري)، ثم يعيدها إلى السارد العليم، فيقول السندباد البحري: "وهذا ما كان في أوّل سفراتي، وفي غدٍ إن شاء الله تعالى أحكى لكم الثانية من السبع سفرات. ثم إن السندباد البحري عشي السندباد البريّ عنده، وأمر له بمئة مثقال ذهبًا، وقال له: آنستنا في هذا النهار، فشكره الحمال، وأخذ معه ما وهبه له، وانصرف في حال سبيله، وهو متفكر فيما يقع وما يجري للناس، ويتعجب غاية العجب، ونام تلك الليلة في منزله"1، فكانت زاوية السّرد عند السارد المصاحب، يحكى ما حدث معه في سفراته، عبر ضمير الأنا المتكلم، "وهذا ما كان في أوّل سفراتي، وفي غدٍ إن شاء الله تعالى أحكى لكم الثانية من السبع سفرات"، ثم يتوقف السارد المصاحب عند هذه الجملة، وينقل زاوية السرد إلى السارد العليم الذي يبدأ بتصوير الحدث من زاويته "ثم إن السندباد البحري عشى السندباد البريّ عنده، وأمر له بمئة مثقال ذهبًا.. "، فتتحول الضمائر إلى ضمائر الغائب، ويتضح أن

-1 السابق. ص-1

السارد العليم هو الذي يسرد من خلال بعض الكلمات التي تعبر عن مكنون نفس الشخصيّات، مثل: " وهو متفكر ....ويتعجب غاية العجب"، فهي أفعال تحدث بين المرء ونفسه، لا يعرف بها إلا السارد العليم، لقدرته على الاطلاع على ما في نفس الشخصيات، فالتنامي في هذه الحكاية حدث عن طريق السارد المصاحب بتحويل السرد إلى السارد العليم.

وتكرر حضور السّارد المصاحب في (حكاية السّندباد الحمال) سبع مرات، في مفتتح كل جلسة، وخاتمتها أ، في كلّ مرّة يعمل على توسيع السّرد عبر التّمهيد الذي يقدّمه، ومن ثم عبر الخاتمة التي يختتم فيها حديثه، ثم ينقل زاوية السّرد إلى السّارد العليم.

فظهر التبئير في (حكاية السّندباد الحمّال)، من خلال تغيير زاوية السرد، بجعلها متناوبة بين (السّارد العليم)، و(السّارد المصاحب)، إذ تداول السّاردين (العليم والمصلحب)، الحكاية بينهما بالتّبادل، وعملا على توسيعها، وتناميها، وتعميق أحداثها، باتجاه نهايتها، كلّ منهما من زاوبته.

 $<sup>^{-1}</sup>$  تكرر حضور السارد المصاحب سبع مرات، ينظر: السابق. بداية الجلسة الأولى ص32، نهايتها ص40. بداية الجلسة الثالثة ص51، نهايتها ص60. بداية الجلسة الثالثة ص51، نهايتها ص63. بداية الجلسة الرابعة ص63، نهايتها ص73، بداية الجلسة السادسة ص75، نهايتها ص93. بداية الجلسة السادسة ص85، نهايتها ص92. بداية الجلسة السابعة ص93، نهايتها ص91.

فالسّارد العليم نقل تفاصيل الشّخصيّات التي تحدث عنها، بالغوص في أعماقها، ومشاعرها، وتفكيرها، والسّارد المصاحب نقل الحدث وفقًا لما عاشه، عبر تمهيد هيّأ من خلاله المتلقي لنقل السّرد إلى مستوى جديد، وخاتمة أعاد فيها السّرد إلى مستواه الثّاني، ونقل فيها زاوية السّرد إلى السّارد العليم، فبني على هذا التّبادل في زاويا السّرد توسّع في الحكاية، بإضافة وجهات نظر جديدة لها، فأدّى التّبئير، وتغيير السّاردين إلى تنامي الحكاية، تناميًا كيفيًّا بزوايا السّرد، عموديًا في عمق حكاية واحدة (حكاية السّندباد الحمال).

## الشخصيّات

يعد حضور الشّخصيّات في الحكاية حضورًا أساسيًا، ذا قيمة مساوية لقيمة الحدث، إذ "تمثّل الشخصيّة مع الحدث عمود الحكاية الفقري" أ، فلا تقوم الحكاية إلا بوجود شخصيّة، أو مجموعة من الشّخصيّات، تقوم بأفعال حكائية، تؤدي لأحداث في الحكاية، وتعمل في إطار الحبكة.

فالشّخصيّات عماد الحكاية وأساسها، وتُبنى على أفعالها الأحداث التي تكون الحكاية، وتنقسم إلى شخصيات أساسية، وشخصيات فرعية، فالشخصيّة الأساسية

166

 $<sup>^{-1}</sup>$  القاضي، محمد. ص $^{-270}$ 

"هي التي تتواتر على طول النص، وتضطلع فيه بدور مركزي" ، فهي شخصية دائمة الحضور في النص، ولها دور رئيسيّ فيه، ويمكن أن تُسمّى بشخصيّة البطل، الذي تدور الأحداث حوله.

أما الشخصية الفرعية أو العادية "فهي التي تظهر وتختفي، ويكون دورها في مجرى الحكي أقل من غيرها"<sup>2</sup>، فهي شخصية ذات حضور محدود في الحكاية، يرتبط بأفعال معيّنة، تؤديها، ثم ينتهي دورها، فتخرج من الحكاية، تاركة المكان لغيرها. ويمكن القول إن الشخصية الفرعيّة هي الشخصية التي تدخل في سير الحكي، ويُبنى على دخولها أفعال سرديّة، تصنع أحداثاً سرديّة، تغيّر سير الحكي، وتؤدى إلى تعمّق في الحكاية.

فالشّخصيّات الأساسية في (حكايات السّندباد) في المستويات الثلاثة هي:

- المستوى الأول: شهرزاد.
- المستوى الثّاني: السّندباد الحمّال، والسّندباد البحريّ.
  - المستوى الثّالث: السّندباد البحريّ.

وأدّت هذه الشّخصيّات في المستويات الخاصّة بها، أدوارًا رئيسيّة، وبنيت الأحداث حولها، فهي عماد الحكاية، فالعمل الحكائي يتكون من مجموعة من العناصر، هي:

 $<sup>^{-1}</sup>$ مسكين، سعاد. (2019) معجم السرديات. ط1. اللاذقية: دار الحوار. ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

الشخصيات، الزمان المكان، العقدة، الحل، غياب أي عنصر من العناصر الحكائية يؤدي إلى خلل في الحكاية، لذا لا يمكن لحكاية أن تقوم من دون شخصية أساسية تكون محورها الرئيسي، وتؤدي الأفعال الحكائية المختلفة، فالشخصية الرئيسية في الحكاية شرط أساسيّ لتنامي الحكاية، وتوسعها، فلو لم تكن الشخصية الأساسية شهرزاد موجودة في الحكاية الإطارية الكبرى، لما رويت الحكايات جميعها، ولما كان هناك حكايات ألف ليلة وليلة، كذلك فإنه في الحكاية الإطارية الداخلية لو لم تكن هناك حكايات ألف ليلة وليلة، كذلك فإنه في الحكاية، ولما قامت حكاية إطارية داخلية، ويتكرر الأمر مع الشخصية الرئيسية الثالثة السندباد البحري، فلو لم يكن موجودًا لما توسعت الحكاية الإطارية عن طريقة، ولما بنيت الحكايات الضمنية المتعلقة بأسفاره، فغياب الشخصية الرئيسية يؤدي إلى غياب الحكاية وانتهائها، فعليه مدار الحكي، وقياد الأفعال الحكائية.

فالحديث عن دور الشخصية الرئيسية في تنامي الحكاية يكاد يكون حديثًا بديهيًا، إذ لا يمكن أن تبدأ حكاية، وتتنامى كميًا أو كيفيًا، أفقيًا أو عموديًا من دون وجود شخصيات تقوم بالأفعال، وتؤدي إلى التوسع والتنامى.

إلا أنّ ذلك لم يمنع من وجود مجموعة من الشّخصيّات الفرعيّة التي دخلت في سير الحكاية، وأحدث دخولها أفعالًا حكائيّة، غيرت سير الحكاية، ووسّعت في

السّرد، وأسهمت في تنامي الحكاية، بالأفعال التي قامت بها، والأحداث التي بنيت عليها.

ومن تلك الشّخصيّات، الغلام الذي ظهر في المستوى التّأني من الحكاية (حكاية السّندباد الحمّال)، وقام بدعوة السّندباد الحمّال إلى دخول قصر السّندباد البحريّ "فلمّا فرغ السّندباد الحمّال من شعره، ونظمه، أراد أن يحمل حملته ويسير، إذ قد طلع عليه من ذلك الباب غلام صنغير السّن، حسن الوجه، مليح القدّ، فاخر الملابس، فقبض على يد الحمّال، وقال له: ادخل، كلّم سيدي فإنه يدعوك"، فأدّى قيام هذا الغلام بفعل بسيط إلى تغيّر في الأحداث، فبني على إمساكه يد السّندباد الحمّال ودعوته إلى القصر، تغيّر في سير الحكاية، إذ ربط بين عالمي السندباد الحمّال، والسندباد البحري، وبدأ السّندباد البحريّ في رواية حكايات سفره، وإكرام السّندباد الحمّال على نحو كليّ، إذ بعد السّندباد البحريّ لم يفارق قصره، وبقيا معًا حتى الموت².

فشخصية الغلام وما ارتبط بها من فعل سردي غيرت بنية الحكاية، ووسّعتها، وعملت على تناميها، ثم خرجت من الحكاية، لأن دورها فرعيّ، يعتمد على أداء هذا

30مجهول. حكايات السندباد. ص-1

-2 ينظر: نفسه. ص101.

169

الفعل الحكائيّ فحسب. فانقضى دورها مع نهاية فعلها، وخرجت عن سير الحكاية، فهي شخصيّة فرعية، تؤدي فعلًا معينًا، ثم تفارق الحكاية.

وتكررت الشّخصيّات الفرعيّة في الحكاية على نحو متفرق، لا سيما في الحكايات الضمنيّة، إذ قامت مجموعة من الشّخصيّات الفرعيّة بأدوار مهمة، غيرت بنية الحكاية، ووسعت أحداثها، وعمّقت تفاصيلها، وبني على حضورها تغيّر في سير الحكي.

السابق. ظهرت أربع شخصيّات فرعية في الحكاية الضمنيّة الأولى الشخصية الفرعية الأولى ربس $^{-1}$ المركب ص34. الشخصية الفرعية الثانية سائس خيول الملك ص36. الشخصية الفرعية الثالثة الملك المهرجان ص37. الشخصية الفرعية الرابعة ربس المركب ص 38. ظهرت شخصيّتان في الحكاية الضمنيّة الثّانية: الشخصية الفرعية الأولى التاجر ص47. الشخصية الفرعية الثانية جماعة التّجار ص48. وثلاث شخصيات في الحكاية الضمنيّة الثّالثة: الشخصية الفرعية الأولى ربس المركب ص52. الشخصية الفرعية الثانية التجار ص52. الشخصية الفرعية الثالثة أصحاب المركب ص57. وعشر شخصيات فرعية في الحكاية الضمنيّة الرابعة: الشخصية الفرعية الأولى ربس المركب ص64. الشخصية الفرعية الثانية التجار ص64. الشخصية الفرعية الثالثة القوم الذين يجمعون الفلفل ص65. الشخصية الفرعية الرابعة الملك ص66. الشخصية الفرعية الخامسة القاضي 68. الشخصية الفرعية السادسة الشهود ص68. الشخصية الفرعية السابعة الزوجة ص68. الشخصية الفرعية الثامنة الجار ص69. الشخصية الفرعية التاسعة المرأة التي قتلها ص71. الشخصية الفرعية العاشرة القوم الذين ركب معهم ص72. وثمان شخصيات أخرى في الحكاية الضمنيّة الخامسة: الشخصية الفرعية الأولى التجار ص76. الشخصية الفرعية الثانية أحد الركاب ص76. الشخصية الفرعية الثالثة الشيخ ص77. الشخصية الفرعية الرابعة القوم الذين نزلوا من المركب ص79. الشخصية الفرعية الخامسة الرجل الغربب 80. الشخصية الفرعية السادسة رجل عرض عليه العمل ص80. الشخصية الفرعية السابعة الجماعة الذين علموه اللقط ص81. الشخصية الفرعية الثامنة ربس المركب ص82. وخمس شخصيات في الحكاية الضمنيّة السادسة: الشخصية الفرعية الأولى ربس المركب ص86. الشخصية الفرعية الثانية الركاب ص86. الشخصية الفرعية الثالثة جماعة من الهنود والحبشة ص89. الشخصية الفرعية الرابعة الملك ص90. الشخصية الفرعية الخامسة التجار 91. الشخصية الفرعية السادسة هارون الرشيد

ولم يؤثر عدد الشّخصيّات في الحكاية الواحدة في آليّة عملها، ففي كل مرّة ظهرت فيه الشّخصيّات الفرعيّة كانت تقوم بعمل أفعال حكائيّة متنوّعة، بُنيت عليها مجموعة من الأحداث الحكائي، غيّرت سير الحكي، ووسّعت الحكاية على نحو جديد، لا سيما أن الشّخصيّات الفرعيّة ظهرت في فترات زمنية مختلفة، فظهرت في أوقات أخرى خيط نجاة، وباب فرج، وعملت في بعض الأحيان على تأزم المشكلة، كما عملت في أحيان أخرى على حلّها، فتنوّعت بذلك الوظائف الموكلة إليها.

ففي كل مرّة تؤدي الشخصية وظيفة حكائية بجملة من الأفعال السّرديّة التي تقوم بها، بما يتناسب مع التوسّع الجديد في الحكاية، فتعمل على تنامي الحكاية، بناء على التوسّع الجديد الذي حدث، نتيجة للفعل الذي ظهر من الشخصية، مما يعمل على تعمق تفاصيل الحكاية، وامتدادها بخط عمودي نحو نهايتها، ضمن إطار الحبكة الأساسية.

\_\_\_\_

ص91. وخمس شخصيات فرعية في الحكاية الضمنيّة السابعة: الشخصية الفرعية الأولى ريس المركب ص94. الشخصية الفرعية الثالثة القاضي ص98. الشخصية الفرعية الثالثة القاضي ص98. الشخصية الفرعية الرابعة الشهود ص98. الشخصية الفرعية الخامسة الزوجة 98. الشخصية الفرعية السادسة الغلامان ص99.

## الفضاءات المكانية

يشير مصطلح الفضاء إلى المحيط الحيوي الذي تتفاعل فيه الشّخصيّات في القصّة، ويقدم فيه العمل الحكائي، وتؤدّى فيه أفعال الشّخصيّات1. فيما يدلّ الفضاء المرجعي على المكان المعروف واقعيًا وجغرافيًا2. أما المكان السردي فهو " الحيز الذي تقدّم فيه الوقائع والمواقف، وتحدث فيه اللحظة السردية. ويمكن أن يكون واقعيًا أو خياليًا، وحين يكون واقعيًا فإنه لا يطابق المكان الطبيعي، بل يختزل منه ما يتم توظيفه في خدمة السرد"3، وسواء أطلق على المكان في الحكاية فضاء، أم حيزًا، أم إطارًا مكانيًا "فإنه معلوم في السرد بمظهره الجغرافي، والحدودي، المعاد تشكيله فنيًا، وسرديًا على وجه الخصوص، في إطار فني يحتوي الشخصية، والحدث، والزمان، محكومًا باللغة... فهو مكان سردي، وليس مكانًا ماديًا 4، فهو الإطار الذي تدور فيه أحداث القصّة، وتقوم الشّخصيّات الرئيسيّة، والفرعيّة، بالأفعال السّردية فيه، سواء كان مكانًا حقيقيًا، أم متخيلاً، فهو مكان يتشّلك وفقًا إلى حاجة السرد إليه، وبوظّف حضوره في السّرد بما يخدم الحكاية.

<sup>-1</sup> بنظر: مسكين، سعاد. ص-1

<sup>-2</sup> ينظر: القاضي، محمد. 306–307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حطيني، يوسف. ص 212.

 $<sup>^{4}</sup>$  – نوفل، يوسف. ص 378.

وتنقسم الفضاءات المكانية إلى قسمين: فضاءات مكانية مفتوحة، وهي الأماكن التي لا حدود تؤطرها من جهة واحدة على الأقل، ويكون أعلاها مفتوحًا أيضًا، مثل: البحر، الصحراء، والجزيرة، والحدائق، البستان. أما الفضاءات المكانية المغلقة فهي الأماكن المؤطّرة من جميع جهاتها؛ فحدودها مغلقة، ولها سقف، مثل: البيت، المغارة، القصر 1.

وتتوّعت الفضاءات المكانية في (حكايات السّندباد)، في المستويات الثلاثة، ما بين مفتوحة، ومغلقة، فضم كل مستوى مجموعة من الأماكن التي تتاسب الشّخصيّات، والأفعال الحكائيّة التي تؤديها في ذلك المكان، إلا أن الفضاء المكاني في المستوى الأول من (حكايات السّندباد)، وهو (ألف ليلة وليلة) كان فضاءً مغلقًا، لأن الحكاية الإطاريّة كانت تروى في الليل، قبل نوم الملك، فكانت تروى في القصر في غرفة نومه، وهو مكان مغلق، ولم تخرج الحكاية الإطاريّة الكبرى عن الحضور خارج المكان المغلق غرفة النوم أو القصر.

أما الحكاية الإطاريّة الثّانية، فتراوحت الأماكن فيها بين المفتوح، والمغلق، إلا أن معظم الأماكن في الحكايات الضمنيّة هي أماكن مفتوحة، نظرًا لطبيعة الحكايات التي تحكي مغامرات سفر بحري، وجزر متنوعة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: محمود فلاح. (2020). الشخصية المهمشة. ط1. عمّان: دار الخليج للنشر والتوزيع. ص121.

### - الفضاءات المكانية المفتوحة

تنوعت الفضاءات المكانية المفتوحة في (حكايات السّندباد)، وظهر أوّل هذه الأماكن في الحكاية الإطاريّة الثّانية (حكاية السّندباد الحمال) حين كان السّندباد يستريح على باب القصر، ثم دخل البستان "فتقدم إلى ذلك، فوجد داخل البيت بستانًا عظيمًا، ونظر فيه غلمانًا وعبيدًا وخدمًا وحشامًا وشايئًا لا يوجد إلا عند الملوك والسلطين، وبعد ذلك هبطت عليه رائحة أطعمة زكية من جميع الألوان المختلفة، والشراب الطيب، فرفع طرفه إلى السماء وقال... ثم أنشد يقول... $^{1}$ ، يعد البستان الذي دخله السّندباد البحريّ من باب القصر مكانًا مفتوحًا، لأن أعلاه مفتوح، وإن كانت حدوده مغلقه، وقد أدى دخول السّـندباد إلى هذا المكان حدوث مجموعة من الأفعال السّردية، بنيت عليها أحداث أخرى، فأول الأفعال كانت التأمل في البستان وما فيه، ثم الدعاء، وبعد ذلك إنشاد الشعر، مما جعل السّندباد البحريّ يسمع أبيات الشعر، فيرسل من يدعوه إلى الدخول، ويكرمه بالضيافة، ويتعرفه، ثم يبدأ بسرد حكاياته. فأدى وجود البســـتان إلى تغير في الأفعال، بني عليها تغير في ســير الأحداث.

فعمل وجود هذا المكان على تغيير في سير الحكي، إذ توسّعت الحكاية على نحو مختلف، من خلال الأفعال السّردية التي قام بها السّندباد في هذا المكان، والتي

174

 $<sup>^{-1}</sup>$  مجهول. حكايات السندباد. ص 30.

بنيت عليها أفعال سردية أخرى وأحداث أخرى، عملت جميعها على توسيع الحكاية، وتعميق تفاصيلها.

وتكرر ورود الأماكن المفتوحة في حكايات السّندباد، فاختصت الحكايات الضمنيّة بتعدد واضح في الفضاءات المكانية المفتوحة أ، وأسهمت الفضاءات المكانية المفتوحة الأخرى في حكايات السّندباد في توسّع الحكاية على النّحو ذاته، إذ يتربّ على كل فضاء مكاني مفتوح مجموعة من الأفعال التي توصل إلى فضاءات مكانية أخرى، مفتوحة أو مغلقة، ففي الحكاية الضمنيّة الأولى كان أول فضاء مكاني مفتوح (البحر)، وترتب على وجوده الركوب فيه أيامًا، ثم التوقف عند فضاء مكان مفتوح آخر، وهو (الجزيرة)، وهكذا، حمل كل فضاء مكاني مفتوح مجموعة من الأفعال التي أحداث، وتغيّر في سير الحكي، وانبثاق لأفعال جديدة، نتجت

\_\_\_

<sup>1-</sup> السابق. فضمت الحكاية الضمنيّة الأولى ثلاثة أماكن مفتوحة: البحر ص34، الجزيرة ص44، البحر ص40. والحكاية الضمنيّة الثّانية سبعة أماكن مفتوحة، هي: البحر ص44، البستان ص 48، البحر ص الجبل الشاهق ص45، وادي الألماس ص46، الجبل العظيم ص58، البستان ص 48، البحر ص 52، الجزيرة المحالية الضمنيّة الثّالثة ثمانية أماكن مفتوحة، هي: البحر ص52، جبل القرود ص52، البحر ص60، ص 52، البحر ص 56، البحر ص 56، البحر ص 56، البحر ص 66، البحر ص 66، البحر ص 66، البحر ص 60، الب

عن الوجود في هذه الأماكن، وأدّت إلى التّعمق في تفاصيل الحكاية، والتّنامي في الأفعال نحو النّهاية.

### - الفضاءات المكانية المغلقة

ظهرت الفضاءات المكانية المغلقة في حكايات السندباد على نحو أقل من الفضاءات المفتوحة، نظرًا لأن طبيعة المغامرات من خلال السفر فرضت وجود فضاءات معينة متكررة، مثل (البحر)، و(الجزر)، إلا أن ذلك لم يمنع وجود فضاءات مكانية مغلقة، بدأت من الحكاية الإطاريّة الداخليّة (حكاية السندباد الحمال)، حين دخل السنندباد الحمال قصر السنندباد البحري "ودخل مع الغلام الدار، فوجد دارًا مليحة، وعليها أنس ووقار... فأذن له صاحب المكان بالجلوس فجلس، وقد قرّبه إليه، وصار يؤانسه بالكلام، ويرحب به... "أ، فدخول السندباد القصر، أدى إلى مجموعة من الأفعال الحكائيّة، بدأت بإعجابه بالدار وما فيها، ثم الجلوس، وملاطفة السندباد البحريّ له بالكلام، ثم العشاء، ثم إعادة إنشاد الأبيات بناء على طلب السندباد البحريّ، ثم يبدأ السندباد البحريّ، شرية قصته، والتمهيد لحديث السفرات، وما

فبني على دخول السندباد القصر (الفضاء المكاني المغلق) مجموعة من الأفعال الحكائية، أدّت إلى أحداث غيرت سير الحكاية، وعملت على تعميقها، وإثراء

<sup>31</sup> السابق. ص

تفاصيلها. وتكررت الأماكن المغلقة في حكايات السّندباد، وتنوعت في حكاياتها الضمنيّة<sup>1</sup>. وأدّى كل حضور للمكان المغلق إلى تنامي الحكاية، وتوسّعها في ذاتها، وتعمّقها بخط عمودي.

#### العقدة وإلحل

العقدة أو الحبكة هي إحدى عناصر القصّة الأساسية، وقد تعرف باسم (نقطة الأوج)، ويقصد بها: اللحظة التي تتأزم فيها أحداث القصّة أو الرواية، وتحدث في مكان ما قبل النهاية<sup>2</sup>، فهي إذن الذروة التي تتأزم عندها الأحداث، أو "الذروة التي تتصاعد إليها الأحداث وتتشابك"<sup>3</sup>، أي: نقطةٌ ما تتصاعد عندها الأحداث على نحو متشابك ومعقد، كذلك يمكن تعريفها بأنها "تأزم الأحداث وتشابكها في الحكي، بما

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ظهرت الأماكن المغلقة مرتين في الحكاية الضمنيّة الأولى: السرداب ص 36، قصر الملك المرجان ص37. وظهرت الأماكن المغلقة مرّة في الحكاية الضمنيّة الثّانية والثّالثة، الأماكن المغلقة في الحكاية الضمنية الثانيّة: المغارة ص46. الأماكن المغلقة في الحكاية الضمنية الثالثة: القصر ص68 وأربع مرات في الحكاية الضمنيّة الرابعة، وهي: العمارة ص64، قصر الملك ص66، البيت ص68، البئر ص70. ومرتين في الحكاية السادسة، هي: قصر الملك ص90، قصر هارون الرشيد ص91. وثلاث مرات في الحكاية السابعة، هي: بيت الرجل ص97، المنزل ص99، المنزل ص90، المنزل ص90.

<sup>113</sup> صجموعة. نظرية المنهج الشكلي ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ميرغني، هاشم. (2008). بنية الخطاب السردي في القصمة القصميرة. الخرطوم: شركة مطابع السودان للعملة المحدودة. ص118.

يقتضي وصولًا إلى حل قد يطرحه العمل، وقد يترك للقارئ حرية تخيله"1، فهي الذروة التي أوجدها تراكمُ الأحداث، وتعقدُها في القصّة.

أما الحل أو لحظة الانفراج، أو الخاتمة فهي "بيان حصيلة يفتح أفقًا، أو يحكي للقارئ مآل الشّخصيّات الرئيسيّة" أي إنها النتائج التي نتجت عن التأزم في الحكاية أو القصّة، والحصيلة التي يعرف منها القارئ ما حل بالشّخصيّات. ويمكن تعريف الحلّ بأنه اللحظة التي تبدأ معها الأحداث بالانكشاف أن فهي: النقطة التي تعقب العقدة، وتأزم الأحداث، وتحمل نهاية منطقية، أو غير منطقية للمشكلة، تنهي لحظة التأزم.

وتميّزت البنية الحكائيّة لـــ (حكايات السّندباد) بأنها تقوم على مجموعة من العقد، وتأزم الأحداث، ويعقبها انفراج، وحلول للمشكلات، وتكرّرت العقد في (حكايات السّندباد) في المستوى الثّالث من الحكاية (الحكايات الضمنيّة)، إذ إن طبيعة المغامرات المرتبطة بالسّفر، تتطلّب حدوث مشكلات، وتصاعدًا في الأحداث، نحو ذروة التَّأزم القصوى، ومن ثمّ يكون الحل، وانفراج المشكلة، وانحلال العقد، ونهاية الأزمة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  مجهول. المعجم الموحد لمصطلحات الآداب المعاصرة. ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> مجموعة. نظرية المنهج الشكلي. ص-2

 $<sup>^{-3}</sup>$  ينظر: ميرغني، هاشم. ص $^{-3}$ 

وظهرت أول عقدة في الحكايات الضـمنيّة في السّفرة الأولى، حين نزل السندباد ومن معه على الجزيرة، فيروي السندباد ما حدث معه "فأرسى بنا صاحب المركب على تلك الجزيرة، ورمى مراسيها، وشد السقالة، فنزل جميع من كان في المركب، في تلك الجزيرة، وعملوا لهم كوانين، وأوقدوا فيها النار، واختلفت أشغالهم... فبينما نحن على تلك الحالة، وإذا بصاحب المركب واقف على جانبه، وصاح بأعلى صوته: يا ركاب السلامة، أسرعوا بأرواحكم، وفوزا بسلامة أنفسكم من الهلاك، فإن هذه الجزيرة التي أنتم عليها، ما هي جزيرة، وإنما هي سمكة كبيرة رست في وسط البحر، فبنى عليها الرمل فصارت مثل الجزيرة... اطلبوا النجاة الأنفسكم، واتركوا الأسباب، ولما سمع الركاب كلام ذلك الريس أسرعوا وبادروا بالطلوع إلى المركب... وكنت من جملة من تخلف في الجزيرة، فغرقت في البحر مع جملة من غرق.. وأيقنت بالهلاك"1. فحدثت العقدة على نحو مفاجئ، حين اكتشف صاحب المركب أن الجزيرة التي رسا عليها هي سمكة كبيرة، رست وسط البحر، وبني عليها الرمل، فتحركت نتيجةً لإشعال التجار النّار عليها، واستطاع قسم من الركّاب النجاة، لكن السندباد كان من جملة من هدده الغرق.

فتأّزمت الأحداث، منذ اللحظة التي أعلن فيها صاحب المركب أن الجزيرة سمكة كبيرة، وإزداد التأزم مع حركة التّجار ومحاولة الهرب، وتصاعد على نحو

 $^{-1}$  مجهول. حكايات السندباد. ص $^{-34}$ ، 35.

179

أكبر، حين صعد مجموعة من الرّكاب إلى المركب، ووصل ذروته، حين نزلت السمكة إلى قاع البحر، وغرق من تخلّف، وكان منهم السّندباد.

إلا أن الحلّ أتى سريعًا متتابعًا، فيوضح السّندباد بداية الحل بقوله "لكن الله تعالى أنقذني ونجاني من الغرق، ورزقني بقطعة خشب كبيرة ... وركبتها من حلاوة الروح، ورفست الماء برجلي مثل المجاديف... وقد ساعدني الريح والأمواج إلى أن رست بي تحت جزيرة عالية "1، فيبدأ الحل بقطعة الخشب التي صادفته في الماء، فاستطاع التشبّث بها، ثم الجزء الثّاني من الحل أن الريح والأمواج ساعدته، للوصول إلى جزيرة أخرى.

يعقب هذه العقدة في السفرة الأولى عقد أخرى، ففي كل سفرة تتابع العقد والحلول إلى أن تصل إلى نهاية السفرة، بعودة السندباد إلى وطنه، واستقراره في بغداد<sup>2</sup>، وعملت العقد، وكذلك تأزم الأحداث المتكرر في الحكايات، وتصاعدها

السابق. ص35.

<sup>2-</sup> ينظر: نفسه. احتوت الحكاية الضمنيّة الأولى على عقدتين، العقدة الأولى التي ذكرت سابعًا وهي الغرق. ص35. العقدة الثانية: الوحدة على الجزيرة. ص35. واحتوت الحكاية الضمنيّة الثّانية على عقدتين، العقدة الأولى: حين نسوه على الجزيرة. ص44. العقدة الثانية: وجوده وحيدا عند الجبل العظيم. ص45. ضمت الحكاية الضمنيّة الثّالثة ثلاث عقد: العقدة الأولى: جبل القرود. ص52. العقدة الثانية: العملاق. ص55. العقدة الثالثة: الثعبان. ص56. والحكاية الضمنية الرابعة ثلاث عقد: العقدة الأولى: الغرق. ص64. العقدة الثانية: الجماعة العراة. ص46. العقدة الثائثة: الدفن في البئر. ص70. والحكاية الضمنية الخامسة: العقدة الأولى: مهاجمة طائر الرخ لهم. ص76. العقدة الثانية: الشيخ. ص78. العقدة الثائثة: ذهاب المركب عنه وتركه وحيدًا في جزيرة القرود. ص80. والحكاية الضمنية السادسة عقدتان: العقدة الأولى: الضمنية البحر. ص86. العقدة الثانية: البقاء وحيدًا. ص88. والحكاية

باستمرار، على توسيع الحكاية، وتغيير سير الحكي؛ فتبدأ العقدة بمجموعة من الأحداث التي تتراكم على نحو معين باتجاه الذّروة، لتتعقد الحكاية عندها، ويتطلب هذا التأزم، تصاعد مجموعة من الأحداث التي توسّع الحكاية، وتعمقها، ثم يأتي الحل، كذلك، على هيئة مجموعة من الأحداث التي تعمل على تخفيف حدّة الأزمة، وإنهائها تدريجيًا، مما يعمل على تفكيك التعقيد الذي حدث في الأحداث، وإنهائه، بمجموعة أحداث أخرى، هدفها حلّ الأزمة.

فتراكم الأحداث باتجاه العقدة، ثم ظهور أحداث أخرى باتجاه الحل أدّى إلى تتام واضح في الحكاية، فتوسّعت، وامتدّت تفاصيلها نحو العمق.

#### عناصر العجيب

يرى تزفيتن تودوروف أن العجيب هو حدث "فوق الطبيعي... من جراء بقائه غير مفسر، وغير متعقل"، أي إنه كل ما يقع "خارج إطار قوانين المألوف، حيث تبدو الأحداث الخارقة مقبولة، ولكن بعدِّها مفسرة خارج إطار الواقع، المألوف، أي

\_\_\_\_\_

الضــمنية السـابعة أربع عقد: العقدة الأولى: الرياح. ص94. العقدة الثانية: الحوت. ص95. العقدة الثالثة: الغرق في النهر. ص96. العقدة الرابعة: البقاء وحيدا على الجبل. ص99.

 $<sup>^{-1}</sup>$  تودوروف، تزفيتن. (1994). مدخل إلى الأدب العجائبي. ط1. القاهرة: دار شرقيات. ص63.

أن لها عالمها الخاص"<sup>1</sup>، فهو يخرق الواقع، ويكسر قوانينه، وينتمي إلى عالم خاصّ به، تختلف قوانينه عن قوانين الواقع المتعارف عليه.

ويحدث التنامي الكيفي العمودي بعناصر العجيب في الحكاية، نتيجةً لدخول عنصر (عجيب) على سير الحكي، يترتب على دخوله حدوث أفعالٍ حكائية، تؤدي إلى أحداث حكائية، تغيّر سير الحكي، وتوسّع بنية الحكاية، وتعمّق تفاصيلها، على نحو جديد مختلف.

ظهرت عناصر العجيب في المستوى الثالث من (حكايات السندباد)؛ أي: في الحكايات الضمنية (حكايات السندباد البحري)، ويعد وجود عناصر العجيب في حكايات السفر أمرًا بديهيًا، ويعود ذلك إلى سببين رئيسيين، أولهما: إن (حكايات السندباد البحري) هي حكايات ضمنية من حكايات ألف ليلة وليلة، المعروفة باحتوائها على عناصر عجيبة، وقصص أسطورية، وحكايات تخرق الواقع²، فتشابه المحايات السندباد البحري) مع (حكايات ألف ليلة وليلة) هو أمر طبيعي، يندرج (حكايات السندباد البحري) مع (حكايات ألف ليلة وليلة) هو أمر طبيعي، يندرج

العجائبي والسرد العربي. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. -1 خليل، لؤي. (2014). العجائبي والسرد العربي. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون. -115

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر: كيليطو، عبد الفتاح. العين والإبرة. ص $^{-1}$ 

أما السبب الآخر، فهو أن (حكايات السندباد البحري) هي حكايات سفر، ورحلات، ومغامرات، ويمكن أن تصنف من أدب الرحلات، وقد عَرَفَ أدب الرحلات نصوصًا كثيرة تحتوي على غرائب وعجائب مختلفة، مثل رحلة الغرناطي.

ومن أمثلة عناصر العجيب التي أحدثت تناميًا عموديًا في المستوى الثالث من (حكايات السندباد)، السمكة الكبيرة التي رست عليها السفينة، فيقول السندباد: "وصلنا إلى جزيرة كأنها روضة من رياض الجنّة، فأرسى بنا صاحب المركب على تلك الجزيرة، ومرى مراسيها، وشدّ السّقالة، فنزل جميع من كان في المركب على تلك الجزيرة، وعملوا لهم كوانين، وأوقدوا فيها النار ...فإذا بصاحب المركب... صاح بأعلى صوته: يا ركّاب السلامة...هذه الجزيرة التي أنتهم عليها ما هي جزيرة، وإنما هي سمكة كبيرة، رست في وسط البحر، فبني عليها الرمل، فصارت مثل الجزيرة، وقد نبتت عليها الأشجار من قديم الزمان، فلما أوقدتم عليها النار أحست بالسخونة فتحركت... ولما سمع الرّكاب كلام الربس أسرعوا...وقد تحرّكت تلك الجزيرة ونزلت إلى قرار البحر ... وكنت من جملة من تخلف في الجزيرة، فغرقت $^{1}$ ، فالعجيب في السمكة أنها رست في وسط البحر، وغطاها الرمل، ونبتت عليها الأشجار، من زمن قديم، حتى صارت مثل روضة من رياض الجنة، أي إنها مليئة بالأشجار بكل ما فيها من تنوع وجمالية، وبقيت زمنًا طوبلًا على هذه الحال، لا تتحرك على الرّغم من

 $^{-1}$  مجهول. حكايات السندباد. ص34–35.

نمو الأشجار وتراكم الرمال، ولم تتحرك كذلك بسبب نزول الرّكاب عليها، وحركتهم فوقها، ولكن عندما أوقدوا النار عليها، أحسّت بالسخونة فتحركت، على الرغم من تراكم الرمال فوقها، وتشكيلها لتربة عميقة فوقها، سمحت بنمو نباتات، وأشجار متنوعة.

وهذا أمر مخالف للواقع، إذ لا يمكن أن ترسو سمكة في البحر، وتتراكم فوقها الرمال، وتتحول إلى جنة من الجنان، ولا تتحرك إطلاقًا، مدة طويلة من الزمن، بحيث تغدو كالجزيرة الغناء بأشجارها وثمارها.

فعملت السمكة الممثلة لعنصر العجيب، على تغيير واضح في الأحداث، وتوسّع عمودي في الحكاية الأولى، إذ تسبّبت حركتها، ونزولها إلى الماء في مغادرة مجموعة من الرّكاب نحو السفينة، وبقاء مجموعة فوق الجزيرة، ومن ثم غرقهم، ومن بين من غرقوا السندباد، فأدت حركة السمكة إلى عدة أمور؛ افتراق السندباد عن رفاقه الذين كانوا معه في الرحلة، تعرضه لخطر الغرق، فقدانه كل ما يملك. وهذه الثلاثة غيّرت مسار الحكاية على نحو كليّ، وأدت إلى انبثاق أفعال حكائية، وأحداث جديدة.

ولم تكن السّمكة العنصر الوحيد الذي أدّى إلى تنامي الحكاية، وتوسّعها، إذ عملت العناصر العجيبة جميعها على تغيير مسار الحكي، وإنبثاق أحداث جديدة، أدت إلى إحداث تغيير كليّ في سير الحكي، فطائر الرّخ في الحكاية الثانية أسهم في

إنقاذ السندباد ونقله من الجزيرة، وهو طائر أسطوري، عجيب، لا ينتمي إلى الطيور الموجودة في الواقع<sup>1</sup>.

وفي الحكاية الثالثة أدّى العملاق ذو الأوصاف العجيبة دورًا أساسيًا في توسّع الحكاية، وتغيّر أحداثها، حين أسهم في قتل أصحاب السندباد، فدفعهم للتفكير في حيلة للخلاص، ثم ساعدت العملاقة بتطوّر الحكاية، مع العملاق، إذ أدت الحجارة التي رجما بها السندباد وأصحابه إلى موت كثير منهم 2، فتغير سير الحكي، وتوسّعت الحكاية على نحو مختلف.

أما في الحكاية الرابعة فبدا العنصر العجيب في الغول وقومه، إذ قتلوا أصحاب السندباد، وبقي وحيدًا، ضعيفًا، هزيلًا، في الجزيرة، يبحث عن فرج<sup>3</sup>، وتكرر الحال نفسه مع بقية عناصر العجيب التي ظهرت في الحكايات<sup>4</sup>، إذ تغيّر هذه العناصر في الأحداث الحكائية، وتوسّع في الحكاية، وينبثق عنها أفعال حكائية تعمل على تنامى الحكاية تناميًا عموديًا.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: السابق. الحكاية الثانية: ص44–45.

<sup>-2</sup> ينظر: نفسه. الحكاية الثالثة. ص-3

 $<sup>^{-3}</sup>$  ينظر: نفسه. الحكاية الرابعة الغول. ص $^{-6}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  ينظر: نفسه. الحكاية الخامسة: بيضة الرخ، وطائر الرخ. ص $^{-76}$ . شيخ البحر. ص $^{-78}$  الحكاية السابعة: الجان. ص $^{-99}$ .

#### المصادفات السردية

يشير مصطلح (المصادفات السّردية) إلى كلّ العناصر السردية التي تدخل على خط سير الحكي أثناء سرد الحكاية مصادفة، من دون توقع يقتضيه أي تمهيد سردي، وبغير انتظار، فيكون دخوله إلى الحكاية عرضًا، بلا سابق إنذار، ويؤدي دخوله إلى تغير في سير الحكي، عبر فعل أو مجموعة من الأفعال الحكائية التي تحدث نتيجةً لحدوث المصادفة، سواء كانت المصادفة متعلقة بشخص، أو شيء، أو مكان.

وتدخل المصادفات السردية على سير الحكي بطريقة عشوائية، فلا يشترط وقت لحدوثها، سواء حدثت في أول الحكاية، أم منتصفها، أم نهايتها، كذلك لا يرتبط حدوث المصادفات السردية بعدد معين، فقد تحتوي الحكاية مصادفة واحدةً، وقد تتعدّد المصادفات أثناء سير الحكي، إذ إنّ زمان دخول المصادفة على سير الحكي، وعددها، لا يؤثر في آليّة عملها، فأينما وجدت المصادفة السردية أحدثت تغييرًا في سير الحكي، وتوسّعا في الحكاية، عبر نوافذ جديدة تشرعها للسّرد، نتيجة لاعتراضها سير الحكاية.

اعتمدت (حكايات السّندباد) على التّوسّع العموديّ، من خلال حدوث المصادفات السّرديّة التي شكّلت ظاهرةً بارزة في أحداث الحكايات، بمستوياتها المختلفة، فظهرت المصادفات السّرديّة أثناء سير الحكي في الحكايات كلّها، وبني

على حدوثها مجموعة من الأحداث السردية القائمة على أفعال سردية، غيرت بنية الحكاية الأساسية، وتدخلت في خط سير الحكي، بتوسّع جديد يتناسب مع ما أحدثته المصادفة من تغيير في خط سير الحكي.

وظهرت أربعة أنواع من أنواع المصادفات في (حكايات السندباد) هي: مصادفة الأشخاص، مصادفة الكائنات، مصادفة الجمادات، ومصادفة الأماكن، وأدّت جميعها إلى تنام كيفي عمودي.

## - مصادفة الأشخاص

أدى دخول أشخاص إلى خط سير الحكي في الحكاية الواحدة، إلى حدوث أفعال حكائية، أسهمت بحدوث أحداث حكائية جديدة، غيرت سير الحكاية، ووسّعت في بنيتها الأصلية، من ذلك (رؤية قوم يجمعون الفلفل)، وكان السّندباد يائسًا حزينًا على حاله، إذ بقي أسبوعًا يأكل من نبات الأرض، وفي اليوم الثامن يقول "لاحت مني نظرة، فرأيت شبحًا من بعيد، فسرت إليه، ولم أزل سائرًا إلى أن حصلته بعد غروب الشمس، فحققت النظر فيه، وأنا بعيد عنه، وقلبي خائف من الذي قاسيته أولًا وثانيًا، فإذا هم جماعة يجمعون حب الفلفل، فلما قربت منهم ونظروني تسارعوا إليّ، وجاؤوا عندي، وقد أحاطوا بي من كل جانب..." فحدثت مصادفة هؤلاء الأشخاص في وقت كان فيه السّائد وحيدًا على الجزيرة، لا مخرج له، ولا طعام عنده، يأكل

187

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص 66.

من نبات الأرض، فالمتوقع أن يموت، لكن حين وجد هؤلاء القوم الذين سالوه عن حاله، وأجلسوه عندهم، وأطعموه، وأكرموه، وحملوه معهم في مركبهم إلى ديارهم، تغيّر سير الحكي، وتوسّعت الحكاية عبر فرع جديد، نمّى الحكاية ذاتها، فأدت هذه المصادفة إلى تغير في سير الحكي، وفتح طريق جديد لتعميق الحكاية، عن طريق هؤلاء الأشخاص، الذي نقلوا السّندباد إلى مكان آخر، وانتقلت معه مغامراته؛ لتتنامى الحكاية على نحو جديد، كأن حكايةً جديدةً أضيفت إليها.

وتكررت مصادفة الأشخاص في الحكايات الضمنيّة على نحو متعدد، في ثلاث حكايات ضمنيّة، مرتين في الحكاية الخامسة، ومرّة في الحكايتين السّادسة والسّابعة أ، وفي كل مرّة يتغير مسار السّرد عقب مصادفة الأشخاص، فتبدأ سلسلة من الأفعال الحكائيّة التي تبنى عليها أحداث حكائية، تؤدي إلى تنامي الحكاية ذاتها، والتعمق في تفاصيلها.

#### - مصادفة الكائنات

وقد تدخل كائنات ما إلى خط سير الحكي في الحكاية الواحدة، من دون توقّع، فيؤدي دخولها إلى ظهور أحداث حكائية جديدة، تغير سير الحكاية، وتوسع

 $<sup>^{-1}</sup>$  تكررت مصادفة الأشخاص في حكايات السندباد عدّة مرات. ينظر: السابق. مصادفة الأشخاص في الحكاية الضمنية الخامسة: مصادفة الشيخ. ص77. مصادفة القوم الذين نزلوا بالجزيرة ص79. مصادفة الأشخاص في الحكاية الضمنية السادسة: مصادفة جماعة من الهنود والحبشة ص89. مصادفة الأشخاص في الحكاية الضمنية السابعة: مصادفة لقاء القوم والشيخ ص96.

بنيتها الأصلية، من ذلك مصادفة حدثت في السّفرة الأولى (الحكاية الضمنيّة الأولى)، حين رمت الأمواج السّندباد البحريّ إلى جزيرة، وأوشك على الهلاك، وبعد أن أكل من ثمارها، وقوي جسده، ذهب يتمشّى في أحد الأيام، فحدثت المصادفة، في قوله " ولم أزل على هذه الحالة إلى أن تمشّبيت، يومًا من الأيام في جانب الجزيرة، فلاح لى شبخ من بعيد، فظننت أنه وحش، أو دابّة من دواب البحر، فتمشّيت إلى نحوه، ولم أزل أتفرّج عليه، وإذا هو فرس عظيم المنظر، مربوط في جانب الجزيرة على شاطئ البحر، فدنوت منه، فصرخ صرخة عظيمة، فارتعبت منه، وأردت أن أرجع، وإذا برجل خرج من تحت الأرض"1، فالسّندباد كان يتمشّني في جانب من جوانب الجزيرة، وبمحض المصادفة وجد كائنًا غريبًا يشبه الشّبح، فاقترب منه فتبين له أنه فرس، ثم حين رآه الفرس صرخ، فخرج سائس الخيول من تحت الأرض، وأخذ السّندباد معه، واهتمّ به، وعرّفه قومه، ثم طلب السّائس من السّندباد مرافقته إلى الملك.. إلى بقية الأحداث.

فكان السّـندباد في جزيرة، وحيدًا، متعبًا، فاقدًا الأمل في النجاة، والعودة إلى الديار، إلا أن مصـادفة لقائه الفرس أدّت إلى تغيّر في سـير الحكي، عبر خروج السّائس الذي استضاف السّندباد، فهذه المصادفة أدّت إلى تعمّق أحداث الحكاية

 $^{-1}$  السابق. ص $^{-1}$ 

الضمنيّة الأولى (حكاية السفرة الأولى)، وتغيّر في سير أحداثها، كأن حكاية جديدة بدأت.

وقد تكررت مصادفة ظهور كائنات في ست حكايات من الحكايات الضمنيّة، على نحو متفرّق 1، من غير ترتيب معين، وظهرت – في معظم الأحيان – في وقت شعر فيه السّندباد بيأس، وحسرة، واقتراب من الهلاك، فتأتي المصادفة تارة لتعلن الفرج، وتارات أخرى لتضييق الخناق أكثر، ليظهر الحلّ بعد ذلك بنجاة السّندباد وعودته إلى دياره.

# - مصادفة الجمادات

قد تظهر في سير الحكايات فجأة عناصر من الجمادات تغير مجرى الأحداث كاملة، مثال ذلك قطعة الخشب التي وجدها السّندباد، وهو على وشك الغرق، وتعلق بها "فغرقت في البحر مع جملة من غرق، لكن الله تعالى أنقذني ونجاني من الغرق، ورزقنى بقطعة خشب كبيرة... فمسكتها بيدي وركبتها من حلاوة الروح، ورفست في

 $<sup>^{-1}</sup>$  تكرر ظهور مصادفات الكائنات في حكايات السّندباد، ينظر: السابق. مصادفات الكائنات في الحكاية الضمنية الأول: مصادفة السمكة الكبيرة ص34. مصادفات الكائنات في الحكاية الضمنية الثانية: مصادفة بيضة الرّخ. ص44، مصادفة النّسر ص47. مصادفات الكائنات في الحكاية الضمنية الثالثة: مصادفة العملاق ص53، مصادفة العملاقة ص55، مصادفة الثعبان ص56. مصادفات الكائنات في الحكاية المضمنية الرابعة: مصادفة القوم العرايا والملك الغول ص $^{-1}$ 6. مصادفة الوحش ص17. مصادفات الكائنات في الحكاية الصمنية المصادفة القوم الغرايا والملك الغول ص $^{-1}$ 6، مصادفات الكائنات في الحكاية الصمنية المصادفة القوم الذين يطيرون ص99، مصادفة الحية ص99.

الماء برجلي<sup>1</sup> فأدّت مصادفة الخشبة إلى فعل سردي مباشر، وهو تمسّك السّندباد فيها، فنجا من موت محقق، ثم تعاقبت الأفعال السّردية بعد ذلك، بناء على التغيير الذي أحدثته مصادفة الخشبة في البحر لحظة الغرق.

وتكرّر ظهور مصادفات الجمادات على نحو متفرق، في حكايات السندباد، في المستوى الثّالث (الحكايات الضمنيّة)، فاحتوت ست حكايات منه على مجموعة من مصادفات الجمادات المتنوعة<sup>2</sup>. ولم يؤثر عدد المصادفات في آليّة عملها، ففي كل مرّة تؤدي إلى تغيّر في سير الحكي، عبر مجموعة من الأفعال الحكائيّة التي تحدث نتيجة لظهورها.

## - مصادفة الأماكن

وقد ترتبط المصادفات بظهور مفاجئٍ لأماكن تغيّر مجرى الأحداث على نحو كامل، مثال ذلك مصادفة وجود قصر السّندباد البحريّ عند المكان الذي توقف فيه

<sup>-1</sup> السابق. ص 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ظهرت المصادفات على هيئة جمادات في الحكايات الضامنية. ففي الحكاية الأولى حدثت مصادفتين، وفي الثّانية، والثّالثة مصادفة واحدة، وفي الرابعة مصادفتين، وفي الخامسة أربع مصادفات، وفي السابعة مصادفة ينظر: نفسه. مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية الأولى: مصادفة المركب الذي عليه بضائع السندباد ص38. مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية الثانية: مصادفة الذبيحة. ص74. مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية الرابعة: مصادفة لوح الخشب ص64. مصادفة مركب النجاة ص75. مصادفة العطينة مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية الخامسة: مصادفة لوح الخشب ص75. مصادفة اليقطينة مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية الضمنية الخامسة: مصادفة لوح الخشب ص75. مصادفة السابعة: مصادفة وصول مركب ص 75. وص82. مصادفات الجمادات في الحكاية الضمنية السابعة: مصادفة لوح الخشب ص75.

السندباد الحمّال للاستراحة، في المستوى التّأني (حكاية السندباد الحمّال)، فلما جلس "على تلك المصطبة ليستريح، ويشمّ الهواء، خرج عليه من ذلك الباب نسيم رائق ورائحة ذكية، فاستلذ الحمال لذلك، وجلس على جانب المصطبة، فسمع في ذلك المكان نغم أوتار وعود، وأصوات مطربة، وأنواع إنشاد معربة، وسمع أيضًا، صوات طيور تناغي وتسبّح الله تعالى، باختلاف الأصوات، وسائر اللغات، .... فتقدم إلى ذلك فوجد داخل البيت بستانًا عظيمًا، ونظر فيه غلمانًا وعبيدًا وخدمًا وحشمًا"، فالسندباد المحري فوجد داخل البيت بسترح إلا على باب السندباد البحري، ليسمعه السندباد البحري وهو يغني الشعر، ويرسل إليه غلامًا يدعوه للدخول ويتعارفا، ويبنى على هذا التعارف رغبة السندباد البحري بإخبار السندباد الحمّال قصة سفراته كاملة، وما ترتب على هذه القصص من تفاصيل غيرت بنية الحكاية، ووسعتها، وعملت على تنامي أحداثها.

فعملت هذه المصادفة على تغير سير الحكاية، وزيادة بنيتها؛ فلو أن السّندباد استراح على باب قصر آخر، أو مكان آخر، لما سمعه السّندباد البحريّ، وهو ينشد، ولما دعاه إلى قصره، ولما تعارفا، وبدأ السّندباد البحريّ يحكي حكاياته، ولسارت الحكاية باتجاه آخر مختلف التفاصيل، فالمصادفة هنا أدت إلى تغيّر كبير في خطّ

<sup>1</sup>− السابق. ص29−30.

192

سير الحكاية، بناء على مجموعة من الأفعال الحكائية التي أعقبت رؤية القصر والاستراحة عنده، مما أدى إلى تعمّق في أحداث الحكاية.

وتكررت مصادفة الأماكن في (حكايات السّندباد) عدّة مرات، في المستويين الثّاني، والثّالث، إذ تعد مصادفة وجود قصر السّندباد البحريّ في مكان استراحة السّندباد الحمال؛ مصادفة في المستوى الثّاني؛ أي (حكاية السّندباد الحمال)، أما في المستوى الثّالث من الحكاية وهي (الحكايات الضمنيّة) فتكررت مصادفات الأماكن على نحو متنوع 1.

## التنامي الإحالي

تعرف الإحالة السردية على أنها "إحالة جزء من السرد إلى ما هو خارجه، أو داخله، وتقسم بحسب درجة إيهامها إلى إحالة خفية، وإحالة جلية، وبحسب الموقع الذي يحيل إليه إلى إحالة خارجية، وإحالة داخلية "2، وقد ينظر إليها على أنها "شاهد

\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup> تكررت مصادفة الأماكن في الحكايات الضمنية عدة مرات. فوردت مرتين في الحكاية الثّالثة، ومرّة في الحكاية الرابعة، والخامسة، والسادسة، والسابعة. ينظر: السابق. مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية الثالثة: مصادفة جبل القرود ص52. مصادفة القصر المشيد: ص52. مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية الرابعة: مصادفة العمارة ص 64. مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية الخامسة: مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية السادسة: مصادفة الجبل ص76. مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية السادسة: مصادفة الجبل ص76. مصادفة الأماكن في الحكاية الضمنية السابعة: إقليم الملوك. ص94.

<sup>-2</sup> حطینی، یوسف. ص-2

يحيل على سلطة في اللغة والأدب، وهو خطاب موجز يعزز النص، بما هو سلطة معرفية "1، فالإحالة وفقًا للتعرفين هي شاهد يدخل على النّص السردي، ليعزز فكرةً ما في النّص، وقد يكون من داخل النص، فيستدل على شيء سابق مرّ في النص، وتسمى حينها إحالة داخلية، أي من داخل النص، وقد يكون الشاهد من خارج النص، فيسمى إحالة خارجية، كذلك تنقسم الإحالة إلى خفيّة، وجليّة، بحسب درجة وضوحها في النّص.

أما التنامي الإحالي، فنوع من أنواع التّنامي الكيفي، ويقصد به: التّوسع الحكائيّ، في الحكاية ذاتها، نتيجة لورود نصوص إحاليّة، تعترض سير الحكي فيها، وتؤدي إلى توسيع الحكاية، فتحدث نتيجةً لفعل حكائي، وينتج عنها فعل حكائي آخر يغيّر مسار الحكي في الحكاية، ويؤدي إلى توسّع الحكاية توسعًا كيفيًا عموديًا. فهو أصل في الحكاية لا يمكن الاستغناء عنه، وغيابه يؤدي إلى حدوث خلل في البنية الحكائية.

وقد تنامت (حكايات السندباد) إحاليًا تناميًا كيفيًا، من خلال دخول نص شعري خارجي عليها، ففي المستوى الثاني، وردت أبيات شعرية على لسان السندباد الممال، بعد دخوله بستان السندباد البحري، "فوجد داخل البيت بستانًا عظيمًا... فرفع

-1 د، م. المعجم الموحد لمصطلحات الآداب المعاصرة. ص-1

طرفه إلى السماء وقال: سبحانك يا رب، يا خالق يا رازق، ترزق من تشاء بغير حساب، اللهم إني أستغفرك... ثمّ أنشد يقول:

فكم من شقيّ بلا راحة ينعم في خير فيء وظلِّ وأمري عجيب وقد زاد حملي وأصبح في تعب زائدٍ وما حمل الدهر يومًا كحملي وغيري سعيد بلا شقوة

...فلما فرغ السندباد الحمال من شعره ونظمه، أراد أن يحمل حملته ويسير، إذ طلع من ذلك الباب غلام صعير ... وقال له: ادخل كلم سيدي فإنه يدعوك ... فتبسم صاحب المكان وقال له:... قصدي أن تسمعنى الأبيات التي كنت تنشدها...فأنشده الحمال تلك الأبيات فأعجبته وطرب لسماعها، وقال له: اعلم أن لي قصة عجيبة، وسوف أخبرك بجميع ما صار لى قبل أن أصير إلى هذه السعادة $^{1}$ ، فالأبيات الشعرية التي وردت في الحكاية، هي نص إحاليّ شعريّ، دخلت على سير الحكي في الحكاية نتيجةً لدخول السندباد الحمال إلى القصير وتأمله، ونتج عن قولها مجموعة من الأفعال الحكائيّة، بُني عليها أحداث حكائية غيرت سير الحكي، وأدّت إلى توسّع في الحكاية ذاتها.

<sup>-1</sup> مجهول. حكايات السندباد. ص-30

فمعنى الأبيات يتضمن فكرة السّعادة بلا شقاء، ومقارنة حال السندباد الشقي المتعب، بحال صاحب القصر السعيد بغير شقاء، وحين سمعها (السندباد البحري) أرسل من يدعو السندباد الحمال، وبعد أن تعرفه، وأكرمه، طلب منه إعادة الأبيات مرة أخرى، فيبدو أن السندباد البحري أُعجب بالأبيات كما قال، ولعله أراد التّأكد من المعنى المقصود في الأبيات، وتأكيد ما سمعه، من أفكار عن الشقاء والسعادة، ليبيّن للسندباد الحمّال بعد ذلك أن السّعادة التي وصل إليها هي نتيجة لرحلات من الشقاء والتعب "وسوف أخبرك بجميع ما صار لي... فإني ما وصات هذه السعادة وهذا المكان، إلا بعد تعب شديد، ومشقة عظيمة، وأهوال كثيرة، وكم قاسيت في الزمن الأول من التعب والنصب"1.

فأدت الإحالة الشّعرية إلى توسع عمودي في حكاية السندباد الحمال، غير مسار الحكي، ووسع الحكاية على نحو عموديّ، من خلال الأفعال الحكائية المتتابعة: (إرسال الغلام لدعوة السندباد الحمال، استجابته للدعوة، دخوله القصر، إكرام السندباد البحري له، دعوته للعشاء، طلب إنشاد الأبيات مرة أخرى، توضيح السندباد البحري لواقع الحال، الذي غاب عن السندباد الحمال، ومن ثم نقل الحكاية إلى المستوى الثالث بذكر رحلات السندباد البحري).

<sup>-1</sup> السابق. ص-2

وسواء أورد مصدر الأبيات التي قالها السندباد الحمال، أم لم يرد، فإن ذلك لا يؤثر في آلية عملها، إذ تسببت في تنامي الحكاية كيفيًا بتوسيع بنيتها الداخلية، عبر الأفعال الحكائية.

### الشوق

شكّلت مشاعر الشّوق سببًا رئيسيًا لتطوّر أحداث (حكايات السّندباد) في المستوى الثّالث (الحكايات الضمنيّة)، إذ كانت مشاعر الشوق، محركًا أساسيًا للسندباد البحريّ، ليكرر حادثة السفر، ويعيد المغامرات، ويكتشف البلدان، ويتعرف الجزر الجديدة، وظهر ذلك منذ الحكاية الضمنيّة الثّانية، فالسّبب الذي دفع السّندباد للسّفر هو الشّوق، فيوضح شوقه قائًلا "واشتاقت نفسي إلى التّجارة، والتّقرج في البلدان، والجزائر، واكتساب المعاش، فهممت في ذلك الأمر، وأخرجت من مالي شيئًا كثيرًا، اشتريت به بضائع وأسبابًا تصلح للسفر، وحزمتها، وجئت إلى السّاحل، فوجدت مركبًا مليحًا جديدًا، وله قلع قماش مليح، وهو كثير الرجال، زائد العدة، وأنزلت حمولتي فيه، أنا ومجموعة من التّجار، وسافرنا"1.

-1 السابق. ص-1

فعزم السندباد على السفر كان بدافع الشّوق، إذ اشتاقت نفسه لمجموعة من الأمور يفعلها في السّفر، وهي؛ التّجارة، استكشاف البلدان، والجزر، والرغبة في تحقيق سبل عيش مختلفة عن التي يكتسبها في بغداد.

فبني على الشوق أن السندباد همّ بالسّفر، فأخرج مالًا كثيرًا، واشترى بضاعة، وأسبابًا للسفر، وحزم أمتعته، وسافر من بغداد إلى البصرة باتجاه الساحل، وأنزل حمولته في مركب جديد مع التّجار. فتنامت الحكاية بسبب وجود تلك المشاعر، التي بنيت عليها أفعال حكائية، غيّرت سير الحكي، ووسعت بنية الحكاية، وأدّت إلى أحداث حكائية جديدة.

وتكررت مشاعر الشّوق في حكايات السّندباد في الحكاية الثّالثة كذلك، إذ قام السّندباد بأفعال حكائيّة، بنيت على مشاعر الشّوق التي أحسّ بها، "أقمت بمدينة بغداد مدة من الزمان، وأنا في غاية الحظ والصنفاء، والبسط، والانشراح، فاشتاقت نفسي إلى السّفر، والفرجة، وتشوقت إلى المتجر، والكسب، والفوائد.. فهممت واشتريت شيئًا كثيرًا"، فما حدث في الحكاية الضمنيّة الثّانية، تكرّر في الحكاية الضمنيّة الثّالثة، إذ اشتاق السّندباد للسفر، وانطلق يحضّر أمتعته للسفر من دون تردد، فمشاعر الشّوق أدّت لأفعال حكائيّة وسّعت الحكاية، وغيّرت سير الحكي، وعملت على تناميها.

-1 السابق. ص-1

وكذلك أدّت مشاعر الشّـوق إلى قيام السّـندباد البحريّ بسـفرته الرابعة 1، والخامسة 2، والسادسة 3، والسابعة 4، فشكّلت مشاعر الشوق عاملًا أساسيًا في توسيع مجموعة من الحكايات، بنيت بدايتها على هذه المشاعر، وكانت سـببًا في الأفعال التي قام بها السّندباد البحريّ استعدادًا للسفر.

وكنتيجة لما سبق يمكن القول إن التّنامي الكيفي بنوعيه (الأفقي والعمودي) في (حكايات السّندباد) آلية سردية أساسية، قامت عليها بنية الحكايات بمستوياتها الثلاثة منذ بدايتها، إذ ساعدت آليّات التّنامي الأفقيّ في تنامي (حكايات السّندباد) من خلال عدّة مظاهر: فعملت الإطارات على توسّع المستوى الأول للحكاية (ألف ليلة وليلة)، بالامتدادات الأفقيّة، فأدّت إلى انبثاق المستوى الثّاني، وهو مستوى الثّالث، الحكاية الإطاريّة الداخليّة (حكاية السّندباد الحمّال)، ومنها انبثق المستوى الثّالث، الذي يمثل الحكايات الضمنيّة (حكايات السّندباد البحريّ).

وأسهم التبئير، وتعدد زوايا السرد في التوسّع الأفقيّ، إذ نقل السرد من مستوى إلى آخر، كما عمل النسق الدّائريّ على حدوث تنام في الأحداث بالعودة إلى نقطة

-1 ينظر: السابق. ص 63.

<sup>2</sup>- ينظر: نفسه. ص75.

<sup>3</sup> - ينظر: نفسه. ص85

<sup>4</sup>- ينظر: نفسه. ص93.

البداية في كل نهاية، وتكوين حركة دائرية، كذلك أسهم النّظم السّردي في التوسّع الحكائيّ عبر سلسلة القصيص المتوازية الممتدة، فأدّت هذه الآليّات جميعها إلى تنام كيفيّ أفقيٍ أسهم في تكبير بنية (حكايات السّندباد)، وزيادتها، ونموها، بمستويات مختلفة.

كما ساعدت آليّات التّنامي العموديّ في تنامي (حكايات السّندباد) تناميًا يتعلق ببنية الحكاية ذاتها، عبر التوسّع في تفاصيلها، وتعميقها، وذلك عبر عدة مظاهر كالتبئير، وتنوّع زوايا السّرد بين السّاردين إلى حدوث توسّع عمودي في الحكاية ذاتها، والمصادفات بأنواعها، وظهور الشخصيات على نحو مستمر، وتعدد الفضاءات المكانية المفتوحة والمغلقة، وتعدد العقد والحلول والإحالة الشعرية، ومشاعر الشوق، فهذه المظاهر كلها ساعدت في حدوث توسّعات متتالية في الحكاية، عملت على تنامي السّرد، وأدّت إلى أحداث حكائيّة، وسّعت الحكاية، وعمقت أحداثها، فتنامت تناميًا كيفيًا بنيوبًا.

# المبحث الثاني: التّنامي الكمّيّ

يعد التنامي الكمي القسم الثاني من أقسام التنامي، فهو يُعنى بالكمية التي تتوسّع فيها الحكاية، ويحدث فيها من دون تدخل في خط سير الحدث الحكائي، وحذفه لا يؤثر في الحكاية، إلا أنه يؤدي وظائف إثرائية جمالية فيها، أيّ إنه التّوسع الذي لا ينبني على وجوده حدث حكائي، ولا تتأثر الحكاية بغيابه، فهو توسع في الكمّ، يعمل على زيادة الحكاية زيادة لغوية، عبر زيادة نصية في عباراتها وجملها.

وينقسم التّنامي الكمّيّ إلى خمسة أقسام رئيسية، هي التنامي الوصفي، ويعنى بالوصف ذي الوظيفة التّزينية، والتنامي الإنشائيّ، الذي يختص بالأساليب اللغوية المتنوعة، والتنامي البلاغي، ويهتمّ بمحسنات علم البديع والبيان، والتنامي الإحاليّ، ويحدث نتيجةً لورود نصوص شعرية أو أقوال مأثورة في الحكاية، والتنامي بعناصر الغريب والعجيب، ويحدث نتيجةً لورود عناصر غريبة أو عجيبة في الحكاية.

ظهر التنامي الكميّ في (حكايات السندباد) بسبب السّياق الذي حكيت فيه الحكايات، على لسان شهرزاد، إذ كانت تبحث عن طرقٍ للنّجاة من الموت، والطريقة المثلى التي اتبعتها، هي تطويل الحكاية، فعملت على توسيع تفاصيل الحكايات، على نحو مستمرّ، بما يسمح بامتداد الحكايات لتكسب مزيدًا من الوقت، واستخدمت الزّيادة الكمّية، في سير الحكي؛ لتوسيع حكاياتها، وتطويلها، وتناميها تناميًا كميًا، ليحلّ الصيباح كل يوم قبل أن تنتهي الحكاية، وتنجو من الموت، ثم تعود في الليلة

التالية؛ لتكمل من حيث توقّفت، فتكون زيادة الكمّ في الحكايات هدفًا مقصودًا بذاته من شهرزاد، نتيجة للحالة التي كانت تعيشها كل ليلة، لذلك تشابهت (حكايات السّندباد) مع حكايات (ألف ليلة وليلة) في الطبيعة الكليّة، المعتمدة على التّوسع في الحكايات، وكانت هذه الغاية هي المدخل الأساس لظهور التنامي الكميّ في الحكايات الإطارية والضمنية، ظهورًا جليًا.

# التّنامي الكمّي الوصفي

يختصّ التّنامي الكمّي الوصفي بزيادة الكمّ الحكائيّ في الحكاية ذاتها، نتيجة لورود نصوص وصفية تعترض سير الحكي، فلا ينبثق هذا النوع من التنامي عن فعل حكائيّ، ولا تُبنى عليه أفعال حكائيّة، إذ تتوقف الحكاية عند النّصَ الوصفيّ، فعل حكائيّ، ولا تُبنى عليه أنعال عكائيّة، إذ تتوقف الحكاية الوصفى، كأن الحدث فتعرضه، ثم تعود إلى النقطة التي توقّفت منها، بعد انتهاء الوصف، كأن الحدث الحكائيّ تجمّد أثناء حضور الوصف.

والوصف "نشاط فني، يُمثَّل باللغة الأشياء، والأشخاص، والأمكنة، وغيرها. وهو أسلوب من أساليب القص" يعمل على رسم التفاصيل مستخدمًا الكلمات، والتراكيب، والجمل، لإكمال تمثيل الموصوف، بحيث يتمكّن المتلقي من تخيله، ويؤدي حدوث الوصف في النّص السّردي إلى ما يُسمى بالوقفة الوصفية وتشير إلى

<sup>-1</sup> القاضي، محمد. ص-1

"مواضع في القصّة، يتعطّل فيها السّرد وتعلق الحكاية ليفسح في المجال للوصف" أوقد أشار جنيت إلى أن عمل الوقفة الوصفية يؤدي إلى أن تُبطئ الحكاية و"تجمّد زمن قصتها، كي تلقي نظرة على فضائها القصصي "2"، فيعمل الوصف على إيقاف سير الحكي، من خلال إيقاف الأحداث وتجميدها، لإضفاء طابع جمالي تزييني على الحكاية باستخدام العبارات والجمل التي تصف فضاءها القصصي

ويؤدّي الوصف وظائف متنوعة، منها "التعلمية، والتمثيلية، والتعبيرية، والسردية، والإبداعية، والإبديولوجية، أو القيمية، وهذه الوظائف هي التي تتحكم في موطنه، من النص السردي، وفي بدئه، وختمه" في فيكون حضور الوصف في النّص بحسب الوظيفة الحكائيّة المنوطة به.

وبالإضافة إلى الوظائف المختلفة التي يؤديها الوصف؛ فإنه يعمل كذلك على توسعة الحكاية، وتناميها، وزايدتها زيادة كمية، من دون تأثير في أحداث الحكاية، أو تأثير في تناميها الكيفي، إذ إن تأثير الوصف مقصور على الكم المحكي، فيحدث توسعًا في عدد الكلمات، وزيادة في طول الحكاية.

ظهر الوصف في (حكايات السندباد)، في المستويين الثاني (حكاية السندباد الحمال)، والثالث (حكايات السندباد البحري)، على نحو عرضي لم تتأثر به

-2 جنيت، جيرار . عودة إلى خطاب الحكاية. ص-2

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص 478.

<sup>-3</sup> القاضي، محمد. ص-3

بالأحداث، فبدا بين الحين والآخر، بطريقة غير منتظمة، فلا يُوصف كل شيء، وإنما تتخلل الحكاية بعض وقفات وصفية، بطريقة عرضية؛ مثال ذلك، الوصف الذي ورد على لسان السندباد البحري، حين قابل العملاق الضخم فوصفه بقوله: "وجلسنا في حضير ذلك القصر .... وإذا بالأرض قد ارتجت من تحتنا، وسمعنا دويًا من الجو، وقد نزل علينا من أعلى القصر شخص عظيم الخلقة، في صفة إنسان، وهو أسود اللون، طويل القامة كأنه نخلة عظيمة، وله عينان كأنهما شعلتنا من نار، وله أنياب الخنازير، وله فم عظيم الخلقة مثل البئر، وله مشافر مثل مشافر الجمل مرخية على صدره، وله أذنان مثل الحرامين مرخيتان على أكتافه، وأظافر يديه مثل مخالب السبع، فلما نظرناه على هذه الحالة، غبنا عن وجودنا، وقوي خوفنا، واشتد فزعنا، وصرنا مثل الموتى من شدة الخوف، والجزع، والفزع"أ.

فالجزء الأول من النصّ يوضح ما كان يفعله السّندباد، وأصحابه، إذ كانوا يستريحون في القصر، ثم ارتجت الأرض من تحتهم، وسمعوا صوتًا عاليًا "وجلسنا في حضير ذلك القصر... وإذا بالأرض قد ارتجت من تحتنا، وسمعنا دويًا من الجو "2. ثم تحدث وقفة وصفية في النصّ، فتتجمد أحداث الحكاية، ويتوقف السندباد عن ذكر ما حدث، ليصف هيئة العملاق الذي نزل "وقد نزل علينا من أعلى القصر

-1 مجهول. السندباد. ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

شخص عظيم الخلقة، في صفة إنسان، وهو أسود اللون، طويل القامة كأنه نخلة عظيمة، وله عينان كأنهما شعلتنا من نار، وله أنياب مثل أنياب الخنازير، وله فم عظيم الخلقة مثل البئر، وله مشافر مثل مشافر الجمل مرخية على صدره، وله أذنان مثل الحرامين مرخيّتان على أكتافه، وأظافر يديه مثل مخالب السّبع $^{1}$ ، فحدث إيقاف لسير الحكى، لإلقاء نظرة على شخصية دخلت الحكاية، ووصفها وصفًا شاملًا، فيبدأ السندباد بوصفٍ مجمل يوضح الهيئة العامة "شخص عظيم الخلقة، أسود اللون، طوبل القامة"، ثم يفصّل الوصف بدقة، فيذكر تفاصيل الأجزاء "وله عينان كأنهما شعلتنا من نار، وله أنياب مثل أنياب الخنازير..."، غير أنّ هذا الوصف لم تبنَ عليه أي أفعال حكائية، إذ تنتهى الوقفة الوصفية، ويكمل السندباد سرد الأحداث من المكان الذي توقفت فيه "فلما نظرناه على هذه الحالة، غبنا عن وجودنا، وقوي خوفنا..."2، فلم يؤثر الوصف في سير الأحداث الحكائية، ولم يتدخل في تناميها الكيفي، واقتصر عمله على التنامي الكميّ فحسب.

فأدّى الوصف وظيفةً جماليّةً للنّص، أوضحت تفاصيل الشّخصية التي انضمت إلى سير الحكي، وهي وظيفة إثرائية فحسب، يمكن الاستغناء عنها، من دون أن يتأثر النص الحكائي، ومن دون أن يحدث خلل في سير الأحداث، فيمكن

-1 السابق.

<sup>2</sup> نفسه.

حذف وصف العملاق من النص من دون أن يتأثر سير أحداث القصة، على النّحو الآتي: "وجلسنا في حضير ذلك القصير.... وإذا بالأرض قد ارتجت من تحتنا، وسمعنا دويًا من الجو، وقد نزل علينا من أعلى القصير شخص عظيم الخلقة، في صفة إنسان، فلما نظرناه على هذه الحالة، غبنا عن وجودنا "1، فحذف الوصف من النص لم يحدث خللًا في الأحداث الحكائية، أو في توسّع الحكاية كيفيًا، لأنه لا يؤثر في تناميها الكيفي، وإنما يكون عمله في تناميها الكميّ، من خلال زيادتها لغويًا.

وتكرر الوصف في حكايات السندباد على نحو متفاوت في المستويين الثاني، وللثالث، وحظي المستوى الثالث بالجزء الأكبر من الوصف، فورد في الحكايات الضمنية جميعها، على نحو متباين، وعمل على تأدية وظائف وصفية إثرائية متنوعة، إلا أن عمله الرئيس تركّز على تطويل الحكاية، وتوسعتها، وتناميها تناميًا كميًا، عبر الوقفات الوصفية التي أدت إلى تجميد الحكاية، لتأمل فضاءاتها.

## التّنامي الكمّيّ البلاغيّ

هو أحد أنواع التنامي الكمّي، ويقصد به زيادة الكمّ المحكيّ في الحكاية، نتيجة دخول أساليب بلاغية عليها، بهدف إيضاح المعنى، والتأثير في المتلقي، وإثراء الحكاية جماليًا، فيؤدي ذلك إلى توسيع الحكاية كميًا، عبر المحسنات البديعيّة

<sup>-1</sup> السابق.

المتمثّلة في: الجناس، والمقابلة، والطّباق، والسّجع. والمحسنات البيانية، مثل: التشبيه، والكناية، والاستعارة.

وظهر في حكايات السندباد، نوعان من الأساليب البلاغية، هما؛ التشبيه، ويعدّ أحد أنواع المحسنات البديعيّة ويعدّ أحد أنواع المحسنات البديعيّة اللفظيّة، وتكرّر ظهورهما على نحو كبير، في المستويين الثّاني (حكايات السندباد الحمّال)، والثالث (حكايات السندباد البحري).

### السجع

المقصود بالسّجع هو "تَوَافُقُ الْفَاصِلَتَيْنِ أَيْ الْكَلِمَتَيْنِ الْأَخِيرَتَيْنِ مِنْ النَّتْرِ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ" أَي تشابه آخر كلمات جمل متتابعة، في النّثر، في حرفها الأخير، أي قافيتها، وقد خصّه بعض البلاغيين بالنّثر، من دون الشّعر، وعمّمه آخرون على النّثر، والشّعر 2.

وظهر السّجع في (حكايات السندباد)، في المستويات الثلاثة، الحكاية الإطارية الكبرى (ألف ليلة وليلة)، الحكاية الإطارية الداخلية (حكاية السندباد

 $^{2}$  الحنفي، إبراهيم. (د.ت). الأطول شرح تلخيص مفتاح العلوم. تحقيق: عبد الحميد هنداوي. بيروت: دار الكتب العلمية. ج2. ص476.

البجيرمي، سليمان. (1995). تحفة الحبيب على شرح الخطيب حاشية البجيرمي علي الخطيب. دار الفكر. ج1. ص7

الحمال)، الحكايات المضمنة (حكايات السندباد الحمال)، واستخدم أسلوبًا للحديث، لدى السّاردين كلّهم.

فوردت عبارة مسجوعة في المستوى الأول من الحكاية، (حكايات ألف ليلة وليلة)، على نحو متكرر "وأدرك شهرزاد الصباح، فسكتت عن الكلام المباح"أ، ويظهر السّجع في الفاصلتين (الصباح)، و(المباح)، وفي كل مرة تكررت هذه العبارة، عملت على إعادة السّرد إلى مستواه الأول، الحكاية الإطارية الكبرى (حكاية ألف ليلة وليلة)، مثال ذلك "فمر على باب رجل تاجر، قدامه كنس ورش، وهناك هواء معتدل، وكان بجانب الباب مصطبة عريضة، فحط الحمال حملته على تلك المصطبة، ليستريح، ويشم الهواء. وأدرك شهرزاد الصباح فسكتت عن الكلام المباح. وفي الليلة (525)، قالت: بلغني أيها الملك السعيد أن الحمال لما حط حملته على تلك المصطبة..."2، فسير الحكاية كان في مستوى السرد الثاني، الحكاية الإطارية الداخلية، (حكاية السندباد الحمال)، فقُطع السّرد عبر هذه العبارة المسجوعة "وأدرك شهرزاد الصباح، فسكتت عن الكلام المباح"3، وعاد إلى المستوى الأول.

<sup>-1</sup> مجهول. السندباد. ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

وتكررت هذه العبارة المسجوعة في (حكايات السندباد) أربعًا وثلاثين مرة أ، وفي كل مرة قام السّجع بالوظيفة ذاتها، إذ عمل على شدّ انتباه المتلقي، ولفت نظره إلى تغيير مستوى السّرد، وعودة الحكاية الإطارية الكبرى، هذا على المستوى الحكائي، أما على المستوى البنيويّ فقد عمل السّجع على تطويل الكمّ الحكائيّ، للحكاية الإطارية الكبرى، وتوسيعها، من خلال الجمل ذات الفواصيل المتّفقة، والموزونة.

وبدا السجع في المستوى الثاني من الحكاية الإطارية الداخلية (حكاية السندباد الحمال)، ففي الوصف مثلاً؛ وصف السندباد الحمّال الناس الذي يجلسون في مجلس السندباد البحري، عندما دخل الدار "ونظر إلى مجلس عظيم، فنظر فيه من السادات الكرام، والموالي العظام"<sup>2</sup>، ويظهر السّجع في الفاصلتين (الكرام)، و(العظام)، وهما متحدتان في الوزن، والقافية، وتؤديان المعنى ذاته، فهدف السّجع هنا إلى تأكيد المعنى، من خلال ترادف الجمل المسجوعة. وحين وصف السندباد الدار قال "في نفسه: والله إن هذا المكان من بقع الجنان، أو أنه يكون قصر ملك أو سلطان"<sup>3</sup>،

<sup>-2</sup> نفسه. ص-2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفسه.

فظهر السجع في الفاصلتين (الجنان)، و(سلطان) وهما على ذات القافية، فأدى الهدف ذاته، وهو تأكيد المعنى، فالدار التي دخلها السندباد الحمال دار عظيمة، بها كل ما تشتهيه النفس، حتى شببها بالجنان، ثم عاد وأوضح أن هذه الدار لفرط جمالها، قد تكون قصر ملك أو سلطان، ففي ذلك تأكيد للجمال، ولهيبة المكان وعظمته، وإيضاح للمعنى، عبر ترادف الجمل المسجوعة التي عملت على لفت انتباه المتلقي، وتوضيح المعنى، فأسهمت بذلك في تطويل الحكاية كميًا، وتناميها، عبر جملها المترادفة المسجوعة.

وتكرر السجع في (حكايات السندباد) على نحو متفاوت، إلا أنه لم يؤثر في سير الحكي، ولم تبن عليه أحداث حكائية، فيمكن حذفه والاستغناء عنه، من دون التأثير في الحكاية، لأن حضوره يعمل على توسيع الحكاية كميًا، ولا يؤثر فيها كيفيًا.

يقوم التشبيه على اشتراك أمر مع أمر آخر في معنى ما "بإحدى أدوات التشبيه، لفظًا أو تقديرًا؛ لغرض يقصده المتكلم" أي إنه: وجود لأمرين يتفقان في

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: السبكي، أحمد. (2003). عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح. تحقيق: عبد الحميد هنداوي. بيروت: المكتبة العصرية للطباعة والنشر. ج2. ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  العاكوب، عيسى. (2000). المفصل في علوم البلاغة العربية. حلب: مديرية الكتب والمطبوعات الجامعية، منشورات جامعة حلب. ص355

معنى معين، بدلالة ما تجمعهما، باستخدام إحدى أدوات التشبيه، لغرض يريده المتكلم.

ويتكون التشبيه عادةً من أربعة أركان أساسية، هي: "المشبه وهو الأمر الأول الذي يرد إلحاقه بغيره، المشبه به، وهو الأمر الثاني الذي يلحق به المشبه... وجه الشبه وهو المعنى المشترك بين الطرفين... وأداة التشبيه وهي اللفظ التي يدل على التشبيه"، وقد يذكر التشبيه بأركانه الأربعة، وقد يذكر من دون وجه الشبه، كذلك قد يذكر من دون أداة التشبيه أيضًا.

ظهر التشبيه في حكايات السندباد على نحو متكرر، في المستوى الثالث من الحكاية، أي الحكايات الضمنية، (حكايات السندباد البحري)، واستخدم في الوصف، وبيان الحال؛ مثال ذلك حين وصف السندباد البحريّ العملاق الذي رآه في الحكاية الضمنية الثالثة، إذ قال: "وقد نزل علينا من أعلى القصر شخص عظيم الخلقة، في صفة إنسان، وهو أسود اللون، طويل القامة كأنه نخلة عظيمة، وله عينان كأنهما شعلتنا من نار، وله أنياب مثل أنياب الخنازير، وله فم عظيم الخلقة مثل البئر، وله مشافر مثل مشافر الجمل مرخية على صدره، وله أذنان مثل الحرامين مرخيتان على أكتافه، وأظافر يديه مثل مخالب السّبع، فلما نظرناه على هذه الحالة، غبنا عن

 $^{-1}$  السابق. ص $^{-356}$ .

وجودنا، وقوي خوفنا، واشتد فزعنا، وصرنا مثل الموتى من شدة الخوف، والجزع، والفزع"1.

فيصف السندبادُ العملاق بدءًا من طوله، فيوضّح أنه "طويل القامة كأنه نخلة عظيمة"، فشبه طول العملاق بالنّخلة العظيمة، والدلالة المشتركة بينهما هو امتداد الطّول وعظمته، فالتشبيه هنا ثلاثيّ الأركان، مشبه وهو العملاق، ومشبّه به وهي النخلة، وأداة التّشبيه وهي كأنه، ثم يصف عيني العملاق "عينان كأنهما شعلتنا من نار" فشبّه العينين بشعلتي النار، والقرينة بينهما شدة الاحمرار، مع وجود أداة تشبيه، فالتشبيه أيضًا في الجملة ثلاثي الأركان؛ المشبه وهو عيون العملاق، والمشبه به وهي شعلتا النار، وأداة التشبيه كأن.

كذلك الحال مع بقية أجزاء الجسم التي يصفها السندباد، فيستخدم لكل جزء تشبيها ملائمًا له، ويستخدم معها جميعًا أداة تشبيه مناسبة. وقد أدى التشبيه وظيفة حكائية في كل مثال، فاستخدم لإيضاح المعنى تارة، والمبالغة تارة أخرى، وكذلك لبيان الحالة النفسية للسندباد التي جعلته يستحضر كل الأمثلة المبالغ في وصفها ليعبر عن شكل العملاق. أما من الناحية البنيوية فقد عمل التشبيه على توسيع الحكاية، وزيادتها زيادة كمية، عبر زيادة جملها من خلال أركانه الثلاثة، إلا أنه لم يؤثر في التوسع الكيفي للحكاية، فلم يبنَ على التشبيه أي فعل حكائي، ولم يؤد إلى

-1مجهول. حكايات السندباد. ص53.

أي حدث حكائيّ يغير مسار الحكي، ويعمل على توسيعها أفقيًا أو عموديًا على نحو كيفيّ، بل اقتصر عمله على التوسع الكميّ المبني على زيادة لغوية، في المفردات، أو العبارات، أو الجمل.

ولا تقع الزيادات الكمية التي يأتي بها التشبيه في حجم واحد، فقد يكون التشبيه رباعي الأركان، بزيادة وجه الشبه إلى المشبه، والمشبه به، وأداة الشبه، مثال ذلك، حين وصف السندباد حالته، وأصحابه، بعد رؤية العملاق: " وصرنا مثل الموتى من شدة الخوف، والجزع، والفزع"1، فركن التشبيه الأول: المشبه، وهو (السندباد وأصحابه)، وركن التشبيه الثاني: هو المشبه به (الموتي)، وركن التشبيه الثالث: هي أداة التشبيه (مثل)، وركن التشبيه الرابع: هو وجه الشبه (شدة الخوف والجزع والفزع)، فوصف السندباد ما حل به هو وأصدقاؤه بعد رؤية العملاق، إذ أصبحوا مثل الموتى، والقرينة بينهم وبين الموتى هي عدم الحركة نتيجةً للخوف الشديد، والفزع الكبير الذي حلّ بقلوبهم، فاستخدام التشبيه بأركانه الأربعة، أدى إلى حدوث زيادة كميّة في الكلمات، والجمل، أدّت بدورها إلى توسع الحكاية وتناميها كميًا، من دون أن يبني على هذا التشبيه أفعال حكائية، أو أحداث تغيّر مسار الحكي، بل هو زيادة لفظية يمكن الاستغناء عنها، وحذفها، من دون الإخلال بسير الحكى.

 $^{-1}$  السابق.

وقد تكرر التشبيه في حكايات السندباد على نحو مختلف<sup>1</sup>، تارة يزيد، وتارة ينقص، وفي معظم الأحيان كان التشبيه يُذكر بأركانه الثلاثة: مشبه، ومشبه به، وأداة

\_\_\_\_

البنظر: السابق. "جزيرة كأنها روضة من رباض الجنة". ص34. "بنى عليها الرمل فصارت مثل $^{-1}$ جزيرة". ص34. "رفست الماء برجلي مثل المجاديف". ص35. "وأنا مثل الميت" ص35. "سمكًا وجهه مثل وجه البوم". ص38. "ففككت عمامتي وثنيتها وفتلتها حتى صارت مثل الحبل" ص45. "وأنا مثل السكران دائخ من شدة السهر والجوع والخوف" ص46. "إلا بحيلة مثل الذي ذكره" ص47. "يسيل منه ماء الكافور ويعقد مثل الشمع صهع" ص48. "الكركدن يرعى فيها رعيًا مثل ما يرعى البقر والجاموس" ص48. "وهم كثير مثل الجراد المنتشر" ص52. "شعورهم مثل لبد الأسود" ص52. "حظيرًا واسعًا مثل الحوش الواسع الكبير " ص52. "فصـرت في يده مثل اللقمة الصـغيرة، وصــار يحبسـني مثل ما يحبس الجزار ذبيحة الغنم" ص53. "وقبض عليه مثل ما يقبض الجزار على ذبيحته" ص53. "وفسخه كما يفسخ الرجل الفرخة" ص54. "وصار يقلبنا واحدًا بعد الآخر مثل المرة الأولى" ص54. "وفعل به مثل ما فعل بالريس" ص54. "وهو يشخر مثل الذبيحة" ص54. "نعمل لنا فلكًا مثل المركب" ص54. "مثل ما فعل بسابقيه" ص55. "صار شخيره مثل الرعد" ص55. "احمرا وصارا مثل الجمر" ص55. "وأنا مثل الميت من كثرة الخوف والفزع" ص56. "فتبعها مثل التجار" ص58. "ونحن مثل الموتى من شدة السهر، والتعب، والبرد، والجوع، والخوف، والعطش" ص64. "وصاروا يأكلون مثل المجانين" ص64. "ويصير مثل الإبل" ص65. "ويرعاهم في تلك الجزيرة مثل البهائم" ص65. "خرزة من الحجر مثل خرزة البئر "ص69. "نور من مكان صعير مثل النجمة، تارة يبين وتارة يختفى" ص71. "وصرت كأننى في المنام" ص72. "وفي حالة الموت من شدة ما قاسيته من التعب والمشقة" ص77. "فرأيتها كأنها روضة من رباض الجنة" ص77. "وأقبل الليل وأنا مثل القتيل مما حصــل لي من التعب والخوف"ص77. "فنظرت إلى رجليه فرأيتهما مثل جلد الجاموس في السواد والخشونة" ص78. "ووقعت على الأرض مغشيًا على مثل الميت" ص78. "وأنا معه شبه الأسير" ص78. "كأنك غريب" ص80. "فاجمعه كما يفعل القوم" ص81. "واطلع كل يوم مع الجماعة مثل ما طلعت هذا اليوم"ص81. "وفعلت مثل ما قال لى "ص82. "وأعمل مثل ما يعملون" ص82. "وصاروا مثل المجانين" ص87. "واللالئ الكبار الملوكية وهي مثل الحصى" ص87. "رائحة الوادي مثل المسك" ص87. "وهو يسيل مثل الشمع" ص87. "والؤلؤ الكبير مثل الحصي" ص88. "له خشبتين على جانبيه مثل المجاديف" ص89. "صرخة عظيمة مثل الرعد القاصف" ص94. "وصرنا كالأموات" ص94. "أقبل على المركب كالجبل العالى" ص94. "وأعمل لى فلكًا مثله. ص96. "وفتلتها مثل الحبال" ص96. "وصرت مثل الفرخ الدايخ من شدة التعب والجوع" ص96. "وله دوي مثل دوي الرعد وجريان مثل جريان الربح" ص96. "وأنا مثل الميت من شدة الجوع تشبيه، وفي مرات معدودة ذكر ركن التشبيه الرابع، وهو وجه الشبه، إلا أن آلية عمل التشبيه بأركانه الثلاثة، أو الأربعة، في الحكايات الضمنية جميعها، لم تتغير، إذ عمل في كل مرة على توضيع المعنى وتقريبه للمتلقي، عبر ذكر ما يعين المتلقي على تخيل الأمر، وبيان حالة السندباد من خلال المبالغات التي يستخدمها، كما عملت جميع التشابيه على زيادة الحكاية كميّا وتوسعتها، وتناميها تناميًا كميّا لا يؤثر بالتنامى الكيفى ولا يتعارض معه.

### التنامى الإنشائي

يعرّف الإنشاء بأنه "إيجاد لصيغة كلامية لا توجد دلالتها قبل النطق بها؛ إذ يقصد المنشئ التعبير عن دلالة تحدث بنطقه بالتعبير الإنشائي، وهذا بخلاف الخبر الذي يصف حقيقة يرمي المتكلم إلى إعلام المخاطب بها"1، أي إنه صيغة كلامية ترتبط بالكلمات المنطوقة الدالة عليها، ولا يمكن معرفتها، من دون اللفظ المنطوق الدال.

ويقصد بالتنامي الكمي الإنشائي ذاك الذي يحدث في الحكاية، نتيجة لورود صيغة إنشائية، تعمل على توضيح المعنى، وإثراء الحكاية، من دون التدخل في خط

والسهر والخوف" ص96. "وصرت مثل ولدي" ص98. "غلامين سائرين كأنهما قمران" ص99. "وطار بي مثل الأول" ص100.

 $<sup>^{-1}</sup>$  العاكوب، عيسى. ص $^{-266}$ 

سير الأحداث، إذ لا ينبثق عن تلك الصيغة فعل حكائيّ ولا يبنى عليها فعل حكائي. وقد وردت صيغ إنشائية مختلفة في حكايات السندباد، وتركزت معظمها على صيغة الاستفهام، وصيغة الدعاء.

#### الدعاء

وردت صيغة الدعاء على نحو محدود في (حكايات السندباد)، في المستويين الثاني، والثالث، ففي المستوى الثاني (حكاية السندباد الحمال)، ذُكر دعاء على لسان السندباد الحمال، عقب دخوله بستان السندباد البحري، "فوجد داخل البيت بستانًا عظيمًا، ونظر فيه غلمانًا، وعبيدًا... فرفع طرفه إلى السماء وقال: سبحانك يا رب، يا خالق يا رازق، ترزق من تشاء بغير حساب، اللهم إني أستغفرك من جميع الذنوب...، ثم أنشد يقول"1، ففي بداية الأمر كان السندباد يتأمل البستان وما فيه، ويبدو أنه أجرى مقارنة بعقله بين حاله وحال أهل البستان، فرفع يديه إلى السماء وبدأ يشكو حاله لله عبر الدعاء.

فأتى الدعاء على نحو عارض، يبين حال السندباد، ومطلبه، ومبتغاه، ثم ينتقل السندباد بعد الدعاء إلى إنشاد الشعر، وبعد ذلك يخرج من البستان، فالدعاء الذي جرى على لسان الحمّال لم تبن عليه أفعال حكائية، عملت على تطوير الحكاية، ولم يؤدِ إلى تغيير في سير الحكي، فكأنه عمل على تجميد الأحداث إلى

<sup>-1</sup> مجهول. السندباد. ص-30

حين الانتهاء منه، ثم العودة إليها، وأدى إلى بيان الحال الذي آل إليه السندباد الحمال، وأمنياته، بعد أن رأى بستان السندباد البحري وما فيه، فعملت صيغة الدعاء على توسيع الحكاية، وتطويلها، وزيادتها زيادة كمية، من دون التدخل في سير الأحداث.

وبعد الدعاء المذكور هو أطول صيغة دعاء وردت في حكايات السندباد، وهو صيغة الدعاء الوحيدة التي وردت في المستوى الثاني من الحكاية، (حكاية السندباد الحمال). إذ وردت صيغة دعاء مختصرة في (الحكايات الضمنية)، على نحو سريع، أثناء الأحداث، وذلك حين استطاع السندباد البحري التخلص من شيخ البحر: "ثم إنى خفت منه أن يقوم من سكره فيؤذيني، فأخذت صخرة عظيمة من بين الأشجار، وجئت إليه، فضربته على رأسه، وهو نائم، فاختلط لحمه بدمه، وقد قُتل، فلا رحمة الله عليه، بعد ذلك مشيت في الجزيرة...."1، فيسبق الدعاء ما حدث مع السندباد، وهو رغبته بالتخلص من الشيخ الذي آذاه بجلوسه على كتفيه، فحمل حجرة وقتله بها، ثم دعا عليه بقوله "لا رحمة الله عليه"، بعد ذلك أكمل مسيره في الجزيرة، فأتت صيغة الدعاء من دون أن تؤثر على الأحداث، فهي دعوة برفع رحمة الله عن هذا الشيخ، وتشير إلى الأذى الذي ألحقه بالسندباد، لدرجة أن يدعو عليه بحرمانه من رحمة الله، فكان دور صيغة الدعاء تأكيد المعنى المراد، وهو شدة الأذي، لكنها لم تؤثر في

-1 السابق. ص79.

أفعال حكائية تابعة لها، إذ أن المتوقع هو أن يكمل السندباد مسيره في الجزيرة، بعد تخلصه من العائق الذي أعاقه، فلم يؤثر وجود الدعاء في الفعل الحكائي، ولم يغيّر في تنامي الحكاية الكيفيّ، وإنما عمل على تناميها كمّيًا.

### الذكر

تخللت أساليب الذكر (حكايات السندباد) في المستويين الثاني والثالث من الحكاية، وتركّزت على نحو أكبر في المستوى الثالث، إذ بدت الشخصية الرئيسية في الحكايات الضمنية (السندباد البحري) مرتبطة بربها، تحمده وتثني عليه دائمًا، وتلجأ إليه حين الوقوع في مصيبة، وكذلك حال بعض الشخصيات الفرعية، التي ورد الذكر على لسانها، في مواقف مختلفة.

ومن الذكر الذي ورد على لسان السندباد البحري، ما قاله بعد وقوعه في إحدى المصائب، أثناء سفره، عقب وقوعه وأصدقاءه بيد العملاق الكبير، الذي شوى ريّس المركب وأكله، فيقول السندباد، وهو يصف خروج العملاق من المنزل، وبقاءهم فيه: "ولم يزل نائمًا إلى الصباح، ثم قام وخرج إلى حال سبيله، فلما تحققنا بعده، تحدّثنا معًا، وبكينا على أرواحنا، وقلنا: يا ليتنا غرقنا في البحر.... ما شاء الله كان، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم...ثم قمنا وخرجنا... فعدنا إلى القصر من شدة خوفنا"، فيصف السندباد حاله هو وأصدقاءه وما حلّ فيهم، بعد أن أمسكهم

-1 السابق. ص54.

العملاق، ثم يتحسر على ما آل إليه حاله، ويحوقل وهو يستشعر المصيبة التي وقع فيها، وذلك اقتداء بأمر الله تعالى حين قال في كتابه: "النَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِابِةٌ فيها، وذلك اقتداء بأمر الله تعالى حين قال في كتابه: "النَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِابِة قَالُوا إِنَّا لِللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ "1، فيذكر السندباد ربه، بعد وقوعه في المصيبة، ثم يتابع الأحداث، ويحاول النجاة من الأمر، فكانت صيغة الذكر صيغة عرضية، دخلت سير الحكي، لتأكيد عظم المصيبة، من دون أن ينبثق عنها أي فعل حكائيّ يغير أمرًا في الحكاية، فلم يؤدِ ذكرها إلى زوال خوف السندباد وأصحابه، ولم تهدأ قلوبهم بذكر الله، ولم يتغير شيء من أحوالهم، فاقتصر عمل صيغة الذكر في الحكاية على توسيع ولم يتغير شيء من أحوالهم، فاقتصر عمل صيغة الذكر في الحكاية على توسيع النص، وتطويله، وتناميه كميًا، من دون أي تأثيرات في الأحداث، ومجرياتها.

وتكرر الذكر في حكايات السندباد على نحو متقطع<sup>2</sup>، عشوائي، مفاجئ، مؤديًا الوظيفة البنيوية الكمية ذاتها.

. . . .

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة البقرة. آية 156

<sup>2-</sup> تكرر الذكر في حكايات السندباد على نحو متقطع. ينظر: مجهول. حكايات السندباد. "الحمد لله على كل حال" ص31. "لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" على كل حال" ص31. "لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص34. "إن شاء الله تعالى" ص40. "فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص56. "فحمدته على نعمه سلامتك" ص58. "إن شاء الله تعالى" ص49. "لا حول ولا قوة إلا بالله" ص56. "فحمدته على نعمه الوافرة وشكرته" ص57. "الحمد لله الذي جمع بينا وبينك، ورد بضاعتك ومالك عليك" ص60. "الحمد لله الذي رد بضاعتك ومالك عليك" ص60. "إن شاء الله تعالى، ص60. "وشكرت فضل الله تعالى، وحمدته، وأثنيت عليه" ص66. "إن شاء الله تعالى" ص68. "لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص70. "فحمدت الله تعالى على ذلك" ص77. "لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص88. " فحمدت الله تعالى على كل العلي العظيم" ص98. " فحمدت الله تعالى على كل حال" ص90. لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص98. " فحمدت الله تعالى على كل حال" ص90. لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم" ص98. "سبحان الله والحمد لله" ص99. "وشكرت الله تعالى وحمدته وأثنيت عليه" ص101. "فسبحان الحي الذي لا يموت" ص101.

#### السوال

ظهرت صيغة السؤال في (حكايات السندباد) في المستويين الثاني، والثالث، وحدثت في كل المواقع، نتيجة لقاء شخصيتين في الحكاية، وسؤال إحداهما الأخرى عن أمر ما، كما حصل حين قابل السندباد سائس خيول الملك، وسأله عن سبب وجوده في الجزيرة إذ قال له: "وأنا أشتهي منك أن تخبرني من أنت؟ وما سبب جلوسك في هذه القاعة التي تحت الأرض؟ وما سبب ربط هذه الفرس على جانب البحر؟ فقال لي: اعلم أننا جماعة متفرقون في هذه الجزيرة على جوانبها، ونحن سبيّاس الملك المهرجان، وتحت أيدينا جميع خيوله، وفي كل شهر، عند القم.... آخذك معي إلى الملك المهرجان وأفرك على بلادنا"1.

فسؤال السندباد البحري لسائس الخيول عن قصّته، أدى إلى جواب طويل، مفصّل، يشرح فيه للسندباد قصة وجودهم في هذا المكان، على نحو مفصّل، إلا أنّ هذا التقصيل لا يضيف إلى الأحداث الحكائية أي أمر، وإنما هو شرح، ومساعدة للمتلقي لفهم الحالة، واستيعاب تفاصيل القصة، من دون أن ينبني على هذا الجواب أحداث حكائية، فهو توسّع في كمّ الحكاية، بزيادة الشرح، والتفصيل فيه، من خلال الجواب، مما يؤدي إلى تطويل الحكاية، وتناميها كميًا، ومن دون أن يُؤثّر في التنامي الأفقى أو العمودي.

<sup>-1</sup> السابق. ص-36

وتكررت الأسئلة في حكايات السندباد، على نحو كبير 1، لا سيما في الحكايات الضمنية، نظرًا لتعدد الشخصيات فيها، والاستغراب الدائم من حال السندباد، فتكون الأسئلة في معظم الأحيان موجهة إليه ليشرح حاله، ويبين سبب ما آلت إليه أحواله. وعملت في جميعها على توسع الحكاية، من خلال زيادة الكمّ المحكيّ الذي سببته الإجابة عن السؤال.

### التنامي الإحالي

تعرف الإحالة السردية على أنها "إحالة جزء من السرد إلى ما هو خارجه، أو داخله، وتقسم بحسب درجة إيهامها إلى إحالة خفية، وإحالة جلية، وبحسب الموقع الذي يحيل إليه إلى إحالة خارجية، وإحالة داخلية "2، فهي شاهد يدخل على النّص الذي يحيل إليه إلى إحالة خارجية، وإحالة داخلية "2، فهي شاهد يدخل على النّص السردي، ليعزز فكرةً ما في النّص، وقد يكون من داخل النص، فيستدل على شيء سابق مرّ في النص، وتسمى حينها إحالة داخلية، أي من دخل النص، وقد يكون

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: السابق. سؤال السندباد البحري للسندباد الحمال عن اسمه ص31. سؤال السندباد البحري للهنود عن بلدهم. ص38. سؤال السندباد البحري للريس عن صاحب البضائع. ص39. سؤال التاجر للسندباد البحري عن سبب مجيئه. ص48. سؤال التجار لريس المركب عن الخبر. ص52. سؤال القوم للسندباد عن حاله. ص66. سؤال السندباد للملك عن السرج. ص67. سؤال السندباد للجار عن سبب بكاءه. ص68. سؤال الريس عن الخبر. ص68. سؤال الملك للسندباد عن هارون الرشيد. ص90. سؤال هارون الرشيد للسندباد عن سبب الهدية. ص91. سؤال الريس عن الخبر. ص94.

<sup>-2</sup> حطینی، یوسف. ص-2

الشاهد من خارج النص، فيسمى إحالة خارجية، كذلك تنقسم الإحالة إلى خفية، وجلية، بحسب درجة وضوحها في النص.

أما التنامي الإحالي، فآلية سردية قد تستثمر في التنامي الكيفيّ؛ وتؤدي إلى حدوث أفعال حكائية وقد تكون مظهرًا من مظاهر التنامي الكميّ، فتعمل على زيادة الكمّ المحكيّ في بعض الأحيان، من دون أن يبنى عليها أفعال حكائية، إذ تتوقف الحكاية عند النّصَ الإحالي، فتعرضه، ثم تعود إلى النقطة التي توقّفت عندها، بعد انتهاء الإحالة، فيكون دخولها دخولًا عرضيًا، يمكن الاستغناء عنه، إلا أن حضوره يؤكد فكرة ما في النّصّ.

فإذا بني على التنامي الإحالي أفعال حكائية، يعد تناميًا كيفيًا، أما إذا لم يُبن عليه أحداث حكائية، واقتصر عمله على التوسيع اللغوي، فيعد تناميًا كميًا.

وقد تنامت (حكايات السندباد) إحاليًا تناميًا كميًا، من خلال دخول نصوص خارجية عليها، شعرية، ونثرية، على نحو متفاوت، ما بين المستويين الثاني، والثالث، وتركز على نحو أكبر في المستوى الثالث، الحكايات الضمنية (حكايات السندباد البحرى).

#### الشعر

ذكرت إحالات سردية على هيئة نصوص شعرية في (حكايات السندباد)، على نحو محدود جدًا، وذلك في الحكايات الضمنية (حكايات السندباد البحري)، إذ وردت إحالتان سرديتان بشعر من خارج النص.

فوردت في الحكاية الأولى إحالة شعرية، لنص خارجي، وذلك حين كان السندباد يستعد لسفره، "ثم بعت عقاري، وجميع ما تملك يدي، فجمعت ثلاثة آلاف درهم، وقد خطر ببالي السفر إلى بلاد الناس، وتذكرت كلام بعض الشعراء، حيث قال:

بقدر الكدّ تكتسب المعالي ومن طلب العلا سهر الليالي يغوص البحر من طلب اللآلئ ويحظى بالسيادة والنوال ومن طلب العلا من غير كدٍ أضاع العمر في طلب المحال

فعند ذلك هممت فقمت واشتريت لي بضاعة، ومتاعًا، وأسبابًا، وشيئًا من أغراض السّفر "1"، فالأبيات الشعرية اعترضت سير الحكاية، من دون وجود فعل يؤدي إليها، فالسندباد عزم على السّفر، وبدأ بالتّجهز له من خلال بيع بيته، وكل ما يملك، ثم ذكر الأبيات على سبيل مطابقتها لحاله، وبعد ذكر الأبيات لم تبن أفعال حكائية عليها، إذ لم تتغير رغبة السندباد في السفر، ولم يعدل عن الفكرة، ولم تكن الفكرة

-

<sup>-1</sup>مجهول. حكايات السندباد. ص-1

نتيجة للأبيات، فعملت الإحالة الشعرية على تأكيد المعنى السابق لها، من دون أن تتدخل بالأحداث الحكائية، أو تؤدي إلى توسّع في الأفعال، ومن دون أن يبنى عليها أي تنام كيفي أفقي، أو عمودي، مقتصرةً بذلك على التنامي الكميّ اللغويّ.

وتكرر الأمر في الحكاية الضمنية السادسة، مع الإحالة الشعرية الأخيرة، التي وردت على لسان السندباد، نقلًا عن شعراء آخرين، حين قرر مغادرة الجزيرة الخالية من الناس "... والرأي السديد عندي أن أعمل لي فلكًا صعيرًا ... وأخذت معي جميع ما كان باقيًا من الزاد، ثم إني ألقيت ذلك الفلك في هذا النهر، وجعلت له خشبتين على جنبيه مثل المجاديف، وعملت بقول بعض الشعراء:

ترحّل عن مكان فيه ضيمٌ وخلّ الدار تنعي من بناها فإنك واجدٌ أرضًا بأرض ونفسك لم تجد نفسًا سواها ولا تجزع لحادثة الليالي فكل مصيبة يأتي انتهاها ومن كانت منيّته بأرض سواها في مهمٌ فما لنفس ناصحة سواها

وسرت بذلك الفلك في النهر، وأنا متفكر فيما يصير إليه أمري، ولم أزل سائرًا..."1، فالإحالة الشعرية خارجية، اعترضت نص الحكاية؛ لتأكيد الفكرة السابقة لها، وهي عزم السندباد على مغادرة الجزيرة التي كان فيها، بعد أن يئس من وجوده هناك،

 $<sup>^{-1}</sup>$  السابق. ص $^{-1}$ 

فصنع فلكًا، وجمع كل ما معه في الجزيرة، ووضعه فيه، وكان عمله مطابقًا لأقوال الشعراء الذين يدعون إلى مغادرة المكان الذي يقع فيه الظلم، فحال السندباد وعزمه على المغادرة، يطابق معنى الإحالة الشعرية، فأكدت الإحالة المعنى السابق لها، إلا أنها لم تدخل على النص نتيجة لفعل حكائي، ولم تؤثر في سير الحكاية فتُحدث فيها أفعالًا جديدة، وإنما كانت إثراءً يوضع المعنى ويطابقه. وأدّت إلى تنامي الحكاية كميًا.

فالإحالتان الشعريّتان اللتان اعترضتا نص (حكايات السندباد)، أدتا إلى توسيع الحكاية كميًا، وطابقتا معنى الحال الذي سبقهما، وأكدتاه، من دون أن تتدخلا بالتنامى الكيفى للحكاية، وإنما اقتصر عملهما على تنامى الحكاية كميًا.

### المأثورات

يقصد بالمأثورات الأقوال الحكيمة، والأمثال السائرة، وهي لا تقتصر عادة على فترة زمنية بعينها. وقد وردت الإحالة بالمأثورات في حكايات السندباد، في المستويين الثاني، والثالث من (حكايات السندباد)، إلا أنها لم ترد في المستوى الثاني في (حكاية السندباد الحمال)، سوى مرّة واحدة، وذلك أثناء حديث السندباد البحري "وقد سافرت سبع سفرات، وكل سفرة لها حكاية تحيّر الفكر، وكل ذلك بالقضاء والقدر، وليس من المكتوب مفر ولا مهرب"1، فيمهد السندباد البحري للحمال

<sup>-1</sup> السابق. ص-2

والجالسين عنده، للبدء بالحديث عن السفرات، ويذكر أن سفراته تحير الفكر، وكلها حدثت قضاءً وقدرًا، ثم يذكر قولًا مأثورًا، يؤكد فيه أن القضاء والقدر لا مهرب منه، فيقول "وليس من المكتوب مفر ولا مهرب" فهو قول مأثور، تعارف الناس على الستخدامه لتأكيد أن ما قدّره الله للإنسان، وما كتبه له في اللوح المحفوظ لا يمكن الفرار منه، ولا يمكن النجاة منه.

فاقتصــر دور القول المأثور الذي دخل ســير الحكاية؛ على تأكيد المعنى السـابق له، من دون التأثير في الحكاية، أو تغيير مسـارها، ليكون بذلك شـكلًا من أشكال التنامي الكميّ، الذي يؤدي إلى زيادة لغوية، يمكن الاستغناء عنها، من دون أن تتأثر بنية الحكاية.

أما في الحكايات الضمنية، فتكرر ذكر الإحالة بالمأثورات، على نحو متفرق، عشوائي، وغير منتظم، عدة مرات، بحسب ما احتاجه الموقف، مثال ذلك ما ذكره السندباد مما نُسب إلى نبي الله سليمان عليه السلام، "ثم إني رجعت إلى عقلي، وأفقت من غفلتي، فوجدت مالي قد مال، وحالي قد حال، وقد ذهب جميع ما كان معي، ولم أستفق لنفسي إلا وأنا مرعوب مدهوش، وقد تفكّرت حكاية كنت أسمعها سابقًا، وهي حكاية سيدنا سليمان بن داود (عليه السلام) في قوله: ثلاثة خير من شابقًا، وهي متيت، والقبر خير من سبع ميّت، والقبر خير

من القصر. ثم إنى قمت وجمعت ما كان عندي من أثاث وملبوس وبعته، ثم بعت عقاري، وجميع ما تملك يدي، فجمعت ثلاثة آلاف درهم، وقد خطر ببالى السفر $^{-1}$ .

فالإحالة بالقول دخيلة على النّص، لا تتعلق بالحال السابق، ولا تؤكده إذ لا توافق في المعنى بين حال السندباد الذي أفاق من غفلته، بعد ذهاب أمواله، وبين الأمور المذكورة في الإحالة، فهي قول مأثور ورد لإطالة الحكاية، ولم ينبثق عن فعل حكائى سابق، ولم ينتج عنه أيضًا أي فعل حكائى، بل اقتصر دوره على إطالة الحكاية فحسب.

وقد تكررت الإحالة بالمأثورات في المستوى الثالث من حكايات السندباد، الحكايات الضــمنية²، عدّة مرات، وفي كلّ مرة عملت الإحالة على إطالة النّص، وتوسيعه، وتناميه تناميًا كميًا، من دون التدخل في التنامي الكيفي، أو في آلياته.

## التّنامي الكمّي بالغريب والعجيب

يتعلق التّنامي الكمّي بالغريب والعجيب، بورود عناصـــر غريبة وعجيبة في خط سير الحكي، تعمل على توسّع الحكاية وتناميها، فيكون التوسّع من خلال

<sup>-1</sup> السابق. ص 33–34.

 $<sup>^{-2}</sup>$  وردت الإحالة بالمأثورات في حكايات السندباد عدّة مرات. ينظر: نفسه. "الكذب سمة المنافقين" ص39. "النفس أمّارة بالسوء" ص51. "الكثرة تغلب الشجاعة" ص52. "الروح عزيزة" ص56. "لا يقدر أحد أن يمنع المقدور " ص86.

مجموعة من العناصر، تعترض سير الحكي، من دون أن تؤثر في أحداث الحكاية، أو تعمل على تناميها تناميًا كيفيًا، فتأثيرها كمي لغوي يتعلق بالتوسيع في عدد الكلمات، وزيادة طول الحكاية.

يندرج تحت التنامي الكمي بالغريب؛ كل ما يبدو مخالفًا للواقع ولكنه في النهاية قابل للتصيديق، ويحترم قوانين الواقع، ولا يخالفها، فيما يندرج تحت التنامي بالعجيب؛ كل ما هو غير قابل للتصديق، ولا يحترم قوانين الواقع، وقد تحتوي الحكاية على عناصر الغريب والعجيب معًا، أو على عناصر أحدهما، إذ لا يؤثر تعدد العناصر وتنوعها، في آلية عملها.

ظهر التّامي الكمّي بالعجيب والغريب في (حكايات السّندباد)، في المستوى الثالث من الحكاية، وهي الحكايات الضـمنية، المنبثقة عن الحكاية الإطارية الكبرى (ألف ليلة وليلة)، فظهور عناصـر الغريب والعجيب في الحكايات الضـمنية من (حكايات السندباد) هي نتيجة طبيعية، لتشابه الفرع والأصـل، ذلك أن القصـص جميعها وردت في السّياق ذاته.

# الغربب

عندما "تتلقى الأحداث التي تبدو على طول القصـــة فوق طبيعية، تفســيرًا عقلانيًا في النهاية" أنكون أمام (الغريب)، فيعرّف الغريب على أنه "نصّ تخضــع

 $<sup>^{-1}</sup>$  تودوروف، تزفيتن. مدخل إلى الأدب العجائبي. ص59.

أحداثه في النّهاية إلى قوانين المألوف نفسه، مهما بدت متأبية على هذا الخضوع في أثناء سير النص"<sup>1</sup>، فهو سرد يقوم على غرابة، تخضع لقوانين الواقع، في نهاية الأمر، ولا تكسرها، ولا تخالف المألوف، ولا تخرج عنه، سواء كانت هذه الغرابة بالأحداث، أو بوجود عناصر غريبة، تدخل على سير الحكي.

وقد ظهرت عناصر الغريب، في حكايات السندباد، على نحو عشوائيّ، في المستوى الثّالث من الحكايات، أي الحكايات الضّمنية، (حكايات السّندباد البحري)، ولم يكن ظهورها منتظمًا خلال سير الحكي، بل حضرت على نحو عرضي، من دون تمهيد مسبق، ولم تختصّ بحكايات ضمنية دون غيرها، إذ انتشرت في الحكايات الضمنية جميعها.

من الأمثلة الدالة على عناصر الغريب (السّمكة)، التي ذكرها السندباد في الحكاية الأولى، إذ اعترض هذا العنصر سير الحكي، ولم يُئنَ عليه أيّ أفعال حكاية، تؤدّي إلى أحداث، فكان ذكره السمكة بعد حادثة لقاء السندباد مع جماعة من الهنود، عند الملك المرجان "ودخلت على الملك المهرجان فوجدت عنده جماعة من الهنود، فسلمت عليهم، فردّوا السّلام... وأعلموني أن صنف الهنود يفترق على اثنتين وسبعين فرقة، فتعجّبت من ذلك غاية العجب! ورأيت في البحر سسمكة طولها مئتا ذراع، ورأيت أيضًا سمكًا وجهه مثل وجه البوم، ورأيت في تلك السّفرة كثيرًا من العجائب،

 $^{-1}$  خليل، لؤي. ص $^{-1}$ 

والغرائب ممّا لو حكيته لكم لطال شرحه، ولم أزل أتفرّج على تلك الجزائر وما فيها، إلى أن وقفت يومًا من الأيام على جانب البحر، وفي يدي عكّاز حسب عادتي، وإذا بمركب قد أقبل وفيه تجّار كثيرون"1.

فالفقرة الأولى من النص السابق، تتحدث عن لقاء السندباد بجماعة الهنود، حين دخل على الملك، " ودخلت على الملك المهرجان، فوجدت عنده جماعة من الهنود، فسلمت عليهم..."2. ثم ينتقل السندباد، بعد الانتهاء من حديثه عن جماعة الهنود، على نحو مفاجئ، إلى حديثه عن البحر، وأسماكه، فيذكر ما شاهده، "ورأيت في البحر سمكة طولها مئتا ذراع، ورأيت- أيضًا- سمكًا وجهه مثل وجه البوم، ورأيت في تلك السّفرة كثيرًا من العجائب، والغرائب ممّا لو حكيته لكم لطال شرحه"، فتحوّل سير الحكى على نحو غير متوقع، من الحديث عن ضيوف الملك المهرجان، إلى الحديث عن البحر، وذكر السمك الغريب، الذي له وجه يشبه وجه البوم، فاعترض ذكر السّمك الحكاية، من دون تمهيد مسبق، ولم تسبق أيّ أفعال حكائيّة أدّت إلى ذكره، كذلك لم يكن نتيجة لأي حدث حكائيّ سابق، وإنما وُجد على نحو عرضيي مفاجئ، بغير تمهيد، ولا ترتيب، بهدف تطويل الحكاية وزيادتها، والعمل على نموها كمّتًا.

•

<sup>-1</sup>مجهول. حكايات السندباد. ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

كذلك لم تبْنَ على ذكر السّمك الغريب أيّ أفعال حكائيّة لاحقة، إذ يعود السّندباد بعد ذلك، إلى حدث حكائيّ آخر، وهو وصول مركب عليه تجّار إلى الجزيرة "ولم أزل أتفرّج على تلك الجزائر وما فيها، إلى أن وقفت يومًا من الأيام على جانب البحر، وفي يدي عكّاز حسب عادتي، وإذا بمركب قد أقبل وفيه تجّار كثيرون"1، فحدث وصول المركب لا يتعلق بما سبقه، من ذكر للسّمك الغريب، ولا يوجد بينهما أي صلة، أو فعل، يجعل أحدهما يؤدي إلى الآخر.

فقام عنصر الغريب الذي ذكر في الحكاية، وهو (السمك الذي له وجه البوم)، بتجميد سير الحكي في الحكاية، عبر الدّخول بطريقة عرضية، من دون سبب حكائي، يسوّغ اعتراض الحكاية، ومن دون علاقة بأفعال حكائية سابقة، أو لاحقة، تبرّر الدّخول المفاجئ، وإنما يشبه إيقاف الأحداث، وذكر عنصر الغريب، ومن ثمّ العودة إلى سير الحكي في الحكاية، وإكمالها، عبر أحداث حكائية متتابعة، لا علاقة لها بعنصر الغريب المذكور، ولم يستثمر لاحقًا لأية أغراض حكائية.

مما يؤكد أن دخول عنصر الغريب إلى الحكاية، يهدف إلى تطويل الحكاية، والعمل على تناميها تناميًا كميًّا، وزيادة كلماتها بذكر عناصر غريبة، تعترض سير الحكي، ولا تتعلق بالحدث الحكائي، إذ يمكن الاستغناء عنها، وحذفها، من دون

 $^{-1}$  السابق. ص $^{-1}$ 

231

حدوث أي خلل في الحكاية، ومن دون أن يؤثر ذلك في أحداثها، أو في تناميها الكيفيّ.

وقد تكرر ذكر عناصر الغريب في المستوى الثالث من (حكايات السندباد)، وهي الحكايات الضمنية، (حكايات السندباد البحري)، على نحو عشوائيّ، منها: حجر الألماس أ، وشجر الكافور 2، وحيوان الكركدن 3، والبقر 4، وخشب الأبانوس 6، وأنواع السمك 6، والذهب والمعادن وصفاتها 7، والعود الصيني، والعود العماري 8، والعنبر الخام 9، هي عناصر تخضع لقوانين الواقع، ولا تخالفه، ويبدو غريبًا وجودها، وذكرها، إلا أنها لا تكسر قواعد المألوف، ولا تخرج عنه.

وتستوي هذه العناصر جميعها، مع مثال (السمك) من جهة عدم تأثيرها في التنامي الكيفي للحكاية، واقتصارها على وظيفة التنامي الكمي، الذي من شأنه تطويل حجم الحكاية فحسب.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: السابق. ص 46.

<sup>-2</sup> ينظر: نفسه. ص48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- ينظر: نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر: نفسه. ص49.

<sup>-5</sup> ينظر: نفسه. ص52.

<sup>-6</sup> ينظر: نفسه. ص-60.

 $<sup>^{-7}</sup>$  ينظر: نفسه. ص87.

<sup>8-</sup> ينظر: نفسه.

<sup>9-</sup> ينظر: نفسه.

#### العجيب

ورد العجيب في التنامي الكيفيّ العمودي في حكايات السندباد، إذ دخلت عناصر العجيب على بعض الحكايات، فعملت على توسيعها عموديًا، وبني عليها أفعال حكائية، غيّرت من سير الحكي، وطوّرت الحكاية على نحو مختلف، نتيجة دخولها، إلا أن (حكايات السندباد) تضمنت عناصر عجيب لم تؤثر في التنامي الكيفي للحكاية، وإنما أثرت في تناميها الكميّ، فذكرت في الحكاية لتوسيعها، وتطويلها، من دون أن تتدخل في أحداثها.

ويقع العجيب "خارج إطار قوانين المألوف، حيث تبدو الأحداث الخارقة مقبولة، ولكن بعدِّها مفسّرة خارج إطار الواقع، المألوف، أي أن لها عالمها الخاص"1، فهو يكسر الواقع، ويخالف قوانينه، وينتمي إلى عالم خاصّ به، تختلف قوانينه عن قوانين الواقع المتعارف عليه.

فالتّنامي الكميّ بالعجيب هو التّوسع الذي يحدث في الحكاية، نتيجةً لوجود عناصر عجيبة تخالف طبيعة الواقع، وتكسر قوانينه، ولا يمكن إثبات صحّة وجودها، لأنها تكسر طبيعة المألوف، ولا تراعي قوانينه، ووردت في نصّ الحكاية، بهدف إثرائها، وتوسعتها، وزيادة محكيّها كمّيًا.

1- خليل، لؤي. ص115

وذكرت عناصر العجيب، في (حكايات السندباد)، على نحو عشوائي، في المستوى الثّالث من الحكايات، أي الحكايات الضّمنية (حكايات السّندباد البحري)، ولم يكن ظهورها منظّمًا بحكايات من دون غيرها، فظهرت في الحكايات الضمنية جميعها، على نحو مفاجئ، اعتراضًا لسير الحكي، من دون تمهيد مسبق، وبغير تخطيط، بطريقة متقطعة، ومن دون أن يبنى عليها أي أحداث حكائية.

مثال ذلك ما قاله السندباد في سفرته الأولى، عن أنواع السمك التي رآها، حين كان يتحدث عن جماعة الهنود وعقائدهم، فيقول: "ومنهم جماعة تسمى (البراهمة)...وأعلموني أن صنف الهنود يفترق على اثنتين وسبعين فرقة، فتعجّبت من ذلك غاية العجب! ورأيت في البحر سمكة طولها مئتا ذراع، ورأيت أيضًا سمكًا وجهه مثل وجه البوم، ورأيت في تلك السّفرة كثيرًا من العجائب، والغرائب ممّا لو حكيته لكم لطال شرحه، ولم أزل أتفرّج على تلك الجزائر وما فيها، إلى أن وقفت يومًا من الأيام"1.

فالحديث الذي سبق ذكر الكائنات كان حديثًا عن فرق الهنود، ومعتقداتهم، ومنهم جماعة تسمّى (البراهمة)... غاية العجب"<sup>2</sup>، ثمّ يتحوّل حديث السندباد، إلى ما رآه في الجزيرة من غرائب وعجائب "ورأيت في البحر سمكة طولها مئتا ذراع، ورأيت-

234

<sup>-1</sup>مجهول. حكايات السندباد. ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

أيضًا - سمكًا وجهه مثل وجه البوم" أ. فذكر السّندباد -على نحو مفاجئ - بعض الأسماك التي رآها في رحلته، ولم يكن قد مهد للأمر سابقًا، لا قوليًا ولا فعليًا، إذ إنّ الحديث السابق كان عن لقائه بفرقة الهنود، وذكر معتقداتهم، ولا علاقة له بالبحر، فأتى ذكر عنصر العجيب على نحو عارض في سير الحكي، وذلك بقول السندباد أنه (رأى سمكة طولها مئتي ذراع)، فدخل هذا العنصر على الحكاية، على نحو غير متوقع، ولم يرتبط بأحداث سابقة، وإنما هو عنصر عارض، يهدف لزيادة الكمّ المحكى فحسب.

كذلك لم تبنَ الأحداث اللاحقة على عنصر العجيب المذكور، ولم يستثمر في (حكايات السندباد) مرة أخرى؛ فلم يؤد إلى فعل حكائيّ، ولم يسهم في حدوث حدث نتيجة لذكره، إذ يعود الحديث بعد ذكر السّمك، وما مرّ به في الجزيرة، إلى صلب أحداث الحكاية، وإلى ما كان يفعله السّندباد كل يوم هناك "ولم أزل أتفرّج على تلك الجزائر وما فيها، إلى أن وقفت يومًا من الأيام على جانب البحر، وفي يدي عكّاز حسب عادتي، وإذا بمركب قد أقبل وفيه تجّار كثيرون"2

وما يجعل السمكة المذكورة عنصرًا عجيبًا، هو طولها الذي يبلغ (مئتي ذراع) أي ما يعادل (واحدًا وتسعين مترًا)<sup>3</sup> تقريبًا، فأطول سمكة سُجِّلت في موسوعة جينس

السابق-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الذراع الواحد يساوي 0.4572 مترًا.

للأرقام القياسية، هي سمكة (oarfish)، المعروفة باسم سمكة (الأورا)، أو سمكة الأرقام القياسية، هي سمكة (مئة ويصل طولها إلى (خمسين قدم) أي (خمسة عشر مترًا) وهو ما يعادل مئة وتسعة أذرع)، أي إنّ السّمكة المذكورة في حكايات السّندباد تخالف قوانين الواقع المعروف، إذ لا يوجد أسماك بهذا الطول، ولم يرد في الكتب العلميّة ما يثبت وجود سمكة طولها مئتى ذراع.

تكرر ورود عناصر العجيب في الحكايات الضمنية بطريقة متعددة، عشوائية، وغير منتظمة، بالعدد، أو الأوقات، منها: حيّة تشبه النخلة  $^{6}$ , وكركدن يشبه الإنسان  $^{4}$ , وكركدن يحمل فيلًا فوق قرنه  $^{5}$ , وطائر الرخ الذي أكل الكركدن  $^{6}$ , وطير يخرج من صدف البحر  $^{7}$ , وبيض يفرخ على وجه الماء  $^{8}$ , وطعام يحول الإنسان إلى بهيمة  $^{9}$ , وبيضة الرخ  $^{10}$ , وعنبر يسيل مثل نهر  $^{11}$ .

البيخ /https://oceana.org/marine-life/oarfish تاريخ العالم.  $^{-1}$  المول سمكة في العالم.  $^{-1}$  الدخول: 2022/2/13م.

 $<sup>^{-2}</sup>$  القدم الواحدة تساوي 0.3048 مترًا.

<sup>-46</sup> ينظر: مجهول. حكايات السندباد. -3

 $<sup>^{-4}</sup>$ ينظر: نفسه ص $^{-4}$ 

 $<sup>^{-5}</sup>$  ينظر: نفسه ص49.

 $<sup>^{-6}</sup>$ ينظر: نفسه.

 $<sup>^{-7}</sup>$  ينظر: نفسه. ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>- ينظر: نفسه. ص60.

 $<sup>^{9}</sup>$ - ينظر: نفسه. ص $^{64}$ .

<sup>-10</sup> ينظر: نفسه. ص-10

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>- ينظر: نفسه ص87.

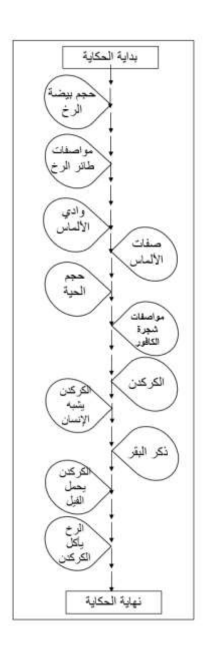
فعناصر العجيب المذكورة جميعها، تكسر قوانين الواقع، وتخالف طبيعته، وتخرج عن المألوف فيه. ولم يبن على أي منها أحداث حكائية، ولم تؤد إلى تغير في سير الحكي، بل كانت الحكاية تتوقف عندها ليذكر هذا الأمر، ثم تعود للمتابعة من حيث توقفت، من دون أن تؤدي إلى توسع كيفي أفقي، أو عمودي، وإنما عملت العناصر جميعها على توسيع الحكاية كميًا، عبر زيادة لغوية، تتعلق بذكر العنصر العجيب، وأحيانًا بشرحه.

وقد وردت عناصر العجيب على نحو أكبر من عناصر الغريب، وربما يُفسّر ذلك بأمرين: الأول أن (حكايات السندباد) حكايات ضمنية من حكايات (ألف ليلة وليلة)، وتتميز حكايات ألف ليلة وليلة بالمبالغات، والعجائب، والغرائب<sup>1</sup>، فالتشابه بين الفرع والأصل نتيجة طبيعية؛ لأن القصص جميعها وردت في السّياق ذاته، أما الأمر الآخر فيتعلق بطبيعة (رحلات السّندباد) فهي من جنس أدب الرّحلات، والمغامرات، وقد عُرف هذا الأدب في السّرد العربيّ بالغرائب، والعجائب، وكسر قوانين الواقع، وذكر أمور غير القابلة للتصديق، لذا أخذت عناصر العجيب مكانًا أكبر في قصص (حكايات السندباد)، وظهرت على نحو أكثر في الحكايات الضمنية جميعها.

\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: كيليطو، عبد الفتاح. العين والإبرة. ص $^{-1}$ 1.

ولكي تتضح الزيادات الكمّية التي رافقت ظهور عنصري العجيب والغريب، وعدم تأثيرها في البنية الحكائية كيفيًا يمكن أخذ الحكاية الثانية، وعمل رسم توضيحيّ لها:



يوضّح الرسم أن سير الحكي يبدأ من بداية الحكاية، ثم يتوقف لذكر عنصر عجيب وهو حجم بيضة الرّخ، يتابع بعدها سير الحكي من المكان الذي توقّف منه، فيعترضه عنصر عجيب آخر، وهو مواصفات طائر الرّخ، ثم يعود سير الحكي من المكان الذي توقّف فيه، ليظهر عنصـر عجيب ثالث، وهو وجود وادي الألماس، تكمل الحكاية سـيرها، لتتوقف مرة أخرى، وتنتقل إلى الجهة المقابلة التي تمثل عناصر الغريب، إذ يعترضها عنصر غريب يتعلق بمواصفات حجر الألماس، ثم يعود سير الحكي فيعترضه عنصر عجيب، ثم غريب، وهكذا إلى نهاية الحكاية.

فعناصر الغريب والعجيب التي اعترضت سير الحكي، لم تؤثر فيه، ولم تغير مساره، ولم تتسبب بأي توسّع عمودي، بل كان سير الحكي يتوقّف نتيجة لاعتراضه بعنصر ما، ثم يعود من المكان الذي توقّف فيه، بعد ذكر العنصر على نحو فوري، مما يؤكد أنها لم تستثمر في الحكاية، وإنما هدفت إلى تطويلها، وتوسيعها، وتناميها تناميًا كميًا.

وهكذا يمكن القول إن التنامي الكميّ في حكايات السندباد هو جزء أصيل من طبيعة الحكايات، نظرًا للظرف الذي حُكيت فيه الحكايات، إذ كانت شهرزاد تحاول تطويل الحكايات ما استطاعت لبلوغ الصباح، والنجاة من الموت، فعمدت إلى زيادة الكمّ المحكيّ في الحكايات، وقامت بتطويل الحكايات عبر أساليب مختلفة.

فأسهم الأسلوب الوصفي في رسم ملامح القصة عند المتلقي، وأدى السؤال إلى تأكيد الحالة، وساعد أسلوبا الدعاء والذكر على إعطاء النص بعدًا دينيًا، وعمل أسلوب السجع الذي اعتمد على الترادف، على جذب المتلقي، وكذلك أدى أسلوب التشبيه إلى استحضار صور ذهنية على نحو دائم للأشياء، مما يسهل فهمها بالإضافة إلى الإحالة بنوعيها على إكساب النص قيمة فنية وأدبية، وعملت عناصر العجيب والغريب، على إضافة نوع من الدهشة على النص، إلا أن هذه الوظائف التي أدّتها آليات التنامي الكميّ هي وظائف إثرائيّة للنص الحكائيّ، لا تؤثّر في الأحداث الحكائية للحكاية، فوظيفتها تقتصر على أمور معينة لكنها لا تتدخل في التنامي الكيفي، وتوسيع الحدث، وتغير سير الحكي.

فجميع الأساليب والآليات السابقة أدت إلى تطويل الحكاية، وتناميها، وتوسعها، وزيادة الكمّ المحكي فيها، زيادة لغوية، لا تُبنى على أفعال حكائية، ولا تنبثق عن أحداث في الحكاية، ولا تعمل على صنع أحداث جديدة، أو التأثير في خط سير الحكي، ولذلك يمكن الاستغناء عنها، وحذفها، من دون أن تتأثر الحكاية، أو يحدث خلل في أحداثها، إذ اقتصر عمل الأساليب الواردة كلها على الناحية اللغوية، من خلال زيادة الكمّ المحكيّ، الذي يؤدي إلى توسيع الحكاية وتناميها كميًا.

### الخاتمة

عملت الدراسة على البحث في أصل مصطلح التنامي، فبيّنت أنه مصطلح أصيل، يشير جذره اللغوي إلى معاني الزيادة، والكثرة، من غير تحديد لآليات الزيادة وطرائقها، ولا كميّتها، ولا كيفيتها، وهو قديم متأصّل في حقول معرفية متنوعة الميادين، ومختلفة العلوم، أخذ مكانًا راسخًا في العلوم القديمة والحديثة بِعدِّه مصطلحًا يعبّر عن معنى معين، لا يمكن التعبير عنه بغيره، يختصر عدّة كلمات، تستخدم لشرح المراد منه، سواء أورد فعلاً (تنامي/ يتنامي/ ينمي/ نمي / ينمي) أم ورد اسمًا (التّنامي/ متنام/ النماء).

وقد تبين أن التّنامي في الحقول المعرفية المختلفة، الأدبية والعلمية والشرعية والاجتماعية، أخذ معاني متشابهة مترادفة، فهو بمعنى الزيادة، والكبر، والنمو، والتكاثر، والامتداد، والاتساع، والانتشار، من دون تحديد للكيفية، والهيئة، والطريقة، والكم، فهو زيادة على المستويات الداخلية والخارجية، وبذلك يكون قد شمل معاني مصطلحات عدّة، مثل: (النمو، والتكاثر، والانتشار، والامتداد).

وتبيّن أيضًا أن مصطلح التنامي استُخدم عند النّقّاد للدلالة على تطوّر النّص وتوسّعه، وتصاعد الأحداث، وبلوغها النهاية، كما استُخدم مرادفًا للتوالي والتسلسل، وللدلالة على توسع القصة إلى رواية، وذُكر له شكلان هما: الحلقات المتصلة بموضوع واحد، والحلقات المنفصلة بزمن مختلف.

غير أن هذه الدلالات المستخدمة في الحقل النقدي دلالات محدودة، بالقياس المعنى الذي افترضته الدراسة وطوّرته، إذ خلصت الدراسة إلى أن التّنامي هو كلّ أشكال توسّع النّص السّردي، وتطوّره، ويشمل التوسّع الكمّيّ في الحكاية، الذي يختصّ بزيادة النّصّ زيادة لغوية، في كلماته، وجمله، وأساليبه البلاغية، والإنشائية، ووصفه، وإحالاته، وعناصر العجيب والغريب، التي تظهر في النص، ولا تؤثر في أفعال الحكاية. كما يشمل التوسّع الكيفي، بشكليه: العموديّ والأفقيّ، فالتوسّع أفعال الحكاية. كما يشمل التوسّع الكيفي، بشكليه: العموديّ والأفقيّ، فالتوسّع يبنى العموديّ أو الرأسي الذي يؤدّي إلى التعمق في الحكاية، ويختص بكل توسّع يبنى عليه فعل سردي، كالتبئير، وعناصر القصة المختلفة، وعناصر العجيب، والإحالات، والشوق، والتوسّع الأفقيّ الذي يختص بانبثاق قصص متعددة من القصّة الرئيسيّة أيًّا والشوق، والتوسّع الأفقيّ الذي يختص بانبثاق قصص متعددة من القصّة الرئيسيّة أيًّا في شكل هذا الإنبثاق.

وبيّنت الدراسة أن المصطلحات الحافة بمصطلح التنامي امتلكت آلية عمل محدودة، ترتبط بمفاهيم المصطلحات، وتعريفها، وطرق اشتغالها، مما جعل أثرها في توسّع الحكاية وتناميها، أثرًا محدودًا، ضمن الأطر المتعلقة بها، فكل مصطلح من تلك المصطلحات تضمن أشكالًا معينة من توسّع الحكاية، لكنه لم يستطع الإلمام بأشكال التوسع جميعها، مما جعل معاني تلك المصطلحات الحافة تندرج تحت مصطلح التنامي، الذي اتسع ليشمل كل أشكال التوسع الحكائي، سواء أكان هذا

التوسع في بنية الحكاية البسيطة المتعلقة بمستوى واحد من السّرد، أم في بنية الحكاية المعقدة المتعلقة بعدّة مستوبات من السرد.

ورأت الدراسة أنّ التّنامي ينقسم إلى قسمين رئيسيين؛ التّنامي الكمّيّ، والتّنامي الكمّيّ، والتّنامي الكيفيّ، ويعتمد التّقسيم على علاقة التّنامي بالحدث الحكائي؛ فكل تنامٍ يحدث خارج إطار الحدث الحكائي هو تنامٍ كمي، وكل تنامٍ يكون ضــمن إطار الحدث الحكائي، ويتوسّع عنه هو تنام كيفي.

فالتّنامي الكيفيّ يعنى بالكيفيّة التي تتوسّع فيها الحكاية، ويحدث في الحكاية نتيجةً لظهور حدث حكائيّ جديد فيها، فالحدث الحكائيّ هو المسبب في تغيّر سير الحكاية، سواء كان هذا التّغير توسّعًا في بنية الحكاية ذاتها، وتعمّقًا في تفاصيلها، أم كان هذا التوسّع انبثاقًا لحكايات أخرى، نتجت عن الحدث الحكائيّ الذي أدّى إلى التوسّع.

وينقسم التّنامي الكيفيّ إلى قسمين؛ أفقي، وعمودي، ويختصّ التّنامي الكيفيّ الأفقيّ بالكيفيّة التي تتنامى فيها الحكاية الواحدة، إلى عدّة حكايات أخرى، نتيجة لحدث حكائي معين، يؤدّي إلى انبثاق حكاية واحدة، أو عدّة حكايات، عن الحكاية الرئيسيّة الأولى، فيكون التوسّع أفقيًا، بالانتقال بين الحكايات، عبر أحداث حكائيّة تسوّغ هذا الانتقال، من دون وجود شرط يتعلّق بانتهاء الحكاية الأولى (الأم)، أو بآليّة ظهورها في سير الحكي، فلا يشترط بالتّنامي الكيفيّ الأفقيّ أيّ شكلٍ من أشكال

عرض الحكايات في خط سير الحكي، وإنما يُعنى بالكيفية التي تتوسّع فيها الحكاية أفقيًا على شكل حكايات أخرى.

وقد ظهرت أربع آليات للتنامي الكيفيّ الأفقيّ في (حكايات السّندباد)، وهي: الإطارات، التبئير، النسق الدائري، والنظم السردي.

فأتاحت الإطارات توسّعا في المستوى الأول للحكاية (ألف ليلة وليلة)، عبر الامتدادات الأفقية التي تطلّبت حضور المستويين الثّاني (الذي يمثّل الحكاية الإطاريّة الدّاخليّة) (حكاية السّندباد الحمّال)، والثّالث (الذي يمثل الحكايات الضمنيّة) (حكايات البحريّ).

وسمح التبئير، وكذلك تنوع زوايا السرد، بنوع من التوسع الأفقي، ينتقل فيه السرد من مستوى إلى آخر، من خلال تغيير الساردين، بتغيير زوايا التبئير بينهم.

كما عمل النســق الدّائريّ على حدوث تنامٍ في الأحداث لتعود في كل نهاية إلى نقطة البداية، مكوّنةً دوائر للحكايات، في المستويين الثّاني والثّالث.

كذلك أسهم النّظم السّردي في التوسّع الحكائيّ عبر سلسلة القصص المتوازية الممتدة، التي مثلتها حكايات السفرات السبع، وقام ببطولتها السّندباد البحريّ، فأدّت هذه الآليات الأربع إلى تنام كيفيّ أفقيٍ أسهم في تكبير بنية الحكاية، وزيادتها، ونموها، عبر حكايات بمستويات مختلفة.

أما التنامي الكيفيّ العموديّ فيُعنى بالكيفيّة التي تتنامى فيها الحكاية الواحدة، من نقطة بدايتها، إلى نقطة نهايتها، نتيجة لأحداث حكائية معينة، تؤدي إلى توسّع في الحكاية ذاتها، فيكون التوسّع عموديًا، بالتّعمق في أحداث الحكاية، عبر أحداث حكائيّة تسوّغ هذا التّعمق.

فظهر التنامي الكيفيّ العموديّ في (حكايات السّندباد)، على نحو جليّ، من خلال مجموعة من أنواع آليّات التنامي الكيفيّ العموديّ التي ساعدت على تنامي الحكاية تناميًا يتعلق ببنية الحكاية ذاتها، عبر التوسّع في تفاصيلها، وتعميقها، فأدّى التّبئير، وتتوّع زوايا السّرد بين السّاردين، إلى حدوث توسّع عمودي في الحكاية ذاتها، كما أسهم ظهور شخصيات على نحو مستمر، وتعدد الفضاءات المكانية المفتوحة والمغلقة، وكثرة العقد والحلول، ودخول عناصر العجيب، وتعدد المصادفات، بالإضافة إلى الإحالة الشعرية، ومشاعر الشوق، ساعدت جميعها في حدوث توسّعات متتالية في الحكاية، عملت على تنامي السّرد، وأدّت إلى أحداث حكائيّة،

أما التنامي الكميّ فيُعنى بالكمّية التي تتوسّع فيها الحكاية، ويحدث فيها من دون تدخل في خط سير الحدث الحكائيّ، وحذفه لا يؤثر في الحكاية، إلا أنه يؤدي وظائف إثرائية جمالية؛ أيّ إنه التّوسع الذي لا ينبني على وجوده حدث حكائي، ولا

تتأثر الحكاية بغيابه، فهو توسع في الكمّ، يعمل على زيادة الحكاية زيادة لغوية، عبر زيادة نصية في عباراتها وجملها.

وخلصت الدراسة إلى أن التنامي الكميّ في حكايات السندباد هو جزء أصيل من طبيعة الحكايات، نظرًا للظرف الذي حُكيت فيه، إذ كانت شهرزاد تحاول تطويل الحكايات ما استطاعت لبلوغ الصباح، والنجاة من الموت، فعمدت إلى زيادة الكمّ المحكيّ في الحكايات، وقامت بتطويل الحكايات عبر أساليب مختلفة.

فأسهم الأسلوب الوصفي في رسم ملامح القصة عند المتلقي، وأدت الأساليب الإنشائية إلى تأكيد الحال، فيما أسهمت الأساليب البلاغية في جذب المتلقي وتقريب المعنى عبر الصور الذهنية، وأضافت الإحالة، بنوعيها، قيمة فنية وأدبية، وعملت عناصر العجيب والغريب، على إضاء نوع من الدهشة على النص، إلا أن هذه الوظائف التي أدّتها آليات التنامي الكميّ هي وظائف إثرائيّة للنص الحكائي، لا تؤثّر في الأحداث الحكائية للحكاية، فوظيفتها تقتصر على أمور معينة؛ لكنها لا تتدخل في النتامي الكيفي، وتوسيع الحدث، وتغير سير الحكي.

واستخلصت الدراسة أن (حكايات السندباد) بنيت على آليات التنامي، بنوعيه الكيفي والكمّي اللذين أدّيا إلى توسعات في بنية الحكاية، سواء أدت هذه التّوسعات إلى أفعال حكائيّة غيرت سير الحكي، أم لم تؤد إلى أفعال حكائيّة،

ولم تعمل على تغيير سير الحكي، فكلا النوعين أسهما في تطور (حكايات السندباد) وتوسعها، في المستوى الواحد، وفي المستويات المتعددة.

كما أثبتت الدراسة أن (حكايات السندباد) متشابهة مع الحكاية الأصل التي تنبثق عنها وهي حكاية (ألف ليلة وليلة)، والتشابه يحدث بينهما في عدة أشكال، فالبنية الخارجية لـــ(حكايات السندباد) و (ألف ليلة وليلة) تعتمد الإطارات والحكايات الضمنية، وكذلك البنية الداخلية للحكاية ذاتها، تعتمد توسّعات تتعلق بآليات اشتغال التنامي العمودي في الحكاية ذاتها.

إلا أنه على الرغم من هذا التشابه – الذي يعد نتيجة طبيعية لانبثاق فرع عن أصل – فإن حكايات السندباد يمكن فصلها عن أصلها، لأن بنيتها الداخلية متكاملة في ذاتها، فلديها حكاية إطارية، هي (حكاية السندباد الحمال)، التي تبدأ قبل الحكايات الضمنية، وتنتهي بعدها، فهي تحقق شرط الإطار، بالإضافة إلى وجود حكايات ضمنية داخلية كاملة ومستقلة في الإطار، كما أن حكايات السندباد لا تتقاطع مع أي حكايات أخرى من ألف ليلة وليلة، فلم تتوقف شهرزاد أثناء رواية حكايات السندباد لتروي أي قصة أخرى، أو تخبر بأحداث تخصها، وإنما رويت الحكايات كقطعة واحدة على ليال متتالية، إذ كانت شهرزاد نقطع السرد بسبب حلول الصباح فحسب، لذا فإنه من السهل فصل حكايات السندباد عن حكايات ألف ليلة وليلة لأنها بنية مستقلة بذاتها.

وبذلك ترى الدراسة أن استخدام مصطلح (التنامي) هو الأقدر على استيعاب أشكال التوسعات الحكائية الداخلية، والخارجية، الكيفية، والكمية، وهذا ما يجعله مصطلحًا مرشحًا للتطور من خلال تطبيقه على نصوص حكائية أخرى، روائية وقصصية.

وترجو الدراسة أن تكون سببًا في شق هذا الطريق البحثي المهم الذي يعنى بالتوسع الحكائي في السّرد القصصي، إذ سيعمل في حال حدوثه على تنظيم المصطلحات، وتأسيس وعي في كيفية اشتغال التوسعات في الحكاية، وإدراك ماهية عملها عند النّقاد، والكتّاب على حد سواء.

والله ولي التوفيق

# قائمة المصادر والمراجع.

القرآن الكريم.

## المراجع باللغة العربية:

#### الكتب:

- مجهول. (2019). حكايات السندباد. ط1. تقديم: خالد بلقاسم. الدوحة: وزارة الثقافة والرباضة.
- إبراهيم، نبيلة. (د.ت). أشكال التعبير في الأدب الشعبي. القاهرة: دار نهضة مصر.
- الأصفهاني، أحمد. (2003). شرح ديوان الحماسة. ط1. تحقيق: غريد الشيخ. بيروت: دار الكتب العلمية.
- الأصفهاني، الحسين. (1999). تفسير الراغب الأصفهاني. ط1. تحقيق: محمد بسيوني. الرياض: دار الوطن.
  - الأغر، كريم. (2005). إعجاز القرآن في ما تخفيه الأرحام. دار المعرفة.
- ابن الأنباري، محمد بن القاسم. (1987). الأضداد. تحقيق: محمد إبراهيم. بيروت: المكتبة العصرية.

- الأندلسي، هشام. (2001). التعليق على الموطأ في تفسير لغاته وغوامض إعرابه ومعانيه. ط1. تحقيق: عبد الرحمن العثيمين. الرياض: مكتبة العبيكان.
- أنس، مالك. (1985). الموطأ. تحقيق: محمد عبد الباقي. بيروت: دار إحياء التراث.
- إيكو، أمبرتو. (1996). القارئ والحكاية. ط1. ترجمة: أنطوان أبو زيد. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- البجيرمي، سليمان. (1995). تحفة الحبيب على شرح الخطيب حاشية البجيرمي على الخطيب. دار الفكر.
- بروب، فلاديمير. (1989). مورفولوجيا الحكاية الخرافية. ط1. ترجمة: أبو بكر باقادر، أحمد نصر. جدة: النادي الأدبي الثقافي بجدة.
- بروب، فلاديمير. (1996). موروفولوجيا القصــــة. ط1. ترجمة: عبد الكريم الحسن، سميرة بن عمو. دمشق: شراع للدراسات والنشر والتوزيع.
- بستاني، محمود. (1990). تاريخ الأدب العربي في ضوء المنهج الإسلامي. القاهرة: مجمه البحوث الإسلامية.
- البستي، حمد. (1933). معالم السنن وهو شرح سنن أبي داوود. ط1. تحقيق: محمد الطباخ. حلب: المطبعة العلمية.

- بعلي، حفناوي. (2015). تمثلات الممنوع والمقموع في الرواية العربية المعاصرة. عمان: دار اليازوري.
- بعلي، حفناوي. (2015). الطيب صالح والإبداع الكتابي. ط1. عمّان: دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع.
- بعلي، حفناوي. (2020). الرواية الجزائرية الجديدة. ط1. عمّان: دار اليازوري العلمي للنشر والتوزيع.
- البغدادي، القاسم. (1989). الأموال لابن سلام. تحقيق: محمد عمارة. بيروت: دار الشروق.
- البغدادي، محمد. (2010). التعليقة الكبيرة في مسائل الخلاف على مذهب أحمد. ط1. تحقيق: نور الدين طالب وآخرون. دمشق: دار النوادر.
- البغوي، الحسين. (1983). شرح السنة. ط2. تحقيق: عشيب الأرنؤوط، محمد الشاويش. دمشق-بيروت: المكتب الإسلامي.
- البقاعي، إبراهيم. (1984). نظم الدرر في تناسب الآيات والسور. القاهرة: دار الكتاب الإسلامي.
- التبريزي، محمد. (1985). مشكاة المصابيح. ط3. تحقيق: محمد الألباني. بيروت: المكتب الإسلامي.

- الترمذي، محمد. (1992). نوادر الأصول في أحاديث الرسول على ط1. تحقيق: عبد الرحمن عميرة. بيروت: دار الجبل.
- الترمذي، محمد. (1996). الجامع الكبير (سنن الترمذي). ط1. تحقيق: بشار معروف. بيروت: دار الغرب الإسلامي.
  - تودوروف، تزفيتن. (1994). مدخل إلى الأدب العجائبي. ط1. القاهرة: دار شرقيات.
- تودوروف، تزفيتان. (2005). مفاهيم سردية. ط1. ترجمة: عبد الرحمن مزيان. منشورات الاختلاف.
- الثعالبي، عبد الملك بن محمد. (2000). فقه اللغة وسر العربية. ط2. تحقيق: ياسين الأيوبي. بيروت: المكتبة العصرية.
- الثعلبي، أحمد. (2002). الكشف والبيان عن تفسير القرآن. ط1. تحقيق: أبو محمد بن عاشور. بيروت: دار إحياء التراث.
- الثعلبي، أحمد. (2015). الكشف والبيان عن تفسير القرآن. ط1. تحقيق: عدد من الباحثين. جدة: دار التفسير.
- الجاحظ، عمرو بن بحر. (1965). الحيوان. ط2. تحقيق: عبد السلام هارون. بيروت: دار الكتب العلمية.

- الجاحظ، عمرو بن بحر. (1979). رسائل الجاحظ. تحقيق: عبد السلام هارون. القاهرة: مكتبة الخانجي.
- الجاحظ، عمرو بن بحر. (1998). البخلاء. ط2. بيروت: دار ومكتبة الهلال.
- الجاحظ، عمرو بن بحر. (2002). البيان والتبيين. بيروت: دار ومكتبة الهلال.
- جبار، سعيد. (2006). التوالد السردي قراءة في بعض أنساق النص التراثي. ط1. الرابط: جذور للنشر.
- جبران، عبد الرحيم. (2006). في النظرية السّرديّة رواية الحي اللاتيني مقاربة جديدة. ط1. الدار البيضاء: إفريقيا الشرق.
- الجرجاني، عبد القاهر. (2009). درج الدرر في تفسير الآي والسور. ط1. تحقيق: طلعت الفرحان، ومحمد أمرير. عمان: دار الفكر.
- جنيت، جيرار. (1997). خطاب الحكاية. ط2. ترجمة: محمد معتصم وآخرون. القاهرة: المشروع القومي للترجمة.
- جنيت، جيرار. (2000). عودة إلى خطاب الحكاية. ط1. ترجمة: محمد معتصم. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- حسن، مهدي. (2006). أنماط البث والتلقي في الخطاب الروائي المعاصر. ط1. الشارقة: دائرة الثقافة والإعلام.

- حطيني، يوسف. (2019). مصطلحات السرد في النقد الأدبي. ط1. إربد: عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع.
  - ابن حمدون، محمد (1996). التذكرة الحمدونية. ط1. بيروت: دار صادر.
- ابن حنبل، أحمد. (2001). مسند الإمام أحمد بن حنبل. ط1. تحقيق: شعيب أرناؤووط وآخرون. بيروت: مؤسسة الرسالة.
- الحنفي، إبراهيم. (د.ت). الأطول شرح تلخيص مفتاح العلوم. تحقيق: عبد الحميد هنداوي. بيروت: دار الكتب العلمية.
- الحنفي، سراج الدين. (2002). النهر الفائق شرح كنز الدقائق. ط1. تحقيق: أحمد عناية. بيروت: دار الكتب العلمية.
- أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (1988). البصائر والذخائر. ط1. تحقيق: وداد القاضى. بيروت: دار صادر.
- أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (1992). المقابسات. ط2. تحقيق: حسن السندوبي. الكويت: دار سعاد الصباح.
- أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (1998). الصداقة والصديق. ط1. تحقيق: إبراهيم الكيلاني. بيروت – دمشق: دار الفكر.
- أبو حيان التوحيدي، علي بن محمد. (2003). الإمتاع والمؤانسة. ط1. بيروت: المكتبة العنصرية.

- ابن خاقان، الفتح. (1983). مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس. ط1. تحقيق: محمد شوابكة. عمّان: دار عمار مؤسسة الرسالة.
- الخالديان، محمد بن هشام. (1995). حماسة الخالديين بالأشياء والنظائر من أشعار المتقدمين والجاهليين والمخضرمين. تحقيق: محمد دقة. دمشق: وزارة الثقافة.
- الخرقي، عمر. (1993). متن الخرقي على مذهب أبي عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني. بيروت: دار الصحابة للتراث.
- خليل، إبراهيم. (2017). جولات حرة في مرويات ليلى الأطرش. عمان: الآن ناشرون وموزعون.
- خليل، لؤي. (2014). العجائبي والسرد العربي. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون.
- ابن درید، محمد بن الحسن. (1987). جمهرة اللغة. ط1. تحقیق: رمزي بعلبکی. بیروت: دار العلم للملایین.
- ابن درید، محمد بن الحسن. (1991). الاشتقاق. ط1. تحقیق: عبد السلام هارون. بیروت: دار الجبل.
- دفضع، بسام. (1991). الكون والإنسان بين العلم والقرآن. دمشق: مطبعة الشام.

- أبو ديب، كمال. (2007). الأدب العجائبي والعالم الغرائبي. ط1. بيروت: دار الساقي.
- الدينوري، عبد الله. (1978). غريب القرآن لابن قتيبة. تحقيق: أحمد صــقر. بيروت: دار الكتب العلمية.
- الدينوري، عبد الله. (1982). الشعر والشعراء. تحقيق: أحمد شاكر. القاهرة: دار المعارف.
- الدينوري، عبد الله. (2009). تأويل مشكل القرآن. تحقيق: إبراهيم شمس الدين. بيروت: دار الكتب العلمية.
  - الراجحي، عبده. (1973). التطبيق الصرفي. بيروت: دار النهضة العربية.
- الرازي، أحمد بن علي. (1994). أحكام القرآن. ط1. تحقيق: عبدالسلام شاهين. بيروت: دار الكتب العلمية.
- الرازي، أحمد بن علي. (2010). شرح مختصر الطحاوي. ط1. تحقيق: عصمت محمد وآخرون. بيروت: دار البشائر الإسلامية.
- رافعي، أنيس. (2004). سيد ريباخا تعاقبات قصصية. الرباط: سعد الورزازي للنشر.
- الروياني، عبد الواحد (2009). بجر المذهب في فروع المذهب الشافعي. ط1. تحقيق: طارق السيد. بيروت: دار الكتب العلمية.

- الزبيدي، محمد. (2001) تاج العروس. ط1. تحقيق: ضاحي عبد الباقي. الكويت: التراث العربي.
- الزجاج، إبراهيم. (1988). معاني القرآن وإعرابه. ط1. تحقيق: عبد الجليل شلبي. بيروت: عالم الكتب.
- الزرقاني، عبد الباقي. (2002). شرح الزرقاني على مختصر الخليل. ط1. تحقيق: عبد السلام أمين. بيروت: دار الكتب العلمية.
- الزهري، إبراهيم. (1992). شرح شعر المتنبي السفر الثاني. ط1. بيروت: دار
   الرسالة.
- السبكي، أحمد. (2003). عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح. تحقيق: عبد الحميد هنداوي. بيروت: المكتبة العصرية للطباعة والنشر.
- السرج، محمد. (1983). اللباب في قواعد اللغة وآلات الأدب والنحو والصرف والبلاغة، والعروض، واللغة، والمثل. ط1. مراجعة: خير الدين شمسي باشا. دمشق: دار الفكر.
- آل سعد، نورة. (2005). أصوات الصمت: مقالات في القصة والرواية القطرية. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
  - الشافعي، محمد بن إدريس. (1990). الأم. بيروت: دار المعرفة.

- الشافعي، محمد بن عبد الله. (2001). تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن. ط1. تحقيق: هاشم مهدي. بيروت: دار طوق النجاة.
- الشاهد، نبيل. (2012). العجائبي في السرد العربي القديم. ط1. عمّان: مؤسّسة الورّاق للنّشر والتّوزيع.
- الشويلي، داوود. (2020). ألف ليلة وليلة وسحر السردية العربية. ط3. بغداد: دار الورثة الثقافية للنشر والتوزيع.
- الشيباني، أحمد. (1981). مسائل الإمام أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله. ط1. تحقيق: زهير الشاويش. بيروت: المكتب الإسلامي.
- الشيباني، محمد. (1982). الحجة على أهل المدينة. ط3. تحقيق: مهدي القادري. بيروت: عالم الكتب.
- الشيباني، يحيى. (1996). الإفصاح عن معاني الصحاح. تحقيق: فؤاد أحمد. الرياض: دار الوطن.
- الشيرازي، أبو إسحاق إبراهيم. (1992) المهذب في فقه الإمام الشافعي. ط1. تحقيق: محمد الزحيلي. دمشق: دار القلم. بيروت: الدار الشامية.
- صالح، نضال. (2005). القصة القصيرة في سورية: قص التسعينيات. دمشق: اتحاد الكتاب العرب.

- الصقلي، أبو بكر. (2013). الجامع لمسائل المدونة. ط1. تحقيق: مجموعة باحثين. بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.
  - ضيف، شوقي. (1995). تاريخ الأدب العربي. ط1. القاهرة: دار المعارف.
- الطبري، محمد. (2001). تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل القرآن. ط1. تحقيق: عبد الله التركي. القاهرة: هجر للطباعة، والنشر والتوزيع والإعلان.
- الطرابلسي، محمد. (1992). مواهب الجليل في شرح مختصر خليل. ط3. بيروت: دار الفكر.
- العاكوب، عيسى. (2000). المفصل في علوم البلاغة العربية. حلب: مديرية الكتب والمطبوعات الجامعية، منشورات جامعة حلب.
- العاني، مسلم. (1994). البناء الفني في الرواية العربية في العراق. بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة.
  - عبد، إسماعيل. (2017). القص تقانات نصية. دمشق: دار أمل الجديدة.
- عبد الرحمن، عثمان. (1986). فتاوى ابن الصلح. ط1. تحقيق: موفق عبد القادر. بيروت: مكتبة العلوم والحكم. عالم الكتب.
- عبد الغفار، الحسن. (1993). الحجة للقراء السبعة. ط2. تحقيق: بدر الدين قهوجي وآخرون. دمشق/ بيروت: دار المأمون للتراث.

- عبدالله، إبراهيم. (1992). السردية العربية بحث في البنية السردية للموروث الحكائي. ط1. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- عبد الله، إبراهيم. (1992). عن السردية العربية. ط1، الدار البيضاء/بيروت: المركز الثقافي العربي بيروت.
- العبسي، أبو بكر. (1988). الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار. ط1. تحقيق: كمال الحوت. الرياض: مكتبة الرشد.
- العثيمين، محمد. (2004). الشرح الممتع على زاد المستنقع. ط1. الدمام: دار ابن الجوزي.
  - ابن عرفة، محمد بن محمد. (2014). المختصر الفقهي لابن عرفة. ط1.
- العسقلاني، أحمد. (1997). الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع. ط1. تحقيق: محمد الشافعي. بيروت: دار الكتب العلمية.
  - العسكري، الحسن بن عبد الله. (1987). الأوائل. ط1. طنطا: دار البشير.
- العيني، محمود. (1999). شرح سنن أبي داوود. ط1. تحقيق: خالد المصري. الرياض: مكتبة الرشد.
- العيني، محمود. (2008). نخب الأفكار في تتقيح مباني الأخبار في شرح معاني الأثار. ط1. تحقيق: ياسر بن إبراهيم. قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.

- الغامدي، حنان. (2020). تحفيز الحلم في الرواية النسائية السعودية. ط2. القاهرة: دار الزيات للنشر والتوزيع.
- الغندجاني، الحسن بن أحمد. (2007). أسماء خيل العرب وأنسابها وذكر فرسانها. ط1. تحقيق: محمد سلطاني. دمشق: دار العصماء..
- غولدبيرغ، ميشيل. (2009). تنامي النزعة القومية المسيحية في الولايات المتحدة الأمريكية. ط1. ترجمة: عبداللطيف أبو البصيل. الرياض: مكتبة العبيكان.
- فانديك، إدوارد. (1896). اكتفاء القنوع بما هو مطبوع. صححه: محمد السلاوي. الفجالة: مطبعة التأليف.
- الفيروزآبادي، مجد الدين. (2005). القاموس المحيط. ط8. تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة.
- القاضي، محمد. (2010). معجم السرديات. ط1. تونس: دار محمد علي للنشر.
- القالي، إسماعيل بن القاسم. (1999). المقصور والممدود. ط1. تحقيق: أحمد هريدي. القاهرة: مكتبة الخانجي. ص340.
- القرطبي، يوسف. (2008). الكافي في فقه أهل المدينة. ط2. تحقيق: محمد الموريتاني. الرياض: مكتبة الرياض الحديثة.

- ابن القصار، علي بن أحمد. (2006). عيون الأدلة في مسائل الخلاف بين الفقهاء. تحقيق: عبد الحميد السعودي. الرياض: فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية.
- القصراوي، مها. (2004). الزمن في الرواية العربية. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- قلعحي، قدري. (2018). ألف ليلة وليلة. ط3. بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر.
- كيليطو، عبد الفتاح. (1996). العين والإبرة دراسة في ألف ليلة وليلة. ترجمة: مصطفى النحال.
- كيليطو، عبد الفتاح. (2006). الأدب والغرابة دراسات بنيوية في الأدب العربي. ط3. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر.
- لحميداني، حميد. (2014). بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي. ط4. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- اللخمي، علي بن محمد. (2011). التبصرة. ط1. تحقيق: أحمد نجيب. الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.
- اللخمي، ابن هشام. (2003). المدخل إلى تقويم اللسان. ط1. تحقيق: حاتم الضامن. بيروت: دار البشائر الإسلامية.

- الماتريدي، محمد. (2005). تفسير الماتريدي. ط1. تحقيق: مجدي باسلوم. بيروت: دار الكتب العلمية.
- ماجدولين، شرف الدين. (2010). بيان شهرزاد. ط1. بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون.
- أبو مازن، محمد. بندقجي، نيفين. (2016). تنامي الجماعات المتطرفة المسلحة في سورية والعراق. عمان: مركز دراسات الشرق الأوسط.
- المازري، محمد. (2008). شرح التلقين. ط1. تحقيق: محمد السلامي. بيروت: دار الغرب الإسلامي.
- تحقيق: حافظ محمد خير. دبي: مؤسسة خلف أحمد الخبتور للأعمال الخيرية.
- المتنبي، أحمد بن الحسين. (2014). ديوان المتنبي. ط1. تحقيق: درويش الجوبدي. بيروت: شركة أبناء شريف الأنصاري للطباعة والنشر والتوزيع.
- المثنى، معمر. (1998). شــرح نقائض جرير والفرزدق. ط2. تحقيق: محمد حور، وليد خالص. أبو ظبى: المجمع الثقافي.
- مجموعة. (1982). نظرية المنهج الشكلي: نصوص الشكلانيين الروس. ط1. ترجمة: إبراهيم الخطيب. بيروت: مؤسسة الأبحاث العربية.
- مجموعة. (1992). طرائق تحليل السرد الأدبي. ترجمة: الحسين سحبان، وفؤاد الصفا. الرباط: منشورات اتحاد المغرب.

- مجموعة. (1998). موجز دائرة المعارف الإسلامية. ط1. الشارقة: مركز الشارقة للإبداع الفكري.
- مجموعة. (2017). الجامع لعلوم الإمام أحمد. ط1. الفيوم: دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث.
  - مجموعة. (د،ت). المعجم الوسيط. طهران: المكتبة العلمية.
- مجهول. (2011) ألف ليلة وليلة. تحقيق: وليد السيد. بيروت: كتاب ناشرون.
- مجهول. (2015). المعجم الموحد لمصطلحات الآداب المعاصرة. الرباط: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.
- مجهول. (2020). ألف ليلة وليلة. ط6. مقابلة وتصحيح: محمد العدوي. القاهرة. الدار المصرية اللبنانية.
- محمود فلاح. (2020). الشخصية المهمشة. ط1. عمّان: دار الخليج للنشر والتوزيع.
- ابن المرزبان، عبد الله بن درستويه. (1998). تصحيح الفصيح وشرحه. تحقيق: محمد المختون. القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية.
- المسعودي، علي بن الحسين. (1892). مروج الذهب. ط2. قم: منشورات دار الهجرة.
  - مسكين، سعاد. (2019) معجم السرديات. ط1. اللاذقية: دار الحوار.

- مطر، مدحت. (2019). تتامي ظاهرة العنف في المجتمع وعلاجها. عمان: دار اليازوري العلمية.
  - معتصم، محمد. (2004). المرأة والسرد. ط1. الدار البيضاء: دار الثقافة.
- معتصم، محمد. (2004). النص السردي العربي الصيغ والمقومات. الرباط: شركة المدارس للنشر والتوزيع.
- معتصم، محمد. (2019). المرأة وتطوير السرد العربي. عمان: الآن ناشرون وموزعون.
- المقدسي، عبد الله. (1994). الكافي في فقه الإمام أحمد. ط1. بيروت: دار الكتب العلمية.
- المقري، أحمد. (1949). نفح الطيب من غصـــن الأندلس الرطيب. تحقيق: محمد عبد الحميد. مصر: مطبعة السعادة.
- المقري، أحمد. (1968). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب. تحقيق: إحسان عباس. بيروت. دار صادر
- المقري، أحمد. (1997). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب. ط1. تحقيق: إحسان عباس. بيروت: دار صادر.
  - ابن منظور، محمد. (1993). لسان العرب. بيروت: دار صادر.

- الموسوي، محسن. (د. ت). ألف ليلة وليلة في نظرية الأدب الإنكليزي الوقوع في دائرة السحر. بيروت: منشورات مركز الإنماء القومي.
- ميرغني، هاشم. (2008). بنية الخطاب السردي في القصة القصيرة. الخرطوم: شركة مطابع السودان للعملة المحدودة.
- النحاس، أبو جعفر . (1988). معاني القرآن. ط1. تحقيق: محمد الصابوني. مكة المكرمة: جامعة أم القري.
- النحاس، أبو جعفر. (2000). إعراب القرآن. تحقيق: عبد المنعم إبراهيم. بيروت: منشورات محمد على بيضون دار الكتب العلمية.
- ابن النديم، محمد بن إســـحاق. (1997). الفهرســـت. ط2. تحقيق: إبراهيم رمضان. بيروت: دار المعرفة.
- النسيمي، محمد. (1996). الطب النبوي والعلم الحديث.ط4. بيروت: مؤسسة الرسالة.
- النفزي، عبد الله. (1999). النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات. ط1. تحقيق: عبد الفتاح الحلو وآخرون. بيروت: دار الغرب الإسلامي.
- نور الدين، صدوق. (2016). كيف تحلل نصًا أدبيًا. بيروت: دار القلم للطباعة والنشر والتوزيع.

- نوفل، يوسف. (2013). قضايا السرد العربي. ط1. بيروت: مكتبة لبنان ناشرون.
- الواحدي، علي بن أحمد. (2008). التفسير البسيط، ط1. تحقيق: جامعة الإمام محمد بن سعود. الرياض: عمادة البحث العلمي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- النيسابوري، مسلم. (2009). صحيح مسلم. تحقيق: محمد عبد الباقي. القاهرة: دار إحياء الكتب العربية.
- الواحدي، علي. (1994). الوسيط في تفسير القرآن المجيد. ط1. تحقيق: عادل عبد الموجود وآخرون. بيروت: دار الكتب العلمية. باب سورة يوسف.
- يقطين، سعيد. (1992). الرواية والتراث السردي من أجل وعي جديد بالتراث. ط1. بيروت – الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- يقطين، سعيد. (1997). الكلام والخبر مقدمة للسرد العربي. ط1. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.
- يقطين، سعيد. (2014). القراءة والتجربة حول التجريب في الخطاب الروائي الجديد في المغرب. ط1. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع.
- يقطين، سعيد. (2018). قال الراوي. ط1. الشارقة: إصدارات معهد الشارقة للتراث.

#### المجلات:

- باقل، سيلفيا. (1994). توالد السرد في ألف ليلة وليلة. ترجمة: نهى أبو سديرة. مجلة فصول. ع1. ص47-59.
  - الجمعان، سامي. (2008). دراسة نقدية: تناسل الحكايات في ألف ليلة وليلة. جدّة: النادي الأدبي الثقافي. م18. ص103–114.
- العدواني، أحمد. (2015). التّنامي السردي من القصة إلى الرواية. المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها. جامعة مؤتة. عمادة البحث العلمي. مج11. ع2. ص229–282.
- الغزالي، عبد الله. (2006). تناسل السرد ومستوياته في سلوان المطاع في عدوان الأتباع لابن ظفر الصــقلي. الكويت: جامعة الكويت، مجلس النشــر العلمي. حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية. م27. ع253. ص8–116.
- الهواري، لبابة. (2020). الرؤية السردية في رواية واحدة الغروب لبهاء طاهر. المسيلة، جامعة محمد بوضياف. حوليات الآداب واللغات. المجلد 8, العدد 3, الصفحة 222–251.

## المراجع باللغات الأجنبية:

- Deuter,M & others. (2015). Oxford Advanced Learner's

  Dictionary of current English. (9<sup>th</sup> ed). UK: Oxford

  University press.
- Todorov Tzvetan. Les catégories du retit litteraire. In:

  .Communications, 8, 166. Recherches sémiologiques
- V.Propp.(1968). V2. Tra: Laurence Scott. Austin: University of Texas Press.

# مراجع شبكة الإنترنت:

- إسماعيل، يوسف. (د. ت). التفرع الحكائي وأنماط التخييل في كليلة ودمنة. موقع
- معابر http://www.maaber.org/issue\_july10/literature4.htm معابر معابر معابر 2022/1/20م.
- موسوعة جينيس، أطول سمكة في العالم. <u>https://oceana.org/marine</u> موسوعة جينيس، أطول سمكة في العالم. <u>life/oarfish</u> تاريخ الدخول: 2022/2/13م.