## السخرية في الشعر العباسي في القرنين الثاني والثالث الهجريين

إعداد الخالق عبد الله عوده عيسى

إشراف الأستاذ الدكتور: حسين أحمد عطوان

قدّمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات درجة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها

كلية الدراسات العليا الجامعة الأردنية نوقشت هذه الرّسالة وأجيزت بتاريخ: / / 2003م

أعضاء لجنة المناقشة:

التوقيع

- 0000000000 الأستاذ الدكتور حسين أحمد عطوان/ رئيساً
- 0000000000 الأستاذ الدكتور عبد الجليل حسن عبد المهدي/ عضواً
  - 3 الدكتور ياسين يوسف عايش / عضواً 000000000
    - الأستاذ الدكت ور مصطفى عليّ ان / عضواً 0000000000

#### قائمة المحتويات

| <b>E</b> | -المحتويات 0                                                    |
|----------|-----------------------------------------------------------------|
| و        | -ملخّص الرّسالة                                                 |
| ۲        | –المقدّمة                                                       |
| 1        | -الفصل الأوّل :مفهوم السخرية وحدوده                             |
| 2        | -أسباب اختيار مصطلح السخرية                                     |
| 3        | -بداية ظهور فن السخرية                                          |
| 6        | -السخرية وعلاقاتها                                              |
| 6        | أ- مفهوم السخرية                                                |
| 7        | ب- علاقة السخرية بالمجتمع                                       |
| 10       | ج- أنواع السخرية                                                |
| 11       | د-أساليب السخرية                                                |
| 12       | هـــا اللجوء إلى السخرية                                        |
| 13       | و -المصطلحات التي لها علاقة بالسخرية                            |
| 23       | -الفصل الثاني: السخرية من ملامح الإنسان الخارجية                |
| 24       | 1- السخرية من أعضاء الجسم وهيئته العامّة                        |
| 40       | 2 - السخرية من اللحية                                           |
| 51       | الفصل الثالث: السخرية من الجوانب المعنوية في ذات الإنسان وحياته |
| 52       | 1-السخرية من ضيق الحال                                          |
| 60       | 2-السخرية من البخل                                              |
| 94       | 3-السخرية من ضعف الرجولة والجبن                                 |
| 96       | 4-السخرية من الأنساب                                            |

| 101 | 5-السخرية من الغباء والثقل والسماجة               |
|-----|---------------------------------------------------|
| 106 | 6-السخرية من التتاقض في حياة الشخص                |
| 107 | 7-السخرية من إخلاف الوعد                          |
| 111 | الفصل الرابع :السخرية من فئات اجتماعية مختلفة     |
| 112 | أ-السخرية من الزوجات والأزواج والبنات             |
| 118 | ب-السخرية من المغنين والمغنيات                    |
| 130 | ج-السخرية من الخدم والجواري                       |
| 136 | د-السخرية من الشعراء والكتّاب والنحاة والمتكلّمين |
| 148 | ه-السخرية في مو اقف مختلفة                        |
| 153 | الفصل الخامس :السخرية السياسية                    |
| 154 | أ-السخرية من الخلفاء والأمراء                     |
| 163 | ب-السخرية من موظفي الدولة                         |
| 184 | الفصل السادس: السخرية الدينية والحضارية           |
| 185 | أ-السخرية الدينية                                 |
| 201 | ب-السخرية الحضارية                                |
| 218 | الفصل السابع: الدراسة الفنية                      |
| 219 | 1 – اللغة                                         |
| 232 | 2-الأسلوب                                         |
| 236 | 1-أسلوب الأمر                                     |
| 237 | 2-أسلوب الاستفهام                                 |
| 237 | 3-أسلوب النفي                                     |
| 238 | 4-أسلوب الشرط                                     |

| 240 | 5-أسلوب الحوار                       |
|-----|--------------------------------------|
| 242 | 6-أسلوب السرد القصصي                 |
| 242 | 7-توظيف عناصر متنوعة من التراث       |
| 242 | أ-الثقافة الدينية                    |
| 245 | ب-الثقافة التاريخية والأسطورية       |
| 246 | ج-المعارف العلمية والفقهية والفلسفية |
| 248 | د-المعارف النحوية والأدبية والنقدية  |
| 254 | 3-الصورة                             |
| 266 | –الخاتمة                             |
| 268 | -المصادر والمراجع                    |
| 281 | Abstract                             |
|     |                                      |

-و-ملخص السخرية في الشعر العباسي في القرنين الثاني والثالث الهجريين.

إعداد

عبد الخالق عبدالله عوده عيسى إشراف

الأستاذ الدكتور حسين أحمد عطوان

قامت هذه الدراسة بمعالجة السخرية في الشعر العباسي في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، وقد بيّنت أن ظهور السخرية جاء بفعل تغيّرات اجتماعية كبيرة ، أثّرت في الفرد والمجتمع ، وقد اتّخذ الشعراء منها وسيلةً من وسائل النقد والتغيير، فعمدوا إلى كشف كثير من المشاكل والعيوب بأساليب بلاغية رفيعة ، ونادوا بمعالجتها 0

وقد 'بنیت الدراسة علىمقدّمة وسبعة فصول وخاتمة، تضمّن الفصل الأول أسباب اختیار السخریة ، وبدایة ظهورها ،وتعریفها وعلاقتها بالمجتمع والفرد ، وأنواعها وأسالیبها ، وأسباب اللجوء إلیها ، وعلاقتها بالمصطلحات التي تتّصل بها ، أو تلتقي معها 0

وجاء الفصل الثاني تحت عنوان السخرية من ملامح الإنسان الخارجية ، وظهرت فيه السخرية من القصر ، والصلّع ، وكبر الأنف، والدّمامـة ، وطول اللحية، ورثاثة اللّباس 0

وعرض الفصل الثالث للسخرية من الجوانب المعنوية في ذات الإنسسان وحياته ،وبرز فيه السخرية من ضيق الحال ، ومن البخل والبخلاء ، ومن ضعف الرجولة والجبن ، ومن الأنساب ، ومن الغباء والثقل ، ومن التناقض في حياة الإنسان ، ومن إخلاف الوعد

وتحدث الفصل الرّابع عن السخرية من فئات اجتماعية مختلفة ، فتناول الزوجات ،والبنات ، والمغنين ، والمغنيات، والخدم ، والجواري ، والشعراء، والكتّاب، والنحاة، والمتكلمين 0

وطالت سخرية الشعراء في الفصل الخامس الخلفاء والأمراء، وعمال الخراج، والقضاة ،وكتّاب الدّواوين، وغيرهم من الموظفين 0

وتناولت سخريتهم في الفصل السادس مسائل دينية وحضارية، فتهكم بعضهم من التنسك وتحريم الخمرة وعبروا عن استثقالهم من السوم والحج، وسخروا من حياة الأعراب البسيطة ، وأنكروا امتلاكهم لأيّ مظهر من مظاهر التحضر والرّقي ، ونادوا بمجاراة الفرس في حياتهم وأسلوب معيشتهم.

أمّا الفصل السابع فهو الدراسة الفنيّة ، وضمّ اللغة والأسلوب والصورة ، وأظهر ازدواجية في اللغة جمعت الفصحى والشعبية أحياناً ، والفصحى والمعرّبة أحياناً أخر، وكشف الفصل عن أساليب عديدة أغنت الفن السّاخر وزادت من تأثيره ، وأهمها أسلوب المقابلة وتوحيد المعاتي المتنافرة ، وقد أسهم هذا الأسلوب في تشكيل صور متنوّعة كان أظهرها الصور الكاريكاتورية المتحرّكة التي تكاد تنطق بذاتها ، وكان رائد هذا النوع الشاعر الساخر ابن الرّومي 0

#### بسلم الله الرحمان الرحيام

#### المقدمة

كنت أدرك صعوبة البحث في السخرية في الشعر العباسي ، لعلمي أنها مختلطة في الهجاء والفكاهة والدّعابة وغيرها ، ولكنّي أيقنت أنّ تمام الأمر يحتاج إلى مزيدٍ من التروّي والجهد 0

وبدأت أتزود بالثقافة التاريخية التي تعينني على فهم طبيعة العصر العباسي ومراحله ، وعلاقة الشعراء بشخصياته ، وأدركت بعد مدّة أنّ دراسة الشعر لا يمكن أن تكون بمعزل عن التاريخ 0

وبعد تقليب دواوين شعراء القرن الثانين والثالث الهجريين، وجدت مادة خصبة ، تتاولت هذه الحقبة بكل ما فيها من مشكلات وتتاقضات ، فمضيت أجمع الأخبار والأشعار التي تتعلق بموضوع السخرية ، وحين أحسست أن مادة الدراسة اكتملت أو كادت ، شرعت في تصنيفها وترتيبها 0

 واستعنت بكتب المحدثين ، ومنها على سبيل المثال: التطور والتجديد في الشعر الأموي ، والعصر العباسي الأول ، للدكتور شوقي ضيف ، وشعراء الشعب في العصر العباسي ، والشعراء الصعاليك في العصر العباسي ، والشعراء من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية ، للدكتور حسين عطوان ، وابن الرومي لإيليا حاوي ، وموقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي لمحمد زكي العشماوي ، ونقاط التطور في الأدب العربي لعلى شلق 0

وأقمت دراستي على المنهج التكاملي الذي أتاح لي فرصة التعامل مع النصوص بما يناسبها ، لكنه ظلّ واضحاً أن المنهج التاريخي والمنهج التحليلي ، هما الأبرز والأوضح 0

وجعلت بناء هذه الدراسة في سبعة فصول ، وقفت في الفصل الأول على مفهوم السخرية وحدوده ، وحاولت فيه أنْ أبيّن الفروق بين المصطلحات التي تقارب السخرية أو تلتقي معها ، كالفكاهة والتهكّم والهزر والمفارقة 0

وعرضت في الفصل الثاني للسخرية من ملامح الإنسان الخارجية ، وقد تعمدت ألّا يكون العنوان السخرية من أعضاء الجسم ، حتى أستطيع معالجة ما يخص الحركة والهيئة العامة ، واللّباس في هذا الفصل أيضاً 0

وأفردت الفصل الثالث للسخرية من الجوانب المعنوية في ذات الإنسان وخياته ،وقد برز فيها السخرية من ضيق الحال التي عبر عنها شعراء الكدية والفقر ، واستغرقت السخرية من البخل في هذا الفصل حيراً كبيراً ، يشير إلى شدة كره الناس لهذه العادة ، وتناول الشّعراء أيضاً بعض الصافات المذمومة مثل: الجبن ،والغباء، والثقل، والسماجة، وإخلاف الوعد 0

وعرضت في الفصل الرابع للسخرية من فئات اجتماعية مختلفة ، عكست بدورها أزمة الشاعر في علاقته مع نفسه ، وعلاقته مع مجتمعه ، لذلك وجّه بعضهم سهام نقده لزوجته وأبنائه ، ولبعض النحاة، والكتاب ،والشعراء، والمتكلّمين ، والمغنين، والمغنيات ،والجواري والعبيد 0

ودرست في الفصل الخامس السخرية من الخلفاء والأمراء وموظفي الدولة ، وقد كشف هذا الفصل عن لبّ المشكلة التي يحياها الناس في هذا العصر ، بسبب ما في الحالة السياسية من سوء ، وما يتبعها من فوضى وظلم 0

ووقفت في الفصل السادس عند السخرية الدينية والحضارية ، وأشرت إلى اختلاف الدوافع والأهداف عند كلّ شاعر ، ففي حين عبّرت سخرية بعضهم عن موقفٍ فكري ، كانت عند غيرهم نوعاً من العبث والمجون .

وخصر الفصل السابع للدراسة الفنية ، وتتاولت فيه لغة الشعراء وأساليبهم وصورهم ، وقد أعطيت ابن الرومي ومن بعده أبا نواس اهتماماً كبيراً ، فاق جلّ شعراء هذه الدراسة ، ولم يكن ذلك رغبة مني ، ولكن حجم الإسهام الذي قدماه كان أكبر ممّا قدّمه بقيّة شعراء السخرية ، فديوان ابن الرومي مثلاً جاء في ستة أجزاء، في حين توزّعت سخرية معظم الشعراء الآخرين في أبيات قليلة متناثرة 0

ولا أزعم 'أن هذه الدّراسة أحاطت بالموضوع إحاطة وافية ، ولم يبق للباحثين من بعدي شيء ، ولكنّي حاولت أن أخرجها على أفضل وجه ارتأيته ، فإنْ كنْت قد وفّقت فذلك ما قصدت إليه ، وانْ كنْت قصرّت عن بلوغ هدفي فحسبي أنّني اجتهدت 0

وفي الختام أتقدم بجزيل الشكّر والعرفان الأستاذي الدكتور حسين عطوان الذي تابعني في كلّ مراحل هذه الدراسة ، كلمةً كلمة ، ولم يدّخر جهداً في

رعايتي وتوجيهي ، وحق له علي أن اعترف أنه عالم دقيق دقة ما عرفتها ، وإن عنائي في البحث كان يزول عندما كنت أستمع إلى ملاحظاته ، فأشكره على سعة صدره وحسن رعايته 0

وأترحم على الأستاذ الكبير الدكتور إحسان عباس الذي غادرنا بجسده ، وبقيت كلماته ماثلة أمامنا ، فقد وجّهني في رسم خطوط هذه الدّراسة ، وكتب لي جملة من الملاحظات ، أنارت لي جوانب الموضوع، وفتحت أمامي آفاقاً جديدة.

وأتوجّه بالعرفان للأستاذ الدكتور عبد العزيز الدوري بما أسداه لي من نصح في التوفيق بين الأدب والتاريخ ، ثم أتقدم بجزيل الشكر للأستاذ الدكتور عبدالجليل عبد المهدي الذي كان يأخذ بيدي إذا تعثّرت، ويقويني إذا وهنت ، ولم يبخل عليّ بالنصح والإرشاد .

وأتقدّم بالشكر للأستاذين الفاضلين الأستاذ الدكتور مصطفى عليان والدكتور ياسين عايش ؛ لتفضلهم بقراءة هذه الرسالة .

### الفصل الأول تعريف المصطلح وحدوده

#### أسباب اختيار مصطلح السخرية

اخترت مصطلح السخرية وفضلته على غيره، لأن السخرية أسلوب متميّز في ألوانه المتعددة ، وفن قادر على التأثير والاستجابة ، من خلال بـــث مــشاعر غاضبة ورافضة ، ولأنه صار مصطلحاً مألوفاً وشائعاً تمتاز به أعمــال بعــض الكتّاب والشعراء، وقد يُسأل عن سبب إثارة التعبير الساخر، على حين لا يُــسأل عن التعبير الجدّي المباشر.

تستهدف السخرية في جوهرها نقد الحياة ، أو تغيير بعض الظواهر فيها ، وهذا التغيير أو التطوير ، يبدأ أولا بتشخيص الحال ، ومعالجة الخلل فيها، والسخرية بدورها لا تكتفي بالنظر إلى الأشياء من السطح ، ولا تقتصر في تشخيصها للخلل على ظواهر الأمور ، وإنما قد تشك في الإنسان ذاته، وفي النظام العام الذي يسيّر العالم ، فتصبح مفهوما عميقا ، ونظرة شاملة ، وكأنما أريد لها أن تحل محل الفلسفة والأخلاق (1) . وتعتمد في ذلك أساليب بارعة ، تدخل إلى الناس مداخل شتى ، فتستنهض عقولهم أحيانا ، وتدغدغ مشاعرهم أحيانا أخرى ، وقد تلهو بكينونتهم ، فتصبح سلاماً متعدد الأطراف ، وهذا يزيد من تأثيرها وقوة سطوتها ، ويوسع دائرة نشاطها. في حين أن الجدّ حالة عادية غير طارئة، (2) ولا تخرج عن المألوف في النظر إلى الأشياء ، وفي حالة عادية غير طارئة، (2) ولا تخرج عن المألوف في النظر إلى الأشياء ، وفي التعامل معها، وليس في هذا ما يدعو للسؤال أو الغرابة . ولا نبالغ إذا قلنا : " إن الموقف الساخر هو الأليق بواقع الحياة وتناقضاتها (3).

ويرى ابن رشيق أنّ السخرية لها تأثير شديد ،إذ يردد أن التعريض أهجى من التصريح ويعلل ذلك "باتساع الظن في التعريض، وشدة تعلّـق النفس به، والبحث عن معرفته وطلب حقيقته" فإذا كان الهجاء تصريحاً أحاطت به النفس علماً، وقبلته يقيناً في أول وهلة، فكان كل يوم في نقصان لنسيان أو ملل"(4).ويذكر

<sup>(1)</sup> أدونيس: مقدمة للشعر العربي ، ص40.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> بو علي ياسين : بيان الحد بين الهزل والجِد، ص25.

<sup>(3)</sup> عادل العوا : مواكب التهكم ، ص12.

<sup>(4)</sup> ابن رشيق: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج2، ص172، 173.

القاضي الجرجاني أن أبلغ الهجو ما خرج مخرج الهزل والتهافت، وما اعترض بين التصريح والتعريض، وما قربت معانيه، وسهل حفظه، وأسرع علوقه بالقلب ولصوقه بالنفس(1). وقد يمزج الساخر بين الفكاهة والنقد ليسري عن القارئ، فيستطيع اقتحام نفسيته بسهولة ليحقق مبتغاه، وقد تظهر عنده الكوميديا السقراطية التي تتسم بالتظاهر بالجهل والغباء، فيبدو للسامع أن الساخر غبي وأحمق ولكن سرعان ما تتقلب الصورة بعد اكتمال عناصر السخرية.

ولهذا نجد الجاحظ يقول<sup>(2)</sup>: "وإنْ كنّا قد أمللناك بالجدّ... فإنّا سننشطك ببعض البطالات، وبذكر العلل الظريفة، والاحتجاجات الغريبة، فربّ شعر يبلغ بفرط غباوة صاحبه... ما لا يبلغه أحر النوادر وأجمع المعاني، وأنا أستظرف أمرين استظرافاً شديداً، أحدهما استماع حديث الأعراب، والأمر الآخر احتجاج متنازعين في الكلام، وهما لا يحسنان منه شيئاً، فإنهما يثيران من غريب الطيّب ما يضحك كلّ ثكلان وإن تشدّد، وكلّ غضبان وإن أحرقه لهيب الغضب".

#### بداية ظهور فن السخرية:

لم يعرف العرب في الجاهلية السخرية بوصفها ظاهرة، بل غلب على أشعارهم الطابع الجدي، فعرفوا الهجاء الذي واكب المديح وسايره، وكان جزءاً من القصائد التقليدية، منبثاً في حماستهم وإشادتهم بأمجادهم وانتصاراتهم الحربية، وكان في جوهره تعبيراً عن احتقارهم للضعف والخور، فدار فيما يتصل بذلك مذذذذن القعود عن الغزو، والتقصير في حماية الجار، والعجز عن أخذ الشأر، والانهزام في المعركة، والاستسلام للأعداء، ووضاعة النسب، والبخل والفقر، واستمر الهجاء على هذه الصورة في صدر الإسلام، وإن كان بعض شعرائه قد فصلوه عن غيره من الموضوعات، وأفردوه في مقطوعات، وعابوا فيه مهجويهم

 $<sup>(^{1})</sup>$ المصدر نفسه، ج $^{2}$ ، ص $^{171}$ .

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup> ) الجاحظ: البخلاء، ، ص5، 6.

بالكفر والشرك، ومخالفة الخلق القويم، (1) وعُدّ الهجاء بالمفهوم السابق إثماً كبيراً لا يجوز أن يجري به لسان الشاعر، وخاصة المقذع منه، وقد فسسّ عمر بن الخطاب – رضي الله عنه – الهجاء المقذع حين أطلق الحطيئة من سجنه بسبب هجائه للزبرقان بن بدر عندما قال له: "إياك والهجاء المقذع. قال: وما المقذع ين أمير المؤمنين؟ قال: المقذع: أن تقول هؤلاء أفضل من هؤلاء، وأشرف، وتبني شعراً على مدح لقوم وذم لمن تعاديهم"(2).

وأمّا في العصر الأموي فقد نما الهجاء نمواً كبيراً في شكله ومضمونه وغايته، واحترفه شعراء النقائض، حتى أصبح قصائد مطولة، مستغلين فيه التاريخ الجاهلي بما فيه من أنساب ومثالب، وحروب، وانتصارات، وهزائم، ثم التاريخ الإسلامي، ومواقف القبائل من الدولة الأموية وخلفائها، متوخين من نقائصهم التسلية والترفيه والإضحاك، لا تهييج الشر وتحريك الفقتة (3). وتبقى النقائض مناظرات أدبية أوجدتها ظروف عقلية وأخرى اجتماعية في عصر بني أمية أكثر من كونها هجاء بالمعنى المعروف في الجاهلية، والشاعر لا ينظم معاني بدوية بسيطة، بل ينظم معاني نتلاءم مع النطور العقلي الحديث الذي أصابه الذهن العربي، والذي طوره من بعض جوانبه (4). وانتهى فن النقائض في القرن الثاني أو أوشك على الزوال بانتهاء الدوافع الاجتماعية والعقلية التي كانت تدعو إليه، ثم سايرت الهجاء، حيث اتجهت كثير من النفوس إلى الفكاهة بغرض التسرية، وظهرت في الشعر أساليب التندر والتهكم، ونفنن الشعراء في صوغها (5). وأخذت شكلاً جديداً في تناولها للحياة.

<sup>(1)</sup> محمد محمد حسين، الهجاء والهجاؤون في الجاهلية، ص178، ص225.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)ابن رشيق: العمدة، ج2، ص170.

<sup>(3)</sup> شوقي ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ص(163)، ص(304)

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص203،204،205.

متحي محمد عوض أبو عيسى: الفكاهة في الأدب العربي إلى نهاية القرن الثالث، ص $^{5}$ 

ثم ظهرت السخرية التي تعمد إلى النقاط العيوب، وتصويرها ونقصها بطريقة مضحكة، ولا يعني ذلك عدم وجود بعض الأبيات الساخرة قبل العصر العباسي، فقد عُرف هذا اللون عند الحطيئة وجرير وغيرهما لكن في حدود ضيقة، ومع ذلك فإن ظاهرة السخرية وانتشارها في أدبنا العربي لم تبدأ بوضوح إلا ببداية المرحلة العباسية، وهي ظاهرة بدأت عند كتّاب ذلك العصر، إذ ظهرت عند الجاحظ في رسائله، وفي كتابه "البخلاء" ثم عند الشعراء ابتداءً من بشار بن برد حتى أبى العلاء في القرن الخامس، مروراً بأبي نواس وابن الرومي وغيرهما(1).

ويرجع ظهور السخرية إلى بدء النظرة المتحررة من الماضي، وإلى تقوق الشعور الفردي الذي ظهر عند شعراء هذه المرحلة، فأصبح السعور بالغربة والانفصال عن الآخرين يشكل ظاهرة عامة، يتسم بها معظم الشعراء العباسيين من أمثال بشار وابن الرومي وغير هما<sup>(2)</sup>، فكانت لهؤلاء الشعراء مواقف يقفونها من الناس والمجتمع ونظرات في الحياة ورؤى ذاتية، وكانت رؤية كل شاعر تختلف عن رؤية الآخر، وأدى ذلك إلى اتساع مضمون السخرية، وتعدد دلالاتها واختلاف أساليبها باختلاف كل واحد منهم، ولكنها عند الجميع تناولت مظاهر الحياة المختلفة بما في ذلك القيم الدينية التي حاول السعراء تفسيرها، ونقل مصطلحاتها وألفاظها في إطار آخر (3).

وتعد السخرية من أبرز ملامح التحول في الموقف الشعري عند السشعراء العباسيين، فالصدام بين هؤلاء الشعراء ومجتمعاتهم وتقاليد الحياة في ذعصورهم وصل حد الرفض والإنكار والثورة أحياناً (4)، وهذا عائد إلى الظروف التي غيرت وجه المجتمع ومنحته شكله الجديد لما نشأ من صراع سياسي وآخذر شعوبي

<sup>(</sup>  $^{1}$  )أيمن محمد زكي العشماوي: خمريات أبي نواس- دراسة تحليلية في المضمون والشكل، ص $^{224}$ .

<sup>(</sup>² )أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص39.

<sup>( 3 )</sup>محمد زكي العشماوي: موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي،ص128.

<sup>( &</sup>lt;sup>4</sup> ) انظر إلى الفساد الاقتصادي والتباين الطبقي والإضراب السياسي في كتاب حسين عطوان : شعراء الشعب في العصر العباسي الأول ، 1970،ص9-

أيمن العشماوي: خمريات أبي نواس، ص224.

واضطراب في مناحي الحياة الاجتماعية والاقتصادية ثم تطور الحياة الفكرية والعقلية (1).

وأصبحت الستخرية في العصر العباسي ظاهرة تلح علينا في الوقوف عليها، ومتابعتها، والتعرف إلى شعرائها الذين صاغوا لنا آراءهم وأفكارهم بأساليب ساخرة، فخرجت حية نابضة تعبر عن موقف رافض ومتمرد أحياناً، وعن مشكلات نفسية واجتماعية أحياناً أخر، وقد شملت سخريتهم قضايا متعددة، نستطيع من خلال قراءتها أن ندخل إلى تناقضات شتى عاشها ذلك المجتمع وأثرت فيه.

#### مفهوم السخرية وحدوده:

اعتاد الباحثون أن يتناولوا السخرية، وما يتصل بها من مصطلحات تحت باب الهجاء، دون الوقوف على كل مصطلح بمفرده للتفريق بينها، آخذين بعين الاعتبار خصوصية كل مصطلح، وما يشتمل عليه من علامات، وما يسبقه من دوافع ولهذا ارتأيت أن أبدأ هذه الدراسة بالوقوف على هذه المصطلحات محاولاً توضيحها والتفريق بينها.

#### أ- تعريف السخرية

يعود أصل هذه الكلمة إلى الفعل (سَخِرَ) بكسر العين، وهو فعل لازم يتعدى إلى مفعوله بحرف الباء أو من، فيقال سَخِرَ منه وبه(2)، وهي لفظة تدل على أسلوب في التعبير يثير الضحك والاستهزاء ممن يكون موضع السخرية، فيقال: "فلان سُخْرةٌ وسُخَرةٌ يضحك منه الناس، ويصحك منهم(3)، وسخرت منه واستسخرت، واتخذوه سخريّا. والسخرة: الضحكة ورجل سُخَرَة يسخر بالناس،

<sup>( 1 )</sup> محمد العشماوي: موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي، ص128.

<sup>( 2 )</sup> الفيروز أبادي: القاموس المحيط، مادة (سخر).

<sup>.</sup>  $^{3}$  )  $^{1}$  (  $^{3}$  )  $^{1}$ 

وسُخرَةً يُسخرُ منه، وكذلك سُخْري، وسُخْرية، من ذكره ضمها (1)،قال تعالى: "ليتخذ بعضهم بعضاً سخريّاً".

والسخرية في مفهومها البلاغي تعني: "طريقة في الكلام يعبر بها الشخص عن عكس ما يقصده بالفعل، كقولك للبخيل "ما أكرمك" ويقال "هي التعبير عن تحسر الشخص على نفسه، كقول البائس "ما أسعدني" (2). وعرفتها سوزان عكاوي بأنها " الهُز ْء بشيء ما، لا ينسجم مع القناعة العقلية، ولا يستقيم مع المفاهيم المنتظمة في عرف الفرد والجماعة (3).

وتتصل السخرية بالأدب اتصالاً وثيقاً حتى نُظر إليها على أنها فن أدبي بحاجة إلى مهارة وذكاء (4) وقدرات إضافية في الموهبة، لأنها من أعسر الفنون الأدبية. كذلك فإنها تعبر عن شجاعة استثنائية، تصل بالشاعر إلى أن يجرب أحياناً سخريته على نفسه، ويصنفها محمد مفتاح في مرتبة بعد الاحتقار والاستصغار والاستهزاء (5).

#### ب. علاقة السخرية بالمجتمع والفرد:

إنّ الصلة بين ظاهرة السخرية والمجتمع أشبه ما تكون بصلة البذرة بالتربة، فهي أصل نشأتها وعالم وجودها، ولولا تغيرات الحياة التي استوجبت وجود مثل هذا اللون ما ظهرت. أما عن دورها في حياة الأفراد فيأتي منسجماً مع الغاية الجماعية التي تحققها، فهي تؤلف بين أفراد المجتمع وتزيد من روح التعاطف بينهم، وتوحدهم في الدفاع عن إثرهم الاجتماعي والديني والأخلاقي، فيعبر الساخر عن رأي المجتمع في الخارجين على سلوكيّاته وأخلاقه التي أقرها، وتغدو السخرية إطاراً واسعاً لكل التناقضات، نستقرئ من

<sup>1 )</sup> اللسان: مادة سخر.

<sup>(2)</sup> بحدي وهبة، كامل المهندس: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ص112، مجدي وهبة: معجم مصطلحات الأدب،1974، ص24.

<sup>( 3 )</sup> سوزان عكاوي: السخرية في مسرح أنطون غندور ، ص24.

<sup>(4)</sup> عبد العزيز شرف: الأدب الفكاهي، مكتبة لندن، 1992م، ص 22.

ص257

خلالها أحوال المجتمع، وما مر به من أحداث، وما استقر فيه من عيوب ذاتية واجتماعية، وأهم من هذا أنها تصبح في لحظة ما رادعاً قوياً عندما لا يكون في القانون ما يوجب عقاباً مادياً على انحرافات وأخطاء غير مادية. وقد تخلق السخرية عاملاً وقائياً يحجب الفرد عن مخالفة الإجماع، خوفاً من سخط الساخر، وردة فعل غيره.

وتعتمد السخرية في صياغتها على الملاحظة الخارجية التي تأتي من خلال مراقبة الساخر لتصرفات الناس كما أنها تخفي رغبة قوية في التغيير، وحلماً بنظام آخر في العالم(1) وقد تأتي بدوافع نفسية تختلف من شاعر إلى آخر، ومن الكتّاب من عرض للسخرية من جانبيها النفسي والفني، وكشف عن دورها المهم عند شعراء معروفين من أمثال أبي نواس وابن الرومي وغيرهما، فقد استطاع أدونيس من خلال السخرية أن يتعمق إلى أبعاد ترتبط بعالم كل شاعر من هؤلاء، ويتساءل أدونيس عن معنى السخرية العميق عند الشعراء العباسيين بقوله (2): "ولكن، ما هو معنى السخرية العميق عند هؤلاء الشعراء؟ إنه الرغبة بالظفر على أشياء، بظفر الوعي على ما يحيط به (3).

إن رؤية أدونيس هذه تذهب إلى اعتبار أن السخرية حاجة نفسية تنطلق بإرادة الإنسان، يبغي من خلالها فهما وإدراكا لأشياء غير مفهومة، بحيث تصل بالإنسان إلى مرحلة من الوعي والانطلاق أو "تحرر العالم وإن وقتياً من سباته المعتم". ويرى أن هذا الانطلاق يبدأ من الساخر نفسه، لأن السخرية في أصلها منفى يشك الشاعر فيه بنفسه وبالآخر، ويرى سعد شلبي أن الهزلية الرفيعة تنشأ حين تكتشف المعرفة العميقة للحياة (4) أما على الجانب الفني فهي تمنح الساعر وشعره نبرة من الجموح والحركية، كما هو الحال عند ابن الرومي.

<sup>(1)</sup> أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص40، 41.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص39، 41.

<sup>(3)</sup> هكذا في الأصل. والصّواب أن يقال: إنّه الرّغبة في الظّفر بأشياء ،بظفر الوعي بما يحيط به "

<sup>(4)</sup> سعد إسماعيل شلبي : الشعر العباسي التيار الشعبي ، ص86.

وتتاول السخرية أيضاً من جانبيها النفسي والفني أيمن العشماوي، إذ ربط بين الجانبين وكشف عن دوريهما، فهي في نظره ظاهرة نفسية وفنية في الوقت ذاته، تعمل على تشكيلها مجموعة من العوامل النفسية التي تأتي غالباً نتيجة لصراع بين عالم الشاعر الداخلي وبين قوة خارجية يرفضها ويقاومها، وقد يصل الصراع إلى أقصى درجاته إذا أحس الشاعر بالقهر والظلم كما حدث عند بسار ابن برد(1) ولهذا فهي تؤدي دوراً صحياً ففيها يتحقق ضرب من التعويض وهي كذلك وسيلة نافعة للتهرب من مشاغل الحياة ومتاعبها (2).

وقد لا تكون غاية السخرية الفرد في ذاته، وإنما يصبح الفرد وسيلة لمواجهة الظواهر السلبية وهذه قضية اختلف فيها النقاد والأدباء، ففي حين يرى عبد الحليم حفني في السخرية سلاحاً اجتماعياً، تحافظ به الجماعة على كيانها ومقوماتها(3) يرى فيها على أدهم شعوراً فردياً ينبعث من أعماق نفس الفرد، ويندر أن تعم وتصبح شعوراً جماعياً، ويدعم وجهة نظره هذه بأن السخرية قد تتناول موضوعات أخرى غير الحياة الاجتماعية، فقد يسخر الإنسان من نفسه، وقد يسخر من الطبيعة، وقد يتناول بسخريته الخليقة جميعها(4).

ولا ينفي زكريا ابراهيم صفة الفردية عنها، فقد اعتبرها أثرا اجتماعيا، لكنها لا تخلو من الفردية في جانب منها ، ويربط السخرية بالأثر الناتج عنها، وهو الضحك، ويوازن بين حالة الفرد في عزلته، وحالته مع جماعة، في اختلاف حدة هذا الأثر، حيث نجده يقوى ويرتفع بمشاركة الجماعة، ويبهت ويضعف دونهم (5)، وأنا أميل إلى هذا الرأي إذ من الصعب اعتبار السخرية غاية فردية، معزولة عن المجتمع، ويؤكد هذا الأسباب التي أدت إلى ظهور السخرية في الأدب

<sup>(1)</sup> أيمن العشماوي: خمريات أبي نواس، ص224.

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup> ) عبد العزيز شرف: الأدب الفكاهي، ص20.

<sup>( 3 )</sup> عبد الحليم حفني: أسلوب السخرية في القرآن الكريم، ص17.

<sup>( 4 )</sup> على أدهم: لماذا يشقى الإنسان؟، فصول في الحياة والمجتمع والأدب والتاريخ ، ص107.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) زكريا إبراهيم، ص62.

العربي. فكما أشرت آنفاً، فإن حركة المجتمع وتغيراته، وتتاقصاته هي التي أخرجت هذا الفن وأبرزته.

#### ج. أنواع السخرية:

إن السخرية ألوان نفسية لا عداد لها، وإن لكل منها مصدره النفسي، ولكل منها دوره في حياتنا، وإن السخر ليتنوع حتى لا يتفق في الباعث الذي يوحيه ولا في العبارة التي تحمله (1)، لكن يبقى هناك قسمان رئيسيان يندرج تحتهما أنواع تختلف باختلاف الهدف أو الغاية، وهما:

أولاً: السخرية الإيجابية: وهي تتعامل مع المسخور منه بكثير من الاتزان.

ثانياً: السخرية السلبية: وتستخدم المبالغة إلى حدّ التطرف والمنهش والتعريض. وهذا النوع من السخرية نجده عند الضحية التي تصبح في يوم ما جلاداً ( $^2$ ). أما القاسم المشترك بين أنواع السخرية، فهو التناقض بين مضمون الظاهرة أو ماهيتها، وبين شكلها الممارس في الحياة الواقعية ( $^3$ ).

وتعتمد السخرية أثناء التعبير على عنصر المفاجأة، وعدم التوقع والخيال، وكذلك الغرابة التي تعني انعدام التوافق ما بين الواقع، وبين ما يطمح إليه الفنان الساخر  $\binom{4}{2}$ ، لأنها قائمة على فكرة المقابلة بين نقيضين.

#### د. أساليب السخرية:

للسخرية أساليب كثيرة تتنوع تبعاً لتنوع الموضوعات التي يُسخر منها(1) ولعل أشهر هذه الأساليب:

<sup>(1)</sup> محمد مندور: في الميزان الجديد، ص114.

<sup>2</sup> سيمون بطيش: الفكاهة والسخرية في أدب مارون عبود، 1983م، ص18.

 $<sup>^{3}</sup>$  أسس علم الجمال الماركسي اللينيني، ص $^{107}$ .

<sup>.</sup> ( <sup>4</sup> ) عبد اللطيف حمزة: حكم قرقوش، مصر ، ص84، انظر فراس الحاج محمد : السخرية في الأدب الفلسطيني المقاوم ، ص18.

أولاً: الرد بالمثل: وهو قائم على التبادل، وكثيراً ما يستخدم للفكاهة والضحك لمجرد التسلية، والردّ يكون أكثر سخرية وأشد لذعاً، وقد يكون بدهياً.

ثانياً: اللعب بالألفاظ واللعب بالمعانى، ومن أنواعها الكناية والتورية والتعريض و القلب<sup>(2</sup>).

ثالثاً: الهزل الذي يراد به الجد، وهو أن يقصد المتكلم مدح إنسان أو ذمه فيخرج عن ذلك المقصد مخرج الهزل والمجون اللائق بالحال، ومن شواهده قول أبي العتاهية (3)

مِن بخل نفسك عل الله يشفيكا ولا عدوَّك إلا مَن يرجّيكا

أرقيك أرقيك بسم الله أرقيك ما سلم كفُّك إلا من يناولها

ومنه أيضاً قول أبي نواس(4):

فقل عدِّ عن ذا كيف أكلك للضبِّ

إذا ما تميميٌّ أتاك مفاخراً

رابعاً: التبشير في موضع الإنذار، أو الوعد في مقام الوعيد، كقوله تعالى  $(^5)$ :

"بشّر المنافقين بأنّ لهم عذاباً أليماً وكقول ابن الرومي  $\binom{6}{2}$ :

فيا له من عمل صالح يرفعه الله إلى أسفل

خامساً: المواربة (7) وهي أن يقول المتكلم قولاً يتضمن ما ينكر فيه بسببه، وتوجه إليه المؤاخذة فإذا حصل الإنكار عليه استحضر بذكائه وجها من الوجوه التي يمكن

<sup>(1)</sup> حسين خريوش: أدب الفكاهة الأندلسي، اربد، 1982م، ص4.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه ، ص43.

<sup>(3)</sup> الحموى: حزانة الأدب وغاية الأرب ، ص69.

والفاتح لهذا الباب امرؤ القيس في قوله:

وقد علمت سلمي وإن كانَ بعلُها بأنَّ الفتي يهذي وليس بفعّال.

انظر الحموي: حزانة الأدب وغاية الأرب ، ص69.

<sup>( &</sup>lt;sup>4</sup> ) ديوان أبي نواس: ص78.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) سورة النساء، آية 138.

<sup>( 6 )</sup> ابن حجة الحموي: خزانة الأدب وغاية الأدب ، ص98.

<sup>(^)</sup> المواربة: مشتقة من الأرب، وهو الحاجة، لكن ذكر ابن أبي الإصبع أنما مشتقة من ورب العرق، (بفتح الواو والراء) إذا فسد، فهو ورب (بكسر الراء) كأن المتكلم أفسد مفهوم ظاهر الكلام بما بدأه من تأويل باطنه.

الحموى: خزانة الأدب وغاية الأرب، ص141.

التخلص بها من تلك المؤاخذة، إما بتحريف كلمة أو تصحيفها، أو بزيادة أو نقص، أو غير ذلك، ومنها قول أبي نواس في خالصة جارية الرّشيد هاجياً لها<sup>(1)</sup> لقد ضاع شعري على بابكم كما ضاع حلي على خالصة فلما بلغ الرشيد ذلك أنكر عليه وتهدده بسببه، فقال: لم أقل إلا: لقد ضاء شعري على بابكم كما ضاء حلي على خالصة فاستحسن الرشيد مواربته، وقال بعض من حضر: هذا بيت قُلعت عيناه فأبصر. سادساً: المبالغة التي تعني الإفراط في الوصف وتجسيم الصورة، أو العيب المقصود بغرض السخرية (2).

#### ه.. أسباب اللجوء إلى السخرية:

إنّ الأدب الساخر يقترب من الأدب الرمزي الذي يغلّف الحقائق ، ويخفي الغضب والضيق ، ويُلبِسُ معانية لبوسا قابلا للتأويل وهذا النوع يترك للفنان فرصة التراجع أحيانا ، فتغدو الألفاظ واسعة الدلالة ، وقابلة للأخذ والرد، ويلجأ الأدباء إلى هذا الفن نتيجة لعوامل متعددة، لعل أهمها الخوف من السلطة الحاكمة(3) خاصة إذا كان في التصريح خطر على حياة الأديب (4) وقد يلجأ الأديب للسخرية عندما لا يكون قادراً على إبراز غضبه، فتصبح السخرية ملاذاً نفسياً يحقق انفعال الأديب ويستوعب حدّته وثورته، وقد تأتي بباعث الزهو والشعور بالتفوق العقلي عند الساخر، فينزع إلى السخرية والغموض معاً، ولعل أقوى باعث على وجود السخرية في صورها المختلفة الازدواج الكامن في الذات الإنسانية، الازدواج بين الفكر والعمل، وبين المثالي والواقعي، وبين العقل

<sup>(1 )</sup> المصدر نفسه، ص141.

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup> ) حامد عبده الهوال: السخرية في أدب المازني، ص48.

<sup>( 3 )</sup> أحمد محمد الحوفي: الفكاهة في الأدب العربي وبعض دلالاتما ، ص15.

<sup>(4)</sup> محمد عبد الغني حسن: الفكاهة في الشعر المعاصر، الهلال، العدد (8)، 1974م، ص53.

والعاطفة، وبين الفكرة المجردة والبداهة  $\binom{1}{1}$ . والساخر متمرد، لا يقبل بالواقع وإنما يطمح إلى المثال، ولهذا نجده قوي الملاحظة لعيوب المجتمع، يتابعها ويلتقطها.

وثمة ظروف وأوقات تتشط فيها السخرية أكثر من غيرها، منها الحروب وما ينتج عنها من خراب وتدمير ، كذلك فإن عصور الانحطاط والتخلف والتراجع ، كلها عوامل تساعد على إبراز الأصوات الساخرة التي 2 تأتي في إطار الرفض والتصحيح.

#### و. المصطلحات التي لها علاقة بالسخرية:

يتصل بمعنى السخرية ألفاظ عدة، ومنها الفكاهة ،والتهكم، والهجاء ،والهَـزل، والدعابة ،والمزاح، وغيرها، ويلاحظُ التقارُب الواضح بين أربعة من هذه المصطلحات وهي: السخرية ،والفكاهة، والهجاء، والمفارقة، لذلك سأحاول أن أبين مواضع الالتقاء، ومواضع الاختلاف بينها.

#### ز -الفرق بين الفكاهة والسخرية

يربط علماء النفس بين ظاهرة الضحك والأدب الساخر ويرون أن الضحك أشر مصاحب للسخرية (3) وهذا لا يمكن إطلاقه ؛ لأن السخرية في ذاتها رفض ، وإن تغلفت بمظاهر أخر ، والضحك الذي نراه عند الساخر لم يأت لغاية الفرح، وإنما هو استعلاء على الإحساس بالمرارة واليأس ولون من ألوان الاستخفاف ووجه من وجوه الرمز الهادف.

على حين تتميز الفكاهة بأنها مثيرة للضحك غالباً، ومن معانيها المرزاح، والرجل الفكه الطيب النفس المزرّاح، والاسم الفكيهة والفكاهة، ومن معانيها أيضاً

<sup>(1)</sup> على أدهم: لماذا يشقى الإنسان؟، ص108.

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup> ) انظر ، حسين خريوش: أدب الفكاهة الأندلسي، ص33.

<sup>(3)</sup> ينظر أحمد عطية الله: سيكولوجية الضحك، ص132، ص158.

الدّعابة و الهَزّل و الهُز َالة (1). ويعرفها مجدي و هبة بأنها "صفة في العمل أو في الكلام أو في الموقف أو في الكتابة التي تثير الضحك لدى النظارة أو القرّاء"(2).

ويمكن تمبيز الشعر الفكاهي عن الشعر الساخر في الباعث والنتيجة، فالشعر الفكاهي يصدر غالباً عن الفكاهة (البريئة)، على حين تشيع في السشعر الساخر، بعض الميول العدوانية، أو الأغراض الشخصية( $^{5}$ ). وينسب أرسطو الفكاهة إلى عيب أو تشويه في أمر ما، لا يصل إلى مرتبة الإيذاء أو الإيلام( $^{4}$ )، ويحصر شوقي المعاملي مهمة الفكاهة في مجرد العبث والتسلية( $^{5}$ )، ويرى أحمد محمد الحوفي أن الغرض منها أحياناً التقويم والتهذيب والإصلاح، من خلال نقد يشترط فيه ألا يجرح كما يجرح الهجاء( $^{6}$ )، وأرى أنها لا تخلو من غرض النيل من الآخرين، فقد ينال المرء من أعراض الناس ويتفكّه بها تفكهه بالطعام أو بالفكاهة. ولهذا اختار أهل التغسير وصف أهل النار فكهين( $^{7}$ ) أي أشرين بطرين. ولكنّ الفكه أو الفاكه أو الفيكهان يظل هو الإنسان قليل الأذى، الذي يسلّم بما يراه الناس، و لا يخالفهم إثماً وعدواناً، فيتعرض لهم بشره كالمتهكّم أو المستهكم ( $^{8}$ ).

وتجدر الإشارة إلى أن الفكاهة قد تعبّر في مضمونها عن السخرية، ولكنّها في الأعم أقل حدّة وإيلاماً ( $^{9}$ ). وتأتي الفكاهة في الأكثر لتخفيف الألم النفسي أو نشدان الشيء المفقود، ويرى ابن قتيبة أن الفكاهة عامل من عوامل الاستمالة، ولون من ألوان الجمال مع ضرورة عدم المبالغة فيها ( $^{10}$ ).

<sup>(1)</sup> اللسان: مادة فكه.

<sup>(2)</sup> بحدي وهبة، كامل المهندس: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ص153.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  عبد العزيز شرف: الأدب الفكاهي، ص43.

<sup>( 4 )</sup> محدي وهبة: معجم المصطلحات في اللغة أو الأدب، ص153.

 $<sup>^{5}</sup>$  ) شوقى المعاملي : الاتجاة الساخر في أدب الشدياق ، ص $^{109}$  .

<sup>( &</sup>lt;sup>6</sup> ) أحمد الحوفي: الفكاهة في الأدب، ص3.

<sup>( 7 )</sup> انظر ، سورة المطففين، آية 31.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) اللسان: مادة فكه.

<sup>( 9 )</sup> عبد الحليم حفني: أسلوب السخرية في القرآن الكريم، ص16، زكريا إبراهيم: سيكولوجية الفكاهةو الضحك، ص69.

 $<sup>^{10}</sup>$  ) ابن قتيبة: عيون الأخبار، ص $^{15}$ 

ولهذا كان العرب يحبون الضحك والضاحكين "ولفضل خصال الضحك عند العرب تسمّي أو لادها بالضحّاك، وببسام، وبطلق...وإذا مدحوا الرجل قالوا هو ضحوك السن، وبسّام العشيّات....وإذا ذموا الرجل، قالوا هو عبوس، وهو كالح، وهو قطوب، وهو شتيم المحيّا، وهو مكفهر، وهو كريه، ومقبض الوجه، وحامض الوجه، وكأنّما وجهه بالخلّ منضوح"(1).

ولعل الجاحظ من أكثر الأدباء اهتماماً بهذا الأمر، فقد عرف به واشتهر، وكان ذلك عنده منهجاً تأليفياً، أشار إليه في مقدمة كتابه (البخلاء) بقوله(2): "ولك في هذا الكتاب ثلاثة أشياء: تبين حجة طريفة، أو تعرف حيلة لطيفة، أو استفادة نادرة عجيبة، وأنت في ضحك منه، إذا شئت، وفي لهو إذا مللت الجد".

وذهب التوحيدي مذهباً راعى فيه حاجة النفس والبدن إلى الراحة، وقد طبق هو نفسه هذا، فختم بعض مجالسه بفكاهة في كتابه "الإمتاع والمؤانسة"، "لأن النفس تملّ، كما أن البدن يكلّ، وكما أن البدن إذا كَلّ طلب الراحة، كذلك النفس إذا ملّت طلبت الروّر ح..."(3).

#### • التهكم والهَزَل:

التهكم في الثقافة العربية لغة، وأسلوباً، وتأثيراً، نشاط موصول يتجلى في وسائل التعبير اللفظي كلها من شعر ونثر. وقد استمر هذا النشاط منذ القديم، يضفي بأسلوب ذكي جو المرح على المأساة، ويمثل الذروة في التعبير التركيبي المفصتح عن المشاعر والعواطف والإرادة والرأي، إفصاحاً يعتمد الفهم مع التركيب. وقد ذكر الثعالبي أن العرب إذ تعمد إلى المدح يراد به النم، وتجريبه مجرى التهكم والهزل إنما "تفعل ذلك فتقول للرجل تستجهله، يا عاقل، وللمرأة

<sup>(1)</sup> الجاحظ: البخلاء،ص6،7..

<sup>( 2 )</sup> العشيات: آخر النهار، منضوح: مرشوش، حامض الوجه في الغضب: إذا فسد وتغير.

الجاحظ: البخلاء، ص5.

<sup>( 3 )</sup> أبو حيان التوحيدي: الإمتاع والمؤانسة ، ج1، ص27.

تستقبحها "يا قمر" (1) وفي القرآن: "ذق إنك أنت العزيز الكريم" (2). فالتهكم إيحاء أكثر منه إعلاماً، وإنشاء أكثر منه إخباراً، ولذا فإن من المتعذر تعريف تعريف جامعاً مانعاً، ولكن من الجائز إلى حد ما رسم نـشاط الـتهكم ومحاولـة بيان معناه (3).

فالهِكُم: هو المقتحم على ما لا يعنيه الذي يتعرض للناس بشره، ومن معاني التهكم التكبّر والتبختر بطراً، والطعن واشتداد الغضب على الآخرين، والاستهزاء بهم، والتهكم نوع عزيز في أنواع البديع، لعلوّ مناره، وصعوبة مسلكه، وكثرة النباسه بالهجاء في معرض المدح بالهزل الذي يراد به الجد. والتهكّم في الأصل التهدم، يقال تهكمت البئر إذا تهدمت، وتهكم عليه إذا اشتد غضبه، والمتهكم المحتقر، وقيل: تهكّمت: غضبت، وتهكّمت: تحقرت. وعلى هذا يكون المتهكم لشدة الغضب قد أوعده بالبشارة، أو لشدة الكِبْر، أو لتهاونه بالمخاطب قد فعل ذلك. هذا أصله في الاستعمال.

وفي المصطلح: هو عبارة عن الإتيان بلفظ البشارة في موضع الإنذار، والوعد في مكان الوعيد، والمدح في معرض الاستهزاء، فشاهد البشارة في موضع الإنذار (4) قوله تعالى (5): "بشّر المنافقين بأن لهم عذاباً أليماً وشاهد المدح في معرض الاستهزاء بلفظ المدح قوله تعالى: "ذق إنك أنت العزيز الكريم" (6) ، وقال الزمخشري: إن في تأويل قوله تعالى (7): "له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله" تهكماً، فإن المعقبات هم الحرس من حول السلطان يحفظونه على زعمه من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم لا يحفظونه من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم لا يحفظونه من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم لا يحفظونه من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم لا يحفظونه من أمر الله على سبيل التهكم، فإنهم الديرة المدت المدرة في الحقيقة (8).

<sup>(1)</sup> الثعالبي: فقه اللغة وسر العربية ، ص498.

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup> ) سورة الدخان، آية 49.

 $<sup>(^{3})</sup>$  عادل العوا: مواكب التهكم، ص15.

<sup>( 4 )</sup> ابن حجة الحموي: خزانة الأدب وغاية الأرب ، ص98.

<sup>( &</sup>lt;sup>5</sup> ) سورة النساء، آية 138.

<sup>( &</sup>lt;sup>6</sup> ) سورة الدخان، آية 49.

ر $^{7}$ ) سورة الرعد، آية 11.

<sup>( 8 )</sup> ابن حجة الحموي: خزانة الأدب وغاية الأرب ، ص98.

وصفوة القول، إن التهكم بالمعنى الواسع، هو التعرّض للناس بالشر، ومن ضروبه الرئيسة الفكاهة والدعابة والمزاح والهزل، وهو بالمعنى الدقيق الاستهزاء والسخرية، وهذا هو المعنى القرآني. والفرق بينه وبين الهزل الذي يُراد به الجيد أن التهكم ظاهره جد، وباطنه هزل، وهو ضد الأول، لأن الهزل الذي يسراد بسه الجد، يكون ظاهره هزلاً وباطنه جداً، يقول عز الدين الموصلي(1):

هَزْلٌ أريد به جِدٌ عتابك لي كما كتمت بباطن الشيب بالكتم والبين هازلني بالجِدٌ حين رأى دمعي، وقال تبرد وأنت بالديم

والتعبير التهكمي ينطلق من المجاز والرمز، ويستخدم الكناية والاستعارة والتورية والإبهام، ويصب الذم في قالب المدح  $\binom{2}{2}$ ، والفرق بين التهكم والسخرية مرده إلى طبائع النفس فمن الناس من يسخر من آلامه ليهون حملها، فهي حالة نفسية هادئة أميل إلى الطبع النفسي منها إلى طبع الشعراء، وأما التهكم فيصدر عن النفوس العنيفة التي لا ترحم حمق غيرها أو جهله، ويختلف التهكم عن الهجاء، لأن الهجاء يصدر عن إنسان غاضب، حاقد، ويستهدف الانتقاص والتجريح والعدوان على المهجو، على حين أن التهكم يهدف إلى التهذيب والتقويم والإصلاح  $\binom{8}{2}$ . وأما الهزل فغايته التفكه والانتقال من الحالة الجادة إلى اللهو، ومن معاني الهُز الة الفكاهة  $\binom{4}{2}$ .

#### • المفارقة:

لم يكن هذا المصطلح شائعاً في التراث العربي بوصفه مصطلحاً نقدياً أو أو بلاغياً، وهذا لا يمنع من وجود مصطلحات حملت شيئاً من عناصر معنى لفظة المفارقة، مثل التعريض، والتشكك، والمتشابهات، وتجاهل العارف، وتأكيد

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص57.

<sup>. 12</sup> عادل العوا: مواكب التهكم، ص $(^2)$ 

<sup>.</sup> 86-81 , رياض قزيحة: الفكاهة والضحك في التراث المشرقي من العصر الجاهلي إلى نماية العصر العباسي، ص

<sup>( &</sup>lt;sup>4</sup> ) اللسان، فكه.

المدح بما يشبه الذم، وتأكيد الذم بما يشبه المدح. وفي الأدب الإنجليزي لم تظهر، ولم يجر استعمالها عموماً كما يقول ميوميك حتى بواكير القرن الثامن عشر  $\binom{1}{2}$ .

والمفارقة من أكثر المصطلحات قرباً من مصطلح السخرية، فكلاهما ينبثق من حقيقة واحدة، وهي التناقض بين ما يقول الناس وما يفكرون، وبين ما يعتقدون وما هو واقع الحال( $^2$ ). ويختلط المصطلحان في التعريف، فتأخذ المفارقة تعريف السخرية، فهي أن تقول شيئاً وتقصد العكس( $^3$ )، ويرى مجدي وهبه أن المفارقة هي التناقض الظاهري الذي يكون في عبارة متناقضة أو غير معقولة في ظاهرها مع أنها بالفحص والتأمل، يتبين أن لها أساساً من الحقيقة( $^4$ ).

والمفارقة أنواع أهمها نوعان، هما:

1- المفارقة اللفظية، وتميل إلى أن تكون هجائية.

-2 مفارقة الموقف، وتميل إلى أن تكون ذات صفة كوميدية أو مأساوية أو فلسفية  $\binom{5}{}$ .

وهناك خصائص أساسية يجب توافرها في جميع أنواع المفارقة، ومنها التضاد بين المظهر والمخبر، ثم الغفلة المطمئنة لدى صاحب المفارقة الفعلية، ولدى الضحية. ويأتي الأثر الكوميدي مميزاً للمفارقة وأحد أركانها التي تعتمد عليه، فقد تكون أكثر تأثيراً إذا اجتمع فيها العنصر الكوميدي(6).

لقد اتفقت في السخرية والمفارقة عناصر كثيرة، سواء في التعريف أو الأسلوب أو النتيجة. وعلى الرغم من أن المفارقة تتخذ من السخرية طريقة للتعبير إلا أن ميوميك الذي يقر بهذا الأمر، يرفض أن تكون السخرية نوعاً من المفارقة، ويرى أن من شروط المفارقة أن نحس بقوة المعنى الظاهر والحقيقي معاً (7).

<sup>. 28.</sup> ميوميك: المفارقة- موسوعة المصطلح النقدي، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ) المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المصدر نفسه، ص19، ص29.

<sup>.381</sup> معجم مصطلحات الأدب، ص $^4$  ) محدي وهبه:

<sup>( &</sup>lt;sup>5</sup> ) د. سي ميوميك: المفارقة، ص43.

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$  المصدر نفسه، ص57.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) المصدر نفسه، ص81.

#### • الهجاء والقذف والإفحاش:

يروى عن أبي عمرو بن العلاء أنه قال  $\binom{1}{1}$ : خير الهجاء ما تنشده العذراء في خدرها، فلا يقبح بمثلها، واستشهد بقول جرير:

ها يوم التفاخر لم ترن مثقالا

ولو أن تغلب جمعً ت أحسابها

وأما القذف والإفحاش فيتفوق فيهما العامة على السشعراء( $^2$ ). ويسرى قدامة أن الهجاء ضد المديح، فكلما كثرت أضداد المديح في الشعر كان أهجى له( $^3$ ). ولمّا كان المديح الجيد إنما يكون بالفضائل النفسية، فكذلك الهجاء الجيد، إنما يكون بسلب الفضائل( $^4$ ) فمن خبيث الهجاء، قول الشاعر:

إن يغددوا، أو يفجدوا وغدوا عليك مرجليك مرجليك مرجليك مرجليك اللهم لم يفعلوا (5)

وعلق على البيتين بقوله  $\binom{6}{2}$ : فمن جودة هذا الهجاء أن الشاعر تعمد أضداد الفضائل على الحقيقة، فجعلها فيهم، لأن الغدر ضد الوفاء، والفجور ضد الصدق، والبخل ضد الجود، ثم أتى بعد ذلك بضد أجل الفضائل، وهو العقل، حيث قال:  $\binom{6}{2}$  وغدوا عليك مرجلين كأنهم لم يفعلوا) لأن هذا الفعل إنما هو من أفعال أهل الجهل والبهيمة والقحّة... $\binom{7}{2}$ .

هذا هو الأساس الذي وضعه قدامة للهجاء الجيد، وهو أن يعمد الهاجي إلى الصفات النفسية والفضائل الإنسانية، فيسلبها المهجو، وينفيها عنه كما رأينا.

<sup>. 171، 170،</sup> ج2، ص170، 171. (  $^1$  ) ابن رشيق: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ، ج2، ص170،  $^1$ 

<sup>. 250</sup> أحمد بدوي: أسس النقد الأدبي عند العرب، ص أ أحمد بدوي:

<sup>.</sup> 101نقد الشعر ، ص101.

ر ) ( <sup>4</sup> ) قدامة بن جعفر: نقد الشعر ، ص101.

<sup>( &</sup>lt;sup>5</sup> ) المصدر نفسه، ص102.

<sup>. 103</sup> المصدر نفسه، ص $^{6}$  )

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) المصدر نفسه، ص103.

ويتشابك مفهوما السخرية والهجاء، وتتداخل العناصر المكونة لكل منهما، ويصعب أحياناً فصلهما والتفريق بينهما. ويتفق أحياناً المغزى العام من السخرية والهجاء. فقد يكون هدف الهجاء تقويم العيوب وإصلاحها (1).

ويلتقي الهجّاء مع السخرية في مبدأ الموازنة بين واقع الأشياء، وما يجب أن تكون عليه غير أن الهجاء في أصله نوع من التراشق بالشتائم، ويقصد منه القدح والذم والحط من شأن من يوجه إليه  $\binom{2}{2}$  ويرى خالد القشطيني في الهجاء نوعاً من السخرية القاسية  $\binom{3}{2}$ ، ويرى آرثر بولارد أن الهجاء أصل الأنواع الأدبية الفكاهية  $\binom{4}{2}$ .

ويعتمد الهجّاء على ملكة الفكاهة والسخرية للنيل من الصحية، وتختلف نظرة الساخر إلى الموضوع عن نظرة الهجاء، إذ إنّ الساخر يخفي انفعاله خلف ضحكة صفر اوية تحمل تحتها مدلولات باطنيّة على حين أن الهجّاء يواجه الموقف جادّاً فتظهر عليه علامات الغضب والانفعال.

ويلتقي الهجّاء مع السّاخر في دفع القراء إلى النقد والإدانــة والمــشاركة الوجدانية في النظر إلى هذه الضحية  $\binom{5}{}$  لكنه يبقى في مرتبة أدنى من الفكاهــة أو السخرية "فهو أسلوب اجتماعى ليس فيه ما يتصف بالسمو " $\binom{6}{}$ .

#### • مصطلحات أخرى:

الدعابة: وهي بوصفها مزاحاً أقرب إلى الإضحاك  $\binom{7}{1}$  قال هيجل  $\binom{8}{1}$ : "الدعابة هي ميل العقل والقلب إلى قول الحقائق بأسلوب مرح" وهي شيء موهوب غير مكسوب لأنها مركبة في طباع الهجائين.

<sup>(</sup>  $^{1}$  ) آرٹر یولارد الهجاء، موسوعة المصطلح النقدي ، ص291.

 $<sup>^{259}</sup>$  عجدي وهبة: معجم مصطلحات الأدب، ص

<sup>.5 )</sup> حالد القشطيني: سجل الفكاهة العربية ، ص $^{3}$ 

<sup>(4)</sup> عبد العزيز شرف: الأدب الفكاهي، ص40.

<sup>( &</sup>lt;sup>5</sup> ) آرثر بولارد: الهجاء، ص303.

<sup>( &</sup>lt;sup>6</sup> ) المصدر نفسه، ص299.

<sup>( &#</sup>x27; ) اللسان: مادة دعب.

<sup>( 8 )</sup> محمد محمد حسين: الهجاء والهجاؤون، مكتبة الآداب، الجماميز، ص40.

والهُزْءُ والهُزءُ: السخرية (1)، وقد يأتي بمعنى المزح، لكن قد ينقلب من لعب الدّعابة إلى سخرية الهزْء والاستهزاء (2) لقول الجاحظ (3): ومتى أريد بالمزح النفع، وبالمضحك الشيء الذي له جُعل الضحك، صار المزح جدّاً، والضحك وقاراً.

وهذه المعاني تؤكد ما ذهب إليه العقاد في ربط المصطلح بنفسية صاحبه، فضحك الخليقة الكريمة كما يقول يختلف عن نقيضها، والضحك في حالة الرضى يختلف عنه في حالة الغضب...(4).

<sup>( &</sup>lt;sup>1</sup> ) ابن منظور: اللسان ، مادة هزأ.

<sup>(2)</sup> بو علي ياسين: الحد بين الهزل والجد، دراسة في أدب النكتة ، ص23.

<sup>. 7</sup> الجاحظ: البخلاء، م ( <sup>3</sup> )

ر  $^4$  ) العقاد: ابن الرومي، حياته من شعره ، ص141.

# الفصل الثاني السخرية من ملامح الإنسان الخارجية

#### 1- السخرية من أعضاء الجسم ، وهيئته العامة

إنّ السخرية من الأجسام هي في حقيقتها تلاعب وعبث بالصكيان الإنساني ، وليست العيوب كلّها مثيرة للضحك ، وإنّما يثير الضحك بعضها ، إذا عُرِض علينا عرضاً خاصاً يُوقظ انفعالاتنا ، بغرابته وتفرّده ، وهو ينحصر في العيوب أو المشاهد التي تبدو مرفوضة ومستهجنة لدى الشاعر. ومن العيوب المادّية التي قد تكون هدفاً للسخرية ، ما يتعلّق بجسم الإنسان ، وما يتصل به ، كذلك الأشكال الغريبة التي تبرز في الهيئة أو الحركة ، " فترتسمُ صورةُ المتهكّم به وقد لوّنها خيالُ المتهكّم بالوان المبالغة غير المتوقعة ، وكأنّه يدعو النّاظر أو القارئ أو السامع للمشاركة في السخرية والضحك" (1) .

وربّما كانت أكثر الفكاهات الساخرة إثارة للضحك ، تلك التي يسخر فيها المرء من عيوبه الجسمية والنفسية ، أو من عيوب أهل بيته بصرف النظر عن الباعث والنتيجة ؛ لأنّها في النهاية تجعله هدفاً للتسلية والمتعة عند الآخرين ، فيظهر أمامهم في مواقف الإحراج والضعف والإرباك .ويدفع الشاعر إلى ذلك أسباب عدّة، الأول : سبب نفسي ، إذ يسخر الشاعر من نفسه ثأراً من الذات وقصاصاً لها، أو وسيلة من وسائل التخفيف عن النفس ، فتكون سخريته من نفسه سخرية من المجتمع وأحداث الحياة ، ومن هذا قول ابن الرومي (2):

مَنْ كانَ يبكي الشَّبابَ من جَـــزَعِ لأنَّ وجهي بــــقبحِ صورتــــه لأنَّ وجهي المرآة أســــلفني شُغِفْتُ بالخُرَّدِ الحـســـان ومَـــا

فلستُ أبكي عليه من جَزَعِ ما زال لي كالمشيب والصلّعِ وَجَهَي وما مُتُ هولَ مطلّعي يصلحُ وجهي إلاّ لذي ورع (3)

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج  $^{4}$  ، ص  $^{111}$  ،  $^{112}$  .

<sup>(3)</sup> الخرّد : جمع حريدة ، وهي الفاحرة النفيسة .

#### كي يَعْبُدَ الله في الفلاةِ ولا يُشهد فيها مشاهد الجُمَع

فيخالف الشاعر سنة من يعود بذاكرته إلى شبابه ليتذكّر حيويته ونصارته وذلك بسبب قبح وجهه ويرى أنّه لا يلزم إلا لخلوة التعبد، بعيداً عن النّاس، كيلا يزعج غيره بدمامته.

وأمّا السبب الثاني فهو التخلص من موقف صعب ، وقد عُرِف أبو دلامة (1) بمثل هذه المواقف ، إذ يروى أنّ الخليفة المهدي أصر عليه أن يهجو أحداً ممن كان في حضرته وإلاّ قتله أو قطع لسانه ، وحاول الحضور مساعدته ، فكلّما وقعت عينه على واحد منهم غمزه بأنّ عليه إرضاءه ، وفي نهاية الأمر خصع لإرادة الخليفة وآثر أن يسخر من نفسه على أن يسخر من غيره (2) ، درءاً للخطر ، فجعل من نفسه قرداً وخنزيراً يقول: (3).

ألا أبلغ إليك أبا دلامة فليس من الكرام ولا كرامة الإ أبلغ إليك أبا دلامة وخنزيراً إذا نزع العمامة وخمعت دمامة وجمعت لوماً كذاك اللؤم تتبعه الدّمامة فإنْ تك قد أصبت نعيم دنيا فلا تفرح فقد دنت القيامة

<sup>(1)</sup> هو أبو دلامة زَنْد بن الجَون، كوفي أسود، مولى لبني أسد ، وكان أبوه عبداً لرجل منهم يقال له فضافض فأعتقه، وأدرك آخر أيام بني أمية، و لم يكن له في أيامهم نباهة، ونبغ في أيام بني العباس، وانقطع إلى أبي العباس وأبي جعفر المنصور والمهدي، فكانوا يقدمونه ويصلونه ويحبون مجالسته ونوادره، وكان فاسد الدين، رديء المذهب، مرتكباً للمحارم مضيعاً للفروض، ومجاهراً بذلك.

انظر ابن قتيبة: الشعر والشعراء ،ص 466 ، والأغاني ج10، ص 407. وانظر شوقي ضيف:العصر العباسي الأوّل ،ص295-298.  $\binom{2}{}$  الأغاني ، ج10 ، ص 422 .

<sup>. 422</sup> مص  $^3$  المصدر نفسه ، ج

ومن الواضح أنّ خوف أبي دلامة من بطش الخليفة ، دفعه لرسم صورة مكتملة ، شملت الجانبين المادي والمعنوي ، فجمع إلى دمامته لؤماً وخبثاً . ولأبي دلامة مواقف أخرى في هذا الباب (1) .

وأما السبب الثالث فهو سبب نفعي ، يقصد منه الشاعر إلى الانتفاع بسخريته ، ولذا يسخّر الشاعر جُلَّ جهده لإمتاع الخليفة ، والترويح عنه ، فيعبث بنفسه أو بأهل بيته من أجل مال أو غيره ، ويبدو أنّ أبا دلامة كان له باع واضح في هذا الباب أيضاً، فمن سخريته قوله في أمّ له (2):

مثل البلية دِرْعُها في المِشْجَبُ(3) أبصرتُ غوَلاً أو خيالَ القُطْرُبِ( $^{4}$ )

هاتيكَ والــــدتي عجـوزٌ هِمّــةٌ مهزولةُ اللَّحْيَيْنِ مــن يرهــا يقُــلْ

لقد جاءت سخرية أبي دلامة قاسية ومؤلمة ، فهو لم يتورّع في سلب أمه نبض الحياة وكينونتها الإنسانية ، فتركها مثل الخشبات التي تُنشر فوقها الثياب ، وكأنها فقدت كل معالم الحياة ، وأصبحت هامدة . ولم يتوقف في إمعانه ، فهو يخشى أنّ الأشياء الجامدة الصامتة قد تحمل بعض ملامح الجمال ، ولهذا جعلها غولاً مرعباً .

وأمّا السبب الرابع فهو ناشئ عن موقف سلبي تجاه المسخور منه ، فهذا مطيع ابن إياس  $\binom{5}{}$  يسخر من والده متناسياً قوّة الرّابطة ، لخلاف بينهما  $\binom{6}{}$  . فحاول أن

 $<sup>^{2}</sup>$ لأغاني ، ج  $^{10}$  ، ص  $^{23}$  .

<sup>(</sup> $^{3}$ ) هِمّة : العجوز الفانية . المشجب : ومثله الشجاب ، وهي حشبات موثّقة منصوبة تنشر فوقها الثياب.

<sup>(4)</sup> اللحيين :الفكين ، القطرب : دويبة .

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) مطيع بن إياس : هو شاعر من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية ، وليس من فحول الشعراء في تلك ، ولكنه كان ظريفا حليعا ، حلو العشيرة ، مليح النادرة ، ماجنا متهما في دينه بالزندقة ، ويكنى أبا سُلمى . ومولده ومنشؤه الكوفة ، وكان أبوه من أهل فلسطين الذين أمد بحم عبد الملك بن مروان الحجاج بن يوسف في وقت قتاله ابن الزبير ، وابن الأشعث، أقام بالكوفة وتزوج بحا ، فولد له مطيع . انظر الاغاني ج 13 ، ص 186

<sup>.</sup>  $^{(6)}$  انظر : غوستاف فون غرنباوم : شعراء عباسيون ، ص 15 .

يقلل من شأن والده ، لذلك جعله أضحوكة بين الناس ، وأتى على صورته فمسخها ، وشوهها، ليجْزم أنه لم ير أسوأ من خلقته ، يقول (1):

و تجاوز الشعراء كُلٌ ما هو منطقي ، فتشعبت أوصافهم وتباينت ، وخرجوا على المألوف ، وغيروا حقيقة الجسم ، حتى أصبحنا نشك في صورته الآدمية ، فحاول بعض الشعراء استقصاء ما يمكن استقصاؤه من العيوب والصاقها بالمهجو ، فأصبح خالياً من أية صفة إيجابية ، ومن هؤلاء أبو الشمقمق ، إذ ألصق بداود بن بكر أوصافاً مغالية في السلبية ، كان الهدف منها الحط من شأنه فشبهه بالتيس ، شم جعل أنفه طويلاً كمنقار النسر ، أمّا رائحته فكريهة كرائحة الأسد ، امتزجت برائحة الصقر لتزيده نتانة ، يقول (4) .

وله احية تي س وله منق ار ن سر. وله منق ار ن سر. وله منق منق منق من قر.

<sup>.</sup> 38 ص المصدر نفسه ، ص (1)

<sup>(2)</sup> يقال في الهُوز مثله، أي في الخُلق مثله، كلمن: رجل كلمانيّ ،كثير الكلام، اللسان، مادة كلم.

 $<sup>\</sup>binom{3}{}$  الصعفصة: السكباج، شين قريشات: كناية عن اتساع فمه.

 $<sup>^{4}</sup>$  انظر : غوستاف فون، ص  $^{35}$  .

أمّا أبان بن عبد الحميد اللاحقي (1) فحينما مرض جاره "أرجف أبان بموته ، ثُمَّ صَحَ من علّته من السُّل ، وكان يكنى أبا الأطول ، فقال فيه أبان (2):

أبا الأطُولِ طولًا تُن بيا الأطُولِ اللهِ الله

وما ينجيك تطويل،

ك أق و الله أباطي لُ.
و للأسباب تأوي لله.
سمك المسلول مهزول.
فموق و ذ ومقت و لُ (3).
فأنت الدهر مملول فأنت الدهر مملول فأنت الدهر مملول فأنت الدهر مملول في عُشرٌ ما نجا الفيل.
ق عُشرٌ ما نجا الفيل بُ وقيل لاع أم دمامي لُ؟!(4)

فقد سَخر الشاعر من معالم وجه جاره ، وذكر أنّه أصبح بمنظره هذا مخيفاً مرعباً ، وعمد إلى تعابير ومبالغات تحملُ تهكماً ساخراً ، يخيف من صور الموت، وكأنّه من خلال مخاطبته ، يحاول إقناع جاره بضرورة الموت ، إذ لا مفرّ منه أمام ما اجتمع في جسمه من علامات ، ويحاول بكل ما أوتي من حجّة إضعاف عزيمته ،

<sup>(</sup>¹) أبان بن عبد الحميد : هو أبان بن عبد الحميد بن لاحق بن عفير ، مولى بني رقاش ، قال أبو عبيده : بنو رقاش ثلاثة نفر ينسبون إلى أمهم ، واسمها رقاش ، وهم : مالك ، وزيد قناة ، وعامر ، بنو شيبان بن ذهل بن تُعلبه بن عكابة بن صعب بن علي بن بكر بن وائل . انظر الاغاني : ج 23 ، ص 116،وانظر ترجمته في شوقي ضيف :العصر العباسي الأوّل ،ص330–335.

<sup>.</sup>  $(28 \times 28)^2$  .  $(29 \times 28)^2$  .  $(29 \times 28)^2$  .  $(29 \times 28)^2$  .  $(29 \times 28)^2$ 

<sup>(3)</sup> موقوذ : مضروب حتى أشرف على الموت.

<sup>( )</sup> القُلاع : داء يصيب الفم

<sup>(5)</sup> هذا البيت لم يرد في الأغاني وإنما ورد في :الأوراق للصولي — قسم أخبار الشعراء ، ص 28 ، 29 .

فيعدد له أعراض الفناء فيه ، ويستغرب من بقائه حيّاً ، إذ لو اجتمعت هذه الأعراض في الفيل ، لما بقي على قيد الحياة .

ومن سخرية أبي نواس الجسمية قوله (1): قُـــلُ لاســـماعيل ذي الخـــا لِ على الخدِّ السـباعي

ولذي الهامة قد نصّ على مثل الكُراع (²) ولي الهامة قد نصّ على مثل الكُراع (²) ولي الثّغر التُّعامي ولي الثّغر التُّعامي ولي الثّناء التُّعام الله المُّارة المُلّة الم

وجاءت سخرية أبي نواس مغلّفة بخدعة لفظية ، فبدأها بخطاب لطيف شفاف ، وذكر أن خدَّ مهجوّه خدّ مورد ، وهذه صفة إيجابية تأتي في إطار المدح ، لكنّه أردف بأوصاف ساخرة ، وذكر أن هامة مهجوه مركبة على عنق مثل ساق الشاة ، ثم جمع بين لفظين أحدهما للإنسان وهو الثغر ، والآخر للحيوان وهو الشدق ، وهذه من المفارقات التي تمنح السّاخر حدوداً أوسع من خلال المقارنة والموازنة ، وتحمل القارئ على الضحك ، ولا ينشغل الذهن في تحليل كثافة الصورة وأبعادها .

أمّا دعبل الخزاعي(<sup>4</sup>) فقد اعتمد على السخرية الداخلية التي تتولّد من اختلال الأحوال في النفس ، فهو يتولى العاهة اليسيرة الضئيلة ، ويحاول الدخول إلى أعماق شخصياته حتّى نفطن لكل ما يستتر في داخل ضحيّته ، وهو لا يتعمّق فـي دراسـة نماذجه تعّمق الجاحظ ، ولا يستوفي وجوهها استيفاء ابن الرومي ، ولكنّه ينجح فـي

ر<sup>1</sup>) ديوان أبي نواس : ص 380 .

<sup>(2)</sup> الكراع من الإنسان : ما دون الركبة الى الكعب . لسان العرب مادة كرع  $\binom{2}{2}$ 

<sup>(3)</sup> الشواهين : النسر .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) هو دعبل بن علي بن رزين من حزاعة ، ويكني أبا علي ، عرف بمجائه للخلفاء ، وخاصة المعتصم . انظر ابن قبية : الشعر والشعراء ، مـ 515

استثارة التهكم والاستخفاف ، ويترجّح في سخريته بين اللّعنة والنقمة  $^{(1)}$  يقول في أبي نضير  $^{(2)}$ :

أبا نُضير تحلحل عن مجالسنا أنت الحمار حرونا إن وقعت به إني هزر تك لا آلوك مجتهداً

فإنَّ فيكَ لمن جاراكَ مُنتقصاً وإن قصدت إلى معروفة قـمَصا(<sup>3</sup>) لو كنتَ سيفا ولكنَّي هززتُ عَـصاً

فآلم هذا الشعر أبا نضير وشكاه إلى أبي تمّام الطائي ، واستعان به عليه ، فقام أبو تمام يجيب دعبلا عن قوله ، يسخر منه ، ويتوعّده ، يقول أبو تمام (4):

عليكَ فإنّ شعري سمُّ ساعَهُ باخلاق الدّناءة والضرّاعَهُ فأنْتَ نسيجُ وحدكَ في الرّقاعهُ لما صلَّيتَ يوماً في جماعه ولو استعصيتَ ما أعطيتَ طاعهُ

أدِعْبِلُ إِنْ تطاولتِ اللياليِي وما وفَدَ الشيبُ عليك إلاّ ووَجْهُكَ إِنْ رَضْيتَ به نديماً ولو بُدِّلْتَهُ وَجِيهاً بوجه ولكنْ قد رُزقت به سلاحياً

فقد سخر من أخلاق دعبل ورأى أنه رخيص النفس ، دني، اليس همه من شعره سوى الكسب ، ولو كان ذلك على حساب كرامته وسمو نفسه ، ثم انتقل إلى السخرية من وجهه ، وذكر أنه مخيف ، ويصعب على صاحبه أن يقابل به الناس أو

 $<sup>^{1}</sup>$  انظر إيليا حاوي ، فن الهجاء وتطوره عند العرب ، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الأصفهاني : الأغاني ، ج 20 ، ص 300.

أبو نضير : اسمه الفضل بن عبد الملك، وقيل عمر بن عبد الملك، شاعر من شعراء البصرة، صالح المذهب، مولى لبني جمح، كان يغني في البصرة على حوارٍ له مولدات، ويظهر الخلاعة والمجون والفسق، وكان أبان اللاحقي يعاشره، ثم تصادما، وهجاه وهجا حواريه، ثم انقطع أبو نضير إلى البرامكة فأغنوه إلى أن مات.

انظر: الأغاني: ج 11، ص191.

<sup>(3)</sup> حرون : الدابة التي استدر حريها فوقفت ( اللسان مادة ( حرن) ) ، قمص : وثب من مكانه ( اللسان ( قمص))

 $<sup>^{4}</sup>$ ) الأصفهاني الأغاني : ج $^{20}$  ، ص

يجتمع فيهم ، أو يصلّي معهم . لكنّه استدرك بفائدة تتحقق من دمامته ، وهي إرهاب الناس وتخويفهم ، فيصبح قبحه سلاحاً يحمي به نفسه.

وسخر دعبل في موطن آخر من لون بني عمرو واستغرب من اختلاف لونهم (الأشقر) عن أبيهم (الأسمر) وفي هذا تعريض ساخر وقذف بهم وكأنه يتهمهم في أصلهم، يقول: (1)

تعجز عن وصفهم الفكر ه وهو لاء في ألوانهم شُوّر ه صير في نُطفتِ مغرر ه (²) إنّ بني عمرو لأعجوبة أبرو لأعجوبة أبروهم أسرم في لونه ألمن في الونه أظنّ من أترى أمّ هم

ويظل ابن الرومي الأكثر حظاً في هذا اللون من السخرية ، فقد وقف في سخريته على أعضاء الجسد كلّها ، فكبّر أعضاء وصغّر أخرى ، وجمع في الجسد الواحد عاهات كثيرة ، ليصل بالمهجو إلى صورة كاريكاتورية مضحكة أحياناً ، ومرعبة أحياناً أخرى، ومن براعة سخريته قوله في أحدب (3):

الُـهُ فكأنّــه متــربّص أنْ يُــصفعا. ـرّة وأحـس ثانيــة لهـا فتجمّــعا.

قصرُرَتْ أخادِعُـه وطالَ قَذالُـهُ وكأنّـــّـما 'صـفعتْ قفـاه مَـرّةً

فهو يصوره هنا قصير العنق ، يسترسل شعره على ظهره ، شمّ يصوره منكمشاً منقبضاً قد التصق رأسه بظهره في حركة تشنجيّة ، لأنّه يتوقّع أنْ يُصفّعَ على قفاه ، وكأنّما قد صنفع مررَّة وآلمه الصقّفع ، فهو يتجمّع ليتّقي الصفعة الثانية، وقد عبر العقاد عن إعجابه بهذه الصورة بقوله (4) وهي براعة لا نظير لها في وصف الشكل والحركة ، ولا في تضمينها هيئة السخر التي عمل فيها الشاعر عمله المركب

<sup>(1)</sup> ديوان دعبل: ص79.

<sup>(2)</sup> المغرة: طين أحمر يصبغ به.

<sup>(3)</sup> ديوان ابن الرّومي، ج 1،ص12.

، ليتم فيها نصيب العين والضحك والخيال ، فصورة الرّجل ، وهو يتهيأ لأنْ يُصقع ، ثم يتجمّع ليتقي الصفعة الثانية ، هي صورة الأحدب بنصتها وفصتها لا يعوزها الإتقان الحسيّ ، ولا الحركة المهيبة ، ولا الهيئة الزريّة ، ولا التأمل الطويل في ضمّ أجزاء الصورة بعضها إلى بعض حتّى يتقق التشبيه هذا الاتفاق" .

ويجعل الضرب سبباً في تقصير القامة وسقوط الشعر ، لكثرته وشدته يقول<sup>(1)</sup>: نحينُ تركنياه قيصيراً أصيلعا. من بعيد ما كان طويلاً أفرعا<sup>(2</sup>). من بعيد ما كان طويلاً أفرعا (<sup>2</sup>). مازال يكيسوه إذا ميا استُصفوعا. صيفعاً... حتيى قرّعياً.

وفي مشهد آخر ، يطلّ دبس بأنفه الطويل ، وكأنّه عاهة مرعبة ، يخشاها إبليس ، فجاء أنفه مضخّماً وثقيلاً ، يفوق وزن بقية أعضائه ، ولذلك فقد دبس توازنه، ولم يعد قادراً على السيطرة على بقيّة أعضائه ، وهذه صورة كاريكاتورية عابثة ، يقول ابن الرومي (3):

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي ج 4 ، ص 184 ، 185.

<sup>(</sup>²) أفرع: طويل القامة.

 $<sup>^{(3)}</sup>$ ديوان ابن الرومي ، ج $^{(3)}$  ، ص $^{(3)}$  ، 278 ، 279.

مية. يُدفن في التراب ، أي أنه شر المخلوقات حية وميتة.  $\binom{4}{}$ 

<sup>(5)</sup> تبا له : دعاء له بالهلاك والخسران.

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$ يىلس : يسكت وينكسر.

ومن وقفات ابن الرومي من الأنف قوله في عمرو النصراني  $\binom{1}{2}$ :

يا عمرو فخراً فقد أعطيت منزلة للنّاس فيل إمام النّاس مالكه عليك خرطوم صدق لا فُجِعْتَ به لو شئت كسباً به صادفت مكتسباً من ذا يقوم لخرطوم حبيت به حمَلْت أنفا يراه الناس كلّهم مم

ليست لقس ولا كانت لـشمّاس (2). وأنت يا عمرو فيـل الله لا النـاس. فإنّ له آلـة الجـود والبـاس. فإنّ الله والفاس. أو انتصاراً مضى كالسيف والفاس. إذا ضربت به قرناً على الـرّاس؟. من رأس ميل عيانـاً لا بمقيـاس.

لقد ضخّم ابن الرومي أنف عمرو، فجعله خرطوماً طويلاً يراه الناس من بُعد ميل وجعله وساماً يزيد عمراً فخراً ومنزلة بين النصارى ، تفوق ما أعطي القس ، وخرج بهذا الأنف عن وظيفته الطبيعية التي خُلق لها ، وصار له وظائف أخرى تجعل منه ثروة عظيمة ينتفع منها صاحبه، فقد رأى فيه الشاعر وسيلة من وسائل الكسب وجمع المال ، وهذا يأتي من خلال تسخيره للتفكّه والإمتاع ، ثم جعله وسيلة من وسائل الدفاع عن النفس ، وذلك لأنه يشبه السيف أو الفاس في طوله وحدّته ، وكلّ هذه الامتيازات التي خصّ بها أنف عمرو تثير في النفس التعجب والتفكه.

وأفضت به دقة التصوير إلى تمثيل الدّمامة في أتم أشكالها ، حتّى كأنّها تعبّر بنفسها عن معايبها ، وقاده حبّه التقصي ، إلى استقراء عيوب ومقابح من يسخر منهم إلى نهايتها (3) ، فكان ماهراً في عرضها ، ومتابعتها ، والبحث عن الخيوط التي تجمعها مع عناصر أخرى ، ومما قاله في أبى حفص الورّاق (4) :

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي: ج3، ص302، 303

<sup>(</sup>²) الشماس: من رؤوس النصارى: الذي يحلق وسط رأسه ويلزم البيعة، قال ابن سيدة: وليس بعربي صحيح، والجمع شمامسة ، ألحقوا الهاء للعجمة أو للعوض، انظر اللسان، مادة شمس.

 $<sup>^{3}</sup>$  حنا فاخوري : تاريخ الأدب العربي ، ص  $^{3}$  .

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  ديوان ابن الرومي : ج 2 ، ص 252.

ولستَ أيضاً من ملامح القرودْ. وأنتَ قردٌ من مسسوخ اليهودْ. أصبحت قرداً يا أبا حفصل تلك قرود غير ممسوخة

ألم يُلحقكَ أوشكَ ما لحاق

فالقرود تتفوق في ملامحها على أبي حفص ، فهي غير ممسوخة ، في حين يظهر أبو حفص قرداً ممسوخاً يشبه مسوخ اليهود ، ويكرر هذا التشبيه في سخريته من أبي يوسف الدّقاق ، في قوله (1):

بإخوتِكَ المسوخ من القرود؟

مثل السسرّاج الواقد.

ويصل ابن الرومي بمهجوه إلى درجة التفرد في الصفات القبيحة ، فهو يشبه نفسه ، و لا أحد يشبهه . يقول (2):

بما أهجووك يا أنت أنت الذي أنت؟

ويظهر ابن الرومي كلفاً بالقبح ، يبحث عنه ، ويفرح به ، ويعتقد أنه الوسيلة الناجحة التي يستطيع من خلالها أن يأخذ حقه من أولئك الذي سخروا منه، وقلّلوا من شأنه ، فجاءت سخريته تمتلئ بالسخط والكره ، "وانقلب الحاحه في طلب رضا الناس واحترامهم إلى نقيض من الكُرهِ والسخرية" (3) ، يقول في أبي علي بن أبي قرّة (4) : أقصصر وعصطر وعصطر وعصطر وعصطر وعصطر وعصطر واحدد؟

فك ف من من من من

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه: ج 2 ، ص 239 .

<sup>(2)</sup> ديوان ابن الرومي، ج 1 ، ص 452 .

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  إيليا حاوي : فن الهجاء وتطوره عند العرب ، ص  $\binom{3}{2}$  .

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  ديوان ابن الرومي : ج 2 ، ص 272 .

والأغرب من هذه الأوصاف ، قصر أبي حفص الور اق ، فهو متفر في نوعه ولا أحد يماثله ، إلى حد أنه لو وقف على مرتفع من الأرض لحسبته في غيابة الجب، كأن رأسه دُك إلى أسفل ، ويواصل ابن الرومي في مسخه ، ويجعل الضربة تكشف رأسه ، فيظهر ما كان مختبئاً فيه من أوساخ ، يقول (1):

فتراهُ كانّه في غيابه (2) . قمعت فيه فيه طُولَه وشبابَه (3) . قمعت فيه طُولَه وشبابَه (4) . بارز الصرّح ما يواري صوابَه (4) .

وقصير تراهُ فوقَ يفاع لم تَدعْ قفدهُ يدُ الدّهر حتّى وجَلَتْ رأسه نعمّا فأضحى

ويمعن ابن الرومي في البحث عن صفات جديدة ، تجعله يوغل في اللامعقول، وذلك من أجل اخراج صورة ممسوخة تماماً ، يقول في مهجوه (5): له قرون سَمقت في العُلل أطالَه إلى البريات

اطاله الربّ البريات البريات البريات البريات البريات البريان ال

يــسترقُ الــسمعَ علــى قِرنِـــهِ

فقرونه لطولها تعطي إبليس الفرصة لينتصت على صاحبها ، ثم ياتي إلى صلعة أبي حفص ، ويقول: إنها تشبه مرآة الفولاذ ، وعندما تُضرَبُ تسمعُ رنينها

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه: ج 1 ، ص 389.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) وقصير : أي ورب قصير

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) القفد : صفع القفا بالكف . القمع: الضرب بعمود من خشب أو حديد لدكّ الرأس.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) صؤابة : القملة .

 $<sup>\</sup>binom{5}{}$  ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 448.

ضواحي بغداد ، ولأنّه تعود الضرب عليها أصبحت سيمفونية مطربة ، كأنّه يُشرف عليها ملحنٌ حاذق (1):

يا صلعةً لأبي حفص ممرددةً ترن تحت الأكف الواقعات بها كم من غناء سمعنا في جوانبها لا شيء أحسن منها حين تأخذها

كان ساحتها مرآة فولاذ. حتى ترن لها أكناف بغداذ. من حاذق بلُحون الصقع أستاذ. من الأكف سماء ذات إرذاذ.

ويجعل الشاعر من صلعة أبي حفص مُتعةً للأكف التي تعودت ضربها ، فإذا ما ذهبت صلعته فُجعت تلك الأيدي ، وكأنّما الحكمة من خلق أبي حفص أصلع هو إمتاع النّاس بضرب صلعته ، وهذه الصورة تجعلنا نتخيل أبا حفص ، وهو محاط بالأكف ، بعد أنْ أصبحت صلعته عنواناً لمن يريد المتعة . يقول (2):

رأس أبي حف ص عظيم المنفع في المنفع في مست به ممتّع في مست بحث لقف ده مفجّع في مأس جدت لقف ده مفجّع في مأس جدلا أن السريح في جانبي فزعه فزعه (3) فانم في جانبي فزعه فزعه في خانبي فزعه في مفعة في منّع في في منتع في منتع في في منتبع في في منتع في في منتبع في منتبع في في منتبع في منتبع في منتبع في في منتبع في في منتبع في في منتبع في منتبع في منتبع في منتبع في في منتبع في منتبع

 $<sup>\</sup>binom{1}{1}$ المصدر نفسه ، ج1، ص 311.

 $<sup>\</sup>binom{2}{185}$  المصدر نفسه : ج 4 ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) القزع :السحاب المتفرّق، والقزّعة، والقزْعة: خصل من الشّعر تترك على رأس الصّبي، كالذوائب متفرّقة في نواحي الرّأس، وقرّع رأسه: حلقه وبقيت منه بقايا في نواحي رأسه . انظر اللسان، قزع.

ويصف الصلعة في موطن آخر أوصافاً جديدة تزيدها بروزاً ووضوحاً ، فتظهر مسيطرة تماماً على بقيّة أعضاء الجسد ، يقول  $\binom{1}{1}$ :

- حَبِلَّ قُ كالماعز الكُلوخْ تِ (2)
- ذو هامةٍ مثل الصقاة المرت (3)
- تبرقُ بالليل بريق الطّست (4)
- ص بحّها اللهُ بقف دٍ سَ خُتِ (5)

فهو يشبّه صاحب الصلعة بقصار المعز في دمامتها ، وهو يحمل صلعة براقة ، نلمح بريقها حتى في الليل ، والغاية من هذا الوصف إبرازها ، وشدّ الانتباه إليها ، وهذا يمهّد الإشهارها وإمتاع الناس بضربها . وتصل سخريته من الصلعة ذروتها في قوله (6) :

أدرك ألدة هر على خيله . إلى مدى يقصر عن نيله (<sup>7</sup>). إلى مدى يقصر عن نيله (<sup>7</sup>). أخذ نهار الصيف من ليله. و هيا بما يأخذ من نيله (<sup>8</sup>).

يا أيها الهارب من دهره يسسوق مسن نفرته طسرة والسسوق مسن رأسه فوجهه يأخذ مسن رأسه مثل الذي يرقع من جيبه

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 442،443.

<sup>(2)</sup> الكلوخ : لفظة من الدخيل . أي القصير (أي قصار المعز ودمامها) .

<sup>(3)</sup> هامة مثل الصفاة : أي رأس مثل الصخرة الملساء ، والصخرة المرت: الصخرة الناعمة العريضة.

<sup>(4)</sup> الطست: الإناء ، واللفظة من الدخيل .

<sup>.</sup> القفد : الصفع ببطن الكف ، السخت:الصفع الشديد .  $\binom{5}{}$ 

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$  ديوان ابن الرومي : ج  $\binom{5}{}$  ، ص  $\binom{6}{}$ 

<sup>.</sup> النّفرة : ما تفرّق من شعره ، الطرّة من الشعر :ما قطع منه .  $^{7}$ 

<sup>(8)</sup> الوهي: الشق في الشيء ، جمعه وَهِيّ وأوهية.

فهو يصف هذا الشخص الذي حاول تغطية صلعته بشعر مؤخرة رأسه هرباً من الدّهر ، ويشير إلى عجز الإنسان عن تغيير واقعه ، بقوله (أدركك الدّهر على خيله) فهو مخطئ إذا حاول ذلك ، لأنّ الدّهر يلحقه أينما ذهب ، ويظفر به ، وصوّر أيضاً تعب ذلك الإنسان في ردِّ شعر مؤخرة رأسه إلى الأمام ، لأنّ هذا السّعر بطبيعته لا يصل إلى الأمام (يسوق من نفرته طرة) ، ويسمو خياله في قوله (1): فوجهه يأخذ من رأسه الله المنيف من ليله

واستطاع أن يقابل بين الوجه والنهار من جهة البياض ، والشعر الأسود والليل من جهة السواد ، كذلك بين نهار الصيف الطويل ووجه الأصلع ، واستطاع أن يقدم مجموعة من الصور والمشاهد التي جاءت لخدمة الصورة الأساسية التي أرادها وهي اتساع الصلعة وامتدادها. ومن هذه الصور قوله : (رجلٌ يهرب من الدهر ، الدهر يركب على خيل ليدركه ، وجهه يأخذُ من رأسه ، مثل الذي يدفع من جيبه ...) .

وشبیه بهذه الصورة ، وصفه لصلعة خالد  $\binom{2}{}$ ، فتبدو مسیطرة تماماً علی خلقته، وکأنّما أصبح کلّه صلعة ، یقول  $\binom{3}{}$ :

دخلت على خالدٍ مررّة وقد غابَ في ذاته الأصلَعُ.

ويفطن ابن الرومي أثناء تقليبه لمعايب الآخرين إلى موضوع جديد ، فانت حيانات ضالة الجسم موضع سخرية الشعراء ، فقد أصبحت ضخامته عند ابن الرومي موضعاً آخر للتهكم والسخرية ، وقد استعان في سخريته هذه بمقارنة لطيفة ، أجراها بين ضخامة جسم الفيل ، وصغر حجم ذكر النحل ، والغاية من ذلك أن يقول : إنّ

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  ديوان ابن الرومي : ج 5 ، ص  $\binom{1}{}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) لعله حالد بن يزيد الكاتب، ويكنى أبا الهيثم من أهل بغداد، وأصله من خراسان، وكان أحد كتاب الجيش، واتصل بعلي بن هشام وإبراهيم بن المهدي، وقيل إنه وسوس في آخر عمره.

انظر الأغاني: ج20،ص199.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)ديوان ابن الرومي: ج 4 ، ص 187.

جسم مهجوه ضخم يفوق ضخامة الفيل ، ولكن عقله وعلمه في حجم ذكر النحل، يقول  $\binom{1}{}$ :

طولٌ وعرضٌ بلا عقل ولا أدب فليس يَحْسُنُ إلا وهو مصلوب . فيل واوزنُ منه لو يوازنه في الحِلْم والعِلْم لا في الجسم يعسوبُ(2).

ومن العيوب التي سخر منها الشعراء أيضاً الشراهة والتسلط في الأكل ، فمما قاله ابن الرّومي في أكول (3):

وأمّا يَدُ البصريّ في كُلّ صفحة يسادرُ في قلع الطّعام ، كأنّه الوعددُه بالسّعر ، وهو مسلّطٌ الره لو شاء بلع تهامة على أنه ينعى إلى كلّ صاحب يخبّر عنها أنّ فيها تثلّماً

فأقلعُ من سيل وأغرف من رفش. وكيل يتيم، أو مريب على نبش. على الإنس، والجنّان والطير والوحش؟ وأجبالها، طاحت هناك بلا أرش؟ ضروساً له، تأتي على الثور والكبش وذلكم أدهى، وأوكد للجرش.

فالصورة هنا صورة إيحائية ، بعيدة عن الواقع ، استعان فيها الشاعر بوسائل المبالغة والغلو ، ليوهمنا بوحشية البصري في التهام الطعام ، فجعله قادراً على ابتلاع الطير والوحش ، والإنس والجن ، ولو رغب في ابتلاع جبل تهامة لتحقق له ذلك . ويُسننِد ابن الرومي هذه الصورة ويقويها في موطن آخر ، فقد جعل من أسنان الأكول رحى دائمة الدوران والطحن ، ويُقسِمُ لو أنّه وقفها للمساكين ، لما عانوا من غلاء الطحين ، ويشبّه استمرار مضغه باجترار الحيوان ، وهذا كناية عن عدم توقّفه عن الأكل ، يقول (4):

 $<sup>\</sup>stackrel{1}{}$  المصدر نفسه : ج 1 ، ص 330  $\stackrel{1}{}$ 

<sup>(2)</sup> اليعسوب : ذكر النحل

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي ج3، ص 333

 $<sup>\</sup>binom{4}{1}$ المصدر نفسه ، ج 6 ، ص $\binom{4}{2}$ 

بعض أضراسه يكادم بعضاً لا دؤوب إلا دؤوب رحاها قسماً لو وقفتها للمساكين ما ظننت الإنسان يجتر حتى

فهي مسنونة بغير سنون. أو دؤوب الرّحى التي للمنون. لمَا مستَّهم غلاء الطحين. كنت ذلك الأنسان عين اليقين.

ويجرّد ابن الرومي هؤلاء الشَّرهين ، من الأحاسيس والانفعالات ، فهذا سليمان بن طاهر لم يعد يرتاح للمدح ، ولا يتأثر من الشتم ، يقول (1):

يديه لسوى اللّق م (²).
ولا يرتاعُ للشّتم.
سنُ عن شحم وعن لحم.
وقفنا سائلي رسم.

لقد قصر الشاعر وظائف اليد عند المهجو على الأكل ، وكأنّه يعيش ليأكل فهو فحسب ، وهذا يجعلنا نعتقد أن علاقات المهجو مع مجتمعه مبنيّة على شراهته ، فهو طفيلي ، ثقيل ، غير مرغوب فيه ، ويبدو أنّه تعوّد على الشتم وأصبح بليداً ، لا يتأثر به، مثله في ذلك مثل الطلل الذي لا يجيب من يقف عليه ويسأله .

## 2- السخرية من اللّحية:

شاع هذا اللون عند بعض شعراء هذا العصر ، وتعددت أوصافهم فيه ، فتتاولوا اللّحية من زوايا متعددة ، لأسباب مختلفة . لكنّ الهدف الأساسي عند معظمهم لم يكن اللّحية لذاتها ، بل توبيخ أصحابها الذين جعلوا منها ستاراً يخدعون فيه عامّة الناس ، ويضلّلونهم ، حتّى أصبحت اللّحية عندهم شاهداً على المنكر والزيّف . أمّا بعضهم

 $<sup>^{1}</sup>$ ديوان ابن الرومي ،ج $^{3}$  ، ص $^{3}$ 

<sup>(2)</sup> اللقم : أكل الطعام سريعا دون بلع

الآخر فحارب اللحى الطويلة المتهدّلة ، ورأى فيها مظهراً من مظاهر القبح ، تُتقص من مكانة صاحبها وتجعله مثاراً للسخرية والتهكم . ومن هؤلاء الشعراء آدم ابن عبد العزيز (1) . فقد سخر في مجلس الخليفة المهدي من سليمان بن المختار وكان ذا لحية عظيمة وأصدر حكماً قاسياً على لحيته ، فنادى بقصتها أو جزّها أو تحريقها ، في قوله (2) :

سايمانُ بن مختارِ .
ته جارِ ،
المنارِ ،
المنارِ ،
المنارِ ،
المنارِ ،
المنارِ ،
المنارِ ،

قد استوجب في الحكم بما طول من لحي أو السسيف أو الحلق فقد صار أشه

وقد دفع موقف الشاعر هذا ، أصحاب اللحى الطويلة إلى الاحتجاج لدى الخليفة ليكف ّ آدم بن عبد العزيز عنهم . فهذا أسيد بن أسيد – وكان وافر اللّحية – يقول للخليفة ، "ينبغي لأمير المؤمنين أن يكف ّ هذا الماجن عن الناس" فلمّا علىم آدم بذلك قال فيه (3) :

لحية تمت وطالت الأسيدِ بن أسيدِ . يعجب ب الناظر منها من قريب وبعيدِ . همي إن زادت قليلاً قطع ت حبل الوريدِ .

ويهاجم آدم اللّحية مرّة أخرى ، ويرى فيها عبئاً ثقيلاً على صاحبها تصل به الله مرحلة الخطر ، فقد تجعله يفقد توازنه ومرونته، وقد تقطع أوداجه فتقتله، ولاشك أنّ الشاعر كان "بارعاً في تهكمه الذي اعتمد على المبالغة في رسم

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) هو آدم بن عبد العزيز بن عمر بن مروان بن الحكم، وأمّه أم عاصم بنت سفيان بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم، كان في أول أمره خليعًا، منهمكاً في الشّراب، ثمّ نسك بعد ما عُمّر، ومات على طريقة محمودة. انظر الأغاني: ج15، ص190.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)الأغاني ، ج15 ، 193.

 $<sup>\</sup>binom{3}{1}$  المصدر نفسه ، ج $\binom{3}{1}$  ، ص

الصورة الغريبة ، ممّا أشاع في أبياته روحاً فكهة ، تعتمد السخرية في النقد والتصويب"  $\binom{1}{}$  .

أمّا السيّد الحميري فنظر إلى اللّحية من جانب معنوي ورأى فيها شاهداً على المنكر والخداع ، يقول  $\binom{2}{2}$ :

شهودٌ على المنكر والزور.

ساً حلق لحيته إنّها

ومن الشعراء من أستغلّ اللّحية ليعبر عن ضيقه بصاحبها ، فهذا مروان ابن أبي حفصة يبالغ في عرض اللّحية ، ويجعل المجالس الفسيحة تضبج من صاحبها ، لأنّ لحيته موزّعة في كلّ الاتجاهات، يقول (3):

فصنيقها بلحيته رباحُ لها في كلّ زاويةٍ جناحُ

لقد كانت مجالسنا فيساحاً مبعثرة الأسافل والأعالي

ومن الأبيات المثيرة للسخرية في هذا الباب قول ابن الطبيب في رجل متدين وكان كثيف اللّحية (<sup>4</sup>):

ما سرّني أنني في طول داود وأنّني علمٌ في الباس والجود. ما شيت داود فاستضحكت من عجَب كانني والدّ يمشي بمولود. ما طول داود إلاّ طول لحيت ويظل داود فيها غير موجود. تكنّهُ خصلة منها إذا نَفَحت شي العُود. إن هبّت الريحُ أدّنه إلى عَدن إن كان ما لفّ منها غير معقود

 $<sup>\</sup>binom{2}{2}$  ديوان السيد الحميري ، ص 102.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن قتيبية : عيون الأحبار ، ج 4 ، ص 56 .

المرد :الكامل، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم ، والسيد شحاته ، ج 2 ، ص 128  $\binom{4}{}$ 

لقد حاول الشاعر أن يُغيِّبَ شخصية مهجوه في لحيته ، بل جعلها تتحكم في حركته إذا ما هبّت الريح ، وكان غرض الشاعر على ما يبدو نقد الفئة التي تتظاهر بتمسكها بالدين ، وتطلق لحاها ، بينما هي في حقيقة الأمر تخدع الناس بهذه المظاهر وتضللهم ، ولهذا أراد كشفها والتقليل من شأنها (1).

واستحوذت السخرية من اللّحية على كثير من شعر ابن الرومي . فمن يقرأ ديوانه يجد عنده السخرية من اللّحية ظاهرة تلحُ على القارئ أن يقف عليها ؛ ليعللها ويتابعها ، فقد كان يتربّص بنقائص النّاس وعوراتهم ، ويبالغ بها ، ويصخمها ، ليقنعهم أو ليقتنع على الأقل أنّ لديه فضائل تناقضها . وكان تركيزه على اللّحية الطويلة المكتظة محاولةً لإقناع غيره أنّ نقيضها أجمل  $\binom{2}{2}$  وهذا قد يكون موقفاً ممن لا يجدون لأنفسهم مكاناً في مجتمعهم إلا بتطويل لحاهم  $\binom{3}{2}$  ويقول العقاد  $\binom{4}{2}$  : "إنه كان كث اللّحية وقصير شعرها" كما قال  $\binom{5}{2}$  :

ولم أزلْ سَبِطَ الأخلق واسِعَها وإن غدوتُ امراً في لحيتي كثثُ(6).

ويشك ابن الرومي في قدرة أصحاب اللحى على قول السمعر ، بل يجعل غزارة اللّحية دليلاً قاطعاً على ضعف الشاعر ونزارة أدبه ، كما في نظرته للبحتري، إذ يقول فيه (7):

وما رأينا ذنوبَ الوجه ذا أدب

البحتريّ ذنوب الوجه نعرفه

<sup>53</sup> ص ، نظر حسين عطوان : شعراء الشعب في العصر العباسي ، ص  $\binom{1}{i}$ 

<sup>(2)</sup> انظر إيليا حاوي : ابن الرومي ، فنه ، ونفسيته من حلال شعره ، ص 113 .نفسه ، فن الهجاء وتطوره عند العرب ، ص (2)

مبد المحيد الحر : ابن الرومي ، عصره ، حياته ، نفسيته ، فنه من خلال شعره ، ص  $\binom{3}{1}$ 

 $<sup>^{(4)}</sup>$  العقاد : ابن الرومي ، حياته من شعره ، ص 1938، ص

<sup>(5)</sup> ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 471

<sup>(</sup>ه) سبط الأخلاق : سهلها وواسعها . كثث : احتمع شعرها وتجعد من غير طول  $\binom{6}{}$ 

 $<sup>\</sup>stackrel{7}{(}$  ديوان ابن الرومي : ج  $\stackrel{1}{(}$  ، ص  $\stackrel{7}{(}$ 

ولا شك أن ابن الرومي في هذا البيت يقع في مغالطة ، تتاقض ما ذهب إليه من اعتباره أن اللّحية علامة من علامات التذكير (1) ، وذلك في قوله (2) : أرع فيها الموسى فإنّك منها شمير منها فحَسنبُكَ منها نصص شبر علامة التذكير.

إنّ المتأمل في انتاج ابن الرومي الشعري يجد أنه امتلك دقـة الملاحظـة ، والشعور بالمتناقضات في نفسه وفي غيره ، حتى جعله ذلك ساخراً عابثاً ، يـستخدم السخرية في أغراض أدبية شتى ، ويعرض صوراً قلّ أن نجد لها مثيلاً في العنايـة والإتقان ، كذلك نجد أنه ينطلق من نفسية ساخطة تُضمر أنّ الحياة وجودٌ لا عدل فيه ولا جمال، وأنه مظهر القباحة ، ولذلك يرى الناس مشوهين ، تتناثر فـي أشـكالهم ملامح القبح والبشاعة .

لقد تتاسى ابن الرومي الوجه الايجابي للحياة ، وحول خيرها إلى آفة من الشرور بدافع الكره والسخط ، وحاول بقدراته الفنية كلّها أن يرسم الناس في مشاهد مشوهة، لذلك عمد إلى الرسم (الكاريكاتوري) الذي يُعنى بالمعاني الشاسعة الأبعاد ، والطريفة والغريبة والمبتكرة أحياناً ، وممّا قاله في اللّحية (3):

إنْ تطل لحية عليك وتعرض علّق الله في عنداريك مخلل لو غدا حكمها الله ي الطارت القها عنْك يا طويلة أولى أرع فيها الموسى فإنك منها

فالمخالي معروفة للحمير قل في ولكنها بغير (<sup>4</sup>) في مهب الرياح كل مطير في مهب الرياح كل مطير فاحتسبها شرارة في السعير شهد الله في أثام كبير

انظر العقاد ابن الرومي ، حياته من شعره ، ص  $\binom{1}{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ديوان ابن الرومي : ج 3 ، ص 33

 $<sup>\</sup>stackrel{3}{}_{\phantom{0}}$  المصدر نفسه : ج  $\stackrel{3}{}_{\phantom{0}}$  ،ص  $\stackrel{3}{}_{\phantom{0}}$  ،

<sup>(5)</sup> العِذار: جانب اللحية، أي الشّعر الذي يحاذي الأذن.

أيّما كوسج يراها فيلقى هو أحْرى بأن يشك ويُغْري فياتق الله ذا الجالل وغيّر وفي أو فقصر منها فحسبُك منها لحرى للورأى مثلها النبّي لأجرى واستحب الإحفاء فيهن والحل

ربّه بعدها صحيح الصمير المنها المحديم في التقدير منكراً فيك ممكن التغيير نصف شير علامة التذكير في لحى النّاس سُنّة التقصير في لحى النّاس الإعفاء والتوفير صق مكان الإعفاء والتوفير

وهنا لجأ ابن الرومي إلى الأسلوب التفصيلي الساخر ، فأجرى مقارنة بين اللحية والمخلاة ، وأوجد علاقة مشتركة بينهما في شكلها ومعناها ، فلحيت تشبه المخلاة في شكلها ، أمّا المعنى الأعمق فهو التعريض بصاحبها الذي يشبه الحمار ولو اكتفى الشاعر بهذه المقارنة لكان تشبيهه تقليدياً عادياً ، غير مثير ، ولكن تمييزه لفارق الشعير بينهما ، زاد المعنى جمالاً ، وأظهر قدرة فائقة على التقاط الله والجزئيات ، وهذا ديدنه . وقد تحققت نقمته على اللحية في تمنيه أن يصل حكمها إليه فيجتثها ، أو يطعمها للريح ، وذلك في قوله (2):

لو غدا حكمُها إليّ لطارت القها عنك يا طويلة أولى أرع فيها الموسى ، فإنّك منها

في مهب الرياح كُل مطير فاحتسبها شرارة في السعير شَهِدَ الله في أثام كبير

ولكي يسدّ على صاحب اللحية أيّ بابٍ من أبواب الاحتجاج لجاً إلى الدين بقوله(3):

في لحى الناس سُنّةَ التّقصير.

لو رأى مثلها النبيّ لأجرى

<sup>( )</sup> الكوسج : الذي لاتنبت له لحية ،وهو بالفارسيّة كوسه (معرّب ) .

<sup>(</sup>²) ديوان ابن الرومي: ج 3 ، ص 33

 $<sup>^{3}</sup>$ ديوان ابن الرومي ، ج $^{3}$  ، ص $^{3}$  .

فبعد أن جعلَ من إرسال اللحية منكراً يخالف شرع الله ، ويكاد يكون كفراً! لجأ إلى الحديث النبوي : "أحفّوا الشوارب وعفّوا اللّحى" (1) واستخلص العبرة التالية: لو رأى مثلها النبي لقلب تشريع الإعفاء والإحفاء ، وقال بحلق اللحى وإعفاء الشوارب، خشية أن يصبح المؤمنون مثل هذا الإنسان السخيف (2).

ومما يلفت النظر أنّ ابن الرومي عندما شاهد ذلك الرّجل غفل عن صفاته جميعاً ، ولم يلتفت إلاّ للحيته ، كما أنّه غفل عن اسمه وكنيته ولقبه وعائلته ، ودعاه بصاحب اللحية الطويلة ،كأنّها وسيلة التعريف الوحيدة (3) ، أو لعلّ اللحية بـشذوذها شغلته لا عن اسم صاحبها حسب ، بل عن صاحبها نفسه ، ولشذوذها يـصفها ابـن الرومي بأنها (أهملت) ، ولهذا سالت وفاضت ، وهي لسوئها وقبحها تخيف من يراها، وكأنّها وجها منكر ونكير اللذين يقومان بتعذيب النّاس في قبورهم.

ويجمع في موطن آخر بين صاحب اللحية والتيس ، ويرى أن التيس أشبه المخلوقات به ، ثم يجري بينهما علاقة تبادلية ينقل فيها قرن التيس إليه ، وينقل لحيته إلى التيس ، يقول (4):

أنت تيس والتيس أش وه و أولي بلحيت ك أنت أولي بقران باحيت في الحيت في الحيت

إنّه يستقصي أوصافاً متنوعة لا تثير في النفس إلا الزراية والقبح ، وفي هذه المرّة يصور اللحية بالغراب الذي لا ريش له ، ثم كأنّها مدهونة بالقار. يقول<sup>(5)</sup>:

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) قال عليه السلام: "عشر من الفطرة، قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتقاص الماء (الاستنجاء)".

انظر: صحيح مسلم بشرح الإمام النووي، ج3، ص143.

<sup>.</sup>  $^{(2)}$  خليل شرف الدين : أبو نواس ، ابن الرومي ، المتنبي  $^{-}$  ما يخص ابن الرومي ، ص  $^{(2)}$  .

<sup>.</sup> 115 , 114 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 , 0 ,

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 451 .

 $<sup>\</sup>binom{5}{}$  ديوان ابن الرومي:ج1 ، ص 443 .

ولحية مثــل غــراب الحمــت (1) كأنه الله لـــه بالـــسلّــت (2).

وفي مكان آخر يجعل ضفائر زوجة مهجوه منها ، ويلجأ إلى المبالغة لإثبات طولها واتساعها ، فلو يجمع الله لحى البشر ، لكانت كلّ اللحى لا تساوي إلا بمقدار ما حذف من لحية مهجوة يقول (3):

منها قراملُ زوجتِهُ كانت حُذافة لحيتِهُ ويشبهها في أبيات أخرى بمذَبّة الذباب ، وهذه صورة ماسخة ، مهينة ، يقول (4): ولحيـــة ســـائلة منـــصبّه شــهباء تحكــي ذنــب المِذَبّــه

ويذهب ابن الرومي في سخريته إلى ما هو أبعد ، فيرى أنّ هناك علاقة عكسية بين طول اللحية وعرضها، ورجاحة العقل ، فعقل الفتى ينقص بمقدار طول لحيته ، يقول (5):

وطالت وصارت إلى سُرته. بمقدار ما زاد في لحيته.

إذا عَرُضَ ت لحية للفتى عندنا فنقصان عَقْل الفتى عندنا

فصاحب ابن الرومي فيه كثرة في اللحية وقلة في العقل.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) غراب الحمت : الذي  $^{1}$  شعر له .

<sup>.</sup> أي أسرحها بالسلت : أي إرسال الشعر قبل المشط  $\binom{2}{}$ 

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 449 .

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  المصدر نفسه ، ج 1 ، ص 175 .

 $<sup>\</sup>binom{5}{2}$  ديوان ابن الرومي ، ج  $\binom{1}{2}$  ، ص  $\binom{5}{2}$  .

ومن مظاهر مبالغته أيضاً اللجوء إلى التشخيص ، ولهذا يتعاملُ بصيغة المثنى في خطابه مع صاحب اللحية (أبي حفص الورّاق) ، لأنّ اللحية تمثّل عنده عدوّاً آخر ، يقول (1):

إنّ أبيا حف ص وعُثنونَ هُ كلاهما أصبحَ لي ناصبا (2) قد أُغريا بي يهجواني معاً وحدي ، وكان الأكثرُ الغالبا (3) أقسمتُ ما استتجدَ عُثنونهُ حتّى غدا لي خائفاً هائباً إنْ كان كفؤاً لي في زَعْمِهِ فليعتزلْ لحيتَ هُ جانباً (4)

و لأجل كل ما سلف ينادي باجتثاث كل لحية نراها ، فكأنما هي الأفعى السامة التي لا بُدّ من قتلها . يقول (5):

سي ٢ ب س هه ١ يون ١ . الله الله يا خاليا الله يا خاليا الله يا خاليا الله يا خاليا الله يا ال

ويتقدم خطوة للأمام فينادي بقتل صاحبها ، لكن إذا خيف الله في قتله ، فيدعو الله نتف هذه اللحية شعرة شعرة ، وهذه وسيلة من وسائل التعذيب ، تتم عن كره وضغينة ، يقول (8):

قد جَلَّاتُ من كبرٍ صَدرَهُ (1) وَضَعْ على حلقومه الشَّفْرهُ

إن أنْتَ صادفتَ أخا لحيةٍ فاقبض بيسراك على أصلها

 $<sup>^{1}</sup>$ المصدر نفسه ، ج $^{1}$  ، ص  $^{1}$  .

<sup>(2)</sup> العثنون : اللحية أو مانبت منها على الذقن وتحته ، الناصب : المتعب ، المتضايق  $\binom{2}{2}$ 

<sup>. )</sup> أغريا به : أولعا به ، قوله : كان الأكثر غالباً ، يريد أبا حفص وعثنونه .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) فليعتزل لحيته : أي ليحلقها .

<sup>(5)</sup> ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 467 .

<sup>( )</sup> حبثى : الحية المرقشة .

<sup>(^)</sup> هلبثا : سكين اليهود

 $<sup>\</sup>binom{8}{}$  ديوان ابن الرومي : ج3 ، ص  $\binom{8}{}$  .

وخفْت منه سطوة مرره فأت عليه شعرة شعرة

فإنْ خشيتَ الله في قتله في فتله في فتله فقيب الله فقيب الله عُثنونه ناتف الله في الله

ويرى فيما بعد أن قطع رأس صاحب اللحية واجب ديني فيه رضى الله سبحانه ومحبته . يقول (2):

شهباء تحکي ذنب المذبّه (3) يَضمُمّ كفيه على إرزبّه (4) يَشفى بها قلوبنَا وقلبَهه ولحية سائلة منصبَّه ألا فتى يرضي بذاك ربَّه ثَمَّة يعلو رأسَه بضربه

ومن مبالغات ابن الرومي في وصف اللحية قوله (5):

ولحية يحملها مائــــق مثــل الـشراعين إذا أشــرعا (6) تقوده الريّح بها صاغـــراً قَـوداً عنيفاً يُتْعِب الأخدعا (7) فإنْ غدا والريح في وجهـه إصبعا فإنْ غدا والريح في وجهـه إصبعا لو غاص في البحر به غوصنة ما صاد بها حيتانه أجمعـــا

فهو يرى أن حجم هذه اللحية يشبه شراعين يواجهان الريح ، وطولها هذا يجعل الرياح تقود صاحبها حيثما اتجهت ، فيصبح لا حيلة له ولا قوة أمام أثر اللحية، وهذا معنى طرقه قبله الشاعر ابن الطبيب (8). ويذكر ابن الرومي في الأبيات ذاتها مظهراً

<sup>.</sup> حللت صدره : غطته  $\binom{1}{}$ 

<sup>. 176 ، 175</sup> ص ما 175 ، 176 ، 176 . (2) ديوان ابن الرومي (2)

<sup>( )</sup> اللحية السائلة : اللحية الطويلة ، التي أهملت فتهدلت ، وأصبحت مسترخية ، الشهباء : البيضاء التي يشوبها سواد.

<sup>(4)</sup> الأرزبة : القضيب من الحديد .

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج 4 ، ص  $^{5}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6</sup>) مائق : أحمق

<sup>(^)</sup> الأخدع : عرق في جانب العنق.

انظر المبرد: الكامل ، ج $^{2}$  ، ص $^{8}$  )

آخر من مظاهر ضعف صاحب اللحية ، وهو أنّه إذا ما غاص في البحر علقت بلحيته كل الحيتان رغماً عنه ، لأن لحيته متدلية شاء أو أبى ، فيصبح منقاداً إلى أسفل ، ممّا يؤدي إلى هلاكه .

# الفصل الثالث السخرية من الجوانب المعنوية في ذات الإنسان وحياته

### 1- السخرية من ضيق الحال:

اهتم شعراء الكدية بتصوير مشاعر الطبقات الفقيرة البائسة التي لم تخرج اهتماماتها في الحياة عن توفير لقمة العيش ، وما يتصل بها من أمور بسيطة ، وخير من يمثل هذه الطبقة أبو فرعون الساسي (1) ، وله غير قطعة يصور فيها بؤسه، وبؤس أو لاده الذين يعيشون حياة صعبة ، لا يجدون فيها طعاماً أو لباساً . ويعرض حاله بأسلوب ساخر ، يثير في نفس القارئ الضحك والإشفاق معاقول:

لــــيس إغلاقـــي لبـــابي أنَّ لـــي انِّ لـــي انِّ لـــي الْمَـــا أغلقُـــهُ كــــي لا يــــرى منــــزلُّ داخِلُـــهُ الفقـــرُ فلـــو

فيه ما أخشى عليه السرَّقِا سوء حالي من يَمُرُّ الطُّرُقا دخلَ السسارق فيه سُرقا

فأبو فرعون الساسي يداري نفسه عن النّاس حتّى لا يروا بيته الذي يخلو من الطّعام والشراب ، ومن أقلّ ما يملكه البسطاء ، ويسوّغ سبب إغلاق بيته بأنه ليس فيه ما يُغري بالسرقة ، و نلمح سخريته في قلب الحال ، فلو دخل السارق بيته، لطمع أهل بيته في سرقته .

ومن الشعراء الذين صوروا ضيق الحياة وقسوتها أيضاً أبو الشمقمق<sup>3</sup>، فيروى أن أحد إخوانه دخل عليه يوماً فرأى سوء حاله ، فأراد أنْ يخفّف عنه ما هو فيه ،

<sup>(1)</sup> هو عدي بن الرباب من تميم ، واسمه شويش، وكنيته أبو فرعون، أحد شعراء الطبقة الفقيرة.

انظر طبقات ابن المعتز، ص 376،شوقي ضيف: العصر العباسي الأول، ص435 0حسين عطوان: شعراء الشّعب، ص75-80، نفسه:الشعراء الصعليك في العصر العباسي الأوّل،ص116.

<sup>. 376</sup> طبقات ابن المعتز ،ص

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)أبو الشمقمق: هو مروان بن محمد، ويكنّى أبا محمد، وأبو الشّمقمق لقب، والشّمقمق الطّويل، وهو مولى بني أميّة، كان خفيف العثون، عظيم الأنف، منكر المنظر، غير حيّد الشّعر على إكثاره فيه، هجا كثيراً من متقدّمي زمانه منهم، بشار وأبي العتاهية ومروان بن أبي حفصة وأبي نواس. وهجا يجيى بن حالد البرمكي.

انظر: المرزباني، معجم الشّعراء، ص139، اشوقي ضيف :العصر العباسي الأوّل،ص436-440، حسين عطوان : الشعراء الصعاليك في العصر العباسي الأوّل،ص92،93.

فقال له: أبشر أبا الشمقمق ، فإنه رُوي في بعض الحديث أنّ العارين في الدنيا هم الكاسون يوم القيامة ، فقال ساخراً: إنْ كان والله ما تقول حقّاً لأكونن برزّازاً يرم القيامة ، ثم أنشأ يقول (1):

أي حال المن ذا؟ قلت : ذا لي محت السي المن ذا؟ قلت : ذا لي محت السي المسل خيالي حالي حال الكالي المحال المحا

فهو يصور بأسلوبه الستاخر حالته التي وصل إليها ، ويذكر أنه لا يملك شيئاً يُنسنب إليه ، أو يُردَ للي اسمه ، ليس هذا فحسب ، بل افتقر بيته إلى أدنى ما يملكه الإنسان من طعام و شراب ، حتى أصبح نحيفاً ، لا يكاد يظهر خياله ، وإذ هو على هذه الحالة ، يجعل أكله محلّلاً لعياله ، لأنّه لم يستطع أنْ يُوفّر لهم ما ينقدهم من الموت . وله أشعار "كثيرة يصور فيها فقره وإقلاله ، وأنّه لا يقتني حتى ما يكسو به السرير الذي ينام عليه ، ولا يملك من المتاع إلا حصيرة وبعض الأشياء البسيطة ، ومنها قوله (2):

اللهُ يعلمُ ما لي فيه تلبيسُ (3)

إلا الحصيرةُ والأطمارُ والدّيسُ (4)

لو قد رأیْتَ سریري کنتَ ترحمُنـــي والله یعلــــمُ مــــا لــــی فیــــه شــــابکةٌ

ويشتاق لرائحة الخمر ، ويرى أنها تأخذ عقل الحليم وتتركه شاردا" يقول (1):

<sup>(1)</sup> غوستاف فون غربناوم : شعراء عباسيون ، ص 146 .

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المصدر نفسه : ص 141 .

<sup>(3)</sup> يريد بالتلبيس : ما يكسو به السّرير من الحشية والملاءة.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الشابكة : ما يُضمّ بعضها إلى بعض .

وصبا وحَنَّ إلى زُرارهُ وصَحَا لأبوابِ الشَّطارهُ واللونُ مثللُ الجُلنَّارهُ حيرانَ ليس به إحارهُ عاد أبو الشمقمق في الخساره من بعد ما قيل ارْعوى من بعد ما قيل ارْعوى مسكية مسكية تدع الحليم بالانهاي

ويشكو في موطن آخر افتقاره لدابّة بركبها ، ويقارن حاله بحال غيره، فغيره عند الرّحيل يقرّب إليه دابّته ، في حين يقرّب إليه نعله ، ويبدو أنّ هذا المطلب من الأماني الصعبة عند هذه الفئة من المجتمع ، يقول (2):

اً لِيَ فيهِ مطيّةٌ غيرُ رجلي قربّد فريد قربّد أنعلي قربّد من رآني فقد رآني ورَحلي

إنها نوع من المفارقة التي تقوم على التفاعل بينَ الشّاعر والمتلقّي، لكنّها تتحصر في إطار ضيق، لا يتعدّى مقصد الشّاعر وهدفه، لوجود قرائن المفارقة اللفظيّة ومراميها، التي توحي بذلك.

ويشكر أبو الشمقمق الله عز وجل على سوء حاله راجيا فرجا من عنده ، فيقول (3):

أمشي ويركب غيري فصرت أرضى بعينر يارب منك لخير

<sup>.</sup> 139 ض ، غوستاف فون : شعراء عباسيون ، ص

 $<sup>^{(2)}</sup>$ غوستاف فون : شعراء عباسيون ، ص  $^{(2)}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> البيهقي: المحاسن والمساوئ ، ص 278 .

ويقف مراراً ليصور سوء حظه ، وحالة العدم التي تلازمه ، فكأن الأرزاق تهرب من أمامه ، حتى ليجف البحر الذي يخوضه ، ويستحيل الدر في يده حصى وزجاجاً ، ويصبح الماء العذب ملحاً لا يسوغ شرابه ، وهذه المعاني تدل على حالة نفسية يائسة يقول (1):

لو ركبت البحار صارت فجاجاً فلو ركبت البحار صارت فجاجاً فلو أنّي وضعت ياقوتة حَمْ ولا ولا أنّي ورَدْت عَدْباً فراتاً

لا ترى في متونها أمواجاً راء في راحتي لصارت زجاجا عاد لا شك فيه ملحاً أجاجا

# ويقول أيضاً (2):

برزتُ من المنازلِ والقبابِ فمنزلي الفضاءُ وسقفُ بيتي فمنزلي الفضاءُ وسقفُ بيتي فأنْ تَ إِذَا أَرِدْتَ دَخَلْتَ بيتي لأنّي لم أجدْ مصراعَ باب ولا خفت الإباق على عبيدي ولا حاسبتُ يوماً قهرماني

فلم يَعْسُرُ على أحدٍ حجابي سيماء الله أو قِطَعُ السيحابِ على مُسلّماً من غير باب يكون من السّحاب إلى التّراب ولا خفْتُ الهلاكَ على دوابي (3) محاسبة فأغلِظ في الحساب (4)

ولم تكن حال هذا الشاعر تخفى على أحد ، فهو وإن لم يَقُلْ شيئاً ، فإنَّ منزله خير معبِّر عن ذلك . وقد ترك للناس أن يتعرفوا إلى بيته ، من خلال ذكر ملامح لا توجد في بيوت الآخرين ، ويوصلهم في نهاية الأمر إلى الفضاء الرّحب الذي يشاركه في ملكيته كُلِّ البشر ، وليس بوسع أبي الشمقمق أن يضع له باباً يبدأ بالسماء وينتهي بالأرض ، ولهذا فإن في استطاعة النّاسِ جميعهم الدّخول إليه ، والخروج منه متى

<sup>.</sup> 132 o ,  $^{(1)}$   $^{(1)}$   $^{(2)}$ 

<sup>.</sup> 131 سلصدر نفسه ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> الإباق : الهرب .

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> القهرمان : القائم بشؤون النفقة .

شاءوا . ويذكر أنه لا يملك العبيد والدّواب ، ولا القيّم بشؤون النفقة ليحاسبه ويقف على عمله . وما أراده الشاعر من خلال هذه النقله ، لم يكن التعبير عن سوء حاله وحسب ، إذ لا حاجة لأنْ يقول: إنّه لا يمتلك الدّواب والعبيد والقهرمان بعد أنْ ذكر أنّه لا يملك حتّى بيتاً يأوي إليه ، لكنّه أراد أنْ يعقد مقارنة ساخرة ليعبّر بها عن سخطه على الوضع الذي يعيشه المجتمع في ذلك العصر . ففي حين لا يملك أبو الشمقمق شيئاً يملك غيره العبيد والقهرمان . وهو إذ يصور مسغبة عياله ، إنّما يصور مسغبة الطبقة المقرفة بطونها ، يصور مسغبة الطبقة المقرفة بطونها ،

ما جمع النّاسُ لدنياهُمُ والخبيزُ باللّحمِ إذا نِلْتَهُمُ والخبيزُ باللّحمِ إذا نِلْتَهُ مُ ... وقد دنا الفِطْرُ وصبياننا وذاك أنّ السدّهرَ عساداهُمُ كانت لهم عنز فأودِي بها فلو رأوا خُبْرا على شاهق ولي أطاقوا القفْر ما فاتهمُ ولي أطاقوا القفْر ما فاتهمُ

أنفع في البيت من الخُبْزِ فأنْت في أمْن من التَّررْ (2) فأنْت في أمْن من التَّررْ (2) ليسسوا بدي تمْسر ولا أُررْ عساهين الْسورُ ولا أُردْ وأجسدبوا من لسبن العنْسز وأجسدبوا من لسبن العنْسز للسرعوا للخبر بالجمز (3) وكيسف للجسائع بسالقفز

فأحلامه تبدأ من الخبز وتتتهي باللّحم ، ويعد الخبز واللحم سبيل الأمن من الهلاك له ولعياله، ومع ذلك لم تتحقق أمانيه ، فعياله انتظروا وقت الإفطار ، وليس أمامهم ما عند غيرهم من الأرز والتمر ، وقد وقف الشاعر على أهم المناسبات في حياة الأطفال ، وهي شهر رمضان ، ليُحرك إحساساً بالمشاركة الوجدانية ، وعلى

<sup>(1)</sup> غوستاف فون غربناوم : شعراء عباسيون ، ص 140 .

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> الترز : الهلاك .

 <sup>(3)</sup> الجمز : القفز .

الرغم من الحزن الذي تثيره هذه الصورة ، إلا أنها تشتمل على سخرية واضحة من الحياة التي لم تعطهم أبسط الأشياء .

ويبالغ أبو الشمقمق في التعبير عن سوء معيشته ، فيجعل شراب أو لاده بول الحمير ، وهذه من المبالغات المؤذية ، يقول (1):

بالمِصرْ خب زهمُ العُصارهُ رِ مِزاجُهُ بسولُ الحمارهُ فالنُّجحُ يُقْرن بالصبارهُ إنَّ العيالَ تركتُهُمْ وشرابُهم بولُ الحما ضربة الفقات تصبروا

ويكثر حديثه عن البراغيث ولدغها لجسده ،وهذا مظهر آخر من مظاهر معاناته ، ومما قاله في ذلك (2):

فل يَهْنَ برغوثُ لهُ بِجَذْاتِ لهِ واجتهدتْ في اقتسام جُمات هِ

يا طول يومي وطول ليات و قد عَقَدت بند ها على جسدي

فالبراغيث تحاول اقتسام جسده ، وكأنّه قطعة أرض اخْتُلِفَ فيها ، فأصبحت مشاعاً، وهذا نوع من العبث بالذات التي تتحكم فيها الأقدار ولا ترحمها ،حتّى هانت على البرغوث فانتصر عليها.

ويصف الجرذان التي تعبث في بيته باحثة عن طعام ، فتهيم على وجهها بعد أن تيأس منه ومن طعامه ، لتبحث عن غذائها في مكان آخر ، ولا يبقى معه سوى السنور أو الهر ، فيرتد إلى نفسه حزيناً باكياً عندما لا يجد الفأر الذي اعتاد صيده ، يقول (3):

د كما تُحجِر الكلابُ ثُعاله (4)

ولقد قلت حين أحجرني البر

<sup>(1)</sup> غوستاف فون: شعراء عباسيون، ص 140.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه ، ص 132 .

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه ، ص 149 .

<sup>(4)</sup> أحجره : أدخله في الحجر ؛ تُعُاله : الثعلب (4)

في مبيت من الغضارة قفر عطلته الجُرذانُ مِن قلّه الخيصة الخيصة هاربات منه إلى كلّ خصب وأقصام السسورُ فيه بسشر قلت لما رأيته ناكس الراً ويك صبراً فأنت رأسُ السنانيو قال : لا صبر لي، وكيف مقامي قلل عائله شيخ سوء وسيح وليك سوء

ليس فيه إلا النوى والنّخاله (1) ر وطارَ الدّبابُ نحو زباله (2) حينَ لم يرتجين منه بُلاله (3) يسأل الله ذا العالم والجَلاله س كئيباً يمشي على شرّحاله ر، وعلّاتُ به بحسنِ مقالَه في قفارٍ كمثل بيد تباله (4) أخرجوه من محسس بكفاله أخرجوه من محسس بكفاله

و لا يمل الشّمقمق من تكرار هذه المعاني، لأن الجوع يلح عليه وعلى عياله فينسيه غيرها، وتصبح هذه الكلمات زفرات يخرجها باستمرار يقول:  $\binom{5}{}$ .

ولقد قلت حين أقفر بيتي ولقد كان آهلاً غير قفر ولقد كان آهلاً غير قفر فارى الفار قد تخبن بيتي ودعا بالرحيل ذبيان بيتي وأقام السنور في البيت حولاً ينفض الراس منه من شدة الجو

من جراب التقيق والفَخارة مئذ صيباً خيره كثير العمارة مئذ صيباً خيره كثير العمارة عائدات منه بدار الإمارة بين مقصوصة إلى طيّارة ما يرى في جوانب البيت فارة ع وعيش فيه أذى ومراره

<sup>(1)</sup> زُباله : موضع في صحراء الكوفة.

<sup>(2)</sup> بُلالة العيش: ما يسد الرمق.

<sup>(</sup> $^3$ ) تباله : مواضع لعرب الطائف على طريق اليمن من مكة، وهي لبني مازن.

انظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان، باب التاء، والباء،.

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$ غوستاف فون : شعراء عباسيون ، ص $\binom{4}{}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> البيهقي : المحاسن والمساؤي ، ص 278 .

ومن شعراء الطبقة الفقيرة ، أبو هفّان ، فقد ثار على قسوةِ الحياة ، وطبيعتها التي أعطت من لا يستحق، وتركت من هم أهل لذلك ، يقول (1):

كم مِنْ حمارِ على جوادٍ ومِنْ جوادٍ بلاحمار

ولم تكن الطبقة الفقيرة تظفر مع كدحها المتصل بشيء ، بل ظلّت تعاني ، ومن بين شعر ائها الحمدوني  $\binom{2}{2}$  الذي كان شديد الإحساس بالمفارقات الصارخة التي تميّز الطبقات المترفة عن الفقيرة  $\binom{3}{2}$  ، ومما قاله  $\binom{4}{2}$  :

مَنْ كَانَ فِي الدّنيالِه شَارةً فِي الدّنيالِه شَارةً الدّنيا فَي الدّنيالِه شَارةً كأننا لفظُ بِلا معنى نرمُقُها مِن كَثُبٍ حِسرةً كأننا لفظُ بِلا معنى

ويشكو في موطن آخر عريه ، فهو لا يملك حذاءً ينعله ، في حين يرى غيره يعتلي الخيول ، يقول (5):

ت سامى الرّجالُ على خيلهم ورجّلي من بينهم حافيه في الرّانيه في الزّانيه في الزّانيه في الزّانية

وتعد قدرات القارئ عنصراً أساسياً في تأويل هذا الصنف من السخرية والوصول إلى مدلولاته المباشرة والضمنية، ويتحقق ذلك بمعرفة المعايير الأدبية والبلاغية، والتقاليد الفنية، والقيم الجمالية، فضلاً عن معرفة بالسياق الشعري. فنلحظ

<sup>(</sup>²) الحمدوني: هو إسماعيل بن إبراهيم بن حمدويه ، أبو عليّ الحمدوني، وحده حمدويه، صاحب الزنادقة في عهد الرشيد، وهو مصريّ مليح الشعر، حسن التضمين.

الكتبي: فوات الوفيات، ج1 ص24،وانظر حسين عطوان:شعراء الشعب،ص86 وما بعدها ،نفسه : الشعراء الصعاليك في العصر العباسي الأوّل ،ص68.

<sup>(3)</sup> انظر حسين عطوان : شعراء الشعب في العصر العباسي الأول ، ص 86 .

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> الحصري: زهر الآداب وثمر الألبات ، ج 1 ، ص 513 .

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) البيهقي : المحاسن والمساوئ ، ص 278 .

السخرية هنا على مستوى مقاطع نصية، تتيح للساخر بناء الدّلالة السّاخرة، وهذا يؤكد أنّ السخرية ليس لها تحديد نهائي داخل اللغة، ولكنها تستمدّ دلالتها من عمليّة القول وسياقه.

ولم يستطع بعض الشعراء أن يملكوا أنفسهم أمام هذا الوضع ، فو َجّهوا سهام نقدهم بأسلوب مباشر إلى الأمراء والمترفين<sup>(1)</sup>. فهذا ابن الطبيب<sup>(2)</sup> قصد الحسن بن سهل ، وزير المأمون ، لكنه صدّه وخيّب أمله ، فارتد غاضباً وسخر منسه في قوله <sup>(3)</sup>:

بابُ الأميرِ عراءً ما به أحدً قالت وقد أمَّلت ما كُنت آمُله إِنَّ الرَّجاء الذي قد كُنْت آمُله في الله منه وجَدوى كَفَّهِ خَلَفً

إلا امرؤ واضع كفَّا على ذَفَنِ هذا الأمير ابن سهل حاتم اليمن وضعتُهُ ورَجاء الناس في كفَن ليس السَّدى والنَّدى في راحة الحسن

فهذا النص يحيلنا إلى مدلول معجمي واضح قائم على مستوى لغوي واحد، يرتبط بوجود دال مباشر، مما يجعل سخرية الشّاعر سطحيّة لا ترقى إلى مستوى التّحليل والرّبط، وهذا من شأنه أحياناً إضعاف الصلّة بين النص والمتذوق.

<sup>(1)</sup> انظر حسين عطوان : شعراء الشعب ، ص 86 .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ابن الطبيب: هو إسحاق بن خلف ، كان رجلاً شأنه الفتوة، ومعاشرة الشطار، والتصيد بالكلاب، وكان أحسن الناس إنشاداً، وكأنه يتغنى في إنشاده.

الكتيي: فوات الوفيات، ج1 ص16.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المبرد : الكامل ، ج $^{(3)}$  ، ص

### 2- السخرية من البخل والبخلاء .

إنَّ السخرية من البخل تتاقض الفخرَ بالجودِ الذي تعوده العرب ، ولم يمدحوا بمثله ، حتى إنهم عُرفوا بنار القرى (1) لذلك كانت بعض كتب النقد القديمة ، تجعله والمديح في باب واحد ، تحت اسم باب الأضياف والمديح ، كما فعل أبو تمام في حماسته ، والهجاء بالبخل قديمٌ أيضاً ، لا بدّ أنه واكب المدح بالجود، ولم يكن الشاعر الجاهلي والإسلامي ، يتجاوز في هجائه بالبخل معاني محددة ، تعتمد أساساً على نقض معانى الجود المألوفة (2).

ولعل كتاب البخلاء للجاحظ من أهم المصادر التي أتت على تصوير هذه الصفة فقد وردت فيه عشرات من القصص التي تصور بأسلوب متهكم بخل أهل مرو وخراسان، وبخل من اشتهر من العرب بالحرص على جمع المال. وتشكل هذه القصص مصدرا خصبا لدراسة المجتمعات وعاداتها ،وطبائعها وأحزانها ،ومما قيل في أهل مرو على سبيل السخرية (3):

مياسيرُ مَرو من يجودُ لضيفهِ ومن رش باب الدار منهم بغرفة سسمون بطن الشّاة طاووس عُرسيهمْ فلا قدّس السرحمنُ أرضا وبلدة

بكر ش فقد أمسى نظيرا لحاتم فقد كملت فيه خصال المكارم وعند طبيخ اللحم ضرّب الجماجم طواويسهم فيها بطون البهائم

<sup>(1)</sup> نار القرى : هي نار الضيافة ، توقد لاستدلال الأضياف بما على المترل وكانوا يوقدونها على الأماكن المرتفعة لتكون أشهر ، وربما أوقدوها بالمنديل الرطب ، وهو عطر ينسب إلى مندل ، وهي بلدة من بلاد الهند ونحوه مما يتبخّر به ليهتدي إليه العميان ، وهذه النار عندهم أجلّ سائر نيرانهم .

انظر الآلوسي :بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب ، ج 1 ، ص 69 ، 70 .

 $<sup>^{(2)}</sup>$  حسين خريس : حركة الشعر العباسي في مجال التجديد بين أبي نواس ومعاصريه ، ج $^{(2)}$  ، ص

<sup>(3)</sup> الجاحظ: البخلاء، ص 281، 282

وجاءت سخرية هذا الشاعر المجهول من أهل مرو في حديثه عن طبيعة كرمهم ،فهي في أقصى حالاتها لا تصل إلى أكثر من الجود بكرش الشاة ،وإن بلغت هذا الحد فقد وصلوا إلى منزلة حاتم الطائي ، ولذلك لا يؤمّلُ منهم أكثر من هذا .

وقد دفع ضيق الحياة الفقراء إلى النظر في أموال الخلفاء والأمراء والأغنياء وسؤالهم، وأصيب كثيرً منهم بخيبة أمل ،وارتد غاضباً ، وعبّر عن سخطه بالهجاء الساخر ومن الخلفاء الذين سخر الشعراء من بخلهم الخليفة المنصور ، إذ يروى عن الأصمعي أنه قال(1): لقي المنصور أعرابيا بالشام ،فقال : " أحمد الله يا أعرابي الذي رفع عنكم الطاعون بو لايتنا أهل البيت ، فقال الأعرابي :إن الله لا يجمع علينا حشفا وسوء كيـــل ، ولايتكم والطاعون" ، وقال العسكري:كان المنصور في ولد العباس كعبد الملك في بني أمية في بخله ، رأى بعضهم عليه قميصا مرقوعا ،فقال :سبحان من ابتلى أبا جعفر بالفقر في ملكه ، وحدا به سلم الخاسر (2) فطرب حتى كاد يسقط من الراحلة ، فأجازه بنصف درهم ،فقال :لقد حدوت بهشام فأجازني بعـشرة آلاف. فقال : ما كان له أن يعطيك من بيت المال يا ربيع 000 فما زالوا حتى تركه علــى أن يحدو به ذهاباً وإياباً بغير شيء".

ويروى أنّ المنصور ألزم رعيتة أن تلبس القلانس الطوال وكانوا يعملونها بالقصب والورق – فعبر أبو دلامة عن استيائة من هذه الخطوة ،إذ كان هو وغير من الشعراء ينتظرون من الخليفة الجديد زيادة في العطاء لا زيادة في طول القلانس، يقول ساخراً (3):

فزاد الإمامُ المصطفى في القلانس

وكُنّا نرجّي من إمام زيادةً

<sup>(1)</sup> السيوطي : تاريخ الخلفاء ، ص 265 .

<sup>(2)</sup> هو سلم بنُ عمرو مولى بني تيْم بنِ مُرَّة ، ثم مولى أبي بكر الصديق ، رضوان الله عليهم ، شاعر مطبوع متصرّف في فنون الشعر ، من شعراء الدولة العباسية ، وهو راوية بشار وتلميذه ، وعنه أخذ ، وعلى نمطه ومذهبه قال الشعر ، وسبب تلقيبه الخاسر ، قيل : لأنه ورث من أبيه مصحفاً ، فباعه واشترى بثمنه طنبوراً ، وقيل : بل حلّف أبوه مالاً فأنفقهُ على الأدب والشعر ، وقال بعض أهله : إنك لخاسر الصفقة . فلقب بذلك . انظر الأغابي ، ج19، ص173، انظر ترجمته في شوقي ضيف: العصر العباسي الأوّل، ص301-305.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ديوان أبي دلامة ، ص 75 .

# دِنانُ يهودٍ جُلِّت بالبرانس

### تراها على هام الرّجال كأنّها

وهذا نوع من السخرية النّاجحة التي تتحقق بوساطة قليل من المؤشرات فتكون أكثر تأثيراً.

ووقفوا في سخريتهم على مظاهر البخل بشتى أشكالها ، فسخروا من بخلاء المجتمع بجميع فئاته . فهذا اسماعيل بن عمّار (1) يصور بخل جارٍ له كان يزعجه ، بقوله (2):

من كانَ يحسُدني جاري ويغبطني جار ً ويغبطني جار ٌ له باب ٌ ساجٍ مُغَلَّقٌ أبداً عبد ٌ وعبد ٌ وبنتاه وخادم هم صُفْر ُ الوجوهِ كأنَّ السلُّلَ خامرَهُمْ لله بنون كأطباء مُعَلَّقة إنْ يُفْتَحُ الباب عَنْهم بعد عاشرة إنْ يُفْتَحُ الباب عَنْهم بعد عاشرة

من الأنام بعثمان بن درباس عليه من داخل حُرّاس أحراس (3) عليه من داخل حُرّاس أحراس (4) يدعون مثلَهم ما ليس من ناس (4) وما بهم غَيْر جَهْدِ الجوع من باس في بطن خنزيرةٍ في دار كُنّاس (5) تظنّهم خرجوا من قعْر أرماس (6)

فأبناؤه أهزلهم تقتيره بالطّعام ، فظهروا شاحبين كانّهم مصابون بالسلّل ، واسترخت أجسامهم ، فكأنّهم حلمات مسترخية ، متجعدة لخنزيرة جائعة ، وشاهت خلقتهم ، فكأنّهم موتى خارجون من القبور (7).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) شاعر مخضرم ، عاش في العصر العباسي والأموي ، كان له جار يسمى عثمان بن درباس فكان يؤذيه ، ويسعى به إلى السلطان في كل حال ، ثم سعى به أنه يذهب مذهب الشراة (الخوارج) فأخُذ وحبس. انظر الأغاني ، ج 11 ، 255 ، 256 .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) الأصفهاني : الأغاني : ج 11 ، ص 255 ، 256 .

<sup>(</sup> $^{3}$ ) السّاج : ضرب من الشجر ينبت ببلاد الهند ويعظم جداً ، وحشبه أسود رزين ، لا تكاد الأرض تبليه.

<sup>(</sup>  $^4$  يريد أن الحرس يستعينون بمثلهم من الكلاب عدداً .

<sup>(5)</sup> الأطباء : حلمات الضرع لذي الخفّ والظّلق والحافر ، والسبع ،واحدها طبي (بالكسر والضم) .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) الأرماس : القبور

<sup>(</sup> $\frac{7}{}$ ) انظر حسين عطوان : الشعراء من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية ، ص $\frac{7}{}$ 

وصور بشار بن برد الهمَّ والألم الذي يغشى ابنَ قزعة البخيل ، إذا ما طرق بابه محتاجٌ ، فهو يتجهّم ويحزن ، ولكنه يتحاشى هذا الموقف فيُبقى بابه مغلقا ، ولا يستطيع صاحب الحاجة لقاءه إلا إذا تربّص به وكمن له، يقول (1):

ولا تَبْخَلا بُخْـلَ ابِـن قرعـةَ إنّــهُ مخافة أنْ يُرجى نداه حزينُ فلم تلقه إلا وأنت كمين أ إذا جئتَهُ في الخلق أغلقَ بابَهُ

وسخر بشار من بخل آل سليمان بن على  $\binom{2}{}$ ، فجعل دينارهم ودرهمهم عزيزين لا تُرجى رؤيتهما أو لقاؤهما ، لأنهما حُفّا بالعفاريت ، كما هي الحال عند الملكين هاروت وماروت ، نسمع بهما و لا يمكن أن نراهما ، يقول (3):

دينارُ آلِ سايمانِ ودرهَمُهم كالبابليّين حُفّا بالعفاريتِ (4)

لا يُبِصْران ولا يُرجِى لقاؤهما كما سمعت بهاروتٍ وماروتِ (5)

<sup>( )</sup> ديوان بشار بن برد ، ج4، ص233 ، 234 .

<sup>(2)</sup> هو سليمان بن علي بن عبد الله بن عباس الهاشمي، أحد أعمام السفاح والمنصور، ولد سنة اثنتين وثمانين، وتوفي سنة اثنتين وأربعين

الكتبى: فوات الوفيات، ج1، ص362.

 $<sup>(^{3})</sup>$  الأصفهاني : الأغاني : ج 3 ، ص 174 .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) نسبة إلى ناحية من الكوفة .

<sup>(5)</sup> هاروت وماروت : ملكان وقد ورد ۚ ذكرهما في القرآن الكريم في سورة البقرة في آية (102) في قوله تعالى (وما أنزل على الملكين ّ ببابل هاروت وماروت)

يروي أن المهدي لمَّا ضرب بشاراً بعث إلى مترله من يفتشه ، وكان يتهم بالزندقة ، فوجد في مترله طوماراً يوضّح أنه أراد هجاء آل سليمان ابن على لبخلهم ، فأمسك عن ذلك إجلالاً للرسول عليه السلام ، لأنهم يتصلون به بصلة القرابة ، على أنه قرأ فيهم البيتين السابقين ، ولمّا قرأ المهدي ما كتبه بكي وندم على قتله.

انظر الاغان : ج 3 ، ص 174 .

ويواصل سخريته فيصور مظهراً آخر من مظاهر البخل ، إذ ياتي على أضحية أهديت له ، فيقدّمها بصورةٍ فريدة ، يحمّلها ملامح تجعلها عديمة الفائدة ، ليقلُّل من شأنها ، ويصل إلى بخل صاحبها ، يقول (1):

وعجْ ل ، وأكرمهم أولا و ہبت کنا یا فتے مِنْقَر وأرفَعَهُ م ذروةً في العلا وأبسلطَهم راحةً في النّدي عجوزاً قد أوردها عمرها سلوحاً تَوهَمْ تُ أَنَّ الرِّعا فلو تأكل الزيّبد بالنّرسيان لما طيّب بالله أرواحها وضحت يميني على ظهرها وأهـوتْ شِـمالي لعرقُوبهـا فقلت : أبيع ! فلا مشرباً أم اشوي وأطبخُ من لحمها إذا ما أمِرتت على مجلس رأوا آيــــة خلفهـــا ســائق وكنــت أمــرتَ بهــا ضــخمةً ولكن روْداً عدا طَورْهُ ولو كانك قلاتُك فادتُك فجاءتك حتّى ترى حالها سالتُك لحماً لصبياننا وما زلْتَ بى محسناً مُجْمِلاً فخذها ، وأنت بنا محسينً

وأسكنها الدهر دار البلي ء سقوها - ليسهلها الحنظلا وتدَّمِجُ المسك والمندلا(2) ولا بَلّ من عظمها الأنحلا فخلت عراقفها جَنْدلا فخِلتُ عراقبَها مغزلا أرجِّ على المساكلا!! وأطيب من ذاك مضغ السلا من العجب سبح أو هلسلا يحتُ وإنُ هرونتُ هَرولا بلحم ، وشحم قد استكملا وما كنت أحسب أن يفعلا علاطاً ، وأنشقته الخردلا فتعلم أنَّى بها مُبتلى!! فقد زدتتي بها عَيِّلا

<sup>(1)</sup> ديوان بشار بن برد ، ج4،ص153 –155.

<sup>(2)</sup> النِّرسيان : حيد التمر ، وكان أهل العراق يضربونه بالزّبد ، ويعدونه أفخر طعام ، وهذا ما عناه الشاعر ، المندلا : عطر يُنسب إلى المندل ، وهي بلد في الهند .

فقد استهزأ بشار من كرم صاحبه في أضحيته العجفاء التي أرسلها إليه ، ولا ونعتها بأوصاف مضحكة مثيرة للدهشة والغرابة ، فهي فريدة في صفاتها ، ولا تصلح لشيء فكان يؤمّل من صديقه أن يرسل إليه شيئاً من اللحم، فخيّب أمله، وبعث إليه ما يزيد فقره ، ولهذا يطالبه أن يستردها وهذا من كرمه وإحسانه مما يستحق عليه الشكر.

وعاب حماد عجرد  $\binom{1}{}$  على صديقه حُريت بن أبي الصلّات الحنفي بخله، وممّا قاله فيه  $\binom{2}{}$ :

بما يُصلِحُ المِعَدَ الفاسدة فعودهم أكسلَةً واحده

حُريتُ أبو الفضل ذو خبرةٍ تخصوف تُخمة أضياف معلمة

لقد ارتفع حماد في هذين البيتين إلى مستوى عال من التهكم والاستهزاء ، فحول البخيل إلى طبيب ، خبير بالمعرد ، فهو يهتم بصحة ضيوفه ، ويتخوف عليهم من التخمة ، ولذلك فهو لا يُطعمهم إلا مرة واحدة ، والمضحك هو هذا التلميح إلى الغاية الصحية من عمل هذا البخيل الذي يداري بخله ويستتر وراءه ، لكن طبعه يكشفه ويفضحه (3). ويهاجم حمّاد في موطن آخر محمد بن طلحة بقوله (4):

له حياء وله خير رُ إنّ أذى التّخمة محذور رُ بالصوم والصالح مأجور رُ زُرتُ امرأً في بيته مــرةً يكْرهُ أنْ يُتْخِــمَ أضيافــه ويشتهي أن يؤجروا عنده

<sup>(1)</sup> هو حماد بن عمر من أهل الكوفة مولى لبني سواءة بن عامر بن صعصعة وكان معلما وشاعراً محسناً، وكانَ بالكوفة ثلاثة يقال لهم الحمادون: حماد عجرد، وحماد الراوية، وحماد بن الزِّبرقان النحوي، وكانوا يتنادمون ويتعاشرون وكأنهم نفس واحدة، ويرمون جميعاً بالزندقة.

ابن قتيبة: الشعر والشعراء ، ص468،انظر شوقي ضيف: العصر العباسي الأوّل،ص386-389.

<sup>. 479</sup> م والشعر والشعراء ، ص462 ، الأصفهاني : الأغاني ، ج14 ، ص(2)

<sup>(\*)</sup> انظر رياض قزيحة : الفكاهة والضحك في التراث العربي المشرقي من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر العباسي ص 294 .

ر $^4$ ) ديوان أبي نواس ، ص  $^4$ 05 .

وتكتسب سخرية أبي نواس قيمتها - بصفتها ظاهرة فنيّة - من وجود علائق وأقوال لغوية ، وإشارات مرتبطة بالممارسة النّصية.

وينظر ابراهيم بن هرمة (1) في سلوك بخيل عند استقباله للضيف في قوله (2): نكّ س َ لمّ الله عند استقباله للضيف في قوله (2):

وهذه الصورة تجعلنا نتمثل عدم توقّع البخيل لضيفه ، فلا يمثلك إلا أنْ يخفض رأسه ، متجاهلاً إياه ، غير راغب فيه ، وحالته هذه شبيهة بحالة ناظم الخرز الذي لا يرفع رأسه أبداً . ومن سخريته أيضاً قوله (3):

وأيأستني من بعد ذلك بالغضب ودافقة من بعد ذلك ما حلب

و إنَّكَ إذ أطعمتني مِنْكَ بالرَّضا كمُمْكنةٍ من ضِرْعها كف حالبٍ

فهو وإن أطعم ضيفه برضاه ، فإن تجهمه وغضبه أفسدا الضيافة ، مثله في ذلك مثل الشاة التي تسمح بحلبها ، لكن ما أن تلبث حتى تضرب برجلها إناء الحليب، فيذهب الحليب في الأرض ، فلا يُنتفعُ به .

ويكثر أبو الشمقمق من ملاحقة البخلاء وتصوير ما يظهر من تصرفاتهم ، وما تخفيه نفوسهم من مشاعر وأحاسيس، فمن صوره اللطيفة أنه جعل من كفي مهجوّه قُفْلاً ، ولتأكيد شدة بخله ، أضاع المفتاح ، وأوصل الحداد إلى حالة من اليأس في إصلاح الأمر ، ليؤكد أنه لا أمل يُرجى من هذا البخيل ، يقول (4):

<sup>(1)</sup> هو إبراهيم بن علي بن سلمة بن هرمة بن هذيل ، ينتهي نسبة بقبيلة (فِهْر) وهي أصل قريش . ابن قتيبة: الشعر والشعراء ص453، الأغاني ، ج 4،ص 508.

<sup>.</sup> 134 ص ، القرشي ، ص  $\binom{2}{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ شعر إبراهيم بن هرمة القرشي ، ص  $^{4}$  .

 $<sup>^{4}</sup>$ غوستاف غون : شعراء عباسيون : ص  $^{4}$ 

### قد يئسَ الحَدّادُ من فَتْحهِ

## كفاهُ قُفْ لُ ضاعَ مفتاحُهُ

ويصر على احتجاب ابن البخْتكان (1)عن الناس حتى لا يقربه أحد ، فيؤاكله ويقف على بابه حاجب مات هُز لا بسبب الجوع ومن أجل إكمال الصورة الساخرة المضحكة أشرك أبو الشمقمق النّاس في إتمامها ، فهم يسألون من القادم؟ فيقال: الحد، ومن الواقف أمام الباب ؟ فيقال: الحاجب ، وهذه المشاركة أضفت على الصورة حركة وحيوية ، بحيث يستطاع تخيلها بسهولة، يقول (2):

وَمُحتَجِبِ والنَّاسُ لا يقربونه وقد مات هُزْلاً من وراء الباب حاجبُهُ إذا قيل من ذا مُقبلاً ، قيل لاحدٌ وإنْ قيل من ذا خَلْفَ هُ قيل كاتبُ هُ

ويسخر أبو الشمقمق من بخل سعيد بن سلم  $\binom{3}{}$  ، فمن يطلب عطاءه مثل من يطرق في حديدٍ باردٍ ، ويؤكد معنى العبث والاستحالة في تفصيله ، فهذا المهجو لو ملك كل البحار وطُلِبَ منه مقدار شربة الطهور ، لرفض واقترح التيّمم بالصعيد ،

> هيهات تصرب في حديد بارد والله لو ملك البحار بأسرها يبغيه منها شربة لطهوره

إِنْ كُنْتَ تطمعُ في نوال سعيد وأتاهُ سَلْمٌ في زمان مُدُودِ لأبي ، وقال : تيمَّنْ بصعيد

<sup>(1)</sup> هو نفسه داود بن بکر.

<sup>(2)</sup> غوستاف فون غربناوم: شعراء عباسيون ص

<sup>(</sup> $^{3}$ ) هو سعيد بن سلم بن قتيبة بن مسلم أبو أمامه الباهلي البصري.

المرزباني: معجم الشعراء ص، 407.

<sup>( )</sup> المصدر نفسه ، ص 134

ويقف على معاناة ضيف سعيد بن سلم ، فهو يتضور جوعاً ، وقد وجد على رغيفه عبارة (سيكفيكهم الله ما بدا ضوء نجم) ، فسعيد يريد أن يكتفي ضيفه بالتأمّل في ضوء النجم ، بجامع الشكل بين الرّغيف والنجم ، يقول (1):

فإذا ضيفُه من الجوع يرمي كُهُمُ اللهُ ما بدا ضَوْءُ نَجْم

ويطلب من عمر بن مساور (2) الكاتب أن يجود ولو بحجر ، ثم يفترض أنه جاد بحجر ، ليلاحقه بسخريته واستهزائه ، فإذا ما اجتمع الصبيان لكسر الجوز به ، كُسِرَ الحجرُ وبقي الجوز ، فحتى حجره الذي قدّمه لم يكن ذا نَفْ على أو قيمة ، يقول (3) :

لعظيم زعموا ضخم الخطر للا يكون الجود إلا باثر يا أبا حفص فجد لي بحجر وإذا ما حَضر اللَّون كُسير

أنا بالأهواز جار لعُمَر و لا يُصرى منه علينا أثر لله يُرى منه علينا أثر لله ين ورق ك عنا عجزت يكسر الجوز به صبياننا

ويصور بخل جعفر بن أبي زهير ، فيجعل الماء عنده سراباً ، وخبزه عزيزاً، لا تصل إليه الأبدي ، وكأنّه معلّق في السحّاب ، يقول (4):

وخبزُكَ عند منقطع التَرابِ حسبتُ الخبزَ في جَوِّ السّحابِ ولكنْ خِفْتَ مُرْزئِـةَ الـذّبابِ

شرابُكَ في السراب إذا عطشنا رأيت الخبز عز الديك حتى وما روح ثناً التَذب عناً

<sup>.</sup> 150 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 . 0 .

 $<sup>\</sup>binom{2}{}$  هو أبو حفص الورّاق.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) غوستاف فون: ص 135

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه : ص  $^{4}$ 

ويصبح الخبز عند أوفى بن منصور فاكهة عز مطلبها، فلا يرى عنده أبو الشمقمق شيئاً، ولهذا يحكم عليه أنه مغلول اليدين دائماً، يقول (1):

حتى نزلت على أوفى بن منصور كان كفيه شدًا بالمسامير

ما كنتُ أحْسسَبُ أنَّ الخبر فاكهة يَبْسُ اليدينِ فما يسطيعُ بسطَهما

ويأتي أبو الشمقمق بصورة مستوحاة من واقع الحياة عند غير الأسوياء من المجتمع ، فيشبه إعراض حارثة بن الأصم عن إكرامه بإعراض المرأة السيئة الخلق يقول (2):

مِثْل إعراض قَحْبَةٍ سُوسِيّة

جئتــه زائــراً فــاعرض عنّــي

ويتساءل في موضع آخر كيف يتسرب البخل إلى نفسية صاحبه ، ومن أين يتعلمه ، ويذكّر بكرم العربي ، وكأنّه يستنكر أنْ يكون البخلُ موجوداً في طباع العرب ، وهذا في قوله (3):

أَبْدَداً بغييًّ أَنْ لا تَج ود بستيًّ أَنْ لا تَج حاتم طيً

ومن الشعراء من كان بخيلاً ، فوقع تحت ألسنة غيره ، فهذا مروان بن أبي حفصة  $\binom{4}{2}$  يهرب من ضيفه ، حتّى لا يكون مُلزماً بإطعامه ، وذكر الأصفهاني أنّ

<sup>136</sup> ص الصدر نفسه ، ص  $\binom{1}{3}$ 

<sup>. 153</sup> ص، نفسه  $^{(2)}$ المصدر نفسه  $^{(2)}$ 

<sup>. 152</sup> موستاف فون ، ص $^{(3)}$ 

<sup>( ^ )</sup> مروان بن أبي حفصة، ويكني أبا السِّمط: هو مولى مروان بن الحكم، وكان أعتق أباه، وقال مروان في ذلك:

وكلّ الناس بعدُ لهم عبيدُ

بنو مروان قومي أعتقوين

ابن قتيبة: الشعر والشعراء ص46.

مروان "كان أبخل الناس وأشدّهم حرصاً" (1) وقد دفع موقف مروان بضيفه أن ذهب واشترى كل ما يحتاجه ، ثم رجع ، وكتب إلى مروان (2):

يا تارك البيت على الضيف ضيفُكَ قد جاء بخير له إذا اشتهى الضيف طبيخ الشتا وإن دنا المسكينُ من بابيه

وهارباً من شيدة الخوف فارجع وكن ضيفاً على الضيف أتاه بالشهوة في الصيف شدّ على المسكين بالسيف

إن المثير في هذه الأبيات أن معادلة الضيافة انقلبت عند هذا البخيل ، فأصبح ضيفاً على الضيف ، يُكرمه من ماله ، ويقوم على ضيافته ، ولـم يكتف الـشّاعر بالإشارة إلى تقصير مروان تجاه ضيفه ، وإنّما جعله عدوّاً للضيافة ، فإن اقترب من بيته مسكين أو صاحب حاجة ، أصبح في خطر ، فإن لم يطرده ، فإنه سيحاول قتله . وقد عمد الضيف إلى أسلوب من المبالغة المتهكّمة التي تشكك في صحّة وقوع حادثة مثل هذه المبالغة قد تساهم في إظهار صفة البخل وإبرازها وإضفاء جو من المرح النفسي عند القارئ ، بسبب ما يراه من تصرفات غريبة عند هذا البخيل.

ومما روي عن مروان أيضاً أنّه اشترى لحماً بنصف درهم ، فلمّا وضعه في القدر ، وقبل أن ينضج دعاه صديق له ، فردّه على القصّاب بنقصان دانق ، فشكاه القصّاب ، وجعل ينادي ، هذا لحم مروان ، وظُن أنّه يأنف لذلك ، فبلغ الرّشيد ذلك ، فقال :ويلك ما هذا ! قال : أكره الإسراف. وأنشد لرجل من بني بكر بن وائل في مروان قوله (3):

ولكنّ مرواناً يغار على القِدر

وليس لمروان على العِرْض غَيْــرَةً

<sup>.</sup> 320 ، 295 ، ص 10 ، الأصفهاني : الأغاني ، ج 10 ، ص

<sup>(2)</sup> الجاحظ : المحاسن والأضداد ، ص 64 .

<sup>. 297</sup> م م  $^{3}$  الأصفهاني : الأغاني ، ج  $^{3}$  ، ص

ومن الشعراء الذين أمعنوا في وصف البخل والبخلاء أبو نواس ، حتى عدة علي شلق أستاذ المدرسة التي عُرِفِت بمسخ الآخرين ، والعبث بهم. (1) وقد جاءت صوره متنوعة غنية ، ومنها قوله (2):

صوره مللوعه عليه ، وملها قوله مد على خُبْرِ إسماعيل واقية ألبُخْلِ وما خُبْرُهُ إلاّ كآوى يرى ابنه وما خبرنه إلاّ كعنقاء مُغْربِ وما خبر وؤية ، يُحدّث عنها النّاسُ من غير رؤية ، وما خبره إلاّ كليب بن وائل وما خبر أه إلاّ كليب بن وائل وإذ خبز اسماعيل حل به الذي ولكن قصاء ليس يُسطاع رده ولكن قصاء ليس يُسطاع رده

فقد حل في دار الأمان من الأكل ولم ير آوى في حُرزُون ولا سَهل ولم ير آوى في جُرزُون ولا سَهل تُصور في المثل سوى صورة ما إن تُمر ولا تُحلي ومن كان يحمي عزه منبت البقل أصاب كليباً لم يكن ذاك من ذل بحيلة ذي مكر، ولا فكر ذي عقل بحيلة ذي مكر، ولا فكر ذي عقل

فيرى أبو نواس أنّ بخل إسماعيل جعل خبزه في مأمن من الأكل، فأصبحت رؤيته محالة، استحالة أن يرى آوى ابنه أو أن تُرى عنقاء مغرب، التي تضرب بها الأمم المثل في المستحيلات، (3) ويصورونها بالوهم على بُسُط الملوك من غير أن يروها . وهي صورة لا طعم لها ولا ذوق ، وهكذا كان خبز اسماعيل عزيز المنال ، في عزرة حمى كليب بن وائل ، الذي يضرب به المثل في العِزرة والمنعة (4) .

ولشّدة بخل الرقاشيين ، لو أشممتهم رغيفاً وهم في القبور لعادوا إلى الحياة ، يقول أبو نواس (5):

وقد سكنوا القبورَ، إذن لعاشوا!

ولــو أشــممت موتــاهم رغيفــاً

<sup>( ً)</sup> على شلق : أبو نواس بين التخطي والالتزام ، ص 492 .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ديوان أبي نواس ، ص 361.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الجاحظ : الحيوان : ج 7 ، ص 51 .

<sup>(</sup> $^{4}$ ) انظر حسين خريس : حركة الشعر العباسي في مجال التجديد بين أبي نواس ومعاصريه ، ج $^{2}$  ، ، ،  $^{3}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ديوان أبي نواس ، ص 331 .

وأما خبز الخصيب فهو معلّق في السّحاب لا تصل إليه الأيدي . وهذا المعنى سبقه إليه أبو الشمقمق في سخريته من بخل جعفر بن أبي زهير (1).

يقول أبو نواس (<sup>2)</sup>:

خبرزُ الخصيب مُعَلَّقُ بالكوكبِ جَعَلَ الطعام على السنابِ محرّماً فإذا هُمُ رأوا الرّغيف تطرّبوا

يُحمى بكلِّ مُثَقَّبٍ وَمُشَطَّبٍ قوتاً ، وحلّله لمن لم يسعب طرَبَ الصيّام إلى أذانِ المغرب

وهناك صورة طريفة في الفضل الرقاشي (3)، وفيها ينفذ أبو نواس إلى دخيلة البخيل، وما يعتريه من أحاسيس، عندما يشاهد ضيفاً، فهو في ضيق نفسي إذا أحس أن ضيفه سيشاركه طعامه، ثم تتبسط أساريره إذا علم أنّه لن يفعل ذلك، يقول (4): رأيبت الفَصدال مكتئبا يناغي الخبرز والسمكا فقط ب حين أبصرني ونكسس رأسه وبكي فقط بان حافي النبي صيائم ضحكا

لقد نجح أبو نواس في خلق حركة داخلية بأسلوب سلس ، وألفاظ بسيطة ، وربما كانت هذه إحدى سمات السخرية عند أبي نواس . وفي مشهد آخر لنفسية

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  انظر غوستاف غون غربناوم : شعراء عباسيون : ص  $\binom{1}{2}$ 

<sup>.</sup> 100 ويوان أبي نواس ، ص  $\binom{2}{2}$ 

<sup>(3)</sup> الرقاشي : هو الفضل بن عبد الصمد مولى رقاش ، وهو من ربيعة ، وكان مطبوعاً ، سهل الشعر ، نقي الكلام ، وقد ناقض أبا نواس ، وقيل : إنه كان في العجم من أهل الري ، مدح الرشيد وأجازه ، إلا أن انقطاعه كان على آل برمك فأغنوه عمن سواهم ، وكانوا يروون أو لادهم شعره ، ويدنون منه تعصباً له ، فلما نكبوا صار إليهم في حبسهم ، فأقام معهم مدة أيامهم ، ينشدهم ويسامرهم حتى ماتوا ، ثم رثاهم بعد ذلك فأكثر .

انظر الأغاني : ج16، ص429،و ابن منظور المصري : أبو نواس في تاريخه وشعره ومباذله وعبثه ومجونه ، ص 43-44 .

<sup>( ُ)</sup> ديوان أبي نواس ، ص 433.

البخيل ، يظهر لنا كيف تمنعه مراقبته لضيوفه أثناء تناولهم الطعام من الشبع ، وأما هو فإن غيظه واستياءه يمنعانه من الشبع، يقول (1):

نَ طورًا فُرادى وطوراً معا ويمنعه الغيظ أن يشبعا

يلاحظه م و همسم يكلو فيمسنعُهُمْ ذاك أن يسشبعوا

ويرسم بخيله سعيداً يقلّب رغيفه ويلاعبه تارةً ، ويخرجه من كُمِّه ، ويـشمّه تارةً أخرى، ويجلسه مرّةً ثالثة في حجره ويكلّمه ، لأنه عدل له وقد أراد الشاعر من هذه الصورة أن يشير إلى أنّ حرص هذا البخيل على رغيفه جعله يتردّد في تتاوله، ويتوعّد من يقترب منه بشتى صنوف العذاب ، يقول (2):

يقلّبه طوراً ، وطوراً يُلاعبُه ويُجلِسُهُ في حجره ويخاطبه فقد ثكلته أمّه وأقاربُه وتُكْسر رجلاه ، ويُنْتفُ شاربه رغيفُ سعيدٍ عنده عدلُ نفسه ويخرجُه من كُمّه في شمّهُ ويخرجُه من كُمّه في شمّهُ وإنْ جاءه المسكينُ يطلبُ فضلهُ يكرّ عليه السوطُ من كُلّ جانب

وتجاوز الشعراء شخص المهجو إلى أدوات الطبخ والقرى ومواعينها، فضلاً عن مادة الغذاء نفسها ، ليستبطوا صوراً طريفةً تثير السخرية من المهجو. يقول أبو نواس (3):

رأيتُ قدورَ النّاسِ سوداً من الصلّى تبيّنَ في مخراشها أنَّ عصودَها يُبيّتُها للصمُعتَفي بفنائهم ولو جئتها ملأى عبيطاً مُجَلِّ

وقِدرُ الرقاشِينَ زهراءُ كالبَدْرِ سليمٌ ،صحيحٌ، لم تصبه أذى الجَمْرِ ثلاثاً كنقطِ الشّاء من نقطِ الحبرِ للخُرجَت ما فيها على طرفِ الظّفْرِ (4)

<sup>.</sup> 112 س فظور المصري : أبو نواس في تاريخه وشعره ومباذله وعبثه ومجونه ، 1969 ، ص  $\binom{1}{}$ 

<sup>(2)</sup> ديوان أبي نواس ، ص (2)

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه ، ص 303 .

<sup>.</sup> العبيط : اللحم الطري .  $^{(4)}$ 

وعمرو ، وتعروها قراضية النمر (1)

- وقحطانٌ والغرِّ الطَّوالِ بني بكرِ (2)
- أمامَهُمُ الحوليُّ ومن ولَدِ الذَّرِّ (3)

تروحُ على حيِّ الربيابِ ودارم، وللحيِّ قيسٍ نفحةً من سجسالها ، إذا ما تنادوا للرحيلِ سعى بها

وتختلف قدور هذه الجماعة عن غيرها اختلافاً يوحي بنف سيات أصحابها ، ويجعلهم مثاراً للسخرية ، فقدور الناس جمعيهم سود ؛ لأنّ النّار توقد تحتها باستمرار ، أمّا الرّقاشيون فالأمر عندهم مختلف تماماً ، وقد بدأ الشاعر سخريته منهم باستعمال صيغة الإفراد ، فهم لا يمتلكون سوى قدر واحدة ، تبقى نظيفة بيضاء ، لأنّها لا تلامس النّار ، وهذا كناية عن شدّة بخلهم ، فهم لا يطبخون ، و يظهر هذا في أثر الأثافي الثلاث التي توضع تحت القدر ، فأثرها يكاد يكون مفقوداً ، فلا نلمح إلا ثلاث نقط تشبه حرف الثاء ، وهذه الصورة تدلّ على سعة خيال ، وقدرة عالية في التوظيف ، وأكثر ما يثير السخرية في هذه الأبيات الحجم البسيط الذي رسمه للقدر ، فهي لا تتسع لحماً إلا بمقدار ما يحمله الظفر ، وعند الرحيل يتركون أمر هذا القدر للنمل ليتولى سحبه .

ويقول في موطن آخر: إنَّ قِدْر الرَّقاشي معروفة، يُضْرْبُ بها المثل في كُلِّ شيء إلا النور ، وهي تشكو إلى قدور الجيران أنها منذ عام وهي جافة لم يدخلها ماء للطبخ، يقول(4):

مَثِلُ في كُلِّ شيء خلا النيران تُبتِذَلُ تقتا اليوم لي سنة ما مستني بَلَـلُ

قِدْرُ الرّقاشي مضروبٌ بها المَثلُ تشكو إلى قِدْر جاراتٍ ، إذا التقتا

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> القراضبة : جمع قرضوب ، وهو اللص .

<sup>(2)</sup> السجال : جمع سجل وهو الرجل الجواد .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الذرّ : صغار النمل .

<sup>(4)</sup> ديوان أبي نواس ، ص 474.

لقد أراد أبو نوس أن يجرد مهجوه من شياته العربية ، المتمثلة في العنق والجود والنسب الرقيع ، فألح على ضآلة قدره وقدور قومه ، حتى إنها لتضيق عن صدر الجرادة ، وتتضجها نار الفتيلة الضئيلة ، وإذا ذُكِرت عندها النار فإنها تغلي ولا يحتاج الطاهي إلى خرقة لإنزالها عن النار ، وإذا ملأتها لحماً ، أخرجت كلّه بعود صغير (1)، يقول (2):

ودهماء تُرسيها رقاشي، إذ شَـتَتْ يغص بحير برادة صـدرُها، وتغلي بذكر النّارِ من غير حَرِّها، ولو جئتها مـلأى عبيطاً مُجـزّلاً،

هي القدر فدر الشيخ بكر بن وائــل

مركبّ الآذانِ أمُّ عيالِ (3) ويُنْضِجُ ما فيها اتقادُ ذُبالِ (4) ويُنْزِلُها الطّاهي بغير جعالِ (5) لأخْرجَتَ ما فيها بعود خال (6) لأخْرجَتَ ما فيها بعود خال (6) ربيع اليتامي عامَ كلّ هُزال

و الرقاشيّ يشبعه أدنى طعام ، لأنّه تعود على التقتير ، و المدهش أنّ مظاهر الشبع تبدو عليه بعد تتاوله أبسط الأشياء. يقول أبو نواس (<sup>7</sup>):

وجُزَارٍ فيها الغريبُ ، إذا جا ثُمّ والى بين الجُشاءِ ، كأنْ قد والرقاشي مِنْ تكرّمِهِ تجْس

عَ قِرَاها ، فمال بطناً لظهر (8)

بلغَ الشَّبْعَ من قليَّةِ جُزْرِ (9)

\_زأُ أمعاؤهُ بإنشادِ شِعْر (10)

<sup>.</sup>  $(191 \, \text{ ...} \, 2 \, \text{ ...})$  انظر حسين خريس : حركة الشعر العباسي ، ج

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ديوان أبي نواس ، ص 479 .

 $<sup>\</sup>binom{3}{}$  دهماء : أراد القدر لسوادها .

<sup>(4)</sup> ذبال : جمع ذُبالة بالضم وهي الفتيلة .

<sup>(5)</sup> الجِعال : الخرقة يترل بما القدر .

<sup>(&</sup>lt;sup>6</sup>) عود الخلال :عود يُجعل في لسان الفصيل كي لا يرضع.

 $<sup>^{7}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص  $^{310}$  .

<sup>(8)</sup> الجزار : ما يقص من حلد وخلافه ، الغريب :يريد غريب اللغة .  $\binom{8}{}$ 

<sup>(^)</sup> الجشاء : ريح يخرج من الفم مع حدوث صوت عند الشبع ، القليّة : ما قلي ، وجُعل مع الطعام ليطيّبه ، الجزر : ما أعدّ للذبح.

<sup>(&</sup>lt;sup>10</sup>) تجزأ الأمعاء : تكتفي.

وأبو نواس في سخريته من أكثر الشعراء عناية بالطّعام ، وبخاصة الخبز ، أو الرّغيف ، وهي عناية قلّما تجدها عند غيره من الشعراء ، وإذا ذكر الرّغيف عنده لم يأت في غرض الشكوى أو الحاجة ، كما هي الحال عند شعراء المسغبه والفقر ، كأبي الشمقمق وأبي فرعون الساسي وأبي الينبغي وابن الطبيب ، لكنّه يأتي عنده في معرض الهجاء والسخرية والتهكم ولعلّ في تركيزه على الخبز ما يكشف أحياناً الظروف المحيطة بهذه السخرية \*، فقد ساق ابن منظور خبراً يقول فيه (1): "قال الحسن بن محمد : ضربت السماعيل بن أبي سهل بني نيبخت طارقة (2) في صحن داره ، فاصطحبنا أربعين يوماً ، ومعنا أبو نواس ، ما شقّ اسماعيل له رغيفاً لتغيير الفم ، فقال أبو نواس بعد ذلك (3):

خبر أسماعيل كالوش عجباً من أشر السقة المن أشر السقة وإذا قاب ل بالنسط بنصف بنصف بنصف ألط ف السقنعة حتى مثلما جاء من التوقول المناء أبيضاً

<sup>\*</sup> يقول حسين خريس "عددتُ له نَحْواً من بضع عشرة مرّة ، ذكر فيها الخبز هاجياً اسماعيل بن سهل بن نيبخت والرّقاشيين والمعبدين والخصيب ، ومن اسمه سعيد".

انظر حسين حريس: حركة الشعر العباسي، ج2، ص191.

<sup>( )</sup> ابن منظور المصري : أبو نواس في تاريخه وشعره ومباذله ، وعبثه ومجونه ، ص 113 .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) الطارقة : بيت من خشب ونحوه كالقُبّة .

<sup>391</sup> ميوان أبي نواس ، ص  $\binom{3}{3}$ 

<sup>( ُ )</sup> الجَرْدق (بالفتح) الرّغيف فارسي مَعَرّب .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) إشفى : المثقب .

مَنْجُ لهُ العَ ذْبَ بماء ال بئر كي يرداد ضيعقا فه و لا يستقيك منه مثلما يستربُ صيرفا

لقد نجح أبو نواس في جعل الأمر غير المعقول أمراً واقعاً فعلاً ، فاي يد صناع أبدعت هذا الرّغيف حتى جعلته قابلاً للإصلاح كما فسد دون أنْ يظهر أشر لغرز الإبرة ، فيعود صحيحاً سليماً ، وكأنَّ يداً لم تمسّه ، وأكثر من هذا أنّه أثقل هذا الرّغيف بالماء حتى يزداد ثقلاً ، فيكون أرزن في النظر والوزن (1) ثُمّ يزعم أنّ لهذا الرّجل البخيل مذهباً جديداً في الماء أيضاً ، فهو لا يسقي ضيفه الماء العذب خالصاً ، كما يشربه هو ، بل يقدّمه له مخلوطاً بماء البئر بينما يخص نفسه بماء أفضل (2) ولعل سخريته هذه ناجمة عن وجود عداء بينه وبين بني نوبخت – وهم شيعة – وقيل إنهم دبروا مقتل أبي نواس فيما بعد (3) .

على أنّ رغيف أبي نواس قد يكتسب صفة الإنسان ، فيشارك صاحبه البخيل بإيذاء من يأكله يقول (4):

لا بارك الله في ضيف إذا شبعا فقد ترون بحلقي اليوم ما صنَعا خبزُ المفضّلِ مكتوبً عليه: ألا إنّي احذّركُم من خبز صاحبنا،

وفي صورة مقابلة قد يكون رغيفاً مدلّلاً ، له قرطٌ وشنف وخلخالان ، ولكنّ دلاله هذا يجعله في مأمن من الأكل ، يقول (5):

فت عَ لرغيف فِ قُرْطُ وشنفُ وخلخ الآنِ مِنْ خررٍ وشَذْرِ وشَذْرِ وشَذْرِ الزغيف بكى عليه، بكى الخنساء إذ فُجِعَتْ بصخرِ

. 192 م.  $\frac{1}{2}$  انظر حسين خريس : حركة الشعر العباسي ، ج  $\frac{1}{2}$  ، ص

<sup>(2)</sup> انظر محمد محمد حسين : الهجاء والهجاءون في الجاهلية ، ص 43 .

 $<sup>^{(3)}</sup>$  انظر عمر فروخ: أبو نواس ، ص 69 .

 $<sup>^4</sup>$ ديوان أبي نواس ، ص  $^4$  .

 $<sup>^{5}</sup>$  المصدر نفسه ، $^{5}$  المصدر نفسه ، $^{5}$ 

### ودونَ رغيف ه قلع الثنايا وحربٌ مثل وقعة يوم بدر

فليس سهلاً عليه ترك الرغيف، وإذا ما أصيب رغيفه فإن مصيبته فيه تعادل مصيبة الخنساء في أخيها صخر، وعندها سيظل يبكي عليه حزناً وألماً.

ویسخر مسلم بن الولید من بخل سعید بن سلم و سعید بن یزید، و خزیمة بن خازم، بقوله  $\binom{1}{2}$ :

ديونك لا يقضي الزمان غريمُها سعيدُ بن سَلْم أبخلُ الناس كلّهم يزيد لله فضل ولكن مزيداً خزيمة لا عيب له غير أنه

وبُخْلُكَ بخلُ الباهليّ سعيدِ وما قومه من بخلِه ببعيدِ تدارك فينا بخلُه بيزيد لمطبخه قفلٌ وباب حديدِ

وأمّا دعبل الخزاعي فلم يسلم من سخريته بعض الخلفاء، ومنهم إبراهيم بن المهدي الذي بويع ببغداد، وكان قد لجأ إليه أعراب السواد، فاحتبس عنهم العطاء، وجعل يسوفهم، إلى أن خرج إليهم رسوله يوماً وقد اجتمعوا وضجّوا، وصرح لهم أنه لا مال عنده، فقال قوم من غوغاء أهل بغداد " أخرجوا غلينا خليفتنا ليغني لأهل هذا الجانب ثلاثة أحرى، فتكون عطاء لهم، فأنشد دعبل بعد ذك بأيام قوله (2):

وارضوا بما كان ولا تَسْخُطوا يلتذُّها الأمرر والأشمَطُ(3) يا معشر الأجناد لا تقنطوا فسوف تُعطَون حُنَينيةً

<sup>(1 )</sup> الأصفهاني: الأغاني ج19، ص35.

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان دعبل: ص 97، ابن حراح: الورقة ص $^{2}$  .

<sup>(3)</sup> حنينية: نسبة إلى حنين المغني، الأمرد، الشاب الذي طلع شاربه و لم تنبت لحيته، الأشمط، : الذي خالط سواد شعره بياض.

لا تدخلُ الكيس ولا تربطُ(1) خايفةً مصحفُه البربطُ(2) والمعبديّاتُ لقدوَادكُمْ وهكدا يدرزقُ قدوادَه

فقد بشرهم دعبل بأنهم سيعطون غناءً بدل المال ، يُسرَّ به الشّاب والأشيب ، كذلك سخر من الخليفة الذي أصبحت الموسيقى مصحفه ، ومركز اهتمامه الأول. وتسشير أبيات دعبل إلى مفارقة واضحة في حياة الناس ، فمنهم من يطرق الأبواب ليوفّر لقمة العيش لأطفاله ، ومنهم من يعيش حياة اللهو والتّرف ولا يعرف شيئا عن غيره.

وتميّزت سخرية دعبل من البخل ، بصورها المتنوعة ، وكاد يتفرد في بعضها. ومنها تصويره حرص بخيل قادَه بخله ليحفظ رغيفه في مكان لا يمكن أن تصل إليه الأعين بحال من الأحوال ، ولهذا اختار مكاناً لا نتوقعه، فهذا البخيل اختار أن يضع رغيفه في وعاءين من أدم الطائف ثم في سلّتين ، ثم في منديل ، وختم كلّ سلّة بحديد ، وحتى يتأكد من إغلاقها ربطها بمشد مصنوع من جلد الفيل ، ثم وضعها في جراب يحميها ، وأخيراً ألقاها في جوف تابوت ، واختار أن يكون هذا التابوت هو تابوت موسى عليه السلام ، المحفوظ بعناية إلهيه ، وجعل مفاتيحه عند الملك إسرافيل عليه السلام ، وبعد هذه الوسائل ، فليس من المعقول أن تصل إليه عين بشر، يقول (3):

إنَّ هـذا الفتى يـصونُ رغيفاً هو في سفرتين من أدم الطّا خُتِمت كُلُ سَلّةٍ بحديدٍ في جَراب في جَوْف تابوت موسى

ما إليه لناظر من سبيل يف في سلّتين في منْديل وسيُور قُدِدْنَ من جلد فيل والمفاتيح عند اسرافيل

<sup>(1 )</sup> المعبديات: نسبة إلى المغنى معبد.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) البربط: آلة موسيقية.

<sup>.</sup> 136 ص دعبل ، ص  $\binom{3}{3}$ 

ويقارن دعبل بين الضيف والمضيف ، فالأول يتضور جوعاً ، ولا يستطيع النوم ، والثاني يقضي ليلته في الطعام والشراب ، متناسياً ضيفه ، يقول (1): وضيف عمرو وعمرو يسهران معاً عمرو وعمرو يسهران معاً

ويأتي على جماعة تتخد عند الأكل وسائل تحصينهم من دخول أحد اليهم ، أو السيّماع بأمرهم ، فهم يحفظون ألسنتهم من البوح بأمر طعامهم ، ثم يغلقون الأبواب ولو طلب منهم جارهم قبسة نار لمنعوها ، يقول دعبل مصوراً ذلك (2):

واستوتَقُوا من رِتاج البابِ والدّارِ ولا تكُفُّ يدٌ عن حُرْمَـــةِ الجـــارِ

قومٌ إذا أكلوا أخْفَوا كلامَهُمُ لا يَقْبِسُ الجارُ منهمْ فَصْلُ نارِهمُ

ويسخر من بخل غسان بن عبّاد (3) بقوله (4):

وَشُرْبُ البحارِ التي تصطخب صعودُ السماءِ لمن يرتقب أو الثّكْلُ في ولَدٍ مُنتخب تكلُّف عُسسانِها مُرْتقَب وحاجب مُحتَجب وحاجب مُحتَجب مُحتَجب مُحتَجب مُحتَجب بُ

لقطّع الرّمال ونقال الجبال وكالله المجال وكاله وكاله المعطاء عن الجن أو وإحداء لهوم سعيد لنا أخف على المرء من حاجة المداء حاجب وناه حاجب وناه حاجب المداء وناه حاجب المداء المدا

فقد لجأ الشاعر إلى ذكر مجموعة من المستحيلات ليؤكّد أنّ المحاولة مع هذا البخيل عبث و لا طائل منها ، فأهون من تحقّق حاجة عنده قطع الرّمال أو شرب ماء

<sup>. 182</sup> موان دعبل ، ص $^{1}$ 

<sup>. 177</sup> ملصدر نفسه ، ص $\binom{2}{2}$ 

<sup>(</sup> $^{3}$  ) ولاه المأمون السند بعد أن خالف بشر بن داود بن يزيد المأمون، وحيى الخراج و لم يحمل إليه شيئاً.

الطبري :تاريخ الأمم والملوك، المجلد الخامس، ص179.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ديوان دعبل، ص 12 .

البحر أو الدخول إلى عالم الجن ، فكيف بحاجة تحقق عنده والوصول إلى حاجبه في غاية الصعوبة ؟

ويسخر دعبل من بخل طاهر بن الحسين $\binom{1}{1}$  يقول  $\binom{2}{1}$ :

فهو عند الأكل يأكل قدر اتنين ، وإذا ما طُرِقَ بابه تعامى عن صاحب الحاجة وكأن له عيناً واحدة . وتكمن سخرية الشاعر في التعويض السلبي الذي ابتدعه ، لتحقيق غايتين ، وهما التعريض ببخل مهجوه والتعريض بشراهته .

ويأتي على إحدى النتائج السلبية التي يجنيها البخيل في علاقته مع مجتمعه ومعارفه ،ويسخر من بخل رجل من بني اهبان ، فهو لشدّة بخله ، أصبح يعيش وحيداً، فلا أحد يزوره أو يطرق بابه ، يقول (3):

فاذهب إليك فإني لا أرى أحداً بباب دارك طَلاَّباً ومطلُوبا

ويصر دعبل على إغلاق باب الرجاء من بخيله الذي يتحصن مرة أخرى بالأبواب والحرس الذين يمنعون حتى الذباب من الدخول ، وصور المكان الذي يحفظ

<sup>(1)</sup> الطاهر بن الحسين: من رجال المأمون، هزم على بن عيسى بن هامان، فسماه المأمون ذا اليمينين.

الطبري : تاريخ الأمم والملوك، المحلد الخامس، ص55.

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان دعبل ، ص 172 .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ، ص 169

وحوفاً من فقدان الأخلاء نجد إسحاق بن إبراهيم يعاتب زوجته التي كانت تنهاه عن الكرم ، يقول :

وآمرةٍ بالبخل قلت لها اقصري فليس إلى ما تأمرين سبيلُ

<sup>.</sup> أرى الناس خلان الجواد ولا أرى بخيلاً في العالمين خليلُ

وإني رأيت البخل يزري بأهله فأكرمت نفسي أن يُقال بخيلُ

انظر اليافعي: مرآة الجنان ، ج 2 ، ص 86 .

فيه الطعام بالحبس المحصن ، والطباخين الذين يحرسون الطعام بالملائكة ، لا يغادرون شيئاً . يقول (1):

وإنَّ له لطباخاً وخُبرزاً ولكن دونه حَبسٌ وضرربٌ يذودونَ الذُّبابَ يمررُ عنه

وأنواعَ الفواكيةِ والشَّرابِ وأبوابُ تُطابِقُ دون بابِ كأمثالِ الملائكةِ الغضابِ

وقد نجح دعبل في بناء علاقات بين أشياء مختلفة ومتباعدة ، مثيراً في النفس الضحك و الاستخفاف بالمهجو ، يقول (2):

كُلُ يا معاوية من طعامه من مضغ ضيف والتقامه من مضغ ضيف والتقامه لل به يُروَع في منامه أو كسر عظم من عظم من عظمه إن كُنت تَرغب في كلامه فاحفظ رغيفك من غُلامه

ارفُ ق بحف ص حين تا المصوت أيسسر عنده المصوت أيسسر عنده وتسراه من خوف النزيس سيان كسسر رغيف هي الا تكسسر ويف هي الله المصروب وإذا مصروب بياب

فكسر الرّغيف عنده مثل كسر عظامه ، ولا حديث معه ما دمت ترغب في مؤاكلته ، وعليك الحذر عند المرور أمام بيته ، لأنّ غلامه سوف يخطف ما معك من طعام ، بسبب جوعه ، أو ليوصله لسيده في داخل الدار.

ويلاحق دعبل في سخريته ابن عمران(<sup>3</sup>) ولا يدع أملاً يتحقق عنده ، وإن كان بسيطاً هيناً ، فمن يقصده في أمر ما ، يظل واقفاً على بابه زمناً طويلاً ، يعاني

را () ديوان دعبل: ص 30 .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 189 .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) لم يذكر المرزباني إلا اسمه وقال: هو محمد بن أبي عمران من أهل أصبهان. معجم الشعراء، ص 402.

ويكابد شدة الجوع والعطش . وأشد من هذا معاناة جواده الذي يضطر لأكل روثه ، طلباً للحياة ، بعد أن حُرم الطعام يقول دعبل (1):

أتيت أبن عمران في حاجة فويّن في الخطب فالتاثها (2) تطَلَل عمران في حاجة تطَلَل أرواثها تطَلَل أرواثها قطَل أرواثها في على على الخيال أطال ابن عمران إغراثها (3)

ويواصل سخريته من ابن عمران فيجعله لا يتذكر الضيف إلا إذا كان محتاجاً له في أمر معين ، فإذا حضر ، أخذ حاجته منه ، ونسيه عند الغداء ، يقول (4): إذا بدت حاجــة لــه ذكـر الـضيــ في وينساه عند وقـت الغـداء

ويسخر في موطن آخر من رجل أصبح البخل شيمة من شيمه ، صرفته عن الأفعال الكريمة ، واستعاض عن قضاء حوائج أصحابها في المماطلة والوعود لأن أي عطاء في نظره يناظر بتر عضو من أعضائه ، يقول (5):

وصاحب مُغرَم بالجُود قلت لله وصاحب مُغرَم بالجُود قلت لله لا تقضين حاجة أتعبت صاحبَها كانتي رُحت منه حين نواّني كان أعضاءَه في كلّ مكرمنة

والبخلُ يصرفُهُ عن شيمةِ الجودِ بالمَطلِ منِكَ فتُرزا غيرَ مَحمودِ بمُدمَجِ الصَّدرِ من مَتيهِ مَقدودِ يُنزَعنَ مُستكرَهاتٍ بالسَّقافيدِ

ويتهكم بأسلوب طريف من كرم صاحبه الذي أرسل إليه أضحية مهزولة ، مريضة ، وكأنّه كان يطعمها نبات الحرمل ، فأفسد لحمها ، يقول  $^{(1)}$ :

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان دعبل ، ص  $^{0}$  .

<sup>.</sup> التاثها: التوى في قصائها  $\binom{2}{1}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) غوارث : جائعة .

 $<sup>^4</sup>$ ديوان دعبل ، ص  $^4$  .

 $<sup>^{5}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{5}$  .

وكُنتَ حَريّاً بأن تفعلا كأنّك أعلفتها حرملا (2) فسبحان ربّك ما أعدلا

ويلحظ على نماذج دعبل حرصه فيها على تقنية الحوار مع البخيل أو مع من يتعامل معه، فخرجت سخريته صورة بين مستويين خطابيين، لكن يبقى دعبل هو الذي يبتدع الأثر الأدبي في ذات القارئ أكثر من البناء الفني أو الظاهرة الأسلوبية، لأن ذاته أكثر بروزاً وحضوراً في نصوصه، فيبدو أحياناً متحكماً بمفردات الموقف ودلالاته.

وكثرت السخرية من البخل عند الحمدوني ، وذلك بسبب فقره ، وعلى الرغم من أنه كان ينتظر الصدقات وأحوج ما يكون إلى علاقة وديّة مع مجتمعه ، إلا أن لسانه كان ناقداً لمن يقصر في عطائه ، أو يقدّم له عطية ليست ذات قيمة ، ومن ذلك قوله في شاة سعيد بن أحمد بن خوسنداد (3):

أسعيدٌ قد أعطيتني أضحيةً نضواً تعاقرت الكلابُ بها وقد فإذا الملا ضحكوا بها قالت لهم مرَّت على علَفٍ فقامت لم تَرم وقف الهوى بي حيث أنت فليس لي

مكثت زماناً عندكم ما تُطعَمُ شدّوا عليها كي تموت فيولموا لا تهزأوا بي وارحموني تُرحموا عنه وغنَّت والمدامعُ تُسجَمُ متاخِرٌ عنه ولا مُتقِّدمُ

<sup>. 121</sup> م ميوان دعبل ، ص 121 . (<sup>1</sup>)

<sup>(2)</sup> الحرمل: نبات له حب كالسمسم يُستعمل في التداوي ، ولا ترعاه الماشية .

<sup>(</sup> $^{3}$ ) الحصري : زهر الآداب وثمر الألباب، ، ج  $^{1}$  ، ص  $^{549}$  ، الكتبي: فوات الوفيات، ج $^{1}$  ، ص $^{25}$  .

واستطرد في سخريته من بخل سعيد بن أحمد ، فأتى على طعام الشاة التي أهداها له ، وذكر أنه ضوء الشمس والقمر ، وفي هذا توبيخ شديد لصاحبها لامتناعه عن إطعامها ، فهي لم تر العلف منذ زمن طويل ، ولو شاهدته في المنام لغنت وبكت فرحاً . يقول (1):

أبا سعيد لنا في شاتك العبر وكيف تبعر شاة عندكم مكثت لو أنها أبصرت في نومها علفاً يا مانعى لذة الدنيا بأجمعها

جاءت وما إنْ لها بولٌ ولا بَعَرُ طعامُها الأبيضان الشمسُ والقمرُ غَنَّت له ودموعُ العين تتحدرُ إني ليفتتني من وجهك النظرُ

وقال أيضاً <sup>(2)</sup>:

شاة سعيد في أمرها عبر وهي تغني من سوء حالتها مربّت بقطف خضر ينشرها فاقبلت نحوها التأكلها وأبدلتها الظُّنونُ من طمع كانوا بعيداً وكنت أمهلهم

لما أتتا قد مسها الضررُ حسبي بما قد لقيت يا عمرُ قسومٌ فَطَنَّت بأنها خُصرُ حتى إذا ما تبين لها الخبرُ يأساً تغنَّت والدمعُ منحدرُ حتى إذا ما تقرَّبوا هجروا حتى إذا ما تقرَّبوا هجروا

وهو يسعى إلى إشراك الشاة في كشف بخل صاحبها، فتركها تعبّر عن رفضها لواقعها بغناء مستهتر، وعزّز الشاعر معاناة هذه الشّاة من خلال إظهار استجدائها لصاحبها برفع الظلم عنها، ثم بهاجس الطعام الذي يلازمها حتى أصبحت تتخيل كل

<sup>(1)</sup> الحصري : زهر الآداب وثمر الألباب، ج 1 ، ص 549 ، الكتبي: فوات الوفيات ج1، ص24.

<sup>(</sup>²) الحصري : زهر الآداب : ج 1 ، ص 549 .

الأشياء التي تراها طعاماً، ويصبح العلف لهذه الشاة دواءً يشفي ، لكن هيهات ، يقول (1):

سلّها الصّرُ والعَجَفْ رجلاً حاملاً علَفَ فُ رجلاً حاملاً علَف فُ بُرء ما بي من الدّنف وأتتبه لتعتلف فُ تتغذّبي مع الأسف عندنّب القلب وانصرف

وكان أحمد بن حرب (²) من المنعمين على الحمدوني ، فوهب له طيلساناً أخضر لم يرضه ، قال أبو العباس المبرد (³): "فأنشدنا فيه عشر مقطعات000" ومنها قوله (⁴):

مل من صحبة الزمان وصدًا ل الى ضعف طيلسانك سدًا لسو بعثناه وحده لتهدي يا بن حرب كسونتي طيلساناً فحسبنا نسج العناكب قد حا طال ترداده إلى الرَّفو حتَّى

فقد عاب الحمدوني على ابن حرب رثاثة الثوب الذي أهداه إياه، وذكر أنه بال و أو هي من بيت العنكبوت، وقال أيضاً يبين أن هذا اللباس أصبح وطنه وعنوانه، وقد مله الناس عليه (5):

<sup>.</sup> (1) الحصري: زهر الآداب، ج(1) م(1) الكتبى: فوات الوفيات ج(1) م(1)

<sup>(</sup>²) ذكر الكتبي أن الحمدوني اشتهر في قوله في طيلسان ابن حرب، ابن أخي يزيد المهلبي.، وشاة سعيد.

الكتب: فوات الوفيات ج1، ص24.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الحصري: زهر الآداب ، ج $^{(3)}$  ، ص

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  المصدر نفسه ، ج1 ، ص 550 .

 $<sup>^{5}</sup>$  المصدر نفسه ، ج  $^{1}$  ، ص  $^{5}$  .

يا طيلسان ابن حرب قد هممت بأن ما فيك من ملبس يغني ولا ثمن أقول حين رآني الناس ألزمه من كان يسأل عنا أين منزلنا

تُودي بجسمي كما أودى بك الزَّمنُ قد أوهنت حيلتي أركانك الوهنُ كأنَّما الي في حانوت وطننُ فالأقحوانة منا منزلٌ قمين

وينتظم في هؤلاء الشعراء البحتري ، إذ يروى أنه كان من أوسخ خلق الله ثوباً وآلة ، وأبخلهم على كل شيء ، وكان له أخ وغلام معه في داره ، فكان توباً وآلة ، فإذا بلغ منهما الجوع أتياه يبكيان ، فيرمي إليهما بشمن أقواتهما ، مضيقاً ومقتراً ، ويقول : كلا أجاع الله أكبادكما ، وأعرى أجلادكما ، وأطال إجهادكما ، ويروى أنه دخل عليه يوماً (أبو مسلم محمد بن بحر الأصفهاني الكاتب) فاحتبسه عنده ، ودعا له بطعام ، ودعاه إلى الأكل فامتنع عن الأكل ، وكان عنده شيخ شامي ، فدعاه إلى الطعام فتقدم ، وأكل معه أكلاً عنيفاً ، فغاظه ذلك ، والتقت إلى أبي مسلم الأصبهاني ، فقال له : أتعرف هذا الشيخ ، فقال : لا ، قال : هذا شيخ من بني الهجيم الذين يقول فيهم الشاعر (أ):

حُصُّ اللِّحى متشابهو الألوان (<sup>2</sup>) بعُمان أصبح جمعُهم بعُمان

ويماثل البحتري في هيئته رجل يسمّى الحلبي، وكان من أوسخ الناس في جبته وثيابه (3) سخر منه خالد الكاتب بقوله (4):

وشاعرِ ذي منطق رائق في جُبّة كالعارض البارق

وبنو الهُجَيم قبيلةٌ ملعونةً

لو يسمعون بأكلة أو شربة

 $<sup>^{1}</sup>$ ) انظر الأغاني : ج $^{21}$  ، ص $^{32}$ 

 $<sup>\</sup>binom{2}{}$  حص اللحي : قليلو شعر اللحي .

<sup>( )</sup> وقع بينه وبين البحتري خلاف لقول البحتري فيه: سل الحلبي عن حلب.

الأغاني: ج20، ص400.

 $<sup>\</sup>stackrel{4}{(}^{0})$  المصدر نفسه ، ج20، ص101.

دهريّة مرقوعة العاتق(1) لفضلها في القدر السسّابق

قطعاء شلاء رقاعية قطعساء شيادة وقاعية قديمها العُروي على نفسه

فخالدٌ يأخذ على الحلبي تقتيره على نفسه، إذ لزم لباساً واحداً لا يفارقه، فبلي وتهدّلت خيوطه وتزاحمت الرقاع فيه، حتى تقدّم العري عليه. ويأتي الشاعر بصور مستوحاة من الطبيعة ، فيذكر أن طيلسانه يلمح على جسمه لمحاً، لا يكاد يثبت بالنظر كالسراب، وكالغيمة المسافرة، يقول(2):

يأتيك في جبّة مرقعة أطول أ وطيل سان كالآل يلب سه على قم من حلب في صميم سفاتها غناه فقْ

أطول أعمار مثلها يومُ على قميص كأنه غيمُ غناهُ فقر وعِزّه ضيم

ولابن الرومي إسهام كبير في ملاحقة البخلاء والتربص بحركاتهم ، والدخول إلى نفوسهم لاستكشاف مكنوناتها فتزيدهم قبحاً ، فمن سخريته قوله في بخل أحد رجال المتوكل ، وكان يتستَّر على عيوبه كما يقول بإنشاء نصف بيت أو ربع بيت وإعطاء القليل من الخبز والماء ، يقول (3):

يا أيّها الرجلُ المدلّسُ نفسه بالبيت يُنشِدُ ربعه أو نصفه تدليسه عند الكواعب لمَّة

في جملة الكرماء والأدباء  $\binom{4}{}$ 

والخبز يُرزَأُ عنده، والماء (5)

مخضوبة بالخطر والحناء (6)

<sup>(</sup>  $^{1}$  ) شلاّء: وصف من الشلل، وهي أن يصيب الثوب سواد، ولا يذهب بغسله، رقاعيّة، كثيرة الرّقاع.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) الأغانى: ج20، ص401.

<sup>(3)</sup> ديوان ابن الرومي : ج 1 ، ص 50، 51.

<sup>(</sup> $^{4}$ ) المقصود : سعيد الصغير ، وهو أبو عثمان أحد رجال المتوكل ثم المنتصر بعده .

<sup>.</sup> يرزا: يصاب منه شيء قليل  $\binom{5}{}$ 

<sup>(</sup>م) تدليسه: إخفاء عيوبه ، الّلمّة: المخضوبة: أي اللمة المصبوغة، الكواعب: جمع كاعب، وهي الفتاة الناهدة الثديين، الخطر (بالكسر)، نبات مثل الحناء يختضب به. يقول إنه يخفى شعره الشائب عند الكواعب بالخضاب.

### ومن سخريته قوله في بخيله (ابن جراشة) $\binom{1}{2}$ :

إن كفيك أقُفْ لل يمنا الله الفراشة فعمود القُفُ لل يمنا الله الفراشة فعمود القُفُ لله يمنا الله الفراشة فعمور الفلس من كف فيك إلا بالحُسشاشة ضيق الله معاشف في الله معاشفة وكساه الخوف والذل

فهو يجمع إلى بخله المادي بخلاً في التعامل مع الناس والاستماع إليهم، فهو ضيق الصدر لا يحتمل غيره، ولهذا يدعو عليه الشاعر أن يضيق الله أرزاقه.

وتصبح السخرية أقوى عندما يزعم الشاعر أن البخل عند مهجوه جبلة وطبع، وتخوق من الحاجة . والجديد هنا أن البخيل يعترف ببخله ، فيصبح البخل عنده موقفاً يعرضه ، ويدعمه بالحجّة ، وحجته هنا أنه لا يريد أن يحتاج شخصاً بخيلاً مثله ، فيصده ولا يعطيه ، يقول (2):

غدَوْنا إلى ميمونَ نطلبُ حاجةً وقال اعذروني إن بخلي جباَّة طبيعة بُخل أكَّدتها خليقةً

فأوسَعنا منعاً وجيزاً ، بلا مَطْلِ وإن يدي مخلوقة خاققً خاقة القُفْلِ تخلَقتُها خَوْفَ احتياجي إلى مثلي

ويبشّر ابن الرومي ضيف البخيل بأجر الصيام غير المكتوب، أي النافلة ولو استطاع هذا البخيل لأحبط هذا الأجر ، وإن سماحه للضيف بالصوم سخاء منه ؛ لعلمه أن صوم الإكراه ليس له أجر ، أو لعلمه أن صوم ضيفه لا يمكن أن يقبل ، إذ

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج $^{2}$  ، ص $^{338}$  ، 338 .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ج  $^{2}$  ، ص  $^{2}$  .

لا بد من نيل عرضه بالسبّ والشتم ، وهو في هذا مخطئ ، لأن سبَّهُ وشَـتْمَهُ لا يُفسدان الصوم ، فلا إثم على من يسبه ، يقول (1) :

أَجْرَ الصيّام وليس بالمكتوب لاحتال في ذلك احتيال أريب (2) المتال أريب (2) أنْ ليس صوَمُ الكُرْه بالمحسوب مع رتعِهِ في عرْضه المسبوب قبحاً له ولظنّه المكذوب حُوباً ، فما في شتمه من حوب وجها يؤكد قُبْحه بقطوب (3) مأدومة بإهاله المصلوب (4)

يا ضيفة : أبْ شر فإنّك غانم ولو استطاع لحبط أجرك حيلة وأراه سخّاه بصومك علمُه أو ظنّه أن لا صيام لضيفه أو ظنّه أن لا صيام لضيفه أيظن غيبته تفطّر صائماً؟ لا تحسبن على امرئ في شتمه وهل المحاجر والجفون ، ترى له أبداً تراه راكعاً في شردة

وللبخيل عند ابن الرومي وجه آخر ، تظهر فيه الألوان القاتمة بشكل أوضح، فقد وصل بخله إلى حرمان أضيافه ثواب الصوم بدسه غلامه لهم ، فيشتمون سيده ومولاه، فيذهب أجر صيامهم ، يقول (5):

بخيل يصومِّمُ أضيافَهُ يُصدس الغالم فيوليهمُ في وليهمُ في وليهمُ في المنال بُذِلاً لأن يُفطروا

ويَبْخَلُ عنهمْ بأجرِ الصيّامِ جفاءً فيُشْتَمُ مولى الغلمِ على رفتِ القولِ دون الطّعامِ

ويسخر من تحصن بخيله ، إذ لا مبرر له ، لأنه لا قيمة لعطائه ، وهو في

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  ديوان ابن الرومي ، ج1 ، ص 332 .

<sup>.</sup> احتيال أريب : أي العاقل اللبيب  $^{2}$ 

<sup>(</sup> $^3$ ) المحاجر : جمع محجر ، مادار بالعين .

<sup>(4)</sup> الراكع (هنا) : المائل ، الثردة : الفتة بالمرق أو الثريد باللحم ، المأدومة : الممزوجة بالأدم ، هالة المصلوب : صب اللحم المشوي .

ديوان ابن الرومي ج6 ، ص11.

حالته هذه مثل شجر الينبوت الذي يدافع بشوكه عن الخروب ، يقول (1): فكأنك الينبوت في إبدائك الخروب للخروب للخروب الخروب المحجّب أنائلاً للمحجّب أنائلاً للمحجّب المحجوب

ويظهر عند بخيله في موطن آخر إحساس جديد ، فقد توجه إلى رغيفه توجه إشفاق ، يفوق إشفاق الوالد على ولده ، ويصل إلى مرحلة الاتحاد مع رغيفه ، فالثاني بمثابة الروح للأول ، وحتى يلغي أي احتمال للتضحية والإيثار – لأن الإنسان قد يضحي بروحه – خص هذه الصورة بالجبان الذي يفوق كل البشر في حرصه على نفسه ، يقول (2):

أشفقُ من والد على ولده مكانُ روح الجبانِ من جسده

فتی علی خبزه ونائله رغیف منه حین یسسأله م

ويلفت الانتباه عند ابن الرومي التركيز على شخصية عيسى بن موسى بن المتوكل ، فقد جعلها رمزاً للبخل ، ولهذا سعى إلى مسخها وتجريدها من صفات كثيرة ، يقول  $\binom{3}{2}$ :

وليس بباق ولا خالد تسنفس من منخر واحد فما عُذْرُ ذي بَخَل واجد إ

يقت رُ عيسى على نفسه فلسو يستطيعُ لتقتيرهِ عسدرهِ عسدرناه أيسام إعدامه

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  ديوان ابن الرومي ، ج  $\binom{1}{2}$  ، ص

 $<sup>\</sup>binom{2}{2}$  المصدر نفسه ، ج 2 ، ص  $\binom{2}{2}$ 

 $<sup>\</sup>stackrel{3}{(}^{0})$  المصدر نفسه : ج 2 ، ص  $\stackrel{3}{(}$ 

<sup>4 )</sup> الإعدام: الفقر المدقع، الواجد الغني

فلو استطاع عيسى أن يتنفس من منخر واحد لفعل ، لكن التنفس من منخر واحد يكاد يكون مستحيلاً ، ويلجأ ابن الرومي إلى تصوير مشاعره الداخلية أثناء زيارة ضيف له ، يقول (1):

أكات رغيفاً عند عيسى فملَّني رآني قليل الخوف من لحظات و يريد أكيلاً رزؤه من طعام و إذا لحظت عين عند مضغه

وكان كهمّي من محبًّ مُقَرّب وذلك من شأني له غيرُ معجب (²) كرُزْء كتاب من تُراب مُتَرّب (³) طوى الأُنْسَ طيَّ الخائف المترقب

لقد أراد ابن الرومي أن ينقل نبضات قلب عيسى وأحاسيسه ونظرات عيونه ، فهو يريد ممن يؤاكله ألا يصيب من أكله إلا بمقدار ما يصيب الكتاب من التراب إذا أُلقي عليه ، و شبه ابن الرومي الضيف بالخائف الذي يترقب الأذى، وأراد ابن الرومي منه أن يخاف ويسكن ويقف عن الأكل إذا وقعت عيناه عليه .

ويدعو إلى التزوّد من الأكل عند زيارة عيسى ، إذ من الصعب تكرر تلك الأكلة فهي مثل عنقاء مغرب  $\binom{4}{}$ ، ويحبّ في مفارقة غريبة أن يكون بطن أكيل طنام أ ، وبطنه ممتلئاً كبطن المرأة التي حانت و لادتها، ولهذا لا يطرب عيسى إذا سمع أضراس الأكيل ، يقول  $\binom{5}{}$ :

يحبُّ الخميصَ من أكلائــــه وما أنسُ ذي أنسْ لعيسى بمؤنس تزود إذا آكلته فهي أكلـــــة

ويضحي ويمسي بطنه بطن مقرب ولا وقع أضراس الأكيل بمطرب وما أختها إلا كعنق اعرب

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه: ج1 ، ص 154 ، 155

<sup>2 .</sup> لحظاته : أي لحظات الأكيل التي يواجهها عند الأكل .

<sup>(</sup> $^3$ ) الرزء: مصدر رزأه ماله ، أي أصاب من ماله ، ورزأه طعامه : أصاب منه شيئاً .

<sup>(^)</sup> عنقاء مغرب : طائر لا وجود له إلا اسمه ، ويُضرَب مثلاً لاستحالة حدوث الشيء.

انظر الجاحظ: الحيوان، ج7، ص51.

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج $^{1}$  ، ص $^{5}$ 

### ج) السخرية من ضعف الرجولة ، والجبن

يسخر دعبل من بني فضل مردداً أنه لا يستطيع أن يميز ذكورهم من إناثهم ، ويؤكد هذا المعنى باستلهامه قصة سيدنا يوسف عليه السلام مع امرأة العزيز ، يقول (1):

لم تَدْرِ أَيُّهُم الأنثى من النَّكَرِ وقميصُ ذُكْر انِهمْ تتقدُّ من دُبُرِ

إذا رأيت بني فَضْل بمنزلة قمين أنشاهُم ينقد من قبل

ولجأ دعبل هنا إلى نقل الأدوار ومبادلتها ، ففي العادة الرجل هو الطالب ، والمرأة هي المطلوب ، ولذلك فإن قميص الأنثى يقد من دبر نتيجة التمنّع والإدبار لكنّ دعبل نقل الأدوار ليؤكد ما ذهب إليه في البيت الأول .

ويسخر ابن الرومي من (خالد والشوكي) معتبراً الأول أما والثاني أباً، يقول (2):

خالد أمٌّ وأندت أبٌ أيها الشَّوكيّ لا كَذبا فاستريحا ، طال ذا تعبا فاستريحا ، طال ذا تعبا

ومن العيوب النفسية التي سخروا منها الجبن ، فهذا دعبل يسخر من جبن أبي سعد المخزومي ، فهو يتردد في الإقبال على المعركة ، وكأنه وضع على نفسه حارساً يحميها من نفسه إذا فكرت بالإقدام ، يقول (3):

كأنما نفسه من طول حيرتها منها على نفسه يوم الوغى رصد

<sup>. 180</sup> م ميوان دعبل ، ص 180 . (1

 $<sup>\</sup>binom{2}{}$  ديوان ابن الرومي : ج1 ، ص 313 .

<sup>(3)</sup> ديوان دعبل ، ص 60 .

وسخر دعبل من جبن إسماعيل بن جعفر الذي هرب من زيد بن موسى وخلى حريمه ، يقول (1):

لقد خلَّفَ الاهوازَ من خَلْفِ ظهرهِ يهِ ولهَ والقَنا يهِ والقَنا والقَنا وعاينتُهُ في يوم خلّى حريمه

وزیدٌ وراء الزَّابِ من أَرض کَسْکَرِ وقد فرَّ من زید بن موسی بن جعف حجف فیا قُبْحها منه ، ویا حُسْنَ منظر

وكشف في سخريته عن جبن أمير مصر المطلّب بن عبد الله بن مالك الخزاعي وجعل حظ جنوده القتل بسبب إمارته عليهم ، وحظ أعدائهم حمل السيف، ثم جعل شعاره في المعركة الفرار ، ولهذا تجده آخر من يواجه ، وأول من يفر من المعركة ، يقول (2):

إذا الحرب كنت أميراً لها فحظّهُ مُ منك أن يُقتلوا فمنك المنشصل فمنك السرؤوس غداة اللقاء وممّن يحاربُكَ المُنْصل شعارك في الحرب يوم الوغى، إذا انهزموا: عجّلوا عجّلوا فأنست الأوّله م أوّل في الخسرهم أوّل في الخسرهم أوّل في المنسود في الخسرة أوّل في المنسود في المنسو

وسخر ابن الرومي من جبن الحسين بن إسماعيل الطاهري بقوله (3): وفارس ما شئت من فارس يهزمُ صفّين من القَمْل

<sup>. 127</sup> موران دعبل ، ص $^{1}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه، ص127.

<sup>(3)</sup>ديوان ابن الرومي ج5 ، ص 103 .

فلغة التهكم تظهر في جعله فارسا يحارب جيشا من القمل ، وهذه الصورة تصغره وتجعله حشرة لا تقوى على شيء.

#### د) السخرية من الأنساب:

اختلفت دوافع الشعراء من وراء هذه السخرية ، فبعضهم كانت سخريته بدوافع شخصيته نتيجة بعض المواقف المؤذية ، وبعضهم استغلها للتعبير عن موقف عدائي، ومن ذلك سخرية بشار من خلف بن أبي عمرو ، وكان قد مازحه وذكره أنه مولى ، فغضب ، وقال فيه (1):

فإنّـه عربيٌّ من قوارير

ارفق بعَمرو إذا حرَّكْتَ نسسبتَهُ

وبعضهم سخر من النسب ، لدفع حصول مصاهرة ، فهذا مروان بن أبي حفصة يعرص بمصاهرة بني مطر ، ولذلك بعث كتاباً إلى أخ العروس وهي من قومه ، يقول فيه (2):

لما تنقيت فحلاً جَدُّهُ مطرُ ضيَّعتها وبها التحجيلُ والغُررُ قد طالما كُنتُ منكَ العارَ أنتظرُ

لو كُنتَ أَشبَهتَ يحيى في مُناكحه شه درُّ جيادٍ كُنتَ سائسها نبّئتُ خَولةَ قالت يوم أنكَحَها

 $<sup>^{1}</sup>$  الأصفهاني : الأغاني ، ج $^{3}$  ، ص  $^{3}$  .

<sup>.</sup> 306 م م 10 ، المصدر نفسه : ج

وينسب ابن قتيبة الأبيات السابقة إلى رجلٍ يقال له القلاخ العنبري قالها في مروان بن حفصة عندما تزوج خولة بنت مقاتل بنت طلبة بن قيس بن عاصم سيّد أهل الوبر، مع اختلاف بسيط في الأبيات.

انظر ابن قتيبة، الشعر والشعراء ، ص 460.

ونسب المرزباني هذه الأبيات إلى القلاخ قالها في يحيى بن أبي حفصة عندما تزوج بنت مقاتل ومهرها ثياباً. المرزباني: معجم الشعراء،ص 227.

فالشاعر يتهم أخا العروس بأنه لم يكن على قدر المسؤولية التي تكفّل بها فأضاع أخته التي طالما خافت من هذا اليوم، وهي لم تكن تترقب منه إلا الخزي والعار.

واستسخف أبو نواس بنسب الفضل الرقاشي ، ونفى عنه أصالته العربية ، وذكر أنها مزيّقة ، وليست بخلق خالق ، وكلّ ما يصطنعه من مظاهر ليلحق بالأعراب ادعاء كاذب ، لأنه لا يصلح حتّى لحمل سقاء اللبن وأقداح الحليب ، ويصلح لحمل الإبريق فحسب، يقول (1):

وصنعة السوق ذات تشقيق يدخُل فيكم من خلق مخلوق يحمل إلا لحمل إبريق

يا عربياً من صنعة السوق ما رأيكم يا نزار في رَجُلٍ ويحمل الوطب والعلاب ولا

ولم يكتف أبو نواس بهذا الحد ، بل أراد أن يخبر كل الناس بأصل الرقاشي المزيف ، ولهذا ضرب على الطبل للتشهير به ، يقول (²): لقد ضربنا على الطبل أنّك في القوم صحيح وصيح بالبوق

ويوجه أبو نواس سخرية لاذعة للهيثم بن عدي  $\binom{3}{}$  ويـشكك فــي أصــله ، ويروى أن الهيثم بن عدي كان يتعرض لمثالب الناس ، ولذلك كرهه الناس وحبـسه الرشيد سنتين  $\binom{4}{}$  ومن سخرية أبي نواس من الهيثم قوله  $\binom{5}{}$ :

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور المصري ، أبو نواس ، ص 44 .

<sup>. 44</sup> م المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الهيثم بن عدي : هو أبو عبد الرحمن الهيثم بن عدي بن زيد بن لبيد بن جابر الطائي الكوفي . كان إخباريا ، راوية للأشعار ، نقل من كلام العرب وأخبارها وأشعارها ولغاتما شيئاً كثيراً ، كان أبوه نازلاً بواسط ، وكان فيه خير . كان يرى رأي الخوارج واستعمل على صدقات بني فزارة ، أدرك المهدي والرشيد والأمين ، ومات في أيام المأمون سنة 207هـ ، وله تآليف كثيرة في اللغة والأخبار تزيد على الخمسين . أنظر ابن منظور المصري ، أبو نواس ، ص 144 ، 145 .

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  ابن منظور المصري ، أبو نواس ، ص 144 ، 145 .

 $<sup>^{5}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{146}$  .

الحمد ألله هذا أعجب العجب للمحدد المعجب المعجب المعالم المعادي المست المعرب المعادي ا

الهيثم بن عديً صار في العرب!. ولست من طيّء إلا على شَغب

ومر ً أبو نواس بمجلس الهيثم دون أن يعرفه الهيثم ، فلم يعره اهتماماً ، فانصرف أبو نواس مغضبا ، وهجاه بجملة من الأهاجي ، تدور كلها على السخرية من ادعائه العربية ، والتهكم به ، متهما إياه بالتلون . وقد أقسم أبو نواس الا يهجو دعياً؛ لأنه لا يستحق شرف الهجاء ، يقول (1):

وقدماً كنت أمنحه الصقاء كأني قد هجوت الأدعياء ولو بلغت مروءته السماء

ولاحق أبو نواس رجلاً بدوياً اسمه حمدان بن زكريا ، وكان مولعاً بهجاء أبي نواس ، ومعارضته في البراري ، وحاول أبو نواس أن يخرجه من الأحرار ، فجعله متذبذباً ، فما هو بالحر وما هو بالعبد ، ولو كان يعلم آدم عليه السلام أنه سيكون من ذريته لما أنجب أحداً ، يقول (²):

قـولا لحمـدانَ ومـا شـيمتي أن أُظهِرَ الـودَّ لـه مُخلِصا مـا أنـت بـالحرِّ فتلحـى ولا بالعبـد نـستعتبهُ بالعـصا فرحمـــةُ الله علـــى آدمٍ رحمةُ من عمَّم ومـن خصَّصا لـو كـان يـدري أنـه خـارجٌ مثلك مـن جرذانـه لاختـصى

وشبيه بقول أبى نواس هذا قول مسلم بن الوليد في نسب العبّاس بن الأحنف (3):

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ابن منظور المصري ، أبو نواس ، ص 145 ، 146 ، 148 .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 124 .

 $<sup>^{3}</sup>$  الأغاني : ج 19 ، ص 41 .

فاترك حنيفة واطلب غيرها نسبا بسورة الجهل ما لم أملك الغضبا بنو حنيفة لا يرضى الدَّعِيُّ بهم فانت طليق الحلم مرتهن أ

فمسلم يحاول إقناع العباس بن الأحنف بالتخلي عن ادّعائه الانتساب إلى بني حنيفة؛ لأنهم لن يقبلوه بينهم، لذلك عليه أن يبحث عن نسب آخر يكون على شاكلته.

وقلّل دعبل من شأن الهيثم بن عدي ومن شأن أحمد بن أبي دؤاد ، وكانت لغته مع الهيثم قاسية، فشكك في انتسابه لأبيه ، واعتمد في ذلك على علم ودراية كما يقول، فقد استعان بوالده العارف بالأنساب، حتى لا يبقي للهيثم حجة في الدفاع عن نفسه أو إبطال ما قاله فيه ، يقول (1):

سالت أبي وكان أبي عليماً بأخبار الحواضر والبوادي فقلت أهيتم من عدي فقال كأحمد بن أبي دؤاد فإن يك هيثم منهم صميماً فأحمد غير شك من إياد

وهجا دعبل رجلاً طائياً ، فجعله خامل الذكر ، وسخر من قبيلته، فربط ذكرها بالسواد والتشاؤم ، فلو ذكر اسمها من مسافة بعيدة لانطفأ الضوء ، وسادت العتمة . يقول  $\binom{2}{2}$ :

أنظر إليه وإلى ظرفه كيف تطايا وهو منشورُ ويلك مَن دلاك في نِسبة قابُك منها الدّهرُ مذعورُ لو ذُكِرت طيُّ على فرسخ أظلَم في ناظِرك النُّورُ

وقلّل أيضاً من شأن أبي نصير بن سعيد ، وجعله متذبذباً في نسبه، يتعلق في كلّ يوم بأذيال نسب جديد، يقول (1):

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان دعبل ص  $^{8}$  ،  $^{8}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 174 .

\_\_يدٍ على الأنساب غاره وهـو يوما فـي فـزاره

فه و يوماً في تميم

وأفاد ابن الرومي من هذا المعنى في سخريته من أبي بكر الحريثي ، فقال  $\binom{2}{2}$ : وله قرنان أيضاً وذنب (3) للحُريث ي أب ي بك ر غب ب قال قرناهُ جميعاً: قد كذب الله فإذا ما قال: إنّا عجمةً دفعت ذاك ولم ترض العرب وإذا ما قال: إنّا عرب ً قيل: خُذ كُلَّ شقيٍّ بالطّرب ، وإذا ما قال: إنه شاعِر "

فقد صور ابن الرومي مهجوه بأبشع الصور لتحقيره والإزراء به ، فذكر أنه ثور له قرنان ، ولحم متدل تحت الحنك ، وإذا زعم أنه من العجم فهو كاذب، وقرناه يكذّبانه ، إذ لا يرضى قوم أن يكون منهم رجل بقرنين ، وإذا زعم أنه من العرب ، رفضته العرب كذلك ، وإذا ادعى أنه شاعر فهو شقى ، لأنه يعجز عن قول الشعر .

وينفى عنه في موطن آخر أي مفاخر منكراً عليه أن يكون خلفاً لسلف صالح؛ لأنّ أمه أخفت عنه أسماء آبائه، فلم يعترف بنسبه أحد ، ويتمنى لو أنها أنبأته ، ثـم يجعل نسبه في حركة دائمة، يختلف في كل يوم عن سابقه ، لأنه يجهل أباه ، وينفي أن يكون من رجل واحد . يقول  $\binom{4}{}$ :

أتراهُ جاء من بيض التُّرب؟ ما ترى لابن حُريثِ حَسباً كتمتك أمُّ عن الم ليتها أنبأته عن آبائه كلّ يوم لك فيه نسباً

فلهذا أنكر القومُ النَّسب فلقد صنور في خلق عجب زادك الرَّحمَنُ في هذا التّعب

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه ، ص 174 .

<sup>(2)</sup> ديوان ابن الرومي : ج(1) ، ص

<sup>(3)</sup> الغبب: اللحم المتدلّي تحت الحنك.

<sup>(4)</sup> ديوان ابن الرومي : ج1 ، ص 309 ، 310 .

# أنتَ من كُلِّ قريبٍ وَجُنَّب

# لسنت من نُطفة فحل واحد

ويفصلُ ابن الرومي بين شكل الإنسان ومنبته ، فعلى الرغم من بهاء الوجوه وجمالها إلا أنها أحيانا تخدع ، فيتبين أن المنبت والأصل سيئان ، فكم بريق يعكس وجها آخر يقابل النَّضارة ويكون نقيضه ! ولا أدلَّ على ذلك من لمعان الأرض من بعيد ، فتحسب روضة ، فإذا ما اقتُرب منها تبين أنها دمنة معشبة ، يقول (1):

وجوه مناظرُها مُعجِبه وقَلَ حميدٌ على تجربه فالفيتُها دِمنة معسبه فالفيتُها وأعراقها طيّبه هُ

دعتني الى فضل معروفكم فك الحلفتم مكا توسّد مته وكم أُمْعة خلِتُها روضة طَلَم تكُمُ : لا تطيب ألفرو

## ه) السخرية من الغباء والثقل والسماجة:

وقف الشعراء على هذه الصفات وأنكروها ، ولاحقوا أصحابها ، فمن السخرية من الغباء ما روي عن بشار بن برد ، إذ دخل عليه رجل غريب فسأله عن منزل رجل ذكره له ، فجعل بشار يصفه له ، ويفهمه فلا يفهم ، فأخذ بشار بيده إلى أن بلغ منزل الرجل ، وهو يقول (2):

كم قد ضل من كانت العميان تهديه

أعمى يقود بصيرا ، لا أبا لكمُ

فلما وصل به إلى منزل الرجل ، قال له : هذا منزله يا أعمى .

وسخروا أيضاً من الثقل والسماجة ، في صور مختلفة ، ترتد بالإنسان إلى واقع الحياة ، ليتمثل مشاعر الرفض التي يعيشها من يعاشر أمثال هولاء ممن لا يمتلكون الذوق السليم في التعامل مع الناس ، فهذا مطيع بن إياس يجعل من خصمه

 $<sup>^{1}</sup>$ ديوان ابن الرومي ، ج $^{1}$  ، ص $^{138}$  ،  $^{139}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$  انظر الصفدي ، نكت الهميان ، ص 129 .

أثقل الناس ، وهو في كره الناس له ، واستيائهم من حضوره، يشبه رياح الـصيف الجافة التي لا تحمل معها سوى المعاناة ، وأما في الشتاء فهو أثقل عليهم من الجليد ، ثمّ يساوي بين ثقل هذا الشخص في الآخرة وثقله في الدنيا ، في قوله (1):

يا ثقيال الشقلاء وجليد د في السشتاء و تقيل لُ في السسّماء

أنت في الصيّيف سمومٌ أنت أفي الأرض ثقيل للله

ويسخر مطيع بن إياس من حماد الراوية ، ويستثقل لقاءه ، إذ يُروى أن حمادا كتب إليه (<sup>2</sup>):

لا يُطيلُ الجلوسَ فيمن يطيلُ

هل لذي حاجة إليك سبيل

فلما قرأ البيت كتب إليه (3): أنت يا صاحب الكتاب ثقيل أ

وكثير من الثقيل القايلُ

وسخر أبو الشمقمق من بعض الثقلاء ، وجعله ذباباً يسقط في مرقه ، يقــول (4): أسمَجُ الناس جميعاً كُلِّهم ْ

كذُباب ساقطٍ في مرقه

وأما ثقيل أبى نواس فقد خاف أن تميد الأرض به ، فجمع في ذاته ثقل المخلوقات كلَّها، وفي هذا إشارة إلى قوله تعالى (1): "وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم".

 $<sup>^{1})</sup>$ غوستاف غون غربناوم : شعراء عباسيون ص  $^{0}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{2}$  .

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{3}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه ، ص 157 .

ويذكر أنه إذا رأى هذا الثقيل فإنه يغص ، يقول (2):

فأوسع الناس كلهم ثقلا ولو شربت الزلال والعسلا

خاف مِن الأرضِ أن تميد به أشرق بالكأس حين أنظره

ويستثقل رجلا آخر فيجعل لقاءه أشد من وقع السكين على الأحشاء، يقول (3):

إذا سررة أنفي ألصم كوقع المشارط في المحتجم (4) ولا نقلت ولا نقلت ولا نقلت ولينا قدم وصوت كلامك لا من صمم ولسو بالرداء به تأتئم

ويبلغ الشاعر عمقاً ودقة في البيتين الأخيرين ، فيصل بمهجوّه إلى العدم، ويصر ح بلغة الاستهزاء والاستهتار أن مهجوّه لم يرق إلى مستوى البشر حتّى يخاطبه ويجالسه، لذلك يأمره بالاختفاء عن وجهه.

ويصف أبو نواس ثقيلاً آخر ، يروى أنه أثقل من جبل أحد ، فلا مسرة ويصف أبداً ، لأنه عابس متجهّم ، وعلامة البغض ظاهرة على وجهه مذ كان في المهد، وهو لشدة برودته لو أدخل النار لأطفأ حرها ومات من فيها من البرد ، يقول  $\binom{5}{2}$ :

قرينُــهُ ما عــاش فــي جَهـد

لى صاحبٌ أَثْقَالُ من أُحدِ،

<sup>(1)</sup> سورة النحل : آية 15 .

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص  $^{2}$  .

<sup>. 530 ، 529</sup> م المصدر نفسه ، ص $^{3}$ 

<sup>(</sup> $^{4}$ ) المحتجم : الذي يطلب الحجامة ، أي المداواة والمعالجة .

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص  $^{207}$  .

بيِّنةٌ مذ حَلَّ في المَهدِ فمات من البَردِ

علامة البغض على وجهه، للو دخل النار طفى حرّها ،

وتتوعت الأوصاف عند ابن الرومي في هذا الباب ، فمن سخريته قوله في رجل يسمى أبا القاسم (1):

أرصاص كيانُه أم حديد ؟ في تقيل يعلوك بَرد شديد

يا أبا القاسم الذي ليس يَدري أنت عندي كماء بئرك في الصي

ومن الملاحظ أن الشاعر قد استعان بعناصر ثقيلة مادياً ، للتعبير عن الثقل المعنوي ، وهذا ينم عن ذكاء ومهارة في التوظيف ، فقد قابل بين ثقله وثقل الرصاص والحديد ، وقابل بين برودته وبرودة ماء البئر في الصيف ، وفي كلتا الصورتين أراد الجانب المعنوي.

وفي صورة أخرى يجعل ابن الرومي من الصمت عند ثقيله أمراً مزعجاً ، وذلك لطوله حتى أنه يهيأ لمن يراه أنه يضع في فمه كسرة خبز ، ثم يصنيف إلى صمته تجهماً مزعجاً مؤذياً ، مما يجعله أثقل من يوم السبت ، على تلميذ بليد ، ومخبول ، يقول  $\binom{2}{2}$ :

يــوزي النــدامي بعــد طــول الــصمت.
معــبسُ الوجــهِ طويــلُ الــسكتِ.
كأنمــا عــضَ علــي جُلَّف ــتِ (³)
أثقــلُ مــن طلعــة يــوم الــسبت.
علــي ابــن كتَــاب بليــد هَبْــتِ (⁴).

<sup>. 205 ، 204</sup> م م ج $^{1}$  ديوان ابن الرومي ، ج

<sup>. 444</sup> م م  $(^2)$  المصدر نفسه ، ج

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الجلفت : كسرة خبز .

<sup>(4)</sup> الهبت : المخبول

### مذب نب ين الجهات الست.

ويبدو أنّه خص يوم السبت دون باقي الأيام؛ لأنّه تال ليوم الجمعة اللذين يكون فيه البليد مسترخياً، غير راغب في انقضائه، والانتظام في الدراسة من جديد.

ويضيف ابن الرومي إلى الثقلين الذي يمسكان الأرض ثقلاً ثالثاً ، وهو مهجوه، وهذه من المبالغات التي لجأ إليها ابن الرومي ، بقول  $\binom{1}{2}$ :

فلها اليومَ ثالثٌ بفلان ه فأكني عن ذكره بالمعاني ليت أنّي كما أراك تراني كان للأرض مرة ثِقلانِ أَتقِي غصة اسمهِ علم اللَّك يا ثقيل النَّقالِ أقذيت عيني

ویکرر المعنی ذاته فی موطن آخر ، إذ یقول  $\binom{2}{2}$ : حمَّ لَ الله أرض و ثقاَیه و علاها و علاها بثالث فیه إذّ  $\binom{3}{2}$ 

ويقارن بين رؤية ثقيله ورؤية النائحة ، ويجعل رؤيته أثقل من رؤيتها، يقول  $\binom{4}{1}$ :

كأن بغداد لدن أبصرت طلعتَ ه نائدة تاتدم على المعتب المعتب

ويجرد هذا الثقيل من أيّة خفّة أو مرح ، لأن مرحه لا يثير في النفس القبول ، بسبب برودة صاحبه وثقله ، يقول  $\binom{5}{2}$ :

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج $^{3}$  ، ص  $^{215}$  .

 $<sup>(\</sup>overset{2}{})$  المصدر نفسه : ج $\overset{2}{}$  ، ص

<sup>(3)</sup> الإد: الأمر الفظيع والداهية المنكرة.

 $<sup>\</sup>stackrel{4}{(}$  ديوان ابن الرومي : ج6 ، ص 8 .

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان ابن الرومي: ج $^{2}$  ، ص  $^{17}$  .

# \_\_رأً جمد الـروح أو ثلـــجْ

وإذا مـــــازح امـــــرأً

وسخر ابن الرومي من تقلّب أخلاق الأخرق ، فهو لا يثبت على حال ،فتارة تجده سهلاً ، وتارة أخرى تجده صعباً ، يقول  $\binom{1}{2}$ :

وأخرق تُضرّمُهُ نَفْحة سفاهاً وتطفئه تَفلَه فأخلاق وتطفئه تقلَه فأخلاق وتطفئه تارة سهلة

و) السخرية من التناقض في حياة الشخص .

إن الساخر يرى بعين الناقد ، وهو أقدر الناس على التقاط الأخطاء والعيوب ، ويطمح دائماً إلى المثال ، ولا يتورع في التكبير والمبالغة ليشكل موقفاً من غيره ، وقد يتناسى الساخر إيجابيات المهجو كلها ، ولا ينظر إليه إلا من خلال خطئه ، فهذا سلم الخاسر يسخر من زهد أبي العتاهية الذي يخالف كما يعتقد معنى الزهد الحقيقي الذي ينادى به في وعظه ، فلو كان زاهداً صادقاً كما يقول ، لجعل بيته مكاناً للعبادة ، ولابتعد عن مغريات الحياة وزخرفها يقول (2):

يزهد في الناس ولا يزهد أضحى وأمسى بيته المسجد ولحم يكن يسعى ويسترفد والسرزق عند الله لا ينفد

ما أقبح التزهيد من واعظ ليو كان في تزهيده صادقاً ورفض الدنيا ولم يلقها يخساف أن تنفيد أرزاقك أ

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  المصدر نفسه : ج $\binom{1}{2}$  ، ص

 $<sup>^{(2)}</sup>$ غوستاف فون غربناوم : شعراء عباسيون : ص  $^{(2)}$ 

ويسخر دعبل من شخص يرى في شكله قيمة تغاير جوهره الحقيقي ، فهو في ظاهره قوي وشجاع ، ولكنه في واقع الأمر جبان ، ضعيف كالشاة ، يقول (1): كأنه كيش إذا ما بدا

## ز) السخرية من إخلاف الوعد .

لم يتهاون الشعراء مع أصحاب هذا الخلق السيئ الذي عدّه الإسلام علامة من علامات النّفاق، بل انبروا في تتبع أصحابه وكشف مواقفهم، ومن ذلك ما قاله أبو دلامة في علي بن صالح (²):

لعليَّ بن صالح بن عليًّ حَسَبٌ لو يُعينُهُ بسمَاحِ ومواعيدُهُ الرِّياحُ فهل أنــــ تَ بِكَفّيكَ قابضٌ للرِّياحِ

فمواعيد صالح تتحقق إذا ما قبضت الريح ، وأما بشار فيكشف في سخريته كذب حماد ، وعدم وفائه بمواعيده ، ويجعل منه مثل السماء التي تخدع أحياناً فيظن أنها سترعد ، ولكنها تبرق فحسب ، ثم يؤكد هذه الصفة ، بتشبيه وعوده بالسراب الخدّاع يقول (3):

مواعيد مصادٍ سماءٌ مخيلة الإدا جئت على غد

تكشّفُ عن رعد ولكن ستبرقُ كما وعدُ الكمُّون ما ليس يصدقُ (4)

<sup>. 52</sup> ص : ميوان دعبل

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ديوان أبي دلامة : ص 44 .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الأغاني : ج4 ، ص 467 ، 468 .

<sup>( )</sup> يعني أنه يسوّف كثيراً ، ومن ذلك قول أحد الشعراء :

لا يجعلنا كمكمون بمزرعةٍ إن فاته الماءُ أروته المواعيدُ

ونُدِم حمّاد عجرد على مصادقته لمطيع بن إياس، وشكا من مماطلته وإخلافه الوعد، واتهمه بالتغير والتبدّل، وأنه لا يثبت على حال، مما يجعل التعامل معه صعباً مزعجاً (2) يقول:

يومَ مخذول جهولُ يا مطيع النّذلُ أنت الــــ ذو أفــــــانين ملـــــولُ لا يغر ّنْــــك غَــــرور ّ وهـو يحلو مـا يقـولُ ليس يحلو الفعل منه  $(^3)^{1/2}$   $(^3)^{1/2}$   $(^3)^{1/2}$ و جــــواد بالمواعيــــــ ل كثيـــر ً أو قليــــل ُ لـــيس يرضـــيه مــن الجُعْــــ ذاكَ ما اخترت خليلاً بـــــــئس و الله الخليــــــــل إنّم ا يكفي ك أن يا تيك في السسر رسول أ ســـاخراً منك يمنيـــــ ك أماني تطول (4)

الأغاني : ج4، ص468،467.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) استأني به : انتظر به ، الآل : السراب ، وقيل : الآل هو الذي يكون ضحى ، كالماء بين السماء والأرض ، أما السراب فهو الذي يكون نصف النهار لاطنا بالأرض.

انظر الأغاني : ج4 ، ص 467 ، 468 .

 $<sup>^{(2)}</sup>$ المصدر نفسه، ج $^{(14)}$ ، ص $^{(2)}$ 

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  الملذاني: الكذوب الذي لا يصح ودّه.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup> ) قيل إن سبب هذه الأبيات أن حماد عجرد كان يهوى غلاماً من أهل البصرة ، وكان موصوفاً بالجمال، واندس له مطيع بن إياس، ونشب بينهما هجاء بسببه.

الأغاني: ج14، 498.

ولم يكن حماد يتهاون في إخلاف وعد قُطع له، بل كان يتبعه بسخرية حادة فيكشف الأمر ويعرض بصاحبه ومما روي عنه ، أن محمدا بن أبي العباس قد وعد حماداً أن يحمله على بغل ثمّ تشاغل عنه ، فكتب إليه حماد يقول  $\binom{1}{2}$ :

يَ ميعادك في البغال؟ جليس لأبي سهل (²) في الميعاد والمطال

أما تدكر يا مولا وذلك السرّجس في السدار يريك الحرّم في الإخلا

وربط ابن الرومي بين عاهة التمثل بالحيوان ، حيث يفقد المرء شرفه وكرامته، والغدر والإخلاف بالوعد وذلك واضح في سخريته من ابن الطاهر ، إذ يقول (3):

كفعاك بالقمر الباهر ب وما ذاك للبدر بالضائر

رأيت ك تتبحن عي سادراً وما زال ذلك دأبُ الكلا

ويعد هذا التوظيف شكلاً متطوراً، نلمح فيه خلفية ملائمة لجو النس، فتبدو كأنها نص آخر مواز للنص الأصلي، مع توافق الظلال وانسجامها، فقد جعل ابن الرومي ابن الطاهر كلباً ، ينبحه كلما رآه كما ينبح الكلب القمر ، ولم يكتف بذلك ، بل جعل الكلب في موطن آخر يتفوق على مهجوه من خلال مفارقة يجريها بينهما ، فالأول وفي يحامي عن المواشي ، والثاني ينعدم لديه الوفاء، وتتلاشى عنده النخوة

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الأغاني: ج14، ص497.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) الرِّحس: القذر عني به عدواً آخر.

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  ديوان ابن الرومي : ج $\binom{3}{2}$  ن ص

# و المحاماة ، يقول $\binom{1}{}$ :

مقابح الكلب فيك طراً والكلب والكلب والكلب والمالي على المواشي وقد يحامي عن المواشي

يزولُ عنها ولا تزولُ ففيك عن قدره سُفولُ وما تُحامي ولا تَصولُ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ديوان ابن الرومي ، ج5 ، 187 .

# الفصل الرابع السخرية من فئات اجتماعية مختلفة

# أ- السخرية من الزوجات والأزواج والبنات.

تعتبر المرأة الشكل المادي هو المجسد لجمالها وأنوثتها؛ لذلك فإن السخرية من جسدها له بالغ الأثر في نفسها. ومن الغريب أن نجد من الشعراء من لاحق زوجته بسخريته واستهزائه، وصورها بأقبح ما عنده ، لكن مثل هذه الغرابة قد تزول عندما نعلم أن هذا اللون انحصر عند قلّة من الشعراء، كان كبيرهم أبا دلامة الذي عُرف بمواقفه المبتذلة التي دفعته للسخرية من نفسه (1) ومن أمّه وأو لاده وزوجته؛ رغبة في إرضاء الخليفة أو طمعا في عطائه أو عطاء زوجته، فها هو ذا يأتي بصورة مشوّهة الملامح رسمها لأمّ عياله، وأرسلها إلى زوجة الخليفة، وأخذ ثمنها مبلغا من المال وجارية ، يقول (3).

ليس في بيتي لتمهي \_\_\_ دِ فراشي منْ قعيدهْ غير عجفاءَ عجوزٍ ساقُها مثْلُ القديدهْ(^) وجهها أقْبحُ من حو تٍ طريِّ في عصيدهْ(5)

وسعى أبو دلامة لاستكمال صورته القبيحة التي رسمها لزوجته، فأتى على علاقتها بأو لادها، وغير في عواطفها تجاههم، فجعلها قاسية في تعاملها معهم، وتنزعهم حقهم من الحنان، وتأكل نصيبهم ونصيب زوجها من الطّعام، وهذا كلّه يضاف إلى قبح هيئتها، يقول  $\binom{6}{2}$ :

<sup>(1)</sup> الأصبهاني: الأغاني، ج10، ص422.

<sup>.</sup>  $(^2)$  المصدر نفسه : ج(1)، ص(2)

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان أبي دلامة ، ص 48 .

<sup>(4)</sup> القديدة : لحم مجفّف ، وجلد جاف غير مدبوغ. انظر اللسان، قدد .

د نویق یات ویقلی بسمن أو زیت  $\binom{5}{1}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$ ) ديوان أبي دلامة ، ص79، 80، 81 .

لا بارك الله فيها من منبهة و مازلت أخْلِصُها كسبي فتاكُلُه و مازلت أخْلِصُها كسبي فتاكُلُه شوهاء مَشنأة في بطنها ثَجَلً ذكّر تُها بكتاب الله حرمتنا فاخْرنْطمت ثمّ قالت وهي مُغْضبة أخْرُجُ لتبْغ لنا مالاً ومزرعة واخْدع خليفتنا عنها بمسألة واخْدع خليفتنا عنها بمسألة

هبّت تلومُ عيالي بعدما هجَعوا دوني ودون عيالي ثم تنظجعُ وفي المفاصلِ من أوصالها فَدَعُ (1) ولي من أوصالها فَدَعُ (1) وليم تكن بكتاب الله تتنفعُ النّت تتلو كتاب الله يبا لُكَعُ كما لجيراننا مالٌ ومنزدرعُ إنّ الخليفة للسوال ينخدعُ إنّ الخليفة للسوال ينخدعُ

فأخضع أبو دلامة لاستجدائه ما تعارف عليه النّاس من قيم وأخلاق، ونسي أنّ الصورة التي يشوهها هي صورة زوجته فجمع عندها الـشّر والقـبح وسـوء الخلق، وبالغ في ذلك، لإدراكه أنه إذا ما شرح صدر الخليفة، وأراحه، فسيأمر له بالأموال والهبات.

ومن غرائب أبي دلامة سخريته من طفاته الصغيرة، متخلّيا بذلك عن كلّ شعور نبيل أو حنان أبوي دافئ ، فقد روي أنّه دخل إليه أبو عطاء السنّدي، فاحتبسه، ودعا له بطعام، فأكلا وشبعا ، وخرجت إلى أبي دلامة صبيّة له، فحملها على كتفه، فبالت عليه، فنبذها عن كتفه ثمّ قال(2):

بَلْلْتِ عليَّ، لا حُيِّيْت، ثوبي فما ولَدَتْك مريمُ أُمِّ عيسى

فبالَ عليكِ شيطانٌ رجيمُ ولا ربّاك لقمانُ الحكيمُ

<sup>(1)</sup> ثجل : الثَجَل: عِظَم البطن واسترخاؤه وقيل هو خروج الخاصرتين، اللسان (ثجل)، الفدَعُ: عَوَجٌ وميلٌ في المفاصل كلها، خلِقةٌ أو داء، كأنّ المفاصل قد زالت عن مواضعها لايُستطاع بسطها معهانظر اللسان، فدع (2) الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد أو مدينة السلام، ج8، ص492، ديوان أبي دلامة، ص112.

فقد تخيّل أبو دلامة ابنته الصّغيرة شيطانة، شريرة، مخيفة، ثمّ نـسي مـا جرى له، لكنّه أُعْجب ببديهته التي أسعفته بما قال، فطلبَ من ضـيفه أنْ يجيـزه وكأنّه يتحدّاه في ذلك، فقال أبو عطاء (1):

صَدَقْتَ أبا دلامة لم تلدها مُطهَّ رة ولا فحل كريمُ. ولكن قد حَوتْها أمُّ سوءٍ إلى لبّاتِها وأبّ لئيم

" وعرف أبو عطاء كيف يواصل ما بدأه أبو دلامة فعمّ بالــشّتم الأب والأمّ معاً، مذّكرا أبا دلامة ما نسيه، ومصعدا هذا التهكم الفكه الذي صوّبه إلى صاحب الدّار، فكأنّه عقاب له على جفاف مشاعر الأبوّة في صدره"(2).

وليس بعيدا من سخرية أبي دلامة ما وجد عند دعبل، فقد ألغى ملامح زوجته تماما، إذ جعل منها حبلا ووتدا ، وجعل في كلّ عضو لها قرنا صلبا يخزه كلّما انقلب أو اقترب منها، وفي هذا سلب لأنوثتها ونعومتها، لذلك افتتح أبياته بالعياذ بالله من ذلك اللّيل الذي يدنيه منها، يقول  $\binom{3}{}$ :

لا بارك َ الله في ليل يقربني لقد لمست معراها فما وقعت في كل عُضو لها قرن تصلك به

السي مضاجعة كالدثلك بالمستد(4) مسّا لمست يدي إلاّ على وتد مسّا لمست يدي إلاّ على وتد جَنْبَ الضّجيع فيضحي واهي الجَسد(5)

وفي صورة كاريكاتورية أخرى يظهر دعبل زوجته في أقبح صورة، فيجعلها كبيرة الفم، عابسة، تصيب بالعين، مرتفعة الأنف، طويلة العينين، ضخمة

<sup>(1)</sup> الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ، ج8، ص492، ديوان أبي دلامة 113.

رياض قزيحة: الفكاهة والضحك في التراث العربي المشرقي، ص $\binom{2}{1}$ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان دعبل، ص173، 174.

<sup>.</sup> المسد: الحبل المحكم الفتل  $\binom{4}{1}$ 

<sup>.</sup> تصك : تضرب  $^{5}$ 

الشفة، كأنها قطعت من مشفر الفيل، أسنانها متراكبة بعضها فوق بعض ويقول  $\binom{1}{2}$ :

فوهاءُ شو هاء يُبدي الكيد مضحكها لها فم ملتقى شيد قيه نُقرتها أسنانها أضعفت في خلقها عددا

قَنْواءُ بالعَرْضِ، والعينانِ بالطّولِ(<sup>2</sup>) كأن مِشْفرها قدْ طُر من فيل (<sup>3</sup>) مظهّرات جميعا بالرّواويل (<sup>4</sup>)

ويواصل تشويهها في لوحة أخرى، يجمع فيها عناصر متنوعة، تخرجها من دائرة البشر، وتسلبها إنسانيتها. فركبتاها كركبتي الأرنب، وساقها طويلة كساق النّعامة، ورائحتها مثل رائحة القمامة، ورأسها منزوع من بعير، نحرها يابس، ولا تمتلك أيّ صفة انثويّة، سلبية في بيتها، ثقيلة، تشبه الحمى التي تقطع الظهر، ولا تعرف النّظافة، لذلك جعل رأسها بيتا للقمل، ولم يسلم ريقها عنده، فذكر أنّه مؤذ ضار، يقول  $\binom{5}{}$ :

وزَبيلَ كنّاسٍ ورأس بعير (6) قطّاعية للقليب ذات زفير والصدّدرُ مِنْكِ كجؤجُؤ الطّنبور (7) في محبس قمل، وفي ساجُور (8) فوق اللّسان كلسعة الزّنبور

يا رُكْبَتيْ خُزْرِ وساقَ نعامةٍ يا رُكْبَتيْ خُزْرِ وساقَ نعامةٍ يا منْ أشبِّهُهَا بحمّى نافض صدُغاكِ قد شَمِطا ونحرُكِ يابسٌ يا مَنْ معانِقُها يبيتُ كأنّه قبلتُها فوجدتُ لدغة ريقِها

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان دعبل ، ص $^{1}$ 

<sup>(2)</sup> فوهاء : كبيرة الفم . شوهاء: عابسة، وتصيب بالعين. قنواء : مرتفعة الأنف .

<sup>(3)</sup> المشفر: الشفة . شبهها بشمفر الفيل لضخامتها . طرّ: قطع .

<sup>(</sup> $^{4}$ ) مظهّر ات: أي بعضها فوق بعض . الرواويل : جمع الراوول، وهو السن الزائدة خلف أخرى .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ديوان دعبل ، ص 89، 90 .

<sup>(</sup> $^{6}$ ) الخزر: ولد الأرنب، أو الذكر من الأرانب

 $<sup>\</sup>binom{7}{}$  الجؤجؤ: الصدر .

<sup>(</sup> $^{8}$ ) الساجور: خشبة توضع في عنق الكلب أو قلادة يشدّ بها .

وقد تؤدي كثرة الأوصاف المبتذلة التي تجتمع في سياق واحد إلى اغتيال الحس الساخر، فينشغل الذهن بكثافتها ومراميها.

ويلاحظ على الشعراء أنهم سلبوا نساءهم الفضائل النفسية والجسدية التي طالما ركز عليها شعراء العربية وتغنوا بها، ومن هنا كانت سخريتهم لاذعة، شديدة الوقع والتأثير.

وفي مقابل السخرية من الزوجات ، وجد من الشعراء من يهزأ من الأزواج ويعمد إلى تشويه صورهم، ويدعو إلى إقصائهم ونبذهم، ومن ذلك دعوة أبان اللاحقي امرأة من خلال قصيدة ساخرة إلى الهرب من بيت زوجها، بعد أن قبح صورة زوجها في عينيها، ورسم لها خطة للفرار، نفّذتها، وهربت من بيتها ليلة زفافها ، روى أبو الفرج الأصفهاني أنّه "كان في جوار أبان اللاحقي رجل يقال له: محمد بن خالد، أراد الزواج بامرأة موسرة، تدعى عمّارة بنت عبد الوهّاب ، وكانت كثيرة المال ، فقال أبان يهجوه، ويحذرها منه (1):

لمّارأيت البَارُ والهُ المّارهُ واللّوزَ والهُ ستكرَ يُرمَى به وأحضروا المُلهين لم يتركوا قلت: لماذا ؟ قيل: أعجوبة لا عمّر الله بها بيته ماذا رأت فيه وماذا رجت أسودُ كالسّفودِ يُنسْى لدى التّأسلسودُ كالسّفودِ يُنسْى لدى التّأسية يُجْري على أولاده خمسة وأهله في الأرض من خوف ويْحكِ فرّي واعصى ذلك بي

والفرش قد ضاقت به الحاره من فوق ذي الحدّار وذي الحدّاره طحبْلا ولا صحاحب زمّاره محمد قحد زوع عمّاره محمد قد زوع عمّاره ولا رأته مُحدركا تساره وهي في النّسوان مُختاره وهي في النّسوان مُختاره أرغف قياره أرغف عمر الكُ قيّاره أرغف عمر الكُ قيّاره أن أفرطوا في الأكل سيّاره فهدة أختُك فحرّاره فهدة أختُك فحرّاره فهدة أختُك فحرّاره فهدة أختُك فحرّاره فهدا

 $<sup>(^{1})</sup>$  الأصفهاني : الأغاني : ج23، ص122،123.

فصاغ أبان سخريته في شكل قصة، ومهد لها بالحديث عن مظاهر الزقاف، وبالغ في عرضها، فقد غصت الحارة بأنواع الفراش، ووزع الحلو ابتهاجا، وأحضر المغنون، كلّ هذه المظاهر دفعته للسؤال عمّا يجري، وهنا يبدأ السشّاعر سخريته، فيعرض إجابة ساخرة على لسان من حضر، فقد نظروا إلى زواج محمد ابن خالد من هذه المرأة بغرابة ودهشة، إذ لا اتفاق أو تكافؤ بين العروسين. أما العريس فليس فيه ما يجذب عمارة إليه، فهو أسود نحيف يستبه محراك القار السمّاخن، وأسرته فقيرة معدمة، وأمّا عمارة فجميلة غنيّة ، ولهذا حذّر أبان العروس قبل أن تقع في المصيدة ، ورأى أنَّ هذا الرّجل يطمع في أموالها فعارض بتهكمّه حصول الزّواج. "فلما سمعت عمارة بشعره هذا، هربت منه، فحرم الثقفي من جهتها مالا عظيما" (1).

ومثل هذا سخرية دعبل من أحمد بن أبي دؤاد، وقد تزوّج اثنتين من بني عجل في سنة واحدة، يقول(2):

أيا للنّاسِ من خبر طريفِ أعِجْلٌ أنكحُوا ابن أبي دؤادٍ أرادوا نَقْدَ عاجلةٍ فباعوا بضاعة خاسر بارت عليه ولي غلطوا بواحدة لقُلنا ولكن شفْعُ واحدة باخرى

تفرَّقَ ذكرُه في الخافقين (3) ولم يتامّلوا فيه اثنتين ؟ رخيصا عاجلا نقدا بدين فباعك بالنّواة التّمرتين فباعك بالنّواة التّمرتين يكون الوهم بين العاقلين يدُلُ على فساد المنصبين (4)

لقد تجاوز دعبل في سخريته أحمد بن أبي دؤاد إلى بني عجل الذين أنكحوه اثنتين، وأخذ عليهم أنهم وقعوا في الخطأ ذاته مرتين، فكان حرياً بهم أن يعرفوا

أنظر الأغاني: ج23، ص123.  $\binom{1}{}$ 

ديوان دعبل ، ص $^{(2)}$ 

<sup>(</sup> $^{3}$ ) الخافقان : الشرق و الغرب .

<sup>.</sup> جعله شفع الشيء : جعله شفعا أي زوجا  $\binom{4}{1}$ 

ابن أبي دؤاد على حقيقته بعد أن زوجوه الأولى، لكنهم فرطوا بالثانية فأصبحوا مثل التّاجر الذي كسدت بضاعته فباعها بخسارة، ومثل الذي أخذ نواة التمرة بالتمرتين، وفي هذا غباء وسذاجة .

# ويكرر سخريته من أحمد بن أبي دؤاد في قوله (1):

غَضبتِ عِجْلاً على فرجينِ في سنةٍ ولو خَطبْت إلى طوقٍ وأسرتهِ إنْ كان قومٌ أراد الله خِريهُمُ فذاك يُوجب أنّ النّبع نجمع فداك يُوجب أنّ النّبع نجمع نجمع عُدّ البيوت التي ترضى بخطبتها

أفْسدْتَهُمْ ثمّ ما أصلحتَ من نَسبكُ فزوّجوكَ لما زادوكَ في حَسبكُ فزوّجوكَ ارتغاباً منك في ذهبك إلى خلافك في العيدان أو غربكُ (2) تجدْ فزارة العُكْلِيِّ من عربيكُ

## ب- السخرية من المغنين والمغنيات

شاع هذا اللون من السخرية في العصر العباسي، ووقف بعض السشعراء مدافعين عن القيم الفنيّة المتمثّلة في الغناء، فجعلوا من أنفسهم نقّادا يصدرون أحكاما، قام بعضها على التعليل، وكان بعضها انطباعيا قائما على حاستي الذوق والسمع، واستغلّ بعض الشعراء ثقافتهم ومعارفهم في صورهم، فهذا أبو نواس يلجأ إلى استخدام علم الكيمياء، إذ كان يروى أنّ شدّة برودة الشيء تعود به حارّا، يقول في المغنيّ زهير (3):

قلْ لزُهيرِ إذا حَدا وشداً سنخُنْتَ من شَدِّةِ البرودةِ حَتْ لا يَعْجَبُ السامعون من صفتي

أقللْ او أكثرْ فأنت مِهْذارُ تى صرِرْتَ عندي كأنّك النّارُ كذلكَ النّاجُ باردٌ حارُ

<sup>(</sup>¹) ديوان دعبل ، ص 29، 30

<sup>.</sup> الغرب: نبت هش ضعيف  $\binom{2}{1}$ 

<sup>(3)</sup> ابن قتيبة : الشعر والشعراء : ج2، ص777، ابن منظور المصري: أبو نــواس فــي تاريخــه وشــعره ومباذلة، وعبثه ومجونه، ص27.

ويقول ابن قتيبة في ذلك( $^1$ ): "وهذا الشعر يدلّ على نظرة في علم الطّبائع لأنّ الهند تزعم أنّ الشيء إذا أفرط في البرد عاد حارّا مؤذيا" .

وأشار يحيى الشامي إلى تميز أبي نواس في هذا المعنى، وعدّه من نادر معانيه، فهو ذو دلالة علمية، وظلال حضارية، يمثّل الجزء الآخر لفن أبي نواس، وبه تبوّأ زعامة المجدّدين في العصر العباسي(2).

وشبيه بهذه الصورة التي رسمها لزهير ما قاله في المغني (حسين) ، فهو يرى أن غناءه يصيب السامع بالغثيان لبرودة صاحبه ،يقول (3):

قد نَضِجْنا ونحنُ في الخَيشِ طُرّا أَنضجتنا كواكبُ الجوزاء(4) فأصيبيوا لنا حُسسَينا ففيه عوضٌ عن جليد بردِ السّتاءِ فأصيبيوا لنا حُسسَينا ففيه لو تغنّى، وفوهُ ملآنُ جمراً، لم يَضِرْهُ لبردِ ذلكَ الغِناءِ

ويفهم من أبيات أبي نواس أنه ينتقد الغناء البارد الذي يخلو من الحركة والصخب، ويوجه صاحبه إلى الاعتناء بتفاعل المستمعين معه.

وأمّا سخريته من المغنية (قصرية) فانصبّت على أخلاقها، إذ اتهمها بالغدر والتفنّن بالكذب والخداع ، واللّعب بقلوب العاشقين، ومنهم أبو نواس، الذي هجرها بعد أن اكتشف كذبها وخداعها، يقول(5):

قـولا لمـن يعـشق قَـصرْيّة ، يستف حُرْفا قبل إفلاسـهِ(¹) فقد تـوى فـي كـفّ سـدّاجة، مسرعة في قلع أضراسـهِ(²)

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة: الشعر والشعراء ، ج2، ص 777. (1)

 $<sup>(^2)</sup>$  يحيى الشامي: أبو نواس ، الوجه الآخر ، ص $(^2)$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص

<sup>(4)</sup> الخيش (هنا): مروحة من نسيج كشراع السفينة كانت تُعلَق آنذاك في سقف البيت وهي مبلولـــة بالمــــاء، ويعمل لها حبل تجذب به فيهبّ منها نسيم عليل يبدّد أذى الحر، الجوزاء: من الأبراج .

 $<sup>^{5}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص 353 .

ما أخذ الفقر بأنفاسية تهتز بالكشخ على رأسية (<sup>3</sup>)

تواصل العاشق ، حتّى إذا دلّت بغدر ، وقرون الفتى

ويمعن في ذكر معايبها، فيكشف بسخريته قبح منظرها، وسوء تـصرقها، ففمها أسود كأنّه مغطّى بالكحل، وردفها مثل الطست، وبطنها كوعاء الخمـر الكبير، وقد دفعته هذه العيوب ليتحلل من حبّها أمام الناس، يقول (4):

قد ملاناك فمل الله مصلي ما دعا الله مصلي وتصدقنا بحمال سنفه الرأي هوى لي السمع اللفظ المحلي اللها وَجْهُ مولي ولها وَجْهُ مولي وخفت عن كل دل وخفت عن كل دل الله غيامة في يوم طل الله غيامة في يوم طل الله علي بطنها زكرة خلل (5) بطنها زكرة خلل (5)

أكثري، أو فاقللي، ما إلى حبّك عود، ما إلى حبّك عود، قد وهبناك لعمري قد وهبناك لعمري للم يكن مثلك لولا أيها السائل عنها شخصها شخص قبيح، وخفت عن كلّ عين، ولها ثغر كان تصف النكها منها منها المست، ولكن ردفها طست، ولكن الشهوا أنّي بريء

ويسخر من قيان النخاس موسى بن جنيد في قوله  $\binom{6}{1}$ :

فعند الله، فاحتسب الــسرورا

إذا ما كنت عند قيان موسى

<sup>(1)</sup> القصرية: جارية القصر ، يستفّ الدواء: يأخذه غير ملوّث، الحرف : حبّ الرشاد .  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) السّداجة: الكذّابة.

<sup>(3)</sup> الكشخ: جمع النساء والرّجال لريبة، والكشخان هو الدّيوث.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ديوان أبي نواس ،  $^{(4)}$ 

لزكرة: وعاء للخمر أو للخل  $^{5}$ 

 $<sup>^{(6)}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص 305 .

يُطوِّلُ قربُها اليومَ القصيرا وهجْنَ به عليك الزَّمهريرا(<sup>1</sup>) خنافِسُ خلف عيدانٍ قعود، إذا غنين صوتا كان موتا

فالمتعة لا تطلب من قيان موسى، إذ لا مسرة لمن يستمع إليهن، لأنهن كالخنافس، وغناؤهن أشبه بالندب، والعويل.

واستهزأ دعبل بقينة ابن زيات فجعل قبحها يفوق قبح الشيطان، وبالغ في وصف سوادها إلى حدّ يتحوّل فيه نور الصباح عند ظهورها إلى ظلمة الليل، وهذا كناية عن الهمّ والغمّ الذين تثيرهما، يقول(2):

أرْبَتُ على الشيطانِ في القُبْحِ لاسُورَدٌ منها فلق الصبح

إنّ ابن زيّاتٍ له قيْنَةُ فلو بدتْ حاسرةً في الضّحى

وقد يترك هذا اللون من السخرية تأثيرا عميقا في نفسية المغنيّة، فيدفعها إلى ترك الغناء، واعتزال النّاس، ويؤكّد هذا ما جرى في مجلس شراب بين الشاعر الحسين بن الضحّاك ، وإحدى المغنيات، إذ يروى عن صاحب له أنه قال  $\binom{3}{2}$ : "كنّا في مجلس ومعنا الحسين بن الضحّاك ونحن على نبيذ، فبعث بالمغنية، وخمشها فصاحت عليه، واستخفّت به ، فأنشأ يقول  $\binom{4}{2}$ :

وثُلْث ا وجهه ا ذَقَ نُ طَ بين أصولها عَفَ نُ

لها في وجهها عُكَنُ وأسنانٌ كريش البــــ

<sup>(1)</sup> هجن : حركن وأثرن ، الزمهرير : البرد الشديد .

 $<sup>\</sup>cdot$  56 ميوان دعبل ، ص  $(^2)$ 

<sup>· 162 (3)</sup> الأغاني: ج7، ص

المصدر نفسه 7 ، ص $(^4)$ 

قال: فضحكنا، وبكت المغنية حتّى قد عميت، وما انتفعنا بها بقيّة يومنا. وشاع هذان البيتان، فكسدت من أجلهما، وكانت إذا حضرت في مجلس وأنـشدوا البيتين فتجن، ثم هربت من سرّ من رأى، فما عرفنا لها بعد ذلك خبرا".

فسخرية ابن الضحّاك أخفت ملامح وجهها بين تجاعيد جعلتها هرمة، ولحية أخذت ثلثي وجهها، وأسنان متعفنة، نتنة، ونحن أمام هذه المعاني لا نتمثّل امرأة تحمل ملامح النساء، والأقرب إلينا صورة عجوز هرمة.

وربط ابن الرومي بين صوت المغنية ومنظرها، واشترط أن تكون جميلة الصورة والصوت معا، وكأنّه ذهب إلى أنّ الجمال وحدة لا تتجزّاً ، فنراه يسخر من المغنّية شنطف، ويقول(1):

أرض وشمسَ النّهار والقمر (2) فأنت عندي من ذلك البشر طأنت عندي من ذلك البشر برد، وخُبثِ النسيم والدَّفر (3) حقبحُ وفحشُ العيوب والقَـذر تضحك أشـداقه إلـي الكمـر

شُنطفُ ياعُوذةَ السماواتِ والــــ إن كان ابليسُ خالقـــا بــشراً ولم تعافي من البُغاء، ولا الـــ بل أنتِ فوق المُنى إذ ذُكر الـــ والطيرُ عند الغنــاء مخــتلج

فجمع لها رذائل المرأة كلّها ، لما أسخطه غناؤها، ونسب إليها الدّعارة، ورائحة الفم الكريهة، ثمّ جعلها ممّن خلقهم الشيطان على صورته، وإذا غنّت تهزأ الطيور من صوتها، وكأنّ قبح الصورة استتبع سائر المقابح عندها.

<sup>(</sup>¹) ديوان ابن الرومي : ج3، ص88.

<sup>.</sup> (2) العوذة: الرّقية تقى الإنسان - في زعمهم - من العين والجنون.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) الدّفر: النّتن.

ويزيد على هذا المعنى فيجعل من صوتها في موطن آخر سمّا يحيل كلّ من يسمعه بين صريع وقتيل، ومن أجل ذلك يدعوها إلى السكوت رأفة بالناس، يقول  $\binom{1}{2}$ :

ت فمن نُدمائها قتلی وصرعی عی حماها الله أن تُسقی وترعی عی هلا و إن ذهبت فلا حفظاً و رُجْعی

إذا ما شنطف نكهت أماتت و ودعها حيث لا تُسقى وترعى فإن جاءت فلا أهلا وسهلا

ويجعل من شنطف امرأة لا تطاق ولا تحتمل، ويلجأ لإثبات ذلك إلى أمرين، أحدهما معنوي، والآخر حسي. أمّا الأوّل فهو أنّها مصدر نحس وشوم. وأما الأمر الآخر، فهو أنّها مصدر عدوى بالبرص، وهذا يجعل الناس تبتعد عنها، وتقصيها، يقول(2):

وجهك يا شنطف هول المُطلَّع يأخذني منه انتفاض وفرع ويطلع النحس به إذا طلع يا ويح أثوابك لو قد تُتْتزع لنزعت عن برص وعن لُمَع (3)

وهاجم ابن الرومي في سخريته المغنية كُنيزة في غير مقطوعة، وأشار إلى قبح صوتها، وسوء أدائها، وثقل ظلّها، ومنها قوله (4):

شاهدت في بعض ما شاهدت مسمعةً تظلُّ تُلقي على من ضم مجلِسها لها غناءً يُثيب ألله سامعة

كأنّما يومها يومانِ في يوم قولا ثقيلا على الأسماع كاللّوم ضعفى ثواب صلاةِ اللّيل والصّوم

 $<sup>(^{1})</sup>$  ديوان ابن الرومي ، ج4، ص 121 .

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)المصدر نفسه ، ج4، ص187.

<sup>.</sup> يياض من برص  $\binom{3}{1}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ديوان ابن الرومي ، ج5، ص 301 .

All Rights Reserved - Library of University of Jordan - Center of Thesis Deposit

فصوتها يبعث على النّفور، ويجلب الملل والضّجر، كأنما تقرع الـسّامعين أو تلومهم، بدلا من إطرابهم وإمتاعهم، ولذلك فهم يستحقّون على صبرهم أمام هذا الصوت ضعف ثواب قيام اللّيل، وثواب مكابدة الصوم، ثمّ يبالغ بعد ذلك في تتاول الشراب ليغيب عن الوعى، هربا من صوتها القبيح، يقول فيها(1):

تظلُّ منها النّفسُ في ضَجّهُ لا صَدِق الله له لهجه وبطنها القَرْقار في رجّه (²) في رجّه (²) في رجّه (²) في ريقها من سلحها مجّه لكنّها في اللّون أثرُجَّه (٤) لكنّها في اللّون أثرُجَّه (٤) لكلّ من عطّل مُحْتجّه (⁴) كلّ ولا الأرداف مرتجّه كلّا ولا ذابت بها مهجه فما على أمثاله عرجه فما على أمثاله عرجه

وقينة أبرد من ثلجة ما أكذب المطنب في وصفها فظيعة فالحلق في سكتة فظيعة فالحلق في سكتة خالصة النّين ولكنّها كأنّها في نتّنها ثومة تفاوت خلْقتها فاغتدت لا تلكم الأوصال مهتزة ما جنّ من عشق فواد بها رسم محيل بان سكانه

لم يكتف ابن الرّومي بتجريدها من الصقات الحسنة، بل جعلها منفرة في صوتها وأعضائها، ورائحتها. وهي في برودتها أشبه بالثلّج، وهذه صفة معنوية تغني عن صفات كثيرة. وأمّا صفاتها الجسدية فأكثر قبحا، فصوتها متقطّع، مزعج، يصاحبه هزّة من البطن، وهذه إشارة إلى ارتخائه وتهدّله، ورائحتها كريهة كرائحة الثّوم، ولونها أصفر كأنّها معلولة، وأعضاؤها متباينة لا تناسق بينها .

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي ، ج2،ص32 .

<sup>(</sup>²) القرقار: تنحت منه القصاع، المصبّوت.

<sup>(3)</sup> اترجه: يقصد أنها صفراء

<sup>(</sup> $^{4}$ ) في البيت مذهب كلامي لصحّة دعواه بحجّة عقلية، وهو يعني أنّ عدم تناسق جسم كنيزة، أصــبح حجّــة للمعطّلة الذين يقولون بوجود الكائنات بلا موجد، فكأنّهم يذهبون إلى تعطيل الصّانع جلّ وعلا.

ويبدو أنّ الأصوات القبيحة لا تخدش أذنيه فحسب بل تتفّره من صاحبها، يقول (1):

أبح فيه شذور حشرجة منظومة في مقاطع النّغم (2)

فقد أوّل ابن الرّومي "البحّة" في الصوت تأويلا عكسيا، يغاير المتعارف عليه من ارتياح السامع إليها وبخاصة في صوت المغنّي، جعلها حشرجة تتذر بالفناء، ونغمها يشبه أنفاس المسجّى على فراش الموت.

ويجعل هذه البحّة في موطن آخر سببا في إفزاع صبيانه، فيبكون ليلهم كلّه، ويضطر لمشاركتهم أرقهم رغماً عنه، ولا ينفعه احتياله للنوم، يقول(3):

من بَحّةٍ لم تـزل تفزّعُنا بكاؤهم، فالبلاء يجمعنا بكلّ شيء وليس ينفعنا ما يكره السّامعون تُسمعنا

بت وبات الصبيان في أرق يبكون من خوفها ويسسهرني نحتال للنوم كي يواتينا لاحفظ الله تلك مسمعة

تَخمدُ النّارُ حين يفتح فاهُ كتُ إلاّ بحكْمِه ورضاهُ أنّه قبل ذاك صئم صداهُ ويقول في موطن آخر (4): ومُغنن بِبَرده ونداهُ يتغنى بغير رُزء، ولايي يتمنى السميعُ حين يُغني

ديوان ابن الرومي : ج6، ص $(^1)$ 

<sup>.</sup> في القطع  $\binom{2}{2}$  شذور  $\binom{2}{2}$ 

 $<sup>(^{3})</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج4، ص184

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه: ج1، ص115.

فهو يسخر من هذا المغنّي ويقبّحه ؛ لما يخرج من فمه أثناء الغناء من رذاذ يكفي لإطفاء نار مشتعلة، وهذا معنى جديد، وينتقل إلى السامع، ويتمنّى لو كان أصيب بالصمم قبل سماعه هذا الغناء، بسبب قبح صوت المغنّي ورداءته.

ومن المغنين الذين سخر منهم ابن الرومي أبو سليمان الطنبوري، ومما قال فيه  $\binom{1}{2}$ :

أبو سليمانُ لا تُرضي طريقَتُ فُ له إذا جاوبَ الطنبورَ محتفلا عواء كلب على أوتار مندف إوتحسبُ العينُ فكيه إذا اختلف

لا في غناء، ولا تعليم صبيان صوت بمصر وضرب في خراسان في قبح قرد وفي استكبار هامان عند التنغم، فكي بغل طحان

فقد جرده من موهبة الغناء، ومن مقدرته على تعليم الصبيان الضرب على الطنبور، ولجأ في ذلك إلى الأسلوب التأليفي فجمع معاني عدّة لخدمة معنى واحد، فصور ضرب أبي سليمان على الطنبور بعواء الكلب الذي يرافقه الضرب على أوتار مندفة ،ثمّ أتى على شكله ومسخه، وكعادة ابن الرومي يتعمّق في عرض صورته، فيلجأ إلى الصورة الكاريكاتورية، ومنه قوله: إنّ قرعه متنافر، بعضه في مصر، وبعضه الآخر في خراسان، وترسيخا لمبدأ الجمال التكاملي الذي آمن به ابن الرّومي، يجمع سوء أداء المغني إلى سوء خلقته، ثمّ يأتي إلى صفة معنوية، فيجعله متكبّرا تكبر هامان على الرغم من فقده كل أسباب التكبر والغرور. ويختم أبياته بصورة قبيحة إذ يجعل فكي المغني اللذين يظهران حين يفتح فاه بالغناء، فكي بغل طحّان، ويبدو أنه يريد بغل الطحّان بسبب "مداومت على فتح فكيه على اتساعهما بسبب الإجهاد، أو بسبب ما يثور من غبار الطحين ونخالته"(2).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ديوان ابن الرومي ، ج6، ص288.

<sup>(2)</sup> انظر عبد الحميد محمد جيده: الهجاء عند ابن الرّومي ، ص149 .

ومن هجائه الساخر الذي يبتدع فيه المعاني، ويغالي في صوغها وتمثيلها قوله في أبي سليمان  $\binom{1}{1}$ .

ومُ سمع لا عدمْتُ فُرقَتَ هُ يَطُولُ يومي، إذا قُرنْتُ به يطولُ يومي، إذا قُرنْتُ به يفتح فاه من الجهاد كما مجلسه مأتمُ اللّذات والسكانتي طولَ ما أشاهِده تشهدُه فرطَ ساعتين قينُ سعمرتُهُ عشرةُ تبارك في الأعيسودُ من قُبْحِ ما يجيء به يسودُ من قُبْحِ ما يجيء به يبرته عُصيةً، وهِزَّتُ هُ يفزّع الصبية الصعارُ به يفزّع الصبية الصعارُ به

فإنها نعمة من النعم كانني صائم ولم أصم يفتح فاه لأعظم اللَّقم يفتح فاه لأعظم اللَّقم قصف وعُرسُ الهموم والسَّدم أشربُ كأسي ممزوجة بدمي ليك عهودا، لم تُؤْت من قِدم مار لولا تعجَّلُ الهرم حتّى كأنْ قد أسف بالفحم (²) مثلُ نبيب التيوس في الغنم إذا بكى بعضهم ولم ينم

إنّ الشاعر قد نجح في تأليف المعاني المختلفة، وإيجاد علاقات مباشرة بينها على الرّغم من بعدها عن الذّهن، إذ قلّما يفطن المرء للعلاقة بين الغناء السيء ويوم الصوم، ولعلّ مداومته على المقارنة بين الأشياء، وتقليب المعاني المختلفة، يجعله دائما يعثر على بعض العلاقات، فيلتقطها، ويوظّفها توظيفا حسنا، وفي هذه الأبيات يصور حالتين، الأولى: حالة المستمع، فهو يعاني معاناة نفسية شديدة، نتيجة لسماعه غناء أبي سليمان، وقد استغل الشاعر لهذه الغاية عنصر الزمن، فجعله يطول مجازا، بسبب الملل والسأم، وربط بين زمن المستمع وزمن الصائم، بجامع الترقب والانتظار. أمّا المعنى الثاني فجاء وصفيا، وفيه يسخر ابن الرومي من أعضاء أبي سليمان أثناء أدائه الغناء، حيث تتغيّر ملامحه، في تجحّظ، وينقطع نفسه، ويسود وجهه، كمن يتعرّض للاختناق، أمّا فمه فيتحررك حركة

<sup>(</sup>¹) ديوان ابن الرومي : ج6، ص 8–10 .

<sup>(2)</sup> أسف وجهه (بصيغة المجهول): تغير "، أي كأنه ذُر عليه الرّماد، أو ذر عليه الفحم .

واسعة تظنّه يلتهم لقمة عظيمة، وهنا ينقلب الأداء والفعل عند المغنّي، وتتغير الحالة النفسية عند المستمع، فيُظنّ المغنّي أنّه يأكل ولا يغنّي، وهذه أوج السخرية والتهكمّ. يقول:

يفتح فاه من الجهاد كما يفتح فاه لأعظم اللّقم

ويستطرد ابن الرّومي في تشبيهاته الماسخة، فيجعل من صوت إحدى المغنيات سببا في ترك اللّذة واللهو، ويصور صوتها بالغصّة، يصاحبها تشنّج في عروق جيدها، فيظهر كلّ عرق، وكأنّه بيت للأرضة، يقول  $\binom{1}{2}$ :

رَفَضَ اللهوَ معا من رفضته غَصنَّةٌ في حلقها معترضه كلُّ عرقٍ مثلَ بيت الأرضه قينة ملعونة من أجلها تضغطُ الصوّت الذي تشدو به فإذا غنّت بدا في جيدها

وتتكرر مثل هذه الصورة عند ابن الرومي، فإذا استمعت إلى صوت جحظه تظنّه شادّا وترا، أو مزدرداً حجرا، يقول  $\binom{2}{2}$ :

مُجاذبا وترا أو بالعا حجرا

تخاله أبدا من قبح منظره

ويعود مرة أخرى ليربط بين قبح منظر المغنية وصوتها، فهي إلى جانب ب قبح صوتها، واسعة الفم، نحيلة الجسم، كأنها مصابة بالسلّ، وهي لهزالها لا تصلح غذاء للطير، يقول(3):

وذقتِ الموت أوّلَ من يموتُ كأنّك من كلا طرفيك حوتُ كأنّكِ في المجالس عنكبوتُ فما فيها لبعض الطّير قوتُ

فقدتك يا كنيزة كل فقد فقد أوتيت رحب فم وفرج ويابسة الأسافل والأعالي عظام قد براها السأل بريا

 $<sup>(^{1})</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج4، ص52 .

 $<sup>(^2)</sup>$ المصدر نفسه ،ج3، ص

<sup>. 447</sup> س مصدر نفسه ، ج $^{1}$  ، ص  $^{3}$ 

## فأحسن ما تغنين السكوتُ

سأقترح السكوت عليك دهري

ويجري ابن الرومي مفارقة بين المغنية دريرة، والمغنية نزهة، فيخلع على الأولى صفات إيجابية وينفي تلك الصفات عن الثانية ، في كلمات سهلة، ومعان بسيطة ، يقول  $\binom{1}{2}$ :

ونزهة تجلب الكربا(2) ل عنك الحزن قد عزبا(3) ل منك الحزن والوصبا(4) لقد أحضرتا عجبا ل منا ذا صعدا وذا صببا(5) دريرة تجلب الطَّربا تغنَّدي هذه فيظلوت وتعوي هذه فتطيوة المحلوب المحادة المحا

ففي حين أن صوت المغنية دريرة حسن ممتع، يسري عن النفس، ويزيل همومها، ويظهر صوت المغنية نزهة أشبه بالعواء، لا يثير في النفس سوى الضجر والحزن ويقول (6):

لغناء كالدواء لا تَصْبُهن بماء لا تَصْبُهن بماء ني أذى هذا العُواء حري على سوء الغناء؟

ل يس كال سنُكْرِ دواءً فاستني عشرين رط لا فلع ل السنكْر يكفي من رأى منتجب غي

<sup>(</sup>¹)ديوان ابن الرومي ، ج1، ص176.

<sup>(2)</sup> الكُرَب : جمع الكَرْب ، وهو الغّم والحزن .

<sup>.</sup> نأى عزب : نأى  $(^3)$ 

<sup>.</sup> ألوصب : m = 1

<sup>(</sup> $^{5}$ ) ذا صعدا : أي هذا صوت القيّنة دريرة، وهو يذهب صعدا أي عاليا ، وذا صببا: أي صوت القينة الأخرى نزهة، يذهب صببا، أي منخفضا .

ديوان ابن الرومي : ج1، ص81، 82 .

فكل الأصوات القبيحة تثير في نفسه الهم والغم، وحتى لا يسمعها يختار أن يشرب مرة أخرى عشرين رطلا من الخمر الصافية، لتتمكن من تعطيل حواسه جميعا فيغيب عن الوجود، ويكشف في أبياته هذه عن حزن عميق، بل ينتحب لما وصل إليه فن الغناء من انحدار في هذه الأصوات المنكرة التي سلبته رسالته.

# ج) السخرية من الخدم والجواري .

كان أبان بن عبد الحميد أشهر السشّعراء الدين سخروا من الخدم والجواري، فقد سخر من خمس جوار لرجل يدعى أبا نضير، كان يخرج بهن للغناء، يقول  $\binom{1}{2}$ :

ذُعْنِ أَمثالِ طين الرّدَغَـة (²) والتي يغتر عنها وزغـه في مجال، قال: هذا في اللغه

سوَّدَ الله بخمس وجهه حنفساوان وبنتاً جُعَل يكسر الشَّعر وإن عاتبتَـه

فلم يترك أبان وصفا قبيحا إلا وصف به الجاريات الخمس، فهو يتخيّل حين يراهن أنّهن حشرات وزواحف سود اللون منتنة الرّائحة، تزحف في الأوحال نحو حجورها! وهو بذلك يسلبهن كلّ عنصر جمالي، ويجردهن من أهم ما تعتـز بـه المرأة، وهو جمال الجسم ورشاقته، وسخر أيضا من جاره المغفّل، فهو يلحن في قراءة الشعر، ويخالف أصول النحو، ويدافع عـن أخطائه مُـدّعيا أنّه علـي صواب(3).

و لأبي نواس أبيات يستهزئ فيها بالجارية "بنان" فيجعلها منفرة، لا أحد يطيق النظر إليها، خاصة بعد أن جردها من جمالها بأسلوب تفصيلي، فذكر أن

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الأغاني : ج23، ص118 .

<sup>(2)</sup> ذعن : سود كاليوم الغائم، طين الرّدغة: الوحل الشديد.

<sup>(3)</sup> رياض قزيحة: الفكاهة والضحك في التراث العربي المشرقي من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر العباسي، 189 .

ملامح وجهها مطموسة، مثل القمر في ليلة الثلاثين، وبهجة خدة اتشبه طاقة الشوك في الرياحين، ثمّ مسخ جبينها وفمها وثناياها، وضفائرها وجيدها ومنكبيها وبطنها وساقيها، ومطلعها، وخطوتها، وتعرّض لأصلها، فجعلها من الشياطين، وجاءت أوصافه مشوّهة في لوحة كاريكاتورية، تنتزع فيها التشبيهات والأوصاف، وتتراكم بصورة تظهر عناية الشاعر بكثرة الأوصاف حتى أصبحت عبئاً ثقيلاً على الصورة الفنية. يقول(1):

وجه بنان كأنّه قمر " يلوحُ في ليلةِ الثلاثين كطاقة الشوك في الرياحين والخدُّ من حُسنهِ وبهجتهِ في الطّيب يحكي مباول العين مبادِرٌ مِنْ جبينها نَسمَمُ كأنَّــــ أُ قَـــصنعةُ المــساكين والفمُ من ضبيقه إذا ابتسمت وحُـسنِها ألـسنن المـوازين لها ثنايا تحكى ببهجتِها مثلُ الشماريخ في العراجين $\binom{2}{2}$ وحسبك الحسن في ضفائرها أشبه شيء بجيد تتين(3) والجيد زين لمن تأمله في مثلِ رمّانتينِ من طين(4) ومَنكِباها في حسن خَلقِهما والبطن طاو تحكى لطافَتُهُ ما ضمّنوه كتب الدّواوين والساقُ برّاقة خلاخِلُها كأنّها محْركُ الأتاتين(1) كأنّها لحظة المجانين تَفْتِنُ من رامها بلحظتها أشبه شيء بمحجر النّون $\binom{2}{2}$ وأحسَنُ النَّاس محجـراً أتِقــاً وأقرب النَّاس في الخُطي خفرا خطوتُها من نسا إلى الصين(3) لا عيبَ فيهم، من الشّياطين وُلدْتِ من أسرةٍ مباركةٍ

 $<sup>^{1}</sup>$  ديوان أبي نواس ، ص $^{589}$ 

<sup>(</sup>²) الشماريخ: الواحد شمراخ، العذق عليه بسر أو عنب، العراجين: الواحد عرجون، وهو أصل العذق الذي يعوج ويبقى على النخل يابسا بعد أن تقطع الشماريخ.

<sup>(3)</sup> النّتين: الحيّة العظيمة، والحوت.

المنكب : مجتمع رأس الكتف و العضد.  $\binom{4}{1}$ 

فهذه السخرية تعتمد على التقويم التتقيصي، فعلاوة على التافر الدلالي الذي يبرز في الصدر والعجز، تطفو العبارات التمجيدية التي تُحيل ضمنيّاً إلى السخرية التتقيصيّة.

ويأتي دعبل بصورة مختلفة الألوان والظّلال، يجمع فيها صفات متضادة ليمسخ جاريته غزالا، فهي عنده قصيرة تتدحرج، تضع على حاجبيها الحبر، وتربط في عجيزتها المخدّة لتبدو كبيرة، ويفاجئنا في تشبيهه ضخامة أنفها بصورة معاكسة، إذ كان يتوقع منه أن يشترك طرفا التشبيه في صفة الطّول والصنّخامة، لكنّه أتى بركن مناقض وهو الفستقة وهذه صورة أكثر إثارة وسخرية، أمّا ثدياها، فواحد صغير يشبه البلوطة، والآخر كبير يشبه القربة الممتلئة، وصدرها نحيف، تسمع صوت القلادة فوقه عندما تصطدم بعظامه، وإذا كشفت عن أسنانها حسبتها ناقة مسنّة، علقت في حلقها حشرة فاضطربت، يقول (4):

رأيت غزالا وقد أقبلت قصيرة الخلق دَحداحة تخطّط حاجبها بالمداد وأنف على وجهها ملسمق وشديان: شدي كبلوطة وصدر نحيف كثير العظام وثغر إذا كشرت خلستة

فأبدَتُ لعيني عن مِبْصقَهُ تَدَحرِجُ في المشي كالبُنْدُقه (<sup>5</sup>) وتربطُ في عَجْزِها مِرْفقه (<sup>6</sup>) قصيرُ المناخرِ كالفُستُقهُ قصيرُ المناخرِ كالفُستُقهُ و آخرُ كالقِرْبةِ المُفْهقَهُ (<sup>7</sup>) و آخرُ كالقِرْبةِ المُفْهقَهُ (<sup>7</sup>) تُقعُقعُ من فوقه المخْنقه (<sup>8</sup>) تَخالُجَ فانية مُعْلَقهُ مُعْلَقهُ (<sup>1</sup>)

<sup>(1)</sup> الأتاتين: الواحد أتّون بالتشديد، الموقد، والعامّة تخففه (اللسان،أتن).

<sup>(2)</sup> الأنق: المعجب، المحجر: مادار بالعين، النون: الحوت  $\binom{2}{2}$ 

<sup>(3)</sup> نَسا ، فتح أوَّله : مقصورة، وهي بخر اسان، بينها وبين سرخس يومان، وبينها وبين مرو خمسة أيام .

<sup>(4)</sup> ديوان دعبل : ص 111، 112 .

<sup>(</sup> $^{5}$ ) الدحداحة: القصيرة، البندقة: ما يرمى بها في القتال أو الصّيد  $^{5}$ 

<sup>(</sup> $^{6}$ ) المداد : الحبر ونحوه، المرفقة : المخدّة.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) المفهقة: الممتلئة.

<sup>(</sup> $^{8}$ ) تقعقع: تصوِّب . ، المخنقة: القلادة.

وتتجه سخرية ابن الرومي من خادمة اتجاها تصاعديا ، ينتهى إلى الأسلوب القصصي، فقد ذكر الشخوص والزمان والمكان والحدث، وأقام سخريته على مجموعة من الافتراضات البسيطة التي يصطنع فيها السذاجة ويخفي في طياتها المعرفة. يقول (2):

لي خادمٌ لا أزال أحت سبهُ أرساه لاشتراء فاكهة أبي المنفي، وقد بعثت به وخلته قد سما إلى كرم رضوانم أتاني، وقد طما غضبي وقال: هاكم وليس في يده فقال: هاكم وليس في يده أو عَجْمُ رمَّانة وقيشرتها غيبتُ أسر مُدَّ، وخيبتُ فما يهتدي لطيبة إلى غيبتُ أسر مُدَّ، وخيبتُ أو أعرض الردَّمُ دون حاجته أو أعرض الردَّمُ دون حاجته أو لكمتْ القوة لهازمَ أو لكمتْ القادة المائية أو الكمتْ القادة المائية أو الكمتْ القادة المائية أو الكمتْ القادة المائية الم

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  التخالج: الاضطراب.

<sup>(</sup>²) ديوان ابن الرومي: ج1، ص205،206.

<sup>(3)</sup>  $(x^2)$  لا أزال أحتسبه: أي أختبره، لكونه لا يجيد العمل، السغب: الجوع  $(x^3)$ 

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$ قصرنا : جهدنا.

<sup>(</sup> $^{5}$ ) قوله هيهات: أي لن يرجع، يوم الحساب منقلبه: أي إن كان يرجع فسيكون رجوعه يوم القيامة .

<sup>(</sup> $^{6}$ ) خلته: حسبته، رضوان: حارس الجنّة الموكلّ بها، يجتبى عنبه: يقطعه.

مالك: حارس جهنم، الزّقوم: قيل هي شجرة بجهنم، وقوله، زقوم صدق: أي وجد تلك الشجرة حقيقة.  $\binom{7}{}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) طما غضبی: اشتدّ.

<sup>(</sup> $^{9}$ ) هاكم : خذوا، وقوله: وكان مرّة رطبه: أي جاءنا بالنوّى دون الرّطب  $^{9}$ 

فهو يصور فشل خادمه في قضاء أمور سيّده تصويرا رائعا، فهذا الخادم يذهب لشراء الفاكهة لتقدّم للضيوف، ولا يؤوب إلا بعد أن يهلكه الجوع، إذ يلهو عن غرضه بأمور أخرى، فتقطع أخباره، ويخيّل للضيوف الذين ينتظرون عودته بطعامهم أنه لن يعود قبل يوم الحشر، وكأنّه لا يشترى الفاكهة من السوق، بل يسعى إليها من كروم الجنّة. وإذا قُدِّرت لهم عودته، وقد أخذ منهم الجوع كلّ مأخذ، يأتي وقد حمل نوى تمر مرّ، أو بعض الرّمان اليابس، ويعلّل ابن الرومي غياب خادمه بافتراضات شتى، غايته منها السخر والتهكم، فقد يكون صادف تيسا وظلّ يستدرّ حليبه (4) أو لعلّ حاجته سقطت بين الرُّدم، فلا تطالعها يده، أو لعلّه اعترضه ليث هائج، ومنعه من العودة، ويختم القصيدة بالتدليل عليه لبيعه، بل لوهبه إلى أصحاب الحظّ التعس ويقول: إنّ من اجتلبه وباعه قد أساء به إلى المسلمين جميعا .

والمثير في سخريته المبالغة في ذكر غيبته، ليصل حدَّ التّمني أن تصل كتبه لمعرفة أخباره، وبعد طول غياب وطول انتظار يفاجئنا بحمله الدي كان مخيباً للآمال، فقد حمل أسوأ ما يُحمل من الثّمار، فإذا أوبته أشدّ إثارة للغضب من غيبته، ويميل في المقطع الأخير إلى ابتداع الافتر اضات التي تظلل المعاني السابقة وتؤكّدها، " وجاء إلمام ابن الرومي بهجاء خادمه مؤكّدا الصقة الوجدانية لـشعره، ولصوقه الحميم بواقعه الحياتي، فكأن الشعر وسيلة له للتنفيس عمّا يعتريه من مشكلات وهموم جزئية عارضة، فهو يتصدّى إلى أعلى مستويات التجربة

عجم رمانه : البارز من ذنب القشرة، قوله بغير ماء: أي عجم جاف، فلا عجبه: أي لم يعد يبالي ما يأتي به من الأشياء .

<sup>،</sup> الما يهتدي لطيّبه : يضلّ عن الطيب ، و لا يميّز بينه وبين الخبيث، مجتناه حطبه : أي الحطب  $\binom{2}{1}$ 

<sup>(3)</sup> الغيبة السّرور: الدائمة، الخيبة: الفشل ، يعوله عطبه: يهلكه.

<sup>(4)</sup> أشار إلى هذا المعنى البحتري في قوله:

أيا صالحا لا يجزك الله صالحا فإنَّك مثلُ التيس أخفق حالبُهْ

أنظر الثعالبي: ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ص379.

الشعرية، وإلى الهموم الميتافيزيقية ، وإلى أدناها كالغضب الذي يعتريه من تخلّف خادم في خدمته  $\binom{1}{2}$ .

وفي موطن آخر يجعل من خادمه دمنة كلٌ ما تبقّى منها رماد، لا قيمة له، يقول<sup>(2</sup>):

غيَّره الكونُ والفساد ولاحَ في خدّهِ سوادُ كأنَّه دمنة امّدتْ فكلُّ آثارها رمادُ

ويسخر من زنجيّة، فيضيف إلى سوادها الغمّ والكرب، فإذا رأيتها لـشدّة سوادها تحسب أن صدرها مصبوغ باللون الأسود، يقول ( $^{3}$ ):

هي سوداءُ غير أنَّ عليها ظُلُمةً تدلهمٌ منها القلوبُ فتراها كأنَّها حين تبدو عِظْلِمٌ فوق صدرها مصبوبُ (4)

## د- السخرية من الشعراء والكتاب والنحاة والمتكلمين.

تنافس كثير من الشعراء في إثبات قدراتهم أمام الخلفاء والأمراء، وتسابقوا إلى نيل العطاء، والحظوة بمكانة رفيعة في مجالسهم، ودفعتهم هذه المنافسة للنيل من خصومهم، ولم يتورعوا في الحطّ من أقدارهم، فتناولوا في سخريتهم شخص الشاعر وحاولوا كذلك أن يتبيّنوا عيوب شعره، فهذا أبو شهاب يهاجم الحسين بن الضحّاك، ويرى أن شعره لا يصلح إلاّ للخصيان، ومهما يحاول فلن يستطيع اللّحاق به ، يقول (5):

<sup>(1)</sup> إيليا حاوي: فن الهجاء وتطوّره عند العرب، ص557.

 $<sup>(^{2})</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج2، ص294

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)ديوان ابن الرومي ، ج1، ص154 .

<sup>(4)</sup> العِظْلِم: عصارة شجر ، سوداء اللون، يخضب بها .

<sup>(</sup> $^{5}$ ) أشعار الخليع بن الضّحاك، جمعها وحققها عبد الستار أحمد فرّاج، دار الثقافة، بيروت،  $^{1960}$ ،  $^{-77}$ .

سبقت إليها وانكفأت سريعا لقد رُمْت جهلا من حماي منيعا

أيا شاعر الخصيان حاولت خطة تحاول سبقى بالقريض سفاهة

وضم أبو نواس إلى الشعراء أهل العلم والمتكلمين والفلاسفة وهاجمهم جميعا، فمن قوله في الشعراء، ما روي عنه في داود راوية بشار، إذ حاول إخراجه من قائمة الشعراء، وسفّل شعره، واتهمه بالسرقة، يقول  $\binom{1}{2}$ :

فق لُ أح سنَ ب شارُ إذا ما شاء، أشعارُ ألا هذا هو العارُ

واشد من هذه الأبيات ما قاله في الشاعرين زنبور وأشجع السلمي، بسبب مخالفتهما مذهبه الشعري، يقول  $\binom{2}{2}$ :

وقال لي : الله منك كاف  $\binom{1}{1}$ 

عاتبني الشّعرُ ذا إكاف

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  ديوان أبي نواس، ص $\binom{1}{2}$ 

ديوان أبي نواس ، ص $(^2)$ ديوان أبي نواس

هجاك من قلت لا يساوي فكنت إذا لم تجبه أحرى كنت كرب الحمار أعيا، كنت كرب الحمار أعيا، يا رب من راسب فتُهْجى أبو بك أبغي أقيس نفسي أو أشجع، وهو من سليم، يكفيك ما فيهمُ فدعهمْ،

عود خلال من الخلف(2) أنْ لا به تقذر القوافي فظل يسطو على الإكاف شعبيهة الفقع بالفيافي (3) زنبور يا واسع السلاف فيما روووا، رقعة الخضاف(4) أنفذ وقعا من الأشافي(5)

وسخر أبو نواس من أهل اللغة، وخص ّ أبا عبيدة في بيتين من الشعر، وعدّه من بقايا آل لوط عليه السلام، يقول(6):

أبا عبيدة قل بالله: آمينا منذ احتلمت ، وقد جاوزت سبعينا

صلّى الإله على لوطٍ وشيعته، فأنت عندي، بلا شكّ بقيتُهم،

وتأتي سخريته من الفقهاء والمتكلمين والفلاسفة، نتيجة لموقفهم من الخمر، وعدّها كبيرة من الكبائر لا تغتفر عند الله، فخاطبهم مستخفّا بعلمهم وادعائهم المعرفة في أمور لا يقدّرها إلا الله سبحانه وحده، يقول (7):

حفظت شيئا، وغابت عنك أشياء فإن حظركه في الدين إزراء

فقل لمن يدعي في العلم فلسفة لا تحظر العفو إن كنت امرأ حرجاً

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  الإكاف : البرذغة .

<sup>(</sup>²) الخلاف: شجر الصفصاف.

<sup>(3)</sup> بنو راسب: رهط، الفقع: ثمار الكمأة. الفبافي: جمع فيفاء، وهي الصحراء .

<sup>(4)</sup> الخضاف: النعل .

<sup>.</sup> جمع أشفى  $^{5}$ 

 $<sup>\</sup>binom{6}{1}$  ديوان أبي نواس، ص589.

ديوان أبي نواس ، ص 29.  ${7 \choose 1}$ 

فهو يخص في هذه الأبيات إبراهيم النظّام شيخ المعتزلة في عصره ناسبا إياه إلى قصر الباع في العلم والفلسفة، فهو وإن ألمّ بشيء من العلم، فقد فاتته أشياء كثيرة، لأنّ الكمال ليس من طبع البشر، ويستنكر على النظام تزّمته ومنعه على الله العفو، ويعد هذا المنع أو النفي تنقصا للدّين واستخفافا بتعاليمه، ومعلوم أنّ المعتزلة تنفي مبدأ الشفاعة والعفو، وأنّ الفقيه إبراهيم النظام كان يميل إلى تحليل الفقاع (الشراب المشهور)، ولا يرى بأسا في شربه، وهذا أمر أزعج أبا نواس، وأثار غيظه، لأنّ النظام طالما عرّض به لتعاطيه الخمر، ولهذا قال أبواس فيه (1):

غلبتني زندقة وكفرا أو قلت: ما ترهبُ؟ قال: بحرا أصلاهُ ربي لهباً وجمرا قولا لإبراهيم قــولا هِتْــرا إذا قلت: ما تتركُ؟ قال: برّا أو قلت: ما تقول؟ قال: شرّا

وتناول ابن الرومي في سخريته من الشعراء البحتري، وخصه بكثير منها، لأنّه كان أشد المنافسين له لدى الخلفاء والأمراء، ولأنه كان أحيانا يظهر استعلاء وشموخا يستفزان ابن الرومي ، وقد يضاف إلى ذلك أنّ صاعد بن مخلد وزير الموفق كان واجدا على البحتري، لإهماله مديحه، فأغرى ابن الرومي بهجائه (2) ومن قول ابن الرومي فيه (3):

 $<sup>\</sup>binom{1}{1}$ المصدر نفسه ، ص $\binom{1}{1}$ 

<sup>(2)</sup> انظر عبد المجيد الحر، ابن الرومي،حياته ، نفسيته ، فنّه من خلال شعره،  $(25)^{151}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي: ج1، ص301، 302.

قد قلت أذ نحلوه الشعر: حاش له البحت ريُ ذَنُوب الوجه نعرفُه أنَّى يقول من الأقوال أثقبها أنَّى يقول من الأقوال أثقبها أولى بمن عظمت في النّاس لحيثه ما كنت أحسب مكسوًا كلحيت له لهفي على ألف موسى في طويلته أو قال إنّي قريع النّاس كلّهم الحظ أعمى ولولا ذلك لم نره وغدٌ يعاف مديح النّاس كلّهم والماء من اللؤم يستشفي الهجاء له

إنّ البُّرُوك به أولى من الخبب (1) وما رأينا ذَنُوبَ الوجه ذا أدب (2) من راح يحملُ وجها سابغ الندَّنب (3) من نحلة الشعر، أنْ يُدعى أبا العجب (4) يُعفى من القَفْد أو يُدعى بلا لقب يُعفى من القَفْد أو يُدعى بلا لقب إذا ادّعى أنّه من سادة العرب في الشعر، وهو سقيمُ الشعر والنسب (5) للبحتري، بلا عقل، ولا حسب ويطلبُ الشَّمَ منهم، جاهدَ الطّلب ويطلبُ الشَّمَ منهم، جاهدَ الطّلب كذلك الحكُ يستشفيه ذو الجرب

وتنطوي أبيات ابن الرومي على سخرية وتحقير، فهو يرى أنّ البحتري بهيمة أولى بالبروك من العدو الخبب(6) ونسب إليه ما عند البهائم من ذنب، وجعل لحيته علامة من علامات الغباء والبهيمية، فهو يرى أنه من المحال أن تجتمع اللحية الطويلة والعقل الراجح الرّزين، ويظهر نقمة على لحية البحتري عندما يتلهف على ألف موسى ليجزها، ويكاد يجرّد صاحبها من كلّ فضيلة، فيحرمه من فضيلة الحسب، والسيادة، وينسب ما وصل إليه من نعمة وخير إلى الحظ الأعمى، لا بسبب صفاته وقدراته. ومن أشدّ ما قاله في البحتري (7):

ما تجزعُ الشاةُ إذا شُحِطَتْ من ألم الذَّبْح ولا السَّلْخ

<sup>(1)</sup> البروك: الجلوس، وهو أن يلصق صدره بالأرض، ويكون للبعير، وهنا كناية عن العجز عن قول الشعر.

<sup>(2)</sup> ذنوب الوجه: أي استطالة وجهه بشكل الذّنب، والذنوب: الوافر الذنب.

<sup>(3)</sup> أنّى: كيف ، أثقبها: أبلغها، سابغ الوجه: وافره.

<sup>(4)</sup> من نحلة الشعر: من ادّعائه.

<sup>(5)</sup> قريع: الغالب في المقارعة ، سقيم النّسب: مشكوك في نسبه .

<sup>(</sup> $^{6}$ ) أفاد ابن الرومي من وزن الخبب في الشعر المستمد من عدو الإبل $^{6}$ 

<sup>(7)</sup> ديوان ابن الرّومي: ج2،(7) ديوان ابن الرّومي.

ولا من الشيِّ ولا الطَّبْخِ تقدحُ في الأحشاءِ بالمرْخِ(1) شعرُك يا ذا القرن والكَشْخِ $\binom{2}{2}$ 

ولا من التفصيل منكوسةً لكنها تجزع من خَلَة تشفق أن يُكتب في جلدها

فالشاة لا تجزع من ذبحها أو سلخها أو شيها أو طبخها، ولكنها تُـشفق أن يكتب في جلدها شيء من شعر البحتري، فهو ثقيل مرفوض حتّـى لـدى الـشاة المذبوحة ، ويبرز جمال هذه الأبيات في اشراك الأموات في إثبات الحكم.

وسخر ابن الرومي من الشاعر أبي المستهل، وعدّه أكثر جوعا من الذئب، فجعله يحمل سلّة فارغة إلا من بيوت العناكب، وهذا تعريض بفقره و إقلاله، يقول(3):

معشّ بين أعاريب فيها طِراز للعناكيب (4)

وشاعر أجْوع من نيب سلتتُه أقفر من سبسب

ويسخر من شعر البيهقي بقوله $\binom{5}{2}$ :

ي كشعري لا كشعرك توب فيه مثل هذرك صاغه فاسد فكرك شم صحف شم حرك يا أبا أسحاق قل في حسرتي للورق المك لا لعرضي من هجاء يا أبا اسحاق واقلب المسحاق واقلب

 $<sup>(^1)</sup>$  المرخ : شجر رقيق .

<sup>.</sup> الكشخ، الكشخان: الدّيوث، و هو لفظ دخيل  $\binom{2}{1}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرّومي: ج1،ص360.

<sup>(</sup> $^{4}$ ) أقفر : أكثر فراغا، السبسب : المفازة .

 $<sup>^{5}</sup>$ ) ديوان ابن الرّومي : ج $^{5}$ ، ص $^{5}$ 

وتكمن سخرية ابن الرومي في التحسر على الورق الذي يكتب عليه شعر البيهقي الذي يعده هذرا، ثمّ في تصحيفه لإسحاق، فجاء يحمل معنى في غاية القبح وهو السّحاق.

ولم يدع ابن الرّومي جهدا في التّقليل من شان مهجويه من الستعراء والأدباء، بل كانت أحكامه عليهم قاسية وشديدة جداً ويصل به الأمر إلى دعوة مهجوّه لترك نظم الشعر، لأنّ الشعر في رأي ابن الرومي بحاجة إلى من يقدر عليه، ولهذا حكم على شعره بأنّه عديم الفائدة، فأولى به أن يبحث عن شيء يتقنه، ولا أظنّه يتقن شيئا، لذلك يدعوه إلى التلهّي بالإبرة والخيط، وهذا هو الأصل، يقول (1):

كلُّ شعر جهدت نفسك فيه للسم يقله إلا مُوطِّن نفس فاترك الشَّعر ، وارتدع من قريب فسستاهيك إبرة وخيرط فللسناهيك البرة وخيرط

وتكلَّف ت نظم ه تفقي عُ أنّه عند بثّه مصفوعُ واعدُ عنه إلى الذي تستطيعُ وإلى الأصل ما تؤولُ الفروعُ

ومن الذين تتاولهم بسخريته إبراهيم بن محمد نفطويه (323هـ)؛ لأنّه أخذ عليه بعض المآخذ اللغوية، فقال فيه (2):

عدِّ عن ذكره وسِمْ نفطويه سائرات في الأرض، شرقا وغربا يدّعي العقل والزكانة، والعلك كم رأينا الأكف جادت قفاه

بقوافٍ من الهجاء فواش(<sup>3</sup>) فاغدُ للإثم آمنا، غير خاش ما فاغدُ للإثم أمنا، غير خاش ما ويضحي أطيش الطيّاش(<sup>1</sup>) برداذٍ من وقعها ورشاش

 $<sup>(^{1})</sup>$  ديوان ابن الرومي ، ج4، ص190.

 $<sup>\</sup>binom{2}{1}$  المصدر نفسه: ج3، ص346.

<sup>.</sup> فواشي: منتشرة، ذائعة  $\binom{3}{1}$ 

فهو يحرض أصحاب اللغة على نفطويه، ويطالبهم باتخاذ موقف منه، لأنه يدعي العلم والمعرفة مع أنه في حقيقة الأمر إنسان جاهل طائش، يخرج على أصول اللغة وقواعدها، ممّا أدى إلى استياء النّاس منه، فاستحق أن يضرب على قفاه.

ولم یکن نفطویه عرضهٔ للسان ابن الرومي حسب، بل وقع تحت لسان غیره، فمما قاله فیه أبو عبد الله محمد بن زید الواسطی $\binom{2}{2}$ :

فليجته د ألا يرى نفطويه وصير الباقي صراخا عليه

من سرَّه ألاَّ يرى فاسقا أحرقه الله بنصف اسمه

لقد عمد الواسطي إلى التلاعب باسم نفطويه فقسمه إلى نصفين مستغلا معنى الجزء الأول منه (نفط) ودعا أن يحرق به، ومعنى الجزء الثاني (ويه) ليكون صراخا على حرقه، وكأنما يريد من خلال هذه الصورة المرحة أن يدعو فعلا على صاحب هذا الاسم أن يشق إلى نصفين .

ويبدو أن ابن الرومي قد لاحق كلّ من انتقده أو أساء إليه من جمهور الشعراء والعلماء، فمن سخريته قوله في على بن سليمان الأخفش (315 هـ) ( $^3$ ):

ولم تأت كالحية الأرقش؟(1) فما دُهمةٌ منك لم تُغْشَش؟(2) <sup>(1)</sup> الزّكانة: من زكن، أي فطن وفهم، والزكانة: الفطانة والفهم .

<sup>. 250</sup> ابن تغري بردي : النجوم الزاهرة : ج $(^2)$ 

<sup>(</sup>³) ديوان ابن الرومي : ج3، ص334 .

فهو يتساءل عن سبب مجيء الأخفش أسود البشرة، ويستغرب من عدم اجتماع ألوان كثيرة فيه، وكأنّه يعرّض في نسبه، وأخلاق أمّه.

وفي موطن آخر يشبهه بالكلب الذي يعض الصائد انتقاما من قوله العيب في شعره، يقول(3):

في القلب منك وفي الأحشاء والكبدِ في حالك اللّون صدّق غير ذي أُور (4)

تعيبُ شعري وقد طارت نوافذُه كالكلب يَعْذِمُ أعلى الرَّوْق مُنقبضا

إن السخرية هنا تتحقق داخل دلالة نابية، فيها إزراء واحتقار واستهزاء، نلحظ فيها ردّ فعل مشحون نتيجة موقف مؤثّر.

وينتقل إلى أحمد بن حريث أحد شعراء المعتزلة فيجعله كالدّابـة ، يباع ويُشترى، يقول (5):

ليس في مشيه دنيّة ريْتِ

أين من يشتري حمارا ضليغا يحمل الدّين والأمانة والمن

وسخر من الكاتب الكوفي فضيل الأعرج، بقوله  $\binom{6}{1}$ :

عن الخِلق، وفي الزّمْنى(1) حن الخِلق، وفي الزّمْنى(1) حذي أنت به تكْنى

أيا فضلا غدا فضلا أما والعرج المحض الــــ

<sup>(</sup> $^{1}$ ) الأرقش: الحيّة المنقطعة بسواد وبياض  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(2</sup>)الدّهمة : السّواد.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي: ج2، ص269.

<sup>(</sup> $^{4}$ ) يعذم: يعضّ، الروّق: موضع الصائد، الصدق: الجاد، الأود: الجهد والتعب.

<sup>(5)</sup> ديوان ابن الرومي: ج1، 483.

ديوان ابن الرومي : ج1، ص89، 90 .

به ما كُبِّر المعنى لئيم الأصل والمَجنى

لئن صُغِّر ما تُدعى بلونا منك كوفيّا

فقد استغل ابن الرومي معنى الاسم ، فضيل (تصغير للفضل) ليشير إلى انعدام فضله، فحقر أصله ومنبته، ورأى فيه كوفيا لئيم الأصل والعمل، واعتمد في ذلك على القلب الدلالي الذي يحقق السخرية بوساطة دلالة متنافرة، ، وهذه إحدى الصيغ التي يجد فيها الساخر متعة فنية في عرض قدراته اللغوية وأساليبه الماكرة.

وقلّلَ من علم المفضل بن سلمة (2) مستغلا أسماء نحاة عصره، ليتلاعب بها في إطار سخريته، مجريا مفارقة بينة وبينهم، بطريقة غير مباشرة، ليصل بالمهجو إلى خانة الأغبياء، يقول (3):

لو تلفّفت في كساء الكسائي وتخلّلت بالخليل، وأضحى وتخلّلت من سواد أبى الأسلل المربي الله أن يعدّك أهل العلم

وتلبست في فروة الفراء سيبويه لديك رهن سباء سيبويه لديك رهن سباء سود شخصا يُكنى أبا السوداء للأغبياء للأغبياء

فتظهر هذه الأبيات قدرة الشاعر على استغلال الجناس الاشتقاقي، ليه بط بالمهجو في صورة ساخرة ومضحكة، فهو وإن تلفّع في كساء (الكسائي) أو بفروة (الفرّاء) أو تخلّل (بالخليل بن أحمد الفراهيدي) وأصبح (سيبويه) (مسبيا لديه) كل

<sup>(1)</sup> غدا فضلا: أي Y فضل له ، الزّمنى: المرضى الذين استعصى مرضهم وطال زمن شفائهم.

<sup>(2)</sup> المفضل بن سلمة بن عاصم: لغوي عالم بالأدب، وكان من خاصة الفتح بن خاقان وزير المتوكّل، من كتبه البارغ في اللغة و (الفاخر في ما تلحن به العامة)، و (ما يحتاج إليه الكاتب)، و (جماهير القبائل)، و (الاستدراك على العين) للخليل بن أحمد، (والملاهي)، و (ضياء القلوب)، في معاني القرآن و (الررع والنبات) و (غاية الأرب في ما يجري على ألسنة العامة من كلام العرب) ابن النديم: الفهرست: ص 115-116.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي : ج1، ص87،88 .

ذلك لن يجعله من أهل العلم والفضل، وأراد الشاعر من ذكر هؤلاء العلماء السخرية من غباء المفضل، فهو لن يصبح عالما وإن عاشر كل العلماء .

ويسخّف باجتهاد شاعر آخر في فهم الأشياء وتفسيرها، موظفاً الأمثال ومتلاعبا بالمفردات، مما زاد من تأثير سخريته، يقول  $\binom{1}{2}$ :

وشاعر أوقد الطبعُ الذّكاءَ به فكاد يَحْرِقُه من فرط إذكاءِ أقام يُجْهد أياما قريحتَهُ وفسر الماء بعد الجَهد بالماء

ويسخّر الجناس مرة ثانية لخدمة مبتغاه، فيأتي منسجما مع غايته، فلـشدّة ذكاء هذا المهجو تحوّل الذكاء إلى إذكاء فأحرقه، والوجه الآخر من سـخريته أنّ المهجو أقام أيّاما طويلة يحاول الاجتهاد والتفسير، لكنّه فسرّ المعنى بذاته، وعـاد من حيث بدأ، فكأنّ كل ما يقوم به عبث لا طائل منه.

وعاب ابن الرومي على الشعراء وجود بعض العيوب النطقية، في ألسنتهم، ومن سخريته في هذا الباب ما ذكره عن أبي حفص من وجود لكنة في لسانه، فجعلت شعره لا يفهم حتى تفهم لغة الطير، ولهذا فهو يحتاج إلى سليمان عليه السلام، يقول(2):

قالوا: هجاك أبو حفص، فقلت لهم أنسى فهمتم كلام الطّير ويحكم لو كان حيّا سليمان الذي اعترفت أعياه شعر أبى حفص بلكنته

أعاش بعدي سليمان بن داوود؟ والترجُمان الذي سميّتُهُ مودي؟ لسه الغواة وألقت بالمقاليد حتّدي يبلّد فيه أيّ تبليد

 $<sup>(^{1})</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج1،  $(^{2})$ 

<sup>. 273</sup> المصدر نفسه : ج $^{2}$ ، ص

وسفّه شعر سوار بن أبي شراعة، فجعله خاليا من المعنى الذي يستفيد منه السامع خلو الأرض المالحة من الثمار، يقول  $\binom{1}{2}$ :

لِخيلَ من اليمامة أو أُضَاخ(²) و هل تُجْنَى الثّمارُ من السّباخ؟(³)

وقال الشَّعرَ يُغْرِب فيه حتَّى ولم تجنِ المسامعُ منه معنى

ولاحق الشعراء بعضهم حتى بعد الموت ،ومن ذلك سخرية أبي هشام الباهلي من بشار بعد مقتله، فقد ذكر أنه لم يفتقده أحد، ولم تفزع لموته زوجته ولا أولاده، ولا أحد من أقربائه، بل على النقيض من ذلك فقد فرحوا بنعيه، وسجدوا شكرا لله، يقول(4):

أَجَلُ ولم يفتقده مفتقِدُ يبكِ عليه لفرقة ولد ولك ولا حميمٌ رقت له كبد لما أتاهم نعيه سَجَدوا

يا بؤس ميْت لله يبكه أحد لله أمُّ أو لاده بكتك وللسم ولا ابن أخت بكى ولا ابن أخ بل زعموا أن أهلَه فرحاً

فقد حول الباهلي في سخريته موقف الحزن والألم عند ذوي بـشار إلـى سرور، وبالغ في عرضه، عندما جعلهم يسجدون شكرا لله على الـتخلّص منه، وكأنّه لم يترك أي ذكرى طيّبة.

وامتدت سخرية الشعراء إلى جهلة الناس وعامتهم، ومن ذلك قـول ابـن الرومي $\binom{5}{2}$ :

ديوان ابن الرومي ، ج2، -105.

<sup>(2)</sup> أضاخ: إحدى قرى اليمامة التي هي اليوم بجوار الرّياض .

<sup>(3)</sup> السباخ: الأرض المالحة .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) الأغاني: ج3 ، ص173.

<sup>(5)</sup> ديوان ابن الرومي: ج1، ص33، 34.

وجاهل أعرضت عن جهله قد هام وجدا باكتراثي له قد هام وجدا باكتراثي له إنّ مِن السلوى لخيلولة أحضرت نجوى النفس تمثاله وقلت للشعر: ألا أعدني فقال: من خاصمت مستهلك لو كان لي في مثله موضع بكلّ بيت سائر عائر عائر الكن من تهدي له شتمة لكن لكن من تهدي له شتمة

حتّی شکا کفّی عن السشکوی وقد أبت نفسی ما یهوی وقد أبت نفسی ما یهوی تُوهمنی البلوی به بلوی(¹) مستحییا من شاهد النجوی(²) علی طویل الغَی مستهوی(³) علی طویل الغَی مستهوی(³) لیست علی أمثاله عدوی(⁴) غادرتُده أحدوثـــة تُـــروی غادرتُده أحدوثـــة تُـــروی(²) یُـسمعُ، والوجــه لــه یُــزوی(²) تهدی إلیــه المَــن والــسلوی

فهذا الجاهل بليد، تعود الإهانة ، حتى أصبحت شيئا أساسيا في حياته، يفتقدها إذا غابت عنه ، ويرى فيها هدية أطيب من المن والسلوى .

وشملت سخرية المعراء المعراء المعراء المون ، فهذا أبو الشيص ( $^{6}$ ) يجعلهم في غاية القبح والسوء، ويهاجم البيئة التي تربوا فيها ويعدهم نتاج المزابل، ويدعو عليهم بالجهل والموت، يقول ( $^{7}$ ):

يا فراخ المزابل ونتام ونتام الأراذل القرادل غير سرواط الاقارة عير المراتم عياجلاً غير آجل روّح الله مستكم عاجلاً غير آجل

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  الخيلولة: الظّن .

<sup>(2)</sup> النجوى: السر، وشاهد النجوى هو الله سبحانه وتعالى.

<sup>(3)</sup> أعدني على : أعنّي، المستهوى: الذي استولت عليه الشياطين وذهبت بعقله .

<sup>(4)</sup> فقال : أي الشّعر الذي طلبت عونه .

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) العائر: العُرَّة: القَدر.

<sup>(6)</sup> أبو الشيص : محمد بن عبد الله بن رزين (ت200هـ) أو قبلها، قال ابن الجوزي في سنة (196هـ) وقد كفّ بصره. الصفدي : نكت الهميان: 259.

<sup>. 259</sup> الصفدي : نكت الهميان ص $\binom{7}{1}$ 

#### هــ السخرية في مواقف مختلفة

نظم شعراء السخرية مجموعة أخرى من المقطوعات والقصائد الساخرة المتتوّعة، بحيث يصعب وضعها تحت العناوين السابقة. ومن طريفها قول محمـــد ابن عبد الملك بن الزيّات أبياتا في السخرية من بابك الخرّمي، وكان الأفشين قتله بأمر من المعتصم بعد أن قتل خلقا كثيراً. وقد استغلُّ ابن الزّيات في سخريته الموقف الذي قتل فيه بابك الخرّمي، فقد أركبه المعتصم فيلا وألبسه قباء ديباج وقلنسوة، وقد خُصِيِّبَ الفيلُ بالحناء، يقول ابن الزيّات(1):

> قد خُصِيِّبَ الفيلُ لعاداتــهِ والفيلُ لا تُخضيّبُ أعهاؤه وقال المعتصم  $\binom{2}{2}$ :

> > لم يرل بابك حتّى ركِب الفيل من ير

ليحمل شيطان خراسان إلا لذي شأن من الشان

صار للعالم عبسرة كبُ فيلاً فهو شهره

فقد عبر ابن الزيّات بنبرة ساخرة عن فرحته بما صار إليه بابك الخرّمي ، وزاد عليه المعتصم أن جعل قتل الخرمي عبرة لغيره  $\binom{3}{2}$ .

وشبيه بهذه الأبيات ما قاله دعبل في وصف جماعة من الزّط(4) وهم مصلوبون يقول  $(^{5})$ :

<sup>(</sup>¹) الوافي بالوفيات : ج1،ص62.

 $<sup>(^{2})</sup>$  المصدر نفسه: ج1، ص62.

<sup>(3)</sup> كان ذلك في سنة (222هــ).

<sup>(4)</sup> الزَّط: جماعة من الهنود قاتلهم المهدي ، ونفاهم إلى صقلية، حيث قاتلهم الروم .

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) دبو ان دعبل ، ص100.

لم أر صفاً مثل صف النوط تسعون منهم صليوا في خط تسعون منهم صليوا في خط كأنّما غمّ سنتهم في نفط من كل عال جذعه بالشطّر(1) كأنّه في جذعه المُشتَطِّر(2) لخو نعاس جَدَّ في التّمطي أخو نعاس جَدَّ في التّمطي

فقد أراد دعبل أن يصور وربية هذه الجماعة وانحناءهم أثناء صلبهم، فذكر أن رؤوسهم متدلية تكاد تلامس الأرض، كجذوع الشجر المنحنية، لكنه لم يشأ أن يوجد علاقة ايجابية بينهم وبين الشجر، خاصة أن الشجر الأخضر يثير في النفس المتعة والراحة، فنزع هذه العلاقة الإيجابية ، وذكر أن هؤلاء سود الوجوه كان القار يقطر منهم .

ووصف دعبل في موطن آخر مشهد اختطاف ديكه من قبل جاره صالح(3) وضيوفه، فأتى بأسلوب ساخر على الحالة التي تم فيها اختطافه، وجعلها أجواء حرب، كان فارسها الديك، فقيد وذبح، واجتمع عليه أو لاد صالح وضيوفه لنتف ريشه، وكانت الجلبة كأنهم أو ثقوا ملك الترك أو هزموا قبيلة ناعط، وفي تلميح جميل إلى كبر سن هذا الديك، رسم دعبل صورة متحركة، فقد وضعوا لحم الديك في أفواههم، وفي حركة من البد للمساعدة في عملية الانتزاع، خرجت الأسنان لصلابة لحمه، ولم يستطيعوا تثبيت أنفسهم، فوقعوا وارتطموا بالحائط، وتهشمت أقفاؤهم، يقول (4):

<sup>(1)</sup> الشّط: شاطئ النهر.

<sup>.</sup> المشتط الطويل  $\binom{2}{}$ 

<sup>(3)</sup> هو صالح بن عبد القيس ، كاتب المأمون، كان جار ا لدعبل في بغداد (3)

 $<sup>(^{4})</sup>$  ديو ان دعبل، ص 99.

أسر المؤذّن صالح وضيوفه بعثوا عليه بناتهم وبنيهم يتنازعون كأنّهم قد أو ثقُوا نهشوه فانتُزعت له أسنانهم م

أَسْرَ الكميِّ هفا خلالَ الماقطِ(<sup>1</sup>) ما بَيْن ناتِفةٍ وآخر سامِطِ(<sup>2</sup>) خاقان، أو هزموا كتائب ناعطِ(<sup>3</sup>) وتهسشَّمت أقفاؤ هُمْ بالحائطِ!.

واستهزأ ابن الرومي بجماعة من الترك، فذكر أن أمورهم مثيرة للعجب، وأن أكبر ما فيهم قرونهم، وهذه الصورة تجعل منهم حيوانات، ولذلك ابتعد عنهم، وأكد أنه كان على حق في ذلك، يقول(4):

أموركمُ بني خاقانَ عندي قرون في رؤوسٍ في وجوهٍ هجرتكُمُ وهجركُمُ ورائي

عُجابٌ في عجابٍ في عجابٍ صولابٌ في مرلابٍ في مرلابٍ في مرابٍ في صوابٍ في صوابٍ في صوابٍ

وحمل ابن الرّومي على قومه، بقوله  $\binom{6}{1}$ :

رأى القومُ لي فضلاً يعاديه نقصهُم خفافيش أعشاها نهار بضوئه بهائم لا تُصنعي إلى شَدو معبد

فمالوا إلى ذي النقص، والشكل أقربُ ولاءمها قِطْعُ من الليل غَيْهَبُ ولاءمها على جافي الحُداءِ فَتطربُ

فمحاسنه نقيض مساوئهم ، ولذلك تركوه ومالوا إلى أهل السوء من أمثالهم وهم في ذلك مثل الخفافيش التي لا تبصر في النهار ولا يلائمها إلا ظلام الليل، كذلك فهم محرومون من الذوق ، فلا يصغون إلى المغني المشهور معبد، بل

<sup>(1)</sup> الكمي: الشجاع، هفا: ذهب ، الماقط: المضيّف في الحرب .

<sup>(2)</sup> سمط الذبيحة: أزال ما على جلدها من صوف أو وبر أو ريش قبل طبخها وسمط السكين : أحدّها.

<sup>(3)</sup> خاقان : اسم كلّ ملك تركى، ناعط : اسم قبيلة .

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ديوان ابن الرومي : ج1، ص411.

<sup>(</sup>الاولى): صلبة ، صلاب الثانية: جمع صلب و هو عظم الظّهر . (5)

 $<sup>^{(6)}</sup>$  ديوان ابن الرومي : ج $^{(6)}$  مي البن الرومي .

يصغون للحداء الثقيل، وربّما تأثّر ابن الرّومي بقول السيّد الحميري في تعريضه بحسّاده  $\binom{1}{}$ .

يخفى على أغبياء النَّاس معرفتي أنَّي النَّهارُ وهمْ فيه الخفافيشُ

ويُظْهِرُ ابن الرومي عدم مبالاته بغضب رجل من أصدقائه بأسلوب ساخر، ينّم عن إهمال له وتصغير لشأنه، لهذا يقول: من يسأل بك إذا غضبت؟ وهل غضبك يجعل الثريا تفترق؟ أو هل يجعل بنات نعش تجتمع ؟ يقول (2):

تُهزهِ فِ لَحيةً في قد رَفْ شِ ولا اجتمعت هناك بنات نعش

غضينت وظلت من سفه وطيش فما افترقت لمخضبك الثُريا

وفي سياق آخر يلغي وجود ابن بوران، فكأنّه اسم لا حقيقة لوجوده، كعرس أو كأوى أو كعنقاء مغرب، يقول  $\binom{3}{2}$ :

فلیس سوی اسم مفتری مُتکذّب کعِرب کعِرب و آوی أو کعنقاء مغرب

فأمّا ابنُ بورانَ الذي تذكرونَــه وربَّ مسمَّىً لا حقيقــة لاســمهِ

وتصدّی ابن الرومي لأحد القوّادین ،یسخر منه ویستهزئ به ذاکراً أنّ قرنه اذا ما قیس بقرن وحید القرن، فإنّ الثاني صغیر بالقیاس الیه، و هذا من باب الکنایة ؛ لیشیر الی سوء أخلاقه، یقول(4):

أنْتَ منه باللَّومِ أولى وأحْرَى  $\binom{1}{2}$  قرنُه اليومَ عُنِد قُرنِكَ مِدْرَى  $\binom{2}{2}$ 

يظلِمُ النَّاسُ في القيادةِ "أفرى" كانَ للكركدنِّ قرن فأضحى

 $<sup>(^{1})</sup>$  انظر ديوان السيّد الحميري ، ص $(^{1})$ 

<sup>(</sup>²) ديوان ابن الرومي: ج3،ص332 .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)المصدر نفسه، ج1، ص 402

 $<sup>\</sup>binom{4}{1}$  المصدر نفسه : ج1، ص 78.

# من یکن قِرْنُـهٔ کقرنـك هـذا فلـیكُنْ بابـهٔ كـاپوانِ كـسرى

ويسخر من لعب الحسن بن موسى الشطريخ، بقوله  $(^3)$ :

لو صادت البقّة فيل الزّنْج (4) وهملج البرغوث تحت السّرج (5) وأصبح الهَفْتُ كشطْرِ البنج (6) ما كُنَ في الحَجِّ ولا في الدّج (7) أعْجب من لعبك بالشطْرنْج

فقد استغل ابن الرومي في سخريته استحالات طريفة لإثبات فـشل ابـن موسى في هذه اللعبة، فلو أنّ البقّة الصغيرة صادت فيلاً، ومشى البرغوث سريعاً، وصار الجزء أكبر من الكل، لما كان في ذلك كله عجب مثل لعبك بالشّطرنج.

<sup>(</sup>¹) أفرى: اسم قوّاد كان معروفاً.

<sup>(2)</sup> الكركدنّ: وحيد القرن، المدرى: القرن الصغير.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي: ج2، ص13 .

<sup>(4)</sup> البقّة: حشرة تمتص دم الإنسان وتتغلغل في المواضع الدافئة.

<sup>(5)</sup> هملج: مشى مشية سهلة في سرعة.

 $<sup>\</sup>binom{6}{1}$  الهفت: التسعة ، البنج: الخمسة .

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  الدّج: من دجّ الستر أرخاه.

الفصل الخامس لسخرية السياسية

## القصل الخامس

#### أ- السخرية من الخلفاء والأمراء .

تعالت أصوات الشعراء منذ العصر العباسي الأوّل تحتج على ضياع أمور الناس وهوان أحوالهم، وزوال هيبة الخلافة، واتّخذوا من السخرية وسيلة من وسائل النقد والإصلاح، معتمدين على ما وجدوه من عيوب وأخطاء لدى الخليفة وحاشيته.

وقد ظهرت الأصوات الناقدة في زمن مبكر"، فواكبت ما جد على المجتمع من بذور الفوضى والتا للعهد - وهو طفل بذور الفوضى والانقسام، ابتداءً من تعيين الأمين ابنه موسى وليّاً للعهد - وهو طفل رضيع بدلاً من المأمون - وانتهاء بخروج الأمور من أيدي الخلفاء إلى أيدي العناصر الأجنبية .

وعُرف من بين الشعراء الذين اهتموا بتصوير هذا الانقلاب رجل أعمى من أهل بغداد يدعى على بن أبي طالب(1) وقد اندفع بحدة وجرأة ونقل ما يدور في بيت الخلافة من صراع وفوضى، فأشار إلى ظلم الحاشية للرعية، وكشف عن المؤامرات التي تدبّر بين الأمراء والوزراء ضد بعضهم، وفي لفتة ساخرة من الساعر أدخل حكلاق الوزير إلى دائرة الحكم والقرار، وأشركه في الصرّاع الذي يجري، وانتقد مبايعة الأمين لطفله الصغير قبل أن يعي شيئاً عن الحياة، يقول(2):

أضاعَ الخلافة غِشُّ الـوزير وفِسقُ الأميرِ وجهل المـشير لـواطُ الخليفةِ أُعجوبةً وأعجبُ منه حـلاق الـوزيرِ فهذا يدوسُ، وهـذا يُـداس كذاك لعمري خلافُ الأمـور

<sup>(1)</sup> المسعودي: مروج الذّهب ومعادن الجوهر، شرحه عبد الأمير على مهنا، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، 1991م، ج3، ص433.

 $<sup>\</sup>binom{2}{2}$  السيوطي: تاريخ الخلفاء ، ص 298.

نبايع للطف فينا الرضيع ولم يخل من بوله حِجْرُ ظير  $\binom{1}{1}$  يريدان طمس الكتاب المنير ن في العير هذان أو في النّفير

وأعجب من ذا وذا أننا ومن ليس يُحْسِنُ غسلَ استهِ وما ذاك إلا بفضل وبكر وما ذان لولا انقلاب الزّما

ومن أكثر الشعراء بروزاً في ملاحقة الحكام وأعوانهم دعبل الخزاعي، وقد قال له أحد معاصريه(2): "ويحك قد هجوت الخلفاء والوزراء والقوّاد ووفّرت الناس جميعاً، فأنت دهرك كلّه شريد طريد هارب خائف، فلو كففت عن هذا، وصرفت هذا الشّر عن نفسك! فقال: ويحك إنّي تأمّلت ما تقول، فوجدت أكثر النّاس لا يُنتفعُ بهم إلاّ عند الرّهبة.... وعيوب الناس أكثر من محاسنهم".

ومن الخلفاء الذين وقعوا في لسان دعبل إبراهيم بن المهدي (عـم المامون) الذي بايعه أهل بغداد بالخلافة - حين سمعوا باختيار المأمون الإمام الرّضا ولياً للعهد، وعزمه على تحويل الخلافة إلى مرو فناصر دعبل المأمون على عمّه، بسبب انحيازه

أنّى يكونُ، وليس ذاك بكائن يرثُ الخلافةَ فاسقٌ عن فاسق! نعَرَ ابنُ شِكِلةَ بالعراق وأهله فهفا إليه كلُّ أطيش مائق(<sup>4</sup>) إنْ كان إبراهيم مضطلعاً بها فاتصلُحنْ، من بعده لمخارق(<sup>5</sup>)

<sup>(1)</sup> حجر ظير: أراد حجر المرضعة، لأن الظؤورة تعنى المرضعة، انظر اللسان، مادة ظأر (1)

<sup>(</sup>²) الأغانى: ج20، ص297.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان دعبل ، ص116.

<sup>(4)</sup> ابن شكلة : هو إبراهيم بن المهدي، وشُكلة أمه. نعر : صاح، مائق: أحمق.

 $<sup>\</sup>binom{5}{}$ مخارق: أحد المغنين.

## ولتصلحن من بعده للمارقي(1)

ولتصلحن، من بعد ذاك لزُلْزل

فقد هاجم دعبل كُلّ من بايع إبراهيم ، واتّهمهم بالطيش والحمق، وأنكر عليهم تسليم الخلافة لفاسق، وهو في ذلك يصر ج بعصبيته الشيعية، ويعتقد أن معظم الخلفاء العباسيين فاجرون فاسقون، وأمّا البيتان الأخيران فهما بيتا هزء وسخرية فإذا صحّت الخلافة لإبراهيم، فو لاية العهد تكون لمخارق، وتصلح فيما بعد لزلـزل والمـارقي، وكلهم من مغني ذلك العصر، وقد استمدّ الشاعر جرأته من تشيّعه وحبّه لآل البيت، وهي دافع أساسي وراء هذه السخرية.

وسرعان ما انقلب على المأمون وصر ّح بنبرة حادة بكيفية اعتلائه عرش الخلافة، ورأى نفسه واحداً من الذين شرقوه بهذه المنزله، وأوصلوه اليها، وأظهر ندمه على ذلك، وأخذ على نفسه وعلى قومه بني خزاعة مساعدتهم له، وتمنّى لو أبقوه خامل الذكر يقول (2):

قتات أخاك وشر قتك بمقعد واستنقذوك من الحضيض الأوهد

إنّي من القوم الذين سيوفهم رفعوا محلّك بعد طول خموله

ولا يتحرّج من تهديد المأمون له بالقتل مذكّراً إياه ما فعلته قبيلته بأخيه، مغلفاً أبياته بفخر وتعال واضحين . ومن الغريب أنَّ الخليفة المأمون لم يزد – بعد سماعه ما قاله دعبل – على أن قال (3): قاتله الله ما أشدّ بهتانه! متى كنتُ خاملاً، وفي حجر الخلافة نشأت، وبدرّها أرْضعت؟! ... من أقدم على هجاء وزيري أبي عبّاد كيف لا يقدم على هجائي؟

<sup>(</sup>¹) زلزل والمارقي: من كبار مغني العصر العباسي.

<sup>(</sup>²) الأغاني: ج20، ص301.

<sup>(3)</sup> ابن الطقطقي: الفخري في الآداب السلطانية والدول الأسلامية، ص(3)

وعندما تولّى المعتصم الخلافة أقدم دعبل على مهاجمته والسخرية منه، وقد أظهر فيه ما يضمر من حقدٍ على العباسيين الذين تسلّطوا على رقاب العباد، وقد طلبه المعتصم طوال حياته، فخاف وهرب حتى قدم مصر، ثم خرج إلى المغرب $\binom{1}{2}$ ، يقول $\binom{2}{2}$ :

ملوك بني العباس في الكُتْبِ سَبْعةٌ كذلك أهل الكهفِ في الكهفِ سبعةٌ وإنّي لأعلى كَلْبَهم عنْكَ رِفْعَةً كأنّ لك إذ مُلّكتنا للشقائنا لقد ضاعَ أمر النّاس إذ ساسَ مُلْكَهُم

ولم تأتنا عن شامن لهم كتب كررام إذا عُدوا وشامنهم كلب كلنب لأنك ذو ذن ب وليس له ذنب عجوز عليها التّاج والعقد والإتب (3) وصيف وأشناس وقد عَظُمَ الخطْب (4)

وتظهر سخريته من المعتصم في تشبيهه بكلب أهل الكهف، ثمّ يعلي من مكانة كلب أهل الكهف عليه، فهو بريء من الذّنوب في حين أنّ المعتصم ذو ذنوب كثيرة، ويصوره دعبل في صورة عجوز تضع على رأسها التّاج، وتلبس في صدرها العقد، وترتدي ثوب الجميلات، ساخراً من الخليفة الذي وُضع في مكان لا يستحقه، كما لا يبرز الجمال والتبرج في وجه العجوز، بل يكون مدعاة للسخرية والاستهزاء.

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة: الشعر والشعراء أو طبقات الشعراء، ص(1)

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ، ص 515

ويرى ان دعبل سئل عن قوله هذه الأبيات ، لكنه أنكر نسبتها اليه ، ونسبها الى ابراهيم بن المهدي وقال : "كافأتى بذلك عن هجائى اياه ليشيط بدمى " 0

انظر الأغاني: ج 10 ، ص 331 0

<sup>(3)</sup> الأتب: بردْ تلبسه المرأة من غير جيب ولا كميّن 0

<sup>(4)</sup> وصيف وأشناس غلامان تركيّان دخلا مع الأتراك الذين جلبهم المعتصم ليستعين بهم على العرب والفرس فصارا من قوّاده وكان لها دور ً كبير في حكم المعتصم والوائق .

ولقد و'فِّق دعبل في توظيفه لقصية أهل الكهف واستطاع أن يوجد معها علاقة مباشرة أقامها على التعليل.

وكان دعبل يمدح طلباً للعطاء، فإذا ضن عليه ممدوحه بالعطاء انقلب إلى هجائه والسخرية منه ، ومن ذلك قوله في المطلب بن عبد الله بن مالك الخزاعي،أمير مصر ، وكان قد مدحه في السابق(1).

أمُطَّب أنْت مُسستعْذب المطَّب أنْت مُسستعْذب العراق، ستأتيك، إمّا ورَدْت العراق، منمقة بين أثنائها وضعث رجالاً، فما ضرَّهُم، فأيهم النزيّن وسط الملا أم الباذجاني أمْ عامر المخزيات تتوط مصر بك المخزيات

حُميّا الأفاعي ومستقبلُ (2)
صحائفُ، يأثِرُ ها دعبلُ (3)
مخازِ ، تحُطُّ فلا نرحلُ
وشَرَّفْتَ قوماً فلم ينبلوا
عطيّة أم صالح الأحولُ
أمين الحمام التي تزجُلُ
وتبصئقُ في وجهك الموصِلُ

فهو يشير إلى سخف ما يقوم به هذا الأمير من تعيينات، ويرى أنّه لن يستطيع أن يحطّ من مكانة من يستحقّ الرِّفْعة وإن أبعده وأقصاه، ولن يرفع الوضيع وإنْ قربه وأصبح من رجاله.

و لاحق دعبل الخلفاء بعد وفاتهم ليفرّغ ما تبقى في نفسه من ألم وحقد، أو ليقول آخر ما يمكن قوله في هذا الخليفة أو ذاك. ومنه ما قاله في الرشيد بعد دفنه  $\binom{4}{2}$ .

<sup>(1&</sup>lt;sup>1</sup>) ديوان دعبل، ص126،127.

<sup>.</sup> حميًا الأفاعي: سمّها، ويريد الهجاء الموجع $^{\square}$ 

<sup>(3&</sup>quot;) يأثرها: ينقلها ويرويها.

 $<sup>(4^{-})</sup>$  ديوان دعبل ، ص $(4^{-})$ 

أرى أميّة معذورين إنْ قَتَلُوا أرى أميّة معذورين إنْ قَتَلُوا أربَعْ بطُوسٍ على القبر الزّكيّ بها قبرانِ في طوسَ :خير الناسِ كلّهُمُ ما ينفعُ الرِّجْسُ من قُرْبِ الزّكَي و لا هيهات كُلُّ أمرئ رَهْنٌ بما كسبتْ

ولا أرى لبني العبّاسِ من عُذرِ وإنْ كُنْتَ تربعُ من دينِ على وطر (1) وقبر شرعُمُ هذا من العبَر على الزّكيِّ بقرب الرّجْس من ضررِ له يداهُ فخذ ما شئت أو فذرِ

فهو يعد الرسيد شر الناس، وتعجب من دفنه بجانب الرضا خير الناس، واستدرك فجعل من الأول رجساً لا ينفعه التقرب من الزكي، كما لا يلحق الأذى الزكي بقربه من الخبيث.

وتوجّه إلى المعتصم بعد وفاته وتشفى به، وعبر عن سعادة ماكرة برحيله، يقول  $\binom{2}{2}$ :

في شر قبر لشر مدفون خاتك إلا من ألسشياطين

قد قلتُ إذ غيّبوه وانــصرفوا اذهب ْ إلى النّار والعذابِ فما

ويلاحظ سهولة هذا النوع من السخرية ، فلا يجد القارئ صعوبة في الوصول اللي معاني الشاعر ومراميه، فنشعر وكأن أبياته تتدفق على السجية دون التواء أو إمعان، ولعل هذا يعكس صورته النفسية المليئة بالكره والحزن، فتظهر مشاعره دون إعمال للذهن ودون تستر أو مواربة.

واستخفّ يزيد بن محمد المهلبي بقرار المتوكّل في سنة (244هـ) ترك العراق ونقل دواوين الخلافة إلى الشام، واستطاع بسخريته أن يحوّل هذا الأمر من

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) اربع : قف، طوس: مدينة في خراسان، الوطر: الحاجة.

<sup>. 158</sup> ميوان دعبل: ص $^{-2}$ 

موضوع سياسي يعم المجتمع الاسلامي كله إلى موضوع اجتماعي فردي خاص بالخليفة، فقد عد نقل الخلافة من العراق إلى الشام طلاقاً للأولى وزواجاً بالثانية . يقول (1):

إذا عزمَ الإمام على الطّلق فقد تبكي المليحة بالفراق

أظُن الشام يشمت بالعراق فإن تدع العراق وساكنيه

وقيل إن المتوكل استثقل ماء دمشق ورجع إلى سامراء بعد شهرين من إقامته فيها  $\binom{2}{2}$ . ولاحق ابن الرومي في سخريته حكّام بني العباس، ورأى أنهم ملكوا بالقوّة، وبغير الحق، ولا فضل لهم على أحد، ونعتهم بسفلة الناس، وهم في فضلهم وقيمتهم بين غيرهم مثل صغرى الأصابع عندما تثنى أوّل العدد، يقول  $\binom{3}{2}$ :

بغير حقِّ - ولا فضل على أحدِ وأنتمُ - يا بني العباس- كالنَّقَد (4) صنعْرى الأصابع تُثْنى أوّلَ العددِ

ملكتمْ يا بني العبّاس عن قَدَرِ تُقدَّمونَ أمامَ الناس كلّهم شبّهتكم إن بغى باغٍ لكم مثلاً:

ويتهم المعتز بالنقص ، ويرى أنّ الخلافة لن تعطي صاحبها ما سلبه الله منه من نقص وضعف، يقول (5):

دع الخلافة يا " مُعْتزُ " من كثب فليسَ يكسوكَ منها اللهُ ما سلبا

بو الفداء المؤید: المختصر في أخبار البشر، ج2، $\sim$ 40.

المصدر نفسه: ج2، ص $(2^{\square})$ 

ديوان ابن الرومي: ج2، ص301.

<sup>(4)</sup> النقد: صغار الغنم 0

المصدر نفسه : ج1، ص $4^{\square}$ ) المصدر نفسه المصدر ال

و أظهر في سخريته من بني العباس تعاطفاً شديداً مع العلويين، ومن ذلك قوله  $\binom{1}{1}$ :

أفي الحق أن يُمسوا خماصاً وأنتم وتمشون مختالين في حُجراتِكُمْ وليدُهُمْ بادي الطَّوى ووليدكُمْ بنفسِ الألى كظّتْهُم حَسسَراتُكُمْ وعيرتموهُمْ بالسَّواد ولم يَرَلُ وعيرتموهُمْ بالسَّواد ولم يَرلُ ولكنَّكُمْ زرْقُ يرزينُ وجوهكُمْ أبى اللهُ إلا أنْ يطيبوا وتخبثُوا وإنْ كُنتُمُ مِنهُمْ وكان أبوكُم

يكادُ أخوكُمْ بطنَه يتبعَجُ ثقالَ الخُطى أكفالُكُمْ تترجْرجُ ثقالَ الخُطى أكفالُكُمْ تترجْرجُ من الرِّيف ريّانُ العِظامِ خَدلّجُ فقد عَلِزُوا قبل المماتِ وحشرجوا(²) من العَربِ الأحماضِ أخْضرُ أُدْعَجُ من العَربِ الأحماضِ أخْضرُ أُدْعَجُ وأَن يسبقوا بالصالحاتِ وتقْلَجُوا وأنْ يسبقوا بالصالحاتِ وتقْلَجُوا أباهُمْ فإنّ الصَقْوَ بالرّنْقِ يُمْزَجُ(²)

فهو يقارن في هذه الأبيات بين العباسيين والعلويين مقارنة ساخرة ساخطة، فالعباسيون تبعّجت بطونهم من كثرة الأكل لذلك فهم ثقال الخُطى، أمّا العلويون فقد مستهم الجوع والضنك، كذلك فإنّ العباسيين أقرب إلى العجمة بسبب اختلاط أنسابهم، ولا يعدو اشتراكهم في النسب مع العلويين أن يكون من قبيل امتزاج الكدر بالصفو.

وأشار بعضهم في سخريته إلى ضعف الخليفة، وهوان أمره، وكيف أصبح خليفة بالاسم، في حين يقوم على الأمور قُوّاد مسيطرون. ومن ذلك استهزاء أحدهم

 $<sup>(1^{\</sup>square})$ ديوان ابن الرومي ، ج2، ص29،29

<sup>.</sup> كظّ: ملأه الغيط، علز: أخذه القلق والهلع، حشرج: تردّد نَفَسه عند الموت.

<sup>.</sup> النعج: الخالصة البياض  $(3^{\square})$ 

<sup>(4&</sup>lt;sup>1</sup>) الرنق: الكدر .

بالخليفة المستعين بن المعتصم حين وُجدِ كالطائر المحبوس في قفص، يردّد ما يمليه عليه القائدان المتنفّذان، يقول  $\binom{1}{2}$ :

وتشير المصادر التاريخية أنَّ الضّعفَ دبَّ في الخلافة العباسية بعد المعتصم بفتحه للأتراك باب السيطرة على الأمور، واعتماده عليهم في تـدبير مُلكـه وإدارة ولاياته ، إذ أخذ الأتراك بعده يسيطرون على الخلفاء، بل يقتلونهم ويسملون عيونهم أحياناً، ويستبدلون بهم غيرهم أحياناً أخرى (3) ، فبدأوا بقتل المتوكّل بن المعتصم (4) واستضعفوا من جاء بعده، فكانوا في أيديهم كالأسرى.

ومن أشكال الفساد أيضاً تسلّط بعض أبناء بيت الخلافة على السلطة، إذ يروى أنّ الخليفة المعتمد كان ضعيفاً بسبب تسلّط أخيه الموفق وتضييقه، حتّى إنه احتاج إلى ثلاثمائة دينار، فلم يجدها، فقال ساخراً من نفسه (5):

يرى ما قل ممتعاً عليه وما من ذلك شهره في يديه

أليس من العجائب أنّ مثلي وتؤخذ باسمه الدّنيا جميعاً

انظر السيوطى: تاريخ الخلفاء، ص358.

<sup>(2</sup> $^{\square}$ ) وصيف وبغا: قائدان تركيّان.

<sup>(3)</sup> انظر محمد كرد على: الإسلام والحضارة العربية، ج2،  $\omega$  انظر محمد كرد

<sup>(4</sup> $^{\square}$ ) انظر خبر مقتل المتوكّل في المختصر لأبي الفداء، ج1، ص41.

أبو الفداء المؤيد: المختصر في أخبار البشر: ج2، ص56.

### ب- السخرية من موظفى الدولة .

تابع الشعراء العباسيون ملاحقة الظواهر السلبية، وربطها بمسبباتها وأصحابها، وتتوعت صورهم بين الإيجاز والكشف الصريح، وحاولوا الانتقال من مرحلة تشخيص الحال إلى المعالجة، فبرز لديهم حس جديد، فأنبوا الناس لأنهم قصروا في ردّ الأذى عن المستضعفين ، وهذه مرحلة تسبق في العادة مرحلة الفعل، وتشتمل في داخلها على الحث والتحريض.

ومن الشعراء الذين خرجوا عن صمتهم أبو دلامة، فأشار من خلل قصة طريفة إلى فساد عمال الخراج، وعرض بتواطؤ الخليفة معهم، وانتقد إهمال الدولة لمراقبة موظفيها ومحاسبتهم . إذ يروى أنّه سكر، وأُتي به إلى المهدي، فأمر أن يحبس في بيت الدّجاج، فلمّا مضى جزء من الليل، صحا أبو دلامة من سكره، ورأى نفسه بين الدّجاج، فصاح: يا صاحب البيت، فاستجاب له السجّان قائلاً: مالك يا عدو الله؟ قال له: ويلك، من أدخلني مع الدّجاج؟ فقال: أعمالك الخبيثة، أتي بك إلى أمير المؤمنين وأنت سكران، فأمر بتمزيق طيلسانك الذي كان قد أهداه إليك، وبحبسك مع الدّجاج. قال أبو دلامة: ويلك، أو تقدر على أنْ توقد سراجاً وتجيئني بدواة وورق، فكتب إلى المهدي أبياتاً منها (1):

أمير المؤمنين فدتك نفسي أُقادُ إلى السجون بغير ذنسب ولو معهم حُبست لهان وجدي

علام حبستني ومزقت ساجي كأنّي بعض عمّالِ الخراج ولكنّي حُبِست مع الدّجاج

 $<sup>(1^{-})</sup>$  انظر العقد الفريد، ج3، ص232.

فهو يتساءل عن سبب سجنه وإهانته، ويطالب بمحاسبة من هم أشد جرماً منه، ويستنكر وضعه في السجن لشربه الخمر، في حين يعبث عمّال الخراج بأموال الدولة وخيراتها، ولا يجدون من يحاسبهم.

وكان بشار بن برد يعرب عن ضجره وضيقه بصالح بن داود، وهو أخ ليعقوب بن داود، ويلفت بشار النظر إلى شكل آخر من أشكال الفساد، وهو حصر وظائف الدولة في أيدي قلّه متنفّذة، يقول (1):

هُمُ حملوا فوقَ المنابر صالحاً أخاكَ فضجّت من أخيك المنابرُ

فهو يرى أن صالحاً غير مقبول للنّاس، وقد وُضع رغماً عنهم، ولجأ بشار إلى أسلوب التشخيص، فترك المنابر تمقته وترفضه لسوئه وثقله . وبشار واحد ممّن عبروا عن استيائهم من تفويض الأمور كلّها إلى الوزير يعقوب بن داود، وتسليمه الدّواوين، وتقديمه على غيره دون متابعة ومراقبة. وظهر من الشعراء من يعرض للمفارقة التي يحياها المجتمع في توزيع ثروات الدولة وخيراتها، ويسهر بالفساد والظلم.

وحاول أبو نواس أن يتقرّب من البرامكة ، لكنهم فضلّوا عليه أبان بن عبد الحميد اللاحقى، فاتجه إلى آل الربيع، ومال إليهم ، فبدأ يمدحهم ويسخر من البرامكة، وكانت سخريته منهم نذير شؤم عليهم، يقول في جعفر البرمكي(2):

عجبتُ لهارونَ الإمام، وما الذي قفاً خلف وجه قد أُطيلَ كأنّــهُ

يود ويرجو فيك يا خلقة السسَّلَق  $\binom{5}{2}$  قفا مالك يقضي الهموم على ثبق  $\binom{4}{2}$ 

<sup>(1)</sup> الأغاني: ج3، ص171.

ديوان أبي نواس ، ص417.

<sup>(3)</sup> السلق: الذئب.

<sup>(4)</sup>الثبق: تدفق الدمع من العين .

أرى جعفراً يزدادُ بخلاً ودِقّة، إذا زادة الرحمنُ في سَعةِ الرّزق ولو جاء غير البخل من عند جعفر لما حسبتْهُ الناسُ إلاّ من الحمق

لقد اختلطت سخرية أبي نواس من البرامكة بتحذير الخليفة الرسّيد منهم، ونلمح هذا التحذير في اعتبار جعفر ذئباً خالياً من الأفعال الكريمة، والذئب لا يؤمن على حال.

ويجعله في موطن آخر كلباً عقوراً، شديد البخل، والزهو الفارغ الذي لا يعادلُ زهو الذباب على القمامة يقول(1):

وأعظمُ زهواً من ذباب كناسة وأبخلُ من كلب عقور على عرق

وقد واصل أبو نواس سخريته من البرامكة بعد أن نكبهم الرّشيد، مستغلاً هذا الحدث الجلل ليتقرّب من الرشيد ، فقام يستصغر جعفراً ويستخف به، بأسلوب ظاهره مدح وباطنه إزراء واستهزاء، يقول (2):

وما أنْزرَ الطَّرْف فيمن نرى، سوى رجل صمنته الطريق، فقال، وأزكنني شاعراً، أتُشدِدني بعض ما صغْتَه، فأنشدتُه مِدحَ البرمكي،

ولو أصبحوا ملحصنى أكثرا(<sup>3</sup>) ونحنُ ضحىً نقصدُ العسكرا ونحنُ ضحىً نقصدُ العسكرا وأزكنْتُكُ فطنِاً مفكّرا(<sup>4</sup>) ولا تدع الأَجْودَ الأفخرا أبى الفضل، أعنى الفتى جعفرا

المهزمي: أخبار أبي نواس ، ص18.

 $<sup>(2^{\</sup>square})$  ديوان أبي نواس، ص $(2^{\square})$ 

<sup>.</sup> ملحصى: أي من اللحصى  $(3^{\square})$ 

 $<sup>(4^{\</sup>square})$  أزكن: علم، وفهم، وأزكنني: علمني

## مديحكَ دُرّ، فهللْ درّرا

فأعجبني ظرّفه، إذ يقولُ:

وعرّض بجعفر من خلال استهزائه بالعبّاسة ابنة الخليفة الرّاحل (المهدي) أمام الخليفة الأمين، وقدّم ذلك بلغة النصح والإرشاد، يقول  $\binom{1}{2}$ :

هِ، وابنِ القادةِ الساسةُ ك أن تُفْق دِهُ راسهُ وزوّج ه بعباسه

ألا قُلُ لأمينِ اللَّكِ اللَّهِ اللَّكِ اللَّكِ اللَّكِ اللَّلِيقِ اللَّكِ اللَّكِ اللَّهِ اللَّكِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّكِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ

فهو يرى في العباسة نذير شؤم ووبال، ويرى أن أسوأ عقاب للجاني هو تزويجه إياها، وهذا المعنى أغناه عن صفات كثيرة كان بإمكانه أن يلصقها بالعباسة.

وانقلب أبو نواس على آل الربيع، فسخر من الفضل بن الربيع بقوله (2):

وذاك مُن فرنس أهاجيه لكل مَن دوني قوافيه (3) لكل مَن دوني قوافيه (3) وبَيْنَه هُ قبيل أهاجيه أخفِل بقوم نصحوا فيه شسعي خير مِن مواليه جارية النّطاف تغريه (4) جارية النّطاف تغريه (4) أغنضبها يوماً، فآتيه أغنس روانيه

أصبح فضل ظاهر التيه، لله شعري أي مفواهية لله شعري أي مفواهية كم بين فضل منذ هاجيته فالحمد لله، وإن كنت لم رضيت أن يشتمنى ساقط، وليس ذا أعجب من ذاكم، وآفة النطاف من غضبة وآفة النطاف من على بابه حتى إذا قُمْت على بابه

ديوان أبي نواس، ص 350، اليافعي: مرآة الجنان، ج1، ص316.

المصدر نفسه ، ص110.

من دوني قوافيه: يعرّض بقوافيه ويعتبرها دون شعره مكانة ومنزلة.  $^{\square}3)$ 

<sup>(</sup> $^{\square}4$ ) النّطاف : الرجل المريب الذي يدفع إلى الفساد.

فهو يرى أنَّ هجاءه للفضل رفع من قيمته، وأعلى من مكانته، لأنه ساقط سخيف، ولا أدل على ذلك من سعيه وراء جارية فاسدة .

واستهزأ بالخصيب واتهمه بالذّلة والنذالة، وقد جاء بمعنى مبتكر، وهو بكاء الثياب على الخصيب بكاء شديداً؛ خوفاً من كلب يجرّها لرثاثتها، وقدم حالها، يقول (1):

وحدیثُ لجلیسه کرب (<sup>2</sup>) أنْ قد یجر نیولها کلب (<sup>3</sup>)

نفسُ الخصيب جميعُه كذِبُ، تبكى الثيابُ عليه مُعْولةً

واستغلّ سخريته لتحريض الخليفة الأمين على كاتبه إسماعيل بن صبيح، واتهمه بخيانة العباسيين، والعمل ضدهم، بقوله (4):

ما قلوب بني مروان والأمر ما تدري أ، وما باله أمسى يشارك في الأمر في الأمر شنان بني العاصى، وحقّد بني صنْخر (5)

ألا يا أمين الله كيف تحبّنا وما بال مولاهم لسرتك موضعاً، تبيّن أمين الله في لحظاته

ديو ان أبي نو اس ، ص101.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) الكرب: المشقّة والحزن.

<sup>(</sup> $3^{\square}$ ) معولة: اسم فاعل من أعول: أي رفع صوته بالبكاء والصياح.

 $<sup>(4^{\</sup>square})$  ديو ان أبي نو اس ، ص 302،303.

<sup>(</sup> $^{\square}$ 5) أمين الله: أي يا أمين الله، بحذف أداة النداء، شنان: أي شنآن بحذف المدّة، والـــشنآن: الكراهيـــة والــبغض، العاصي: هو والد عبد الملك بن مروان، وجدّ مروان بن الحكم، صخر: هو أبو سفيان بن حرب، والد معاوية مؤسس الدولة الأموية.

فلا شربوا إلا أمر من الصبر  $\binom{1}{2}$  تعود على المرضى به طلب الأجر

بنيتَ، بما خنْتَ الأميرَ، سِقايةً، فما كُنْتَ إلا مثل بائعةِ استها،

وحرتض الأمين عليه مرّةً أخرى، وحثّه على طرده، مشبّهاً له بأحمر عاد، عاقر ناقة صالح عليه السلام، وداعياً إلى قتله، يقول(2):

ألست أمين الله، سيفُك نقمة، فكيف بإسماعيل يسلم مِثْلُه فكيف بالرَّحمن مِنْ شرِّ كاتب، أعيذك بالرَّحمن مِنْ شرِّ كاتب، أحيمر عاد إن للسيف وقعة تجهّز جهاز البرمكيّين، وانتظر وانتظر وانتظر البرمكيّين، وانتظر المحرّية وانتظر وانتظر المحرّية وانتظر وانتظر المحرّية وانتظر المحرّية وانتظر وانتظر وانتظر المحرّية وانتظر و

إذا ماق يوماً في خلافك مائق عليك، ولم يسلم عليك منافق له قلم زان، وآخر سارق برأسك، فانظر بعدها ما توافق بقية ليل صبخه بك لاحق

وينال أبو نواس من صاحب الديوان ابن سابه، فيتحوّل غيظه إلى صور ماسخة، يلصقها به ، فلا نرى إلا وجها منكراً، وقد استعان السشاعر لهذه الغاية بمجموعة من التشبيهات، فجعل حضور ابن سابه مثيرا للهم والكآبة كغراب البين، وأشد من ذلك على النفس نتانته التي تماثل الجنابة، ورؤيته صدمة يُتعوّد منها، وأثرها في النفس مثل أثر رؤية كتاب الطلاق، ووجوده ثقيل كثقل بيت العزاء، ويشبّهه برغيف يابس، لا تقبله نفس الإنسان، ولهذا يرفضه البقّال؛ خوفاً من كساده، يقول(3):

<sup>(1)</sup> يشير أبو نواس في هذا البيت إلى بناء إسماعيل بن صبيح سقاية ليسقي أهل المدينة بالماء، وقد أجرى لتلك السقاية قناة طويلة كانت كلّفتها خمسين ألف دينار وكان قول أبي نواس هذا حافزاً للخليفة الأمين دفعه إلى قيد إسماعيل المذكور وإلزامه بدفع المبلغ المشار إليه.

ديوان أبي نواس، ص417.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص(101،101.

قد علا الديوان كابَهُ
يا غُراب البين في الشؤ
يا غُراب البين في الشؤ
يا كتاباً بطلاق،
يا مثالاً من هموم،
يا مثالاً من هموم،
يا رغيفاً ردّه البقا

وأمّا دعبل فلاحق كاتب المأمون أبا عبّاد(3) وسفَّهه، وجمع إلى فشله في عمله بشاعة في صورته، فتركه عارياً ملطّخاً بالحبر، وحوّل الصورة إلى مشهدٍ متحرّك، فجعله هائجاً يجر السلاسل خلفه. يقول(4):

أولى بصيعة وفساد خرق على جُلسائه بدواته وكأنَّه من ديْر هِرْقَلَ مفلت فاشدد أمير المؤمنين وثاقمة

أمرر يدبره أبو عبداد فمزمّل ومخضب بمداد حَرد يجر سلاسل الأقياد(<sup>5</sup>) فأصَح منه بغية الحداد

<sup>.</sup> كابة: أي كآبة بتخفيف الهمزة كابة: أي كابة الهمزة المراث

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) البين: الفراق، الميزاب: القناة يجري فيها الماء (واللفظة فارسية) .

<sup>(3</sup> $^{\square}$ ) أبو عبّاد: هو ثابت بن يحيى بن يسار، أبو عبّاد الرازي، كاتب المأمون، ولد سنة خمس وخمــسين ومائــة، وتوفي سنة عشرين ومائتين .

انظر الصفدي: الوافي بالوفيات، ج10، ص472-474.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) الصفدي: الوافي بالوفيات، ج10، ص474، 474، الأغاني: ج20، ص308، مع اختلاف بسيط في الأبيات،

<sup>(5&</sup>lt;sup>1</sup>) حَرَدَ يحرِدُ حُرْداً: تنحى وتحوّل عن قومه، ونزل منفرداً لم يخالطهم، ورجلٌ حردٍ وحاردٌ: غضبان، اللـسان مادة حرد .

وجعله في موطن آخر أحد أركان الضعف في بيت الخلافة يقول  $\binom{1}{1}$ :

ما للخليف قعيب الآ أبوع عبداد قرد بنوه قرود تأوي السي قراد

وكان أكثر موظّفي الدولة العباسية تردداً على ألسنة شعراء السخرية قاضي البصرة زمن المأمون، يحيى بن أكثم  $\binom{2}{3}$ ، وذلك لما شاع عنه من فساد أخلاقي وسوء معاملة. وقد وقف الشعراء على سلوكه الشائن الذي يدينه، ويجعل منه شاذاً منبوذاً، فهذا ابن أبي نعيم يقول فيه  $\binom{3}{3}$ :

يا ليتَ يحيى لم يلده أكثمُه ولم تطأ أرض العراق قدمُه الوط قاض في العراق نعلمُه أيّ دواة لم يلفها قلمه وأيّ شعب لم يلفه أرقمه (4)

إنَّ تمنَّىْ الشاعر بأن أم يحيى لم تلدْ يحيى، يعني ضمناً دعوةً عليه بالموت، لأنه أشاع الفساد الأخلاقي في أرض العراق، وأصبح اسمه مقترناً بالرّذيلة. ويقول فيه ابن أبي نعيم في موطن آخر (5):

الصفدي : الوافي بالوفيات، ج10، ص473.

 $<sup>(2^{\</sup>circ})$  هو يحيى بن أكثم بن عمرو بن أبي رباح من أهل خراسان من مدينة مرو، سخط عليه المأمون في سنة خمس عشرة ومائتين وذلك بمصر، وبعث به إلى العراق مغضوباً عليه، وكان قد كتب الحديث وتفقّه للبصريين، وله مصنفات في الفقه، وفي فروعه وأصوله، وكتاب أفرده وسماه التنبيه يرد فيه على العراقيين. انظر المسعودي: مروج الذهب: ج4، 28.29.

<sup>(</sup> $^{\square}$ المسعودي : مروج الذهب ، ج4، ص27، أبو الفداء المؤيد: المختصر، ج2، $^{\square}$ 04.

<sup>(</sup> $^{\square}4$ ) كنّى عن الأست بالشعب، وعن الذكر بالأرقم.

ورد بعضها في المسعودي: مروج الذهب، ج4، ص27. وورد بعضها الآخر في مرآة الجنان لليافعي،  $(5^{-1})$  ورد بعضها في المختصر لأبي الفداء المؤيد، ج2، ص40، 103، ووردت مكتملة في المختصر لأبي الفداء المؤيد، ج2، ص40 .

لنائبات الطنْن وسواسي بطول نكس وطول اتعاس وطول اتعاس وليس يحيى لها بسوّاس مثل جرير ومثل عباس مثل جرير ومثل عباس يوطُ، والرأس شرّ ما راس يرى على من يلوطُ من باس أماة وال مان آل عباس أماة والله مان آل عباس أماة والله مان آل عباس أماة والله مان آل عباس

أنطقني الدّهْرُ بعد اخــراسِ
لا أفلحــت أُمَّــة وحــق لهـا
ترضــى بيحيــى يكـون سائـسها
يحكــم للأمــرد الغــدير علــى
فالحمد لله كيـف قــد ذهـب الـــ
أميرنــا يرتــشي، وحاكمنــا
قاض يرى الحـد فــي الزّنـاء ولا
ما أحسب الجور ينقضي وعلــى ال

إنَّ سوء ما رآه الشاعر من هذا القاضي، دفعه ليدعو بالخيبة على الأمّة التي ترضى بمثله قاضياً، وهو شيطان يئز في رؤوسهم المنكر، وقد قلب موازين القضاء، وأدخل معياراً جديداً خاصاً بذاته الشاذة إذ لا يرى في اللّواط منكراً في حين يعاقب الزّاني ويقيم عليه الحدّ، وتكررت هذه الصورة عند راشد بن اسحق، يقول (1):

فأعقبنا بعد الرّجاء قنوطُ وقاضى قضاةِ المسلمين يلوطُ؟

وكنّا نرجّي أنْ نرى العدلَ ظاهراً متى تصلْحُ الدُنيا ويصلُحُ أهْلُهـــا

ويروى أنَّ هذا القاضي كان يجاهر بالأفعال الشنيعة، وأنَّ المأمون أمره أن يفرض بنفسه فرضاً، يركبون بركوبه، ويتصرّفون في أموره، ففرض أربعمائة غلام

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) المسعودي : مروج الذّهب، ج4، ص27، أبو الفداء المؤيّد: المختصر في أخبار البشر ج2، ص40.

مُرْداً، اختار هم حسان الوجوه، فافتضح بهم، وقال في ذلك راشد بن اسحق ، يذكر ما كان من أمر يحيى في الفرض $\binom{1}{2}$ :

خليا النظرا مُتعجّبين لفرض ليس يُقبلُ فيه إلاّ لفرض ليس يُقبلُ فيه إلاّ وإلاّ كُلُ أَشْهُ أَلْمُ مَوفَ فَ صاحبيه يُقددُهُمُ إلى الهيجاء قاض يقودُهُمُ إلى الهيجاء قاض إذا شهد الوغى منهم شجاعً يقودهم على علم وحلم وحلم وصار الشيخ منحنيا عليه يعادرهم إلى الأذهان صرعى

لأظرف منظر مقاته عيني أسيل الخد حُلْو المقاتين الخد حُلْو المقاتين قليل نبات شعر العارضين بقدر جماله وبقُبح ذين شديد الطعن بالرمح الرديني تجدل الجبين واليدين ليوم سلامة لا يوم حَيْن بمدمجه يجوز الركبتين وكلّهم جريح الخصيتين وكلّهم جريح الخصيتين

وعلى الرّغم مما قيل في يحيى بن أكثم إلا أنَّ الإمام أحمد دافع عنه، ورفض ما سمعه عنه. إذ يروى أنه ذكر له ما يرمي به الناس يحيى بن أكثم وينسبونه إليه من الهنات، فقال: سبحان الله من يقول هذا؟ وأنكر ذلك إنكاراً شديداً، (²) ويبدو أن تعيين ابن أكثم قاضياً في سن مبكرة، وهو لم يتجاوز عشرين سنة، كان له أثر بارز في ملاحقة الناس له، واستصغار شأنه (³).

المسعودي : مروج الذهب، ج4، ص $(2^{\square})$ 

اليافعي: مرآة الجنان، ج2، ص103.

انظر المصدر نفسه ، ص $^\square$ 2) انظر

ومن الوزراء الذين عضم الشعراء بألسنتهم الفضل بن مروان وزير المعتصم، فقد كان عاميًا رديء السيرة، قال فيه بعض شعراء عصره  $\binom{1}{2}$ :

فقبلك كان الفضلُ والفضلُ والفضلُ ( $^2$ ) أبادَهُمُ التقييدُ والأسسرُ والقتالُ أبادَهُمُ التقييدُ

تفرعنت يا فضل بن مروان فاعتبر ثلاثة أملك مضوا لسبيلهم

ولمّا عظُمَ أمر الفضل بن مروان حسده الناس، فوشوا به، فاستصفى المعتصم أمواله، وعين مكانه أحمد بن عمّار ، وكان رجلاً موسراً لكنّه جاهلٌ، وكان يعملُ طحّاناً أوّل أمره، وفيه يقول أحدُ الشعراء(3):

صرِ ثُنَ وزيراً يا ابن عمّارِ بغير دكر دكر ولا دارِ قد جَرْت في ذا كُل مقدارِ

سبحان ربّي الخالق الباري وكُنْت طحّاناً على بغلة كفرت بالمقدار إنْ لم تكن ْ

فالشاعر يتعجب من انقلاب الأمور ويجري مقارنة بين أمس ابن عمّار وحاضره، فبينما كان طحّاناً لا يملك شيئاً، أصبح اليومَ وزيراً يمتلك المال والجاه، والغاية من هذه المقارنة هي إثبات الفساد والفوضى التي حلّت بالمجتمع، فرفعت من لا يستحق الرفعة وهبطت بمن هم أولى بها.

<sup>(3</sup> $^{\square}$ ) ابن الطقطقي: ص210، اليافعي: مرآة الجنان، ج2، ص117، مع اختلاف بسيط في البيتين، وزيادة بيت آخر.

<sup>(117)</sup> أر اد بالثلاثة الفضل بن يحيى البرمكي، والفضل بن الربيع، والفضل بن سهل. انظر اليافعي: ج(117)

<sup>(211</sup> ابن الطقطقي، ص

وشبيه بالوزير السابق في جهله بأمور الحكم الوزير حامد بن العباس، إذ يروى "أنه دخل مر"ة إلى دار المقتدر، فطلب منه بعض خواص الخليفة شعيراً لدوابه،

فأخذ الدّواة ووقّع بمائة كُرِّ، فقال له آخر من الخواص: أنا أيضاً محتاج السي عليق لدوابي، فوقّع له بمائة كرّ، وما زال يطلب منه واحد واحد من خواص الخليفة وهو يوقّع، حتى فرّق ألف كُرّ في ساعة واحدة، ولمّا عرف المقتدر قلّة فهمه وخبرته بأمور الوزارة، أخرج إليه علي بن عيسى بن الجرّاح من الحبس، وضمّه إليه وجعله كالنّائب له، فكان علي بن عيسى لخبرته هو الأصل، فكلّ ما يعقده ينعقد، وكُلّ مسايحلّه ينحلّ، بينما كان اسم الوزارة لحامد، حتى قال فيه بعض الشعراء(1):

يرضى بها ابن مجاهد سخروا بلحية حامد كم واحداً في واحداً

قُلْ لابن عيسى قولة أنْت ت الوزيرُ وإنمّا مهما شككت فقُلْ له:

وتتجلى سخرية الشاعر في إشارته إلى جهل حامد المطبق، فهو لا يعرف شيئاً، ولو سئل: كم واحد في واحد لما أجاب، وهذا الأمر يؤكد أن هذا الوزير لم يكن إلا ستاراً، لا قيمة له في واقع الأمر. ولهذا استغرب بعض الشعراء من تزيي حامد بزي الوزارة، ومن استثناء الوزير الفعلى منها، يقول (2):

أنَّ وزيرينِ في بالادِ وذا وزير بالله سوادِ

أعجبُ من كُلّ ما رأينا هذا سوادٌ بلا وزير

 $<sup>(^{\</sup>square}1)$  ابن الطقطقي : ص242،241.

<sup>(</sup> $^{\square}$ 2) المصدر نفسه، ص242،  $^{\square}$ 2).

ومن أمثال هذا الوزير، الحسين بن القاسم وزير المقتدر، فلم يكن بارعاً في صناعته، ولا محموداً سلوكه، ولذلك لم تطل مدّة وزارته، وظهر في فترة تعيينه عجز في الوزارة واختلال في أحوالها، حتى قال فيه جحطة  $\binom{1}{2}$ :

إذا كان الـوزيرُ أبـا الجِمـال ومحتسد فعـن قليـل ترى الأ فعـن قليـل تقضيّت بهجـة الـدنيا وولّـت وآذَنَ كُ

ومحتسب البلاد الدانيالي ترى الأيّام في صور الليالي و آذَنَ كُلّ شيء بارتحالِ

فقد أصبح كُل شيء في نظر الشاعر مهدداً بالزوال بعد أن آلت الأمور إلى يدي أبي الجمال والدانيالي ويتنبأ الشاعر برحيل الهدوء والاطمئنان من حياة الناس الميحل الفقر والألم محلهما.

وتهكم الشعراء من كثرة العُزل والتعيين، ولعلّ الوزير الخاقاني خير أنموذج يمكن أن يُعرض في هذا الباب، إذ يُروى أنّه كان "سيء السيرة والتدبير، كثير التولية والعُزل، قيل إنه ولّى في يوم واحد تسعة عشر ناظراً للكوفة وأخذَ من كُلّ واحد رشوة، فانحدر واحد واحد حتى اجتمعوا جميعهم في بعض الطريق، فقالوا: كيف نصنع؟ فقال أحدهم: إن أردتم النّصفة فينبغي أنْ ينحدر َ إلى الكوفة آخرنا عهداً بالوزير، فهو الذي ولايته صحيحة؛ لأنه لم يأت بعده أحدٌ. فاتّفقوا على ذلك، فتوجّه الرّجل الذي جاء في الآخر نحو الكوفة، وعاد الباقون إلى الوزير، ففرقهم في عِدة أعمال، وسخر منه الشعراء واستسخفوه، فمما قيل فيه (²):

للدواوين مُــذْ وليــتَ عويــل يتلقّى الخطــوب حــين ألمّــتْ

ولمالِ الخراج سُـقْم طويـل منك رأيٌ غثُ وعقلٌ ضـئيل

<sup>(3</sup> $^{\square}$ ) جحطة: هو أحمد بن جعفر، نديم، أديب من علماء البرامكة ، مليح الشعر، مات سنة 324. انظر ابن الطقطقى، ص247.

 $<sup>(1^{\</sup>square})$  ابن الطقطقي، ص $(1^{\square})$ 

لقد أنطق الشاعر دواوين الدولة وأموالها؛ لتعبّر عن رأيها في هذا الـوزير، فهي استقبلته بالبكاء حزناً على حالها منه، وأمّا أموال الخراج فأصـيبت بمرض شديد، ونحل جسمها خوفاً من ضعف رأيه وقلّة عقله من ناحية، وعدم أمانته وظلمه من ناحية أخرى.

## وقيل فيه أيضاً (1):

يولّي ثمّ يعزلُ بعد ساعهُ ويُبعد من توسَّل بالشّفاعهُ فأحظى القوم أوفرُهم بضاعهُ وزير لا يمل من الرقاعة ويُدني من تعجّل منه مال إذا أهل الرشا صاروا إليه

فهذا الوزير متذبذب ومتسرع في قراراته، لا تثبت عنده حال، فسرعان ما يقرب ويبعد، وأساس هذا مصلحته، فمن يقدم له المال والهدايا فهو مقرب عنده، ومن توجه إليه بطلب أو شفاعه يرفض مقابلته، ويقصيه.

ونتاول ابن الرومي في سخريته شخصية "أبي صقر" الذي استوزره الموفق(<sup>2</sup>)، وأعلى من شأنه، فاحتل منصباً لا يستحقّه، وانتحل نسباً غير نسبه، يقول(<sup>3</sup>):

ولَّيَ بعد الإجازةِ الديوانا كان عِلْجاً فصار من شيبانا (1)

عَجِب النَّاسُ من أبي الصَّقْرِ إذ ولعمري، ما ذاك أعجَبُ منْ أنْ

بن الطقطقي ، ص240.

المصدر نفسه ، ص228.

ديوان ابن الرومي: ج6، ص297.  $(^{\square}3)$ 

## مس كلباً أصاره إنسانا

## إنّ للحظّ كيمياء، إذا ما

وتظهر سخريته من خلال جعل أبي صقر كلباً، رفعه الحظ إلى مصاف البشر، وكأنه لا يعني شخص المهجو وحده، بل يقصد العصر المتطور بمادته التي تحول البهائم التي لا تدرك ولا تعقل إلى أناس، تُسب إليهم كلمة إنسان.

ولا يخفى على المتعمّق في شعر ابن الرومي، كيف ينحو إلى الجماعة من خلال الفرد، فيجعله يمثّل صورة المجتمع وأهله. فهذه الأبيات لا تمثّل واقع المهجو بقدر ما تمثّل واقع عصره، تتصدّى له ظاهراً، فيما تقصد واقع العصر، ضمناً، حيث لا يوضع المرء في المكان اللائق به، وحيث عمَّ الزيّف والنفاق. والشاعر يحنق من القدر الذي يحلّ كلاب الجهل محلّ الإنسان العاقل الكفي(2). وهذا ضربٌ من السخرية الفلسفية التي تنتقل من الفرد إلى المجتمع ثم تتتهي إلى الوجود، فتتناول قدر الإنسان ومصيره، وربمّا كان هذا النّمو أحد الخصائص العامّة في شعر ابن الرومي، يدلّ على استنفاد التجربة الشخصية، والتنامي إلى البعد الإنساني العام(3)، ومما قاله أيضاً (4).

مهلاً أبا الصقر فكم طائر زُوِّجْتَ نُعْمى ولم تكن كُفأهاً لا قُدِّست نُعمى تسسر بلْتَها ويواصل سخريته بقوله (5):

خر صريعاً بعد تحليق في صانها الله بتطليق كم حجّة فيها لزنديق

<sup>(4&</sup>lt;sup>ا</sup>) العلج: الرجل الضخم من كفار العجم، وبعض العرب يطلق العلج على الكفّار مطلقاً، وتأتي بمعنى حمار الوحش السمين القوي .

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) إيليا حاوي: فن الهجاء وتطوّره عند العرب، ص577.578.

<sup>(2)</sup> انظر عبد المجيد الحر: ابن الرومي عصره، حياته، نفسيته، فنّه من خلال شعره، ص154.

<sup>.228</sup> ابن الطقطقي: الفخري، ص(3)

<sup>(4</sup> $^{\square}$ ) المصدر نفسه، ص $^{\square}$ 

يُكْنَى أبا الصقر أهل الدواوين يُدْعى أبا الصقر من كان ابن شاهَين ما بالُ فرْخٍ أبوه بُلْبُلُ رُبَحٌ عروه من كنية ليست تليق به

فالشاعر يستغل اسم المهجو ليتلاعب فيه تلاعباً ساخراً ينتهي إلى قلب المعنى وتغييره، فهو يرى أن اسم أبي صقر يحملُ دلالة فيها شموخ وإباء لا يستحقها ، والأولى أن يكون اسمه فرخ، فهو أليق به.

ويعجبُ ابنُ الرّومي من مفارقات القدر التي تحطّ من شأنه وتعلي من قدر غيره من الناس وهم دونه، فيقول(1):

مالَ من شرطة ومن كُتاب؟ بالمنى في النّفوس والأحباب تحتها جاهلية الأعراب ظاهر السُّخْف مِ ثُلْهِمْ لعَاب

أثراني دون الألسى بلغوا الآ وتجار مثل البهائم فازوا فيهم لكنة النبيط ولكن أصبحوا يلعبون في ظِلِّ دَهْر

فهو يقارن بينه وبين من وصلوا إلى أرفع المناصب، ويتساءل: هل قصرت به مواهبه وقدراته عن الوصول إلى ما وصل إليه أصحاب الشرطة والكتّاب؟ .

ولعل ما قاله ناتج عن فشله في إدراك منصب من هذين المنصبين، هذا إلى جانب فقدان العدالة التي تولّد كُرها عند المحرومين، وتخلق لديهم ردّة فعل غاضبة. ثم ينتقل إلى التجّار فيجعلهم كالبهائم في خلوّهم من العلم ورجاحة العقل، ولكن أموالهم الطّائلة أوجدت لهم مكانة في مجتمعهم، وفي نفوس أصحاب الجاه والسلطان. ومن اللافت للنظر أنّه خص الأغنياء من الأعاجم بسخريته واستهزائه، وهذا امتداد لاستصغاره العنصر الأجنبي، فنراه هنا يجردهم من الذّكاء والعقل، ويجعلهم بعيدين

ديوان ابن الرومي: ج1، ص318.

عن رقة الحضارة الأعجمية التي استبدلوا بها جاهلية الأعراب، وعلى الرّغم من ذلك مال الدهر معهم وأعطاهم.

ويستمر في الحطِّ من شأنهم، فيجعلهم كالذّباب الذي يطن هنا وهناك دون فائدة، وليس فيهم ما يمكن أن يرفعهم في هذا المجتمع، فليسوا من المفكرين أو المحاربين، بل هم بصفاتهم الذميمة يكذبون كلّ من يمدحهم، ويصدقون من يعيبهم ويذمّهم، ولهذا يلقبون بما يعيب، بدل الأسماء والكنى المحمودة، ثم ينتزع منهم الخير، ويجعل غيبتهم لا تؤدي إلى الإثم(1)، يقول(2):

غيْرَ مُغَنينَ بالسيوف ولا الأقلل ليس فيهم مُدافِعٌ عن حريمٍ

للم في موطن غناء ذباب(<sup>3</sup>) لا ولا قائمٌ بصدر كتاب(<sup>4</sup>)

والمناتينُ أخْربُ الخُرابُ الخُرابِ (5) هُ عُدُول الهُجاةِ والعُيَّابِ (6) ماءُ مِنْهُمْ قبائِحُ الألقابِ إنَّهُمْ غيرُ آثمي المُغْتَابِ

ثُمّ يَصِفُ ما يتمتّعُ به أولئك من أطايب الحياة على الرغم من كُلّ تلك الصفات الآنفة التي ورصفوا بها، فهم ينغمسون في أوقاتهم بالمحرّمات، فتجدهم يتقلّبُ ون في

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) انظر عبد المجيد محمد جيده: الهجاء عند ابن الرومي، ص293.

<sup>(&</sup>lt;sup>©</sup>2) ديوان ابن الرومي: ج1، ص318،319.

أي أنهم كالذّباب الذي يطنّ دون فائدة، فلا هم محاربون من أهل السيف ولا هم مفكرّون من أصحاب الأقلام.

<sup>(</sup> $4^{\square}$ ) قوله و 4 قائم بصدر كتاب: أي ليس فيهم من يكتب سطراً واحداً في أوّل صفحات الكتاب.

<sup>(</sup> $5^{-}$ ) المناتين: الذين تفوح منهم رائحة النتن، الخراب: جمع خارب وهو اللّص.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) العّياب: الذين يعيبون.

أحضان النساء، والجواري الجميلات، ثم في مجالس الغناء التي تديرها المطربات، وتنتشر فيها الساقيات (1) اللواتي يطفَنَ بأكواب الشّراب، ومع كُلّ هذه النعم التي لا يشكرون الله عز وجل، ويتساءل الشاعر، أليس من العدل أن تزول هذه النعم التي لا يدرك أصحابها قيمتها، ولا يشكرون صاحبها؟ يقول (2):

ويَظَلَّونَ في المناعمِ واللَّذا لهم المُسْمِعَات ما يطْرِب السسا نِعَم الْبُسسَتهم نِعَم اللَّسحين لل يَشْكُر ونها وهي تَنْمِي إِنَّ تِلْكَ الخُصون عندي التُضْحي ما أبالي أأثمرت لاجتباءٍ ما أبالي أأثمرت لاجتباء

تِ بِين الكواعبِ الأتْرابِ مِع والطّائفاتُ بِالأكوابِ مِع والطّائفاتُ بِالأكوابِ هُ طلالَ الغُصنُون منها الرِّطابِ لا ولا يكْفُرُونَها بارتْقابِ ظالماتٍ فَهَلْ لها مِنْ متَابِ؟ طالماتٍ فَهَلْ لها مِنْ متَابِ؟ بَعْدَ هذا أم أَيْبَستْ لاحتطاب؟

لقد كانت هذه الأبيات وغيرها صرخة وجهها ابن الرومي في وجوه المرتشين من الحُكام والشرطة والكُتّاب وكانت ترجماناً عن العصر والمجتمع المضطرب المتفاوت، فالتُراك منصرفون إلى الغنائم والأسلاب، لذلك أفقروا خزانة الدولة، ولم يكن يروق لهم إلا أطايب الأشياء، كذلك سلطوا سيوفهم على رقاب الخلفاء الذين كانوا شركاء لهم في الترف والاستهتار، وأصبح الخليفة يصادر ممتلكات النّاس ليسد عجز الخزانة، ولذلك وصلت الرّشوة والسرقة مدى لم تعرفه من قبل، وأصبحت الإقطاعات تتأرجح صعوداً وهبوطاً حسب رضى الحكام أو سخطهم، كانت نهايتها التمزيق إلى دويلات(3).

<sup>.295</sup> نظر عبد الحميد محمد جيده: الهجاء عند ابن الرّومي ،  $(7^{-})$ 

ديوان ابن الرّومي ،ج1، ص $(8^{\square})$ 

<sup>(1)</sup>علي شلق : ابن الرومي في الصورة والوجود ، ص52.

ويشير ابن الرومي إلى ضعف الخلفاء أمام أعدائهم وإن تظاهروا بالـشجاعة يقول  $\binom{1}{2}$ :

تحمون في الروّع من أعدائكم سلّبا أيدي الجُناة ولا يحميهُمُ الرّطبا رأيتكم تستعدُّون الـسلِّلاحَ، ولا كالنَّخل يُشْرعُ شوكاً لا يذودُ بهِ

ومما يتصل بسياسة الدولة السخرية من الوالي اسماعيل بن بلبل فقد لاحقه ابن الرومي وكشف نهبه لأموال الدولة، من خلال مقارنة حاضره بأمسه، يقول  $\binom{2}{2}$ :

وكانت قبلُ أكواخا له عشرون طبّاخا خة وأبوه كمّاخا(<sup>3</sup>) بعينيه فما ساخا يُحيرُ إلي اصْراخا لأوضاراً وأوساخا

وشيدت القصور كه وصار أخس من معه وصار أخس من معه وكانت أمُّه كمَّا عجبت أمُّه من رأى هذا السي الله السوراخ فها لُ

فالشاعر يسخر من انقلاب الحال وتغيرها ويدعو الناس إلى تأمّل ما وصل إليه الوالي إسماعيل بن بلبل، فبعد أن كان لا يملك شيئاً ، أصبح يملك القصور والخدم والطّباخين، ولم يقف الأمر عنده بل نال من نصيبه كلّ من كان يتّصل به أو يتقرّب منه.

 $<sup>(2^{\</sup>square})$  ديوان ابن الرومي : ج1، ص  $(2^{\square})$ 

ديوان ابن الرومي: ج2، ص107.

<sup>(2)</sup> الكمّاخة والكمّاخ: من كمخ بأنفه: إذا شمخ بأنفه تكبرّاً، والكماخ: الكبر والتعظّم.

ومن الذين عرفهم ابن الرومي في هذا الإطار صاعد بن مخلد الذي ذُكر أنه بدد أموال الدولة، وأنّ سياسته كانت السبب في إشعال ثورات كثيرة يقول(1):

نّ بــــلا مـــدفع ولا تنفــيس مالِ أقصى نهايــة التفلــيسِ ب من المُدَّعي الدَّعيّ النَّحيسِ واستباح الأموال يُعْمِلُ فيهنْ نفقات كادت تُقلِّسُ بيت السشوم رأي أتى على الشرق والغر

وهذه الأبيات تضع اليد على أهم أسباب الفساد والترهل في المجتمع العباسي ، وهي نذير انهيار قادم لا محالة.

وفي موطن آخر يجعل ابن الرومي من صاعد بن مخلد ذئبا لايؤمن على رعيت. يقول  $\binom{2}{2}$ :

أحص وما الذِّئابُ وما الرُّعاة

رعى هذا الأنام فكان ذئباً

وينتقد ابن الرومي في سخريته من هذا الوالي ما وصل إليه الأعاجم من علو شأن وارتفاع منزلة، يقول  $\binom{3}{2}$ :

يُفَسَّرُ لابن بجدَتِها الغريب؟ وإنْ أصبَحْتُ لي فيه نصيبُ وتَجْهَلُه، وأنت له نسيبُ من القومِ الأديبُ ولا الأريبُ لِغَيْرِكَ لا لَكَ التفسيرُ أنَّى كلامُكَ ما أُتَرْجِمُ لا كَلامي أَعرفُهُ ولستُ لَهُ نسسياً أعرفُهُ ولستُ لَهُ نسسياً معاذَ اللهُ! ليس يُظّن هذا

<sup>(3&</sup>lt;sup>□</sup>)ديوان ابن الرومي، ج3،ص297.

ديوان ابن الرومي، ج1، ص32.  $(1^{\square})$ 

<sup>(20)</sup> المصدر نفسه، ج (268) المصدر نفسه، المصدر المصدر المسادر المساد ((268)

بَلَى، تَرْجَمْتُ عن شعري لقومٍ عَسَاهُمْ أَنْ يُجِيلُوا الطَّرْفَ فيه وإن ضلّوا فمرشدهُم قريب

فصيحُ الشِّعْرِ عِنْدَهُمُ جَليبُ فإنُ سالوه أجابهمُ مجيبُ وإن سالوا ألفوه يجيبُ

وتتبعُ هذه السخرية من مرارة الإحساس بانقلاب الموازين، إذ علا زمانه بأولئك الأعاجم، الذين لا يحسنون فَهْمَ العربية كإسماعيل بن بلبل، وهو هنا يسخر من جهله على طريقة التورية، فيقول أنا لا أفسر الشعر لك، بل لغيرك، وهل أنت بحاجة إلى تفسير الشعر؟ أنت ابن اللغة وبيانها .

وأشار ابن الرومي إلى دور الشرطة السلبي في مجتمعهم، وذكر أنهم انغمسوا في الملذّات، وتركوا واجباتهم، وأصبحوا يلهثون وراء نزعات ذاتية ومصالح فردية، يقول (1):

شُرَطٌ خُولِوا عقائلَ بيضاً من ظباءِ الأنيسِ تلك اللّواتي فإذا ما تعجّب الناسُ قالوا:

لا بأحسابِهمْ بلْ لاكتسابِ(²) تتركُ الطالبينَ في أنْصابِ هل يصيدُ الظّباءَ غيرُ الكلاب؟

فبدلاً من انشغال الشرطة بحفظ الأمن والسهر على راحة الناس، انشغلوا بملاحقة النساء الجميلات، واستطاعوا أن يصلوا إليهن، ولم يكن ذلك نتيجة علو أحسابهم أو جليل أعمالهم، بل بما نالوه من حظ أعمى، فإذا تعجّب الناس من ذلك، وتساءلوا كيف فاز هؤلاء بظباء الأنس، سرعان ما تتبادر لديهم الإجابة، وهي: من يصيد الظباء غير الكلاب، وهنا تتجلى سخرية الشاعر ونقمته.

ديوان ابن الرومي: ج1، ص 323.  $^{\square}$ 

<sup>.</sup> الاكتساب : الحظوظ  $(^{\square}2)$ 

ويضيف إلى ملاحقتهم للنساء عبثهم ولهوهم وإغراقهم في السكر، يقول  $\binom{1}{2}$ :

سِ وإن كانَ حبْلُهُمْ ذا اضطراب رِ وفي قاقُمِ وفي سِنْجابِ(²)

أصبحوا ذاهلين عن شُجْن النـــا في أمورٍ وفي خمــورٍ وَسَــمُّو

<sup>(3&</sup>lt;sup>□</sup>) ديوان ابن الرومي،ج1،ص323.

<sup>(4&</sup>lt;sup>"</sup>) السّمور والفاقم والسنجاب: أنواع من الحيوانات تتخّذ من جلودها الفراء الثمينة .

## الفصل السادس لسخرية الدينيــة والحضــارية □□

أ- السخرية الدينية:

يعد هذا اللون من السخرية من أخطر الألوان ، وأشدها تأثيراً ، ولا يعني الوقوف عند النصوص التي تمثّله محاكمة لأصحابها في عقيدتهم ، بل محاولة لمعرفة مواطن السخرية في تلك النصوص ، ومع ذلك فمن الضروري الإشارة إلى اختلاف دوافع السخرية من شاعر لآخر، واختلاف معانيها وحدّتها .

فسخرية أبي دلامة الدينية لم تكن مثيرة للدهشة أو الغرابة ، لأن طابعه الفكاهي العبثي أخضع لمجونه أشياء كثيرة ، فكادت تتساوى في وعيه المقدسات بغيرها ، بل أصبحت سخريته وسيلة جذب وإثارة ؛ لأنها 'تخرج الأمور عن الطبيعة المألوفة التي اعتادها الناس ، كما كان يفعل مع أسرته 0 لهذا فإن ما يظهر منه من استهتار ببعض القيم الدينية لا 'يعد موقفاً فكرياً ، بل هو امتداد لهذا السلوك الذي لا يقيم للأشياء وزناً .

فمما روي عن أبي دلامة أنّ المهدي أمره أنْ يقوم 'كلّ ليلة من ليالي شهر رمضان " وكان يبعث إليه في كلّ ليلة حرسياً يجيء به ، فشقّ ذلك عليه ، وفزع إلى الخيزران ، وأبي عبيد الله ، وكلّ من كان يلوذ بالمهدي ، ليشفعوا له في الإعفاء من القيام ، فلم يجيبوه ، فقال له أبو عبد الله ; الدّال على الخير كفاعله ، فكيف شكرك ؟ قال : أتمّ شكر 0 قال : عليك بريطة فإنّه لا يخالفها ، قال : صدقت والله ، ثم رفع اليها رقعة (

أبلغ اريْط فَهُ انَّ يَوْم فَهُ الله فَهُ الله فَهُ الله فَهُ الله وأراه الله على ا

<sup>(</sup> الأغاني ج 10، ص416.

<sup>0</sup> 123 ، 121 ميوان أبي دلامة ، ص  $(\square)$ 

| ــــدر                                 | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | ي ليل                                               |          | قائــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------|
| هْراً                                  |                                               |                                                     | ح' القرا |                                         |
|                                        | ــت' زمانــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                                     | 2        | ولقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ن ش                                           | ال مــــــــــا                                     | لي       | <u>.</u>                                |
| ــــار أ                               | نــــــد نـــــــــــــــــــــــــ           |                                                     | داً أوقِ | قاعـــــــ                              |
| وق                                     |                                               | <u>بو</u> ح و عبـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |          | وصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| 3                                      |                                               | الى ليلــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |          |                                         |

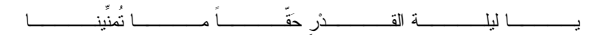
|            | منْ                                                  | ـــــي فرجـــ                                 | اطلبي لـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <u> </u>                                      |
|------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 1          | ـــــــداً لأبيهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 10                                            | <u> </u>                                   | □ ا كُنْ                                      |
| 1          | ي إليه                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | ؛                                          | و أو صــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 1          |                                                      |                                               |                                            | مِثْ                                          |
| le.16      | ا أشت                                                |                                               | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |                                               |
| le         |                                                      | اني أبتغيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                            |                                               |
| le         |                                                      | ي لا تأتي                                     |                                            | جنْ ئ                                         |
| اهـ        | افعيّ وجي                                            | <del> </del>                                  | ي فب                                       | <u>.</u>                                      |
| طايها      | ــيخاً أصـــــــــــ                                 |                                               |                                            | کنـــــــ                                     |
| ــــتويها  |                                                      | ضباب أشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | <del></del>                                |                                               |
| سيها       | للب أحت                                              |                                               | عِ                                         | <u>.</u>                                      |
| سْمِعُنيها |                                                      |                                               |                                            | رِ ولا تُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

فهو لم يرحب بقدوم شهر رمصان؛ لأنه سيحرمه صيده، وخمرته التي اعتادها قبل تسلّم المهدي الخلافة، وأصبح مجبراً على قيام ليالي هذا الشهر، وخص بسخريته ليلة القدر، وعدها أصعب الليالي، ولهذا يطلب من ريطة أن تتحدث مع الخليفة ليعفيه من قيامها، ويظهر استخفافه وتهكمه في قلب الأمور، إذ يطلب لها الأجر والثّواب في سعيها لإعفائه من هذه العبادة.

ویکر ر ضیقه بلیلة القدر، ویری فیها عبئاً تقیلاً یو هن رجلیه ویتعبه، ولهذا ینقم علیها، و (2) علیها، و (2)

ما ليلة ألقدر من هم ي فأطلبه اليلية القدر في العلاقة القدر في المثانية القدر في المثانية المثانية المثانية المثانية المثانية القبيدة القبيدة القبيدة القبيدة المثانية المثاني

 $<sup>^{\</sup>square}$ ديوان أبي دلامة ، ص $^{\square}$ 1 .



ف ي ليل قرني الله المنافع ال

ويرى حسين عطوان أنّ هذا النوع من المجون إنّما هو زندقة اجتماعية، دفعه اليها مزاجه الشّخصي ،وحياة الجندية القاسية التي عاشها في نهاية الدولة الأموية ،ونشأته في صدر شبابه بالكوفة التي كانت تضطرب باللهو والانحراف  $\binom{\square}{}$ .

أمّا بشار فكان واحداً من الذين اتّهموا بالزّندقة ( $^{\square}$ ) في عصره، وعُدّ خارجاً على أصول الدين وقواعده ( $^{\square}$ ) وذكرت بعض المصادر أنه كان يرى رأي الكاملية وهم طائفة من الرّافضة ( $^{\square}$ ) وقد دفع ثمن هذا حياته( $^{\square}$ ).

صين عطوان : الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ، $^{\square}$ 

 $<sup>^{\</sup>square}$ ) المصدر نفسه ، $^{\square}$ 0.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الزندقة: كلمة ليست عربية، وإنّما هي تعريب لمصطلح إيراني يطلقه الفرس على صنيع من يؤولون (الافشتا) كتاب داعيتهم زرادشت تأويلاً ينحرف عن ظاهر نصوصه، ومن أجل ذلك نعتوا به ماني ، وأخذ مدلول الكلمة يتسع في العصر العباسي، ليشمل كُلِّ من استظهر نحلة من نحل المجوس، واتسعت أكثر من ذلك، فشملت كُلِّ إلحاد بالدّين الحنيف، وكُلِّ مجاهرة بالفسق والإثم.

انظر شوقي ضيف: العصر العباسي الأول، ص79، حسين عطوان: الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأول ،ص12،13.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) انظر خزانة الأدب، ج3، من 230، 231.

<sup>(&</sup>quot;) الكاملية: هم فرقة من الرّافضة يتبعون رجلاً كان يُعرف بأبي كامل، كان يزعم أن الصّحابة كفروا بتركهم بيعة علي بن أبي طالب، وكفّر علي بتركه قتالهم، وكان يلزمه قتالهم، كما لزمه قتال أصحاب الجمل وصفين. وقيل لبشار ما تقول في الصّحابة؟ فقال: كفروا، وقيل له: فما تقول في على بن أبي طالب؟ فقال:

وتجلّت سخريته الدينية في مظاهر مختلفة، بدأها بخلق آدم عليه السلام، وفضل عليه إبليس، وجعل أساس المفاضلة طبيعة الخلق، فإبليس خُلِقَ من نار، أمّا آدم فخلق من طين، وفي هذا تعريض بالآية القرآنية: (وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلاّ إبليس أبي وأستكبر وكان من الكافرين)("). فهو يصوّب رأي إبليس في امتناعه عن السجود لآدم عليه السلام، يقول("):

اب صاحبك الدي لا تصحبينا

أنظر نكت الهميان، ص127، الوافي بالوفيات، ج1، ص138.

<sup>( ً</sup> ذُكر أنّ المهدي أمر بضربه، فضرُب سبعين سوطاً، فمات، وكان ذلك سنة ثمان وستين ومائة، وقد نيّف على تسعين سنة .

انظر خزانة الأدب، ج3، ص231،230.

سورة البقرة، أية 34. وورد المعنى ذاته في الأعراف آية 11، وآية 12 وفي الإسراء آية 61، والحجر آيـــة  $^{\square}$  سورة البقرة، أية 35، وفي ص آية 75 وآية 75، وفي طه آية 116، والكهف آية 50 .

 $<sup>(\</sup>Box)$  ديوان بشار بن برد،ج4، $(\Box)$ 

اپا يسُ خي ر م ن أبيكمْ آدمٌ

 $<sup>(\</sup>Box)$  الأغاني ج $(\Box)$ ، ديوان بشار ،ج $(\Box)$  عاني ج $(\Box)$ 

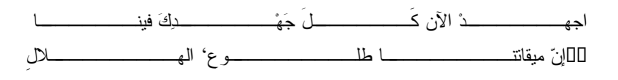
والنــــارُ معبـــودةً مُـــذ كانــــت النـــار والنـــار معبـــودةً مُــيد كانــــت النـــار الميم المازني يعد الومن المحدثين من دافع عن بشار، ورأى فيه غير ذلك، فهذا إبراهيم المازني يعد ما قاله " كلاماً لا محصول وراءه، وقد يكون الغرض منه الزراية بالنّاس الذين يقال إنّه يتبرّم بهم، ويضجر منهم، ولكنّه على الحالين لا يُعدّ مذهباً أو رأياً. وإنّه لأحق أن يُسمّى كلاماً فارغاً" ( ).

ويبدو أنّه من الصعب الجزم والقطع بصحة الدوافع الخفية وراءها ، وهذا لا يعني بالضرورة الحكم على بشار بنقيض ما قاله المازني، ولكن يبقي الباب مفتوحاً للاجتهاد ، بالاعتماد على مادّته الشعرية وسيرة حياته ، وكلّها تدين بشار وتتهمه ، إذ لم أجد من المصادر التي تحدّثت عن بشار بن برد واحداً أقام الحجّة للدّفاع عنه ، أو ذكر من سيرته ما يحمد؛ ليكون أداة تُعين المدافع عن موقفه الفكري سوى الطومار الذي وجد في بيته.

وسخر بشار من شهر رمضان ،وتوعده بأن يأخذ منه الثأر بفطر خارج عن المألوف، من مبالغة في الطعام والشراب، وجاء ذلك في إطار الإنذار والتهديد، يقول (

<sup>(</sup> $\Box$ ) المازني: أعلام الإسلام، بشار بن برد، ص40.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ديوان بشار ، ج4،ص93.



 قُل لَ العبد الكريم يا بن أبي العَوْر و الكريم يا بن أبي العَوْر و الات موام في المَوْر موال من موالي ولا تصوم في الن موالي إذا أصب بت موالي إذا أصب بت موالي الما أبي الكفر مؤقال الما أبي ال

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) كان بالبصرة ستة من أصحاب الكلام: عمرو بن عبيد، وواصل بن عطاء، وبشار الأعمى، وصالح بن عبد القدوس، وعبد الكريم بن أبي العَوْجاء، ورجلٌ من الأزد، وكانوا يجتمعون في منزل الأزدي، ويختصمون عنده، فأمّا عمرو وواصل فصارا إلى الاعتزال، وأمّا صالح وعبد الكريم فصحّحا التوبة، وأمّا بشار فبقي متحيرًا مخلّطاً، وأمّا الأزدي فمال إلى قول السُمنيّة، وهو مذهب من مذاهب الهند (دهري) وبقي ظاهره على ما كان عليه.

انظر الأغاني ج3، ص103.

المصدر نفسه، ج3، 103.

 $<sup>\</sup>binom{\square}{}$  موقا : حمقاً وعباوة .

ت ف بعض النّه النّه عن وماً رقيق

□ •ويعد أكثر الشعراء الذين انجرفوا في هذا التيار أبو نواس، فقد كان يغرق في السكر أحياناً حتى لا يترك شيئاً إلا ويلهو به أو يسخر منه، ولو أُخِذَ ما قاله أبو نواس على ظاهره لعد أشد الزنادقة وأكثرهم إساءة للإسلام، لكن مجتمعه كان يعي أن ما يقوله لا يمثل موقفه الواعي. وقد وقفت على بعض الروايات لأتبين رأي الناس فيه، ومنها قول الحسن بن أبي المنذر (□): "كان أبو نواس يشرب عند عبيد بن المنذر، وبات ليلته، فلما أخذنا بأطراف الحديث في أطيب موضع، وذكرنا بما نحن فيه من الطيب والنّعيم، نعيم الجنّة وطيبها، والمعاصي وما يحول عنه منها وهو ساكت. فقال:

ابن منظور المصري، ص $^{\square}$ 

ياناظراً في الدين ما الأمراً في

ويروي سليمان بن أبي سهل عن أبي نواس، وكان قضى عندهم أيّاماً يقول: "فلمّا كان في السحر وقد أفرط عليه السكر حتى ظننته لا يطيق إنشاداً، فقال: يا سليمان! اسمع وأنشد  $\binom{\square}{}$ :

 $<sup>(^{\</sup>square})$ المصدر نفسه، ص $(^{\square})$ 

وليس بعد الممات مرتجع الموانم الموانم

ويبدو أنّ سيرة أمّه الفاسدة قد آذته وساءته ، فكان ذلك سبباً في انجر افه

في تيار اللهو ،و يضاف إلى ذلك ميله إلى الدّعابة والفكاهة ، فساقه ذلك إلى المجون  $(^{\square})$  .

ومن المفارقات الغريبة التي استغلها أبو نواس في سخريته، تقسيمه للذّنوب إلى خسيسة وأخرى نبيلة، ودعوته إلى ارتكاب الذّنوب النبيلة، يقول  $\binom{\square}{}$ :

 $\hat{c}_{3}^{2} = \hat{c}_{1}^{2} - \hat{c}_{2}^{2} + \hat{c}_{1}^{2} + \hat{c}_{2}^{2} + \hat{$ 

<sup>( )</sup> بيضة العقْر: بيضة يبيضها الديك مرّةً واحدة، ثم لا يعود، كنيّ بذلك عمّا يعتقده من انكار البعث.

 $<sup>^{\</sup>sqcup}$ حسين عطوان : الزندقة والشّعوبية في العصر العباسي الأوّل ،ص99.

ديوان أبى نواس، ص456.

<sup>(</sup> التبطّل: الإمعان في البطالة، يدعو إلى الإمعان في البطالة، وترك الأمور الجادّة، وينصح صاحبه بأن يرتاد أماكن القصف أي اللهو.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) الذنوب الخسيسة: التافهة.

عنْ دَ النت دّم: لينت ي لـ م أفْع لِ

 $<sup>\</sup>bigcap^{--}$  المستام: المساوم على، ومستامها أيضاً: طالبها.

ولربم محلًا وسَ عنت عني محلًا وسَ عنت أنه لا يكاد يصحو، ولذلك فهو لا يصلّي الصلاة في أوقاتها بل يقضيها مجتمعة، يقول ("):

ديوان أبي نواس، ص30.

فك \_\_\_\_\_\_ لل صيداً في صيداً في صيداً في صيداً ويمضي في فحشه المؤذّن، ويمضي في فحشه فيمزج بين المؤذّن والكأس واللواط مزجاً مضطرباً، يلغي فيه ويبيح دون حرج، وكأنّه لا يرى في المنكر تساقطاً وانحداراً، بل يرى فيه وجهاً إيجابياً لا غنى عنه، يقول (□):

ديوان أبي نواس ، ص540.

 $<sup>( \</sup>Box )$  المصدر نفسه ، ص $( \Box )$ 

ك م ليل ق ق د ب تُ أله و بها:

| ٠١     | حلَّاته  | حرّمهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                            |
|--------|----------|-------------------------------------------|--------------------------------------------|
| قني!؟  | رّاح فاس | نَ الـ                                    | □□ومـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| بَّن!؟ |          | ي إزارٍ مُ                                | <u> </u>                                   |
|        |          |                                           | <del></del>                                |
| ؤذّن   | امام     | ــــنْ أذانِ ا                            | e                                          |
| ي      |          | ي، و                                      | و ألطنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|        |          |                                           |                                            |
|        | و للهّ   | و دام ذاك الله                            |                                            |

فكي فكي فكي الله عن وجل ؛ لكثرة ذنوبه ، لذلك لا يريد أن يخسر متاع الدنيا ولهوها، ويرى أن الفساد والانحدار يكمن في نقيض هذه القيم، لذلك يصر على التمسك بها، ويقلب المفاهيم رأساً على عقب، يقول (□):

<sup>. 125</sup> ابن منظور المصري : أبو نواس في تاريخه وشعره ومباذله وعبثه ومجونه ، $^{\square}$ 

أترانـــــــي يــــــا عَتَـــــاهي

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) يروى أنّ أبا العتاهية عاتب أبا نواس ،فقال له :قد بلغت من السن والعلم ما دونه يتّعظ اللبيب ، ويترجر العاقل الأديب ، وأنت تجالس الفتيان ، وتلعب مع الغلمان ، وتصبو صبوة الشّبان . قال فأطرق هنيهة،ثمّ رفع رأسه إليه وقال هذه الأبيات ،فقال له أبو العتاهية : اذهب لا تاب الله عليك .

انظر ابن منظور المصري ،ص125.

□□ وبالغ في عبثه ومجونه وأسرف في استهتاره فهدم أركاناً، واستباح محارم، وألغى تشريعات، وانعكست فوضى السلوك على تجلّيات الاعتقاد، فأقام في لحظات مجونه عالماً عبثياً تجاوز فيه كُلّ الحدود، واعتمد في ذلك كُلّه على طريقة الفقهاء في نتاول المسائل الدينية، فنظر في كُلّ مسألة على حده، وظهر كأنّه يضع مذهباً فقهياً من نوع خاص يقوم على التسهيل والتفكيك. فبدأ بالخمر ورأى فيها مفتاح الحياة الحقّة، ولهذا أحلّ شربها، ثم أباح جمع الصلّاة لعام كامل. أمّا الصيام عنده فليس ضرورياً ومثله الصدقة والزكاة، ووقف على فريضة الحج، ورأى فيها فضولاً منهياً عنه، ولهذا يشدّد على تركها ولو كانت مكّة بالقرب من الحاج، ثم نهى عن الجهاد وردّ الأمانة، إلاّ إذا كانت لصاحب الخمارة، فعندها يجب ردّها ولو اضطر المؤتمن أن يبيع ثيابه التي يلبسها، وانتقل إلى الزنا واللواط والقمار فأحلها جميعاً وعدّها من أساسيات الحياة ، يقول (□):

قُ لِنْ الع ذولِ بحان في الخمّ الر، القص مدنتُ الله علي فقي علي الم متعمّ في في الم متعمّ في في دين علي متققّ هي، فأج الب: لا قل تُ: النبي ذتُحلّ ه؟ فأج الب: لا قل تُ: الله علي في صلاة؟ فقال الله في الله واج ب، فقال الله في الله

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ديوان أبي نواس، ص247، 248.

| ـــزهمْ                  | : لا تغُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |                                           | اةُ؟ فق                                           | تُ: الطّغــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | ,                                          |
|--------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| م                        | ـــن أو لادهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ں مــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | متــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | ـــــالمهمُ واقــــــ                           |                                            |
|                          | ك وظه                                            |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
| ي                        | و فق ال                                          | ل تُـــردُيُ                              | ـةُ هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | هُ! الأمانــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | <u>-, j</u>                                |
| _خبِّمناً                | ^^ (                                             | ون                                        | ِ<br>' أنْ تكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | مّ إلا                                          | لا هُــــــــهُ کـــــــــــــــــــــــــ |
| å                        | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | ياد څ                                     | å                                                 | ـــــار ْدُدْ أمانتــــ                         |                                            |
| L                        | ،<br>)، فم                                       | -1                                        | اعتزبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | : <u></u>                                       |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 | ــرى□□                                     |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
|                          |                                                  |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
| ـــارِ                   | فُطـــارِ بالإفط                                 | عُــــرى الإ                              | _ اشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |                                                 |                                            |
| _شَطُّار                 |                                                  | <u> </u>                                  | <u></u>                                           | ه ه به المحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                            |
| ب<br>ــــار              | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | و غایــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ظُولُ،                                            | ت<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       | a                                          |
| ۔<br>ـــــدّار           | ـــابِ الـــــ                                   |                                           | ic                                                | _و أنَّ مكّــــــ                               |                                            |
|                          | ن الأنْد                                         |                                           |                                                   |                                                 |                                            |
| ے<br>ار ( <sup>_</sup> ) | ـــى الكفّــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | <u>le</u> (                               | ، ج.                                              | ت ذا حَدَ                                       | نْ كُنْ                                    |
|                          | الــــــــــــــــــــــــــــــــ               | 0                                         |                                                   |                                                 |                                            |

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) العذول: اللائم. (<sup>"</sup>) اقتصّ: انتقم، الحنق: السخط.

<sup>(</sup> القطمير: شق النّواة، أو القِشرة التي فيها، أو القشرة الرّقيقة بين الثّمرة والنّواة، وهو يريد هنا بالقطمير شيئاً بخساً لا قيمة له.

<sup>(</sup> الإزار: ما يُؤتزر به، أي يُلْبس. الإزار اله ما المؤتزر اله المؤتزر  $^{\square}$ 

زيّ ن خ صالك ه ذه بقم ار (  $\Box$  ) ومن أكثر الأركان التي سخر منها أبو نو اس الصوم، فقد تكرّر في ديوانه غير مرّة، فمما قاله  $\Box$  ):

ریّن: من زان أي جمّل.  $^{\square}$ 

<sup>(</sup> ميوان أبي نواس، ص 248، 249.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) زوى اللّهو: أبعده ونحّاه.

أحسب السبخ السبخ السبخ السبخ و العبث، ولهذا يستبهه السبخ الذة اللهو والعبث، ولهذا يستبهه بالسبخ الذي يثير في النفس الهم والتعب، غير أنه سيعوض حرمانه بالشرب، من بداية الليل حتى طلوع الفجر، فيخرج عن وعيه تماماً، حتى تختلط الأشياء كلّها في عينيه. ومما قاله في شهر رمضان أيضاً (ا):

ديوان أبي نواس، ص427.  $^{\square}$ 

الله فهو يفضل شوّال على رمضان، ويتمنى لو يستطيع قتل الثاني، كما لو كان عدوّه، وهاجم في سخريته ركن الحج، وحاول التقليل من شأنه بلغة الحوار التي تعوّد عليها، يقول (ا):

المصدر نفسه، ص220.

وقائل إ: هل تريد ألحجَّ؟ قلت ألسه:

فكي ف بالحجِّ لي ما دُمْ تُ مُنغم ساً والعجِّ لي ما المؤاد في العجِّ لي ما العجِّ العراب العجاب العراب العجاب العراب الع

ف ي بي ت ق و الدة أو بي ت نبّ الذي يحج، لكن متى؟ بعد أن تنتهي المتع في بغداد، ولا يكتفي أبو نواس يريد أن يحج، لكن متى؟ بعد أن تنتهي المتع في بغداد، ولا يكتفي أبو نواس بالتقصير في أداء هذا الرّكْن، بل يربط أداءه بفناء اللّذة، وهو في هذا يصل إلى أشدّ درجات الاستهتار، ومنه قوله أيضاً (□)

المصدر نفسه، ص $(^{\square})$ 

واخلع عدارك، لا تكاني به صالحة المناف على المناف ا

كان سبب دخولها شرب الخمر، يقول  $(^{\square})$ :

ل و كان ل ي سكنٌ في الرّاح يُ سعدني السرّاح يُ سعدني السرّاحُ شيء عجيب بُ أنْ تَ شاربُها ي عجيب بُ أنْ تَ شاربُها ي عمر اءَ صافية إ  $\Box$  انتظرت بشرب السرّاح إفطارا  $\Box$  انتظرت بشرب السرّاح إفطارا  $\Box$  الما انتظرت بشرب السرّاح إفطارا  $\Box$ 

<sup>( )</sup> اخلع العذار: تهنّك وانهمك في الغيّ. والعذار: الحياء، لا تأتي بصالحة: لا تأتي بحسنة عظيمة، أكناف بغداد: ضواحيها أو نواحيها.

<sup>(&</sup>lt;sup>□</sup>) ديوان أبي نواس ، ص234.

 $<sup>(\</sup>Box)$  السكن: القوت.

فاشْ ربْ، و إن حمَّلت ك السرّاح أوز ار ا(

<sup>(</sup> الأوزار: جمع وزر، وهو الخطيئة والإثم.

صبر في الجنان، ودعني أسكن النسارا التحدي أسكن النسارا الويردّ باستخفاف على من يلومه على شرب الخمر، ويعترف بأنها شيء غريب يملك عليه أمره، لذلك لا يتركها وإنْ حمَّلتْهُ الذّنوب والآثام، ويفضل أن يسكن النّار ويترك الجنّة للأئمة على أنْ يترك الخمر، أو يستجيب لمن يلومه.

ويستثني نفسه من يوم الحشر؛ لأنّ الله عزّ وجل -كما يعتقد – لن ينظر في كتابه، إذ لا قيمة له في يوم يُحُشر فيه الأنبياء والصالحون. وحقيقة الأمر أنه لم يقل هذا استخفافاً بنفسه؛ بل استخفافاً ماجناً بهذا الموقف العظيم الذي حذّره منه خلقٌ كثر، يقول (-):

ديوان أبي نواس، ص472.

ما أنا في موقف الحساب، إذا

يَنظُ صَتي و لا عمل ينظُ مَا الله الأمر إلى الكشف عن شكّه في يوم القيامة، و لا يرى في ذلك حرجاً، يقول ( يقول ( ) :

<sup>( )</sup> المهزمي: أخبار أبي نواس، تحقيق عبد السّتار أحمد فرّاج، مكتبة مصر، (د.ت)، ص(

بــــــاح لـــــساني بمـــــضمر الـــــسر

وإنّم ضنة العُقْ وِنَ بي ضنة العُقْ وِنَ الله المستوت بي ضنة العُقْ وِنَ القائم المورة التي ظهرت عند أبي نواس ينكشف مذهبه في الحياة، القائم على الانحراف في اللّذة بصورة إباحية، لا تقوم دونها الأستار والحجب، وهذا يتجسّد بوضوح في قوله (□):

 $<sup>(^{\</sup>Box})$  ديوان أبي نواس، ص222، 223.

ألا فاســــقني خمـــراً، وقــــلْ لــــي: هــــي الخمــــرُ

ولا في مجون ليسيس يتبعد كفر ألله كفي مجون السخرية في باب الزندقة الاجتماعية، بالاستناد إلى المرين، الأوّل اعتراف أبي نواس لأصحابه حين كانوا يعذلونه على ما يقوله من تمرّد والحاد ، بأنّه السكر يستبد به ، والثاني ما كان يقرّ به في زهديات بوحدانية الله ، والإيمان بيوم القيامة ، والتصديق بالبعث والحساب (□).

وقد اقترب أبو نواس في بعض معانيه من الصوّر الكاريكاتورية التي اختلفت عن غيرها في الاختلال بين أطرافها، وفي التناقض في معانيها، وأصبحت تعكس الاستخفاف الذي وجدناه عند أبي نواس منهجاً، يقول (

الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ، 103.

ديوان أبي نواس ،1150 ديوان البي ديوان أبي نواس

فقد د ظفرت بصفو العيش غانمة

ف احيي بريحهم في ظِللَ مكرُم في الله عن الله

حتّ \_\_\_\_\_ إذا ارتط \_\_\_ واع \_\_\_ ندارك \_\_\_ م \_\_ وتي الفهو يعرض صورة مُختلّة؛ لما بين الواقع والمثال من تباعد، فالمقارنة بين ما تحقّه صاحبة الخمارة من روّاد خمارتها، وغنيمة داود من جالوت غير متاسية، وغير منطقية، ومثل هذه الصورة مشابهة تماماً لاختلال الصور الكاريكاتورية، وهي تشتمل في مضمونها على السخر والإثارة، ونراها في بعض الأحيان تغلب على القصيدة كلّها، كما في قوله (□):

ديوان أبي نواس،-52،53.

تعصرتى بصصر بعث منطق الأشياء وطبيعتها، خاصةً في التعامل مع الله القلب واضح في منطق الأشياء وطبيعتها، خاصةً في التعامل مع الزمن، فقد أصبح النّديم ينظر إلى غروب الشّمس طلوعاً؛ ليبدأ نهاره. والتناقض جليّ في المساواة بين الطلوع والغروب، ويستكمل الصورة بامتناع الرّشد على النديم، حتّى يملأ جوفه بالخمر، فالكأس الأولى لم تجعله يصحو، وهذا مثير للدهشة، لأنّ الخمر التي تخرج النّاس عن وعيهم، تصبح عند أبي نواس مصدر الوعي والرّشد، ولعلّه أراد من ذلك نقد واقع الحياة التي ساوت بين أغنياء المجتمع وأصحاب العقول الرّاجحة فأوجدت اختلالاً وانقلاباً، ونلمس في أشعاره تشّبتاً بالخمر، أشبه ما يكون بالعبادة كما يرى طه حسين (") وهي أيضاً ينبوع تحولات، تتقمص الشّكل الذي يتطلع إليه هوى الشاعر وجموح خياله (").

أمّا ابن الرومي فكادت تتحصر سخريته الدينية في شهر رمضان، ولم يكن ذلك لسبب ديني، بل يعود لأسباب شخصية بحتة، مرتبطة بحبّه للطعام والشراب و إقباله عليهما، وقد صرّح هو بذلك في قوله  $\binom{\square}{}$ :

<sup>(</sup> ) طه حسين: حديث الأربعاء، ج2، 0.88، 87.

انظر أدونيس: مقدمة للشعر العربي، ص51.

ديوان ابن الرومي، ج5، ص222.  $^{\square}$ 

حسبي تصرّمه ثـولـ واب قبولـ وقـ مر واب كان يستثقل هذا الشهر و لا يطيق الصوم فيه، ويود لو طال ليلـه وقـ صر نهاره، يقول  $\binom{\square}{2}$ :

إذا بركْ ت ف ي صوم لق وم القبري ت ف ي شمر طوي لل وم التبري الله في ا

ش هر' القيام وإنْ عظم ت حرَمت هو يطلبنا الله ويُنا الله ويُنا الله وين يطلبنا الله وين يطلبنا الله وين يطلبنا الله وين يطلبنا الله وين ال

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المصدر نفسه، ج1، ص208.

 $<sup>^{\</sup>square}$  ) ديوان ابن الرومي ، ج $^{3}$  ، ص $^{3}$  ،  $^{3}$ 

<sup>( )</sup> برّكت : دعوت بالبركة.

شــــهِرٌ طويـــــلٌ ثقيــــلُ الظِّـــلُ و الحركــــــــهُ ف لا السليك يداني و لا السلك مثلُكه(□) أجدة في إثر مطوب على رمك  $^{\circ}(^{\square})$ من ذُ العِ شاءِ إلى ي أن ت سقع الديك هُ( العِ بـــــين الـــــــــــــــــــين الجـــــــــوع مــــــــــــشتركه ( $^{\square}$ ) إن كان يكنى عان اسم الطّ ول بالبركة الا الصبيام و إلا شهره نبكه المستيام و إلا شهره نبك وسروء حالي وقوع الحوت في الشبكة ك الملك يخ يلاً س يّع الملك ه إلى السردى ويودينا إلى الهلك الهاك اويلاحظ على أبياته هذه تعدّد الصور والمشاهد التي وظّفها للتعبير عن استثقاله لهذا اويلاحظ على أبياته هذه تعدّد الصور والمشاهد التي وظّفها للتعبير عن استثقاله لهذا الشهر، وقد جاء تعبيره مشحوناً بنبرته الساخرة التي يلجأ إليها دائماً في التعامل مع الأشياء التي لا تروقه. وقد ركّز على انتزاع الصّفة الأهم لهذا الشهر، وهي أنه شهر الخير والبركة، ويأتي رفضه له لما يُحدثه من مشقّة وعناء، ولهذا جعله طويلاً، ثقيل الظُّل والحركة في انقضائه، سريعاً في إقباله، مثله في سرعته مثلُ قدوم السليك وأمّه

<sup>(&</sup>quot;) السليك: ابن عُمرو وقيل ابن عمير بن يثربي ، شاعر من الصّعاليك عُـرِفَ بالـسرعة، ومعرفة الطرق، والمسالك، وينسب إلى أمّه السّلكة، وهي أمة سوداء. أنظر الأغاني ، ج20 ، ص464.

<sup>(</sup> الرّمكه: الفرس التي تُتّخذ للنسل.

سقع الدّيك، وصقع: يُقال ما أدري أين سقع أين ذهب.  $^{\square}$ 

 $<sup>(^{\</sup>Box})$  الدؤوب: المبالغة في السير.

<sup>.</sup> نبكه: أكمَه محددة الرأس  $^{\square}$ 

السلكة، وكطالب ثأر يمتطي جواده؛ ولذلك يجعل دخوله في هذا الشهر مثل دخول الحوت في شبكة الصلاية، فيقول: لو كان هذا الشهر مولى لما نلنا منه شيئاً، والاحتفظ بالخير لنفسه.

وأمّا النبيذ فهو محلّلٌ لديه، حلّله خِلافٌ فقهي بين أبي حنيفة والشّافعي تحليلاً ماكراً ساخراً، يشير إلى مقدار عناية ابن الرّومي بمثل هذه الأمور، يقول  $\binom{\square}{}$ :

ديوان ابن الرومي: ج3، ص82.  $^{\square}$ 

فحلّ ت لنا بين اختلافيهم الخمر رُ

وأشــــربها لا فــــارق الـــوزر الــوزر الــوزر الشاعر يستديم الخطيئة، وما يتبعها من آثام، غير ملتفت إلى ما في ذلك مـن حرج بصدد معتقد يُنكر الناس الخلاف فيه ( ) وهو في ذلك "قد استحدث لنفسه مذهبا ثالثاً لم يحل فيه الأنبذة المسكرة فحسب ،بل أحل أيضاً الخمر ، وساد هذا المذهب لا بين أضرابه من الشعراء بل بين كثير من الناس" ( ).

|                                      | ب- السخر                              |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
|                                      |                                       |
|                                      |                                       |
|                                      |                                       |
|                                      |                                       |
|                                      |                                       |
|                                      |                                       |
| والجاحظ، وابن قتيبة $(^{\square})$ . | □ □ □ □ □ مثال محمد بن يزيد الأموي، و |

ولعل أوّل الشعراء الشعوبيين ( $^{\square}$ ) الذين ظهرت في شعرهم الشعوبية إسماعيل ابن يسار، وكان إسماعيل هذا كما يقول أبو الفرج الأصفهاني: "شعوبياً شديد التعصب للعجم، وله شعر كثير يفخر فيه بالأعاجم"( $^{\square}$ ).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  علي شلق : ابن الرومي في الصورة والوجود، ص $^{(203)}$ 

محمد عبد المنعم خفاجي: تاريخ الأدب في العصر العباسي الأوّل، ص56.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) أنيس المقدسي: أمراء الشعر العربي في العصر العباسي، ص $^{\square}$ 110.

<sup>(</sup> ابن عبد ربّه: العقد الفريد، ج3، ص322، ابن النديم: الفهرست، ص121، (

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الشعوبية: حركة ثقافية حضارة مناهضة للعرب، ترعرعت في العراق ، لأنه ملتقى العنصر العربي المنتصر بالعنصر الفارسي المنهزم ، وهي حركة بدأت في النصف الثاني من القرن الأوّل الهجري، وبقيت مخبوءة في النفوس طوال العصر الأموي ؛ بسبب سيطرة العرب على دفّة الأمور آنذاك ،وكشفت عن نفسها في العصر العباسي ،عندما قويت شكيمة العناصر الأجنبية بعد استعانة العباسيين بمم في إقامة دولتهم

ومن شعره الذي يفخر فيه على العرب، ويعير هم بدفنهم بناتهم في التّـراب قوله ( $^{\square}$ ):

رُبُ ۚ خِيلَ مِنْ عَلَىٰ الْهِ مِنْ عَلَىٰ الْهُ وَالِسُ بِي وَعَ عَلَىٰ الْهُ وَالِسُ بِي الْفُرْ فَيَ الْفُ والِسُ بِي الْفُرْ فَيَ الْفُ والِسُ بِي الْفُحْ لِي الْفُحْ لِي الْفَحْ لِي الْقَالَ الْمُ عَلَيْنَا الْمُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللل

انظر حسين عطوان : الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ، ص149.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الأغاني: ج4، ص539.

 $<sup>(10^{-1})</sup>$ الأغاني ، ج4، ص538.

نَ سَفَها بنَ سَفَها بنَ سَاتَكُم فَ سَيِ التَّ سَرِابِ المُوقِد جَاءِت بعد مرحلة الفخر بالأمجاد الفارسية ومهاجمة العرب مرحلة أخرى كانت نتيجة طبيعية لتغلغل الشعوبيين في أجهزة الدولة، كما كانت خطوة جديدة في الوصول إلى هدفهم البعيد، وهو سدّة الحكم، ووُجدَ في هذه المرحلة من حاول أن يسيء للعرب في ثقافتهم وحضارتهم، كما فعل أبو عبيدة في شرح المثل (جبان ما يلوي على الصفير) (□).

<sup>( )</sup> ذكر أبو عبيدة أنَّ الصّافر في المثل هو الذي يصفر بالمرأة للرّبية، فهو وَجِلٌ مخافةً أنْ يظهر عليه، واستـشهد بقول الكميت:

| ي موتتكم | وا ف    | م أن تكونــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | و لك           | أرجـــــــ                              |
|----------|---------|-----------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------|
| ان آیته  | فيراً ك | ث                                             | ـــا أجابـــــ | لمـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

اکلب اً کورہ اءَ نقا کے لّ صِاح خار

مـــــــن قـــــــابس شــــــيط الوجعـــــاءَ بالنّـــــــار

وحرص الموالي في هذه المرحلة على التنكر للانتساب إلى العرب، كما كان الشأن في الماضي، بل كَثُر ادعاؤهم الانتساب إلى كسرى حتى قال جحطة (

"وأهل القرى كلّهم ينتمون لكسرى ادّعاءً فأين النّبط ؟ وازدادت صراحة شعرائهم في الفخر بآبائهم الأقدمين، ليس هذا فحسب، بل تحقير العرب، والتهكم من هوان ماضيهم وجفاء عيشهم. ولعل خير من يمثّل شعراء الـشعوبية الـذين كـانوا يتكلمون بلسان الموالي ويعبّرون عن اتجاهاته وآرائه أصدق تعبير هو بشار ابن برد، وقد يكون المتحدّث الرّسمي باسم الشعوبيين في القرن الثاني(")، ويقول عنه أبـو الفرج الأصفهاني("): "إنّه كان شديد الشغب والتعصبّ للعجم"، وقد روي أنَّ المهدي سأله: فيمن تعتدّ يا بشار؟ فقال: أمّا اللسان والزيّ فعربيان، وأمّا الأصل فعجمي، كما قلتُ في شعري يا أمير المؤمنين:

<sup>□</sup> انظر قصة المثل في التنبيه على أو هام أبي علي في أماليه، ص77.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) محاضرات الأدباء: ج2، 223.

محمد هدّارة: اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري، ص436، حسين عطوان : الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ،000.

 $<sup>(\</sup>Box)$  الأغاني: ج3، ص97.

ليعرِفَن عي أنا أنْ فُ الكَ رَمْ

مـــــــن كــــــان حيّــــــــا مـــــــنهمُ و في صر خ حالي إذا ك \_\_\_\_ فرك \_\_\_ فرك \_\_\_ فرك في المستحم وسَ ف عجا \_\_\_\_\_ بُــ سقَ أقط اب سِــ قي و لا أت \_\_\_\_\_\_ حنظا و لا شــــــــو بنا و ر لاً ى جميــــــــــغَ العــــــــــــــــغ \_\_ى جميـــــــغَ العـــــــــــغ 

ديوان بشار ،ج1، ص389،390 .  $^{\square}$ 

| <u>.</u>                               | ـــــه بالرُّكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | نــــــــــــــــــــــــــــــــ      | يجث         |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------|
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                                    | ـــــات                                | بآنيـــــــ |
| ( <sup>-</sup> ) <u></u>               | ي الغُلَ                                           | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |             |
| ربِ                                    |                                                    |                                        | خأ          |
| بغب                                    |                                                    | ـــا مِـــــــــــا                    | يثقب وأثقي  |
| نّنب( <sup>_</sup> )                   | بالـــــــــا                                      | خيا                                    | منضن        |

<sup>(</sup> $^{\Box}$ ) كان العرب قديماً يشربون في علب من الجلد.

الورل: دويبة تشبه الضبّ طويلة الذّنب، صغيرة الرأس، لحمها حار، يسمن بقوّة، منضنض: محرك الذّنب. (

اكلً روح العداء التي يضمرها بشار جعلته يتغاضى عن كُلّ مظاهر الحضارة العربية التي عُرفت في مدن الحجاز، والمدينة، ومكة ،والطائف، خاصة فيما يتصل بعضها بالتجارة والزراعة، والاتصال بالحضارات الأخرى، وسعى جاهداً لإعلاء بعضها بالتجارة والزراعة، والاتصال بالحضارات الأخرى، وسعى جاهداً لإعلاء الذات الفارسية، والتقليل من شأن العرب والسخرية منهم، وقد استغل في ذلك معرفته بطبيعة الحياة العربية في الصحراء، فالتقط بعض المواقف والمظاهر وضخمها وزيفها للوصول إلى غرضه، وساعده في ذلك الظروف السياسية التي ارتفعت بالصوت الشعوبي عالياً، لكنه ظلّ واضحاً أن تركيز بشار كان على الجانب المادّي وحده، فقارن بين طبيعة الحياة المادّية المرفهة عند الفرس في مقابل الحياة البسيطة وربّما يعود ذلك لإحساسه أنّ الثقافة العربية هي ثقافته التي نشأ عليها، ونهل من ينابيعها المتعددة، ولذلك لم يستطع مهاجمة الفكر الذي تربّى عليه أو الثقافة التي ينابيعها امنذ أن كان صغيراً، ولا مهاجمة تلك العناصر التي كانت أداته فيها عربية (□) يقول (□):

<sup>(&</sup>quot;) تقصعتُ: تحرّشتُ بالضّب في حجره، وحجر الضب يُسمى القاصعاء، الحزب: واحدها الحزباءة، وهي الأرض الغليظة .

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) انظر عبد الله التطاوي: القصيدة العباسية: قضايا واتجاهات ، ص167.

<sup>(</sup> الأغاني: ج3، ص116.

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) الاقتسار: الإجبار على فعل شيء .

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) من معاني الإطار: ما حول البيت.

<sup>(&</sup>quot;)الدّراج: القنفذ.

الشّمال:جمع شملة ، وهي الكساء.  $^{\square}$ 

انظر عبد الله التطاوي: القصيدة العباسية ، قضايا واتجاهات، ص176.

 $<sup>^{\</sup>square}$ ) الأغاني ، ج $^{3}$ ، س $^{3}$ 

إنْ جاز آباؤه الأندالُ في مُصرَ

المراد بالقوارير: الزجاج، فإنه سريع الانكسار، ويُحتمل أن يكون قوارير فخذ من أفخاذ العرب غير مشهور، فقد نسب أحد رجال الحديث بالقواريري، وهو من رجال صحيح مسلم، أو يحتمل أنه كان يبيع القوارير ويصنعها.

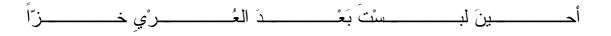
جــــازت فلـــوس بُخــارى فـــي الـــدنانيرِ الفعمرو الظالمي في نظر بشار عربيّ سريع الانكسار مثل الزّجـاج، وذو نــسب رديء ، مثل فلوس بخارى التي يضرب المثل في رداءتها، واستخدم أسلوب الشرط ذا الدلالة السلبية الواضحة والمحسومة بعدم تحقّق الجواب، فلو قبل نسبه لقبلت فلوس بخارى.

وبعد هذا الرفض المطلق للنسب العربي، راح بشار يبحث عن بديل، تعويضي للنسب الذي عاداه، فتوجّه إلى خراسان، يقول  $^{\square}$ :

<sup>( ٰ</sup> ديوان بشار ،ج4،135.

وإنّ ي لم ن ق وم خراسان داره فرن ع من ق وم خراسان داره في الم وفرن ع من في الم وفرن ع من في الم وفرن ع من مراحل التحدي والاستهزاء، الويتدرّج بشار حتى يصل إلى مرحلة متقدّمة من مراحل التحدي والاستهزاء، تجاوز فيها تحقير الجنس العربي، والطعن في أصولهم وانتمائهم، ووصل إلى انتزاع بعض مظاهر الحضارة العربية ومعالمها وردّها في جذورها وأصولها إلى قومه من الفرس، يقول (□):

 $<sup>\</sup>cdot 116$ الأغاني ،ج $^{1}$ اس $^{\square}$ 



لعم رو أبي اقد بُ دِّلْتَ عَيْ شَاً □ اونادَمْ تَ الكرامَ على العُقالِ بعي شكِ والأم ورُ السيور السيور الشعوبيين نفساً في الافتخار بالفرس والخراسانيين، وأوضحهم تصويراً لأمانيهم الاستقلالية ، وأفكارهم القومية ، فقد كان يقوم بتثقيف الموالي وتوعيتهم ، بعثاً لهم من جديد ، للعودة إلى تراثهم والتمسك بأجناسهم ، بل إنه تجاوز ذلك إلى تذكير الموالي أنهم أصحاب الثورة والخلافة ، وأهل الملك والحضارة ، ونسل الأحرار (□).

ويدخل في هذا الإطار أيضاً أبو نواس الذي قال فيه ابن منظور ( $^{\square}$ ): "وإنه كان يفضل العجم ويمدحهم، ويشتهي أن يذكر مناقبهم وآثارهم، وأن يَزيّن بزيّهم، ويظهر للنّاس أنه منهم". يقول ( $^{\square}$ ):

<sup>( )</sup> حسين عطوان : الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ، ص178.

 $<sup>( \</sup>Box )$  ابن منظور:أخبار أبى نواس : ج1، ص 15. .

ديوان ابن نواس ، ص97.

<sup>(&</sup>quot;) ابتدر القوم الفِعال: بادر بعضهم بعضاً إليه، أيكم يسبق إليه، دعدِعْ بمعزى: أي قل للغنم زاجراً دعْ دعْ، أو داع داع، طالقة الذّرب: الذرب فساد المعدة .

وشييخُكَ ماء والسيماء في الترائيب والسيماء والسيماب والسامقارنة تحمل معها الاستعلاء والشموخ من جانب، والحط والازراء من جانب أخر، وأعمق من ذلك أنها تلغي دور العربي في أيّ مساهمة حضارية، وتجعله لا يصلح إلاّ للتعامل مع الأغنام.

أما المظهر الثاني من مظاهر سخرية أبي نواس الحضارية فنامسه في تهكمة من سير القصيدة العربية على النمط التقليدي الموروث، في وقت كان التقليد الشعري القديم، ما زال محتفظاً بقوته وثباته، ويعتبر النموذج والمثال، فجاء أبو نواس وثار على التزام نمط خاص يبدأ بالوقوف على الأطلال، ووصف الدّيار والبكاء عليها، والحنين إلى أهلها النازحين عنها، ثم الانتقال إلى الرّحلة في الصحراء، ووصف الذيق، ثم الخروج من هذا إلى الموضوع الرئيس.

وقد أشار ابن رشيق إلى أنَّ أبا نواس كان حامل لواء التغيير ( وأنَّ ثورت على الأطلال كانت بدوافع عدائية، ويضاف إلى ذلك روح التمرّد على النمطية التي امتلكها أبو نواس تمشياً مع شكل المجتمع وامتزاج حضارات جديدة بالحضارة القبلية، ودخول أساليب مختلفة على نظام الحياة، وانتشار الثقافة الفارسية التي جلبت معها التحرر والثورة ( وقد أضاف يوسف خليف وحسين عطوان إلى هذين الدّافعين الاجتماعيين دافعين فنيين، وهما الوحدة الموضوعية التي حرص عليها أبو نواس خاصة في خمرياته، إذ لا تستقيم إلاّ إذا خلت القصيدة من هذه المقدمة.

<sup>(</sup> العمدة، ج1، ص231، 232. [ □

<sup>(</sup> $\square$ ) انظر محمد العشماوي: موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي، ص $(\square)$ 

والصدق الفني الذي يمتاز به شعره، والوقوف على الأطلال يتتافى مع هذا الصدق؛ لأنَّ الأطلال غير موجودة في الواقع  $\binom{\square}{}$  وقد عبر أبو نواس عن ذلك بقوله  $\binom{\square}{}$ :

ما لي بدار خلّ ت من أهلها شُغُلُ، و لا رس\_\_\_\_\_\_\_ في أبك في امنزا في المنزا و لا قطعْ تُ على حَ رَفِ مِ ذَكَّرَةٍ، ولا الحـــزنُ منّــي بــرأي العــين أعرفُ ــه، □ او لا شــــــجاني لهــــا شـــخص و لاطلـــــــا اولا شحاني لها شخص و لاطلال ف ے مرْفَقَیْه ا، إذا استعرْض تَها، فَتَ لُ ( ا فيها المصيفُ، فلي عان ذلك مرتحا ج ارى ب ه ال ضبّ و الحرب اء و السورل (

يوسف خليف: في الشعر العباسي، نحو منهج جديد، ص65، 66، حسين عطوان: الزندقة والسمعوبية في العصر العباسي الأول ،196.197.

ديوان أبي نواس، ص457.

<sup>.</sup> على حرف: الحرف الناقة الضامرة، الفتل: الاندماج في مرفق الناقة  $^{\square}$ 

<sup>(&</sup>quot;) الطنب: الحبل الذي تشدّ به الخيمة، الورل: دابه كالضّب، الورل: طويل الذّنب، قصير الرأس.

| ?? |  |  |
|----|--|--|

## ويقول في موطنِ آخر $(^{\square})$ :

<sup>(</sup> $^{\square}$ ) الحزن: ما غلظ من الأرض.

القصر المنيف: العالي والمشرف على ما حوله، النخل المشتمل: المحيط من كلّ جانب.  $^{\square}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>□</sup>) ديوان أبي نواس، *ص*489،490.

لــــم تخـــل مـــن زلـــل، ومــن وهــم تخــل مــن وهــم الله أن يعبر عن الواقع الحيّ الذي يعيشه، وما عدا ذلك فهو تزييف، وكذب، ومجرّد تقليد قد ينتهي به إلى الخطأ والوهم، وقد اختار الخمر لتكون المادة الفنية لهذا الواقع الجديد، وبديلاً عن المقدّمة الطللية .

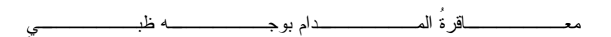
ويرى العقاد أن الهدف من وراء هذه الثورة عند أبي نواس، ليس مهاجمة الأطلال لذاتها، بصفتها ماض انتهى، وإنّما أراد من ذلك إلازراء بأهل الأطلال وبعيشهم، وفخارهم الذي عَزَّ عليه أن يجاريهم فيها، والإشادة بالخمر التي لا غنى له عنها (").

ويعيد أحمد كمال زكي ثورة أبي نواس الشعرية ومهاجمة القديم إلى مواقف الشعوبية، ويرى أنه كان محبّاً للأعاجم خاصة الفرس، فصوّر آثارهم في استعلاء وكبر وأظهر إعجابه بحضارتهم، في حين تبرّم بالعرب، وكشف عن مثالبهم بأسلوب ساخر متهكّم، فأعطانا صورتين متناقضتين للعرب والفرس  $(^{\square})$ ، كشف عنهما في قوله  $(^{\square})$ :

<sup>.</sup> العقاد: أبو نواس، دراسة في التحليل النفساني والنقد التاريخي، -142

أحمد كمال زكي: الحياة الأدبية في البصرة إلى نهاية القرن الثاني الهجري، ص396.

<sup>(&</sup>lt;sup>□</sup>) ديوان أبي نواس ،ص547،548.



مـــــع الأعـــراب مجـــدوب المكــان المخالفة المقال بسبب عليه مذهب المثل بسبب مغالاته في الدعوة إليها، وخلط بين عداوة الوقوف على الأطلال، وعداوة أهلها حتى قارب أن يكون متعصباً ضد العرب( ").

ويعدها محمد العشماوي دعوةً إلى التمرد واستقلال الرأي رغبةً في أن يواكب الشعر حركة التطور التي فرضتها الحياة الجديدة حتى تتحقق المعاصرة، أداءً ولغة وموضوعاً (□).

وتكاد معظم وجهات النظر التي عرضتها، تتفق على أنَّ أبا نواس قد بالغ في الدّعوة إلى ترك بناء المقدّمة الطللية، وأسرف في نبذها وتحقيرها، وخلط بين عداوة الوقوف على الأطلال، وعداوة أصحابها، وأخرج الشعوبية من إطارها الاجتماعي، وجعلها أدبية وحضارية، ولم تكن دعوة تجديدية بريئة، وإلاّ لما نهاه الخليفة عن الاستمرار في هذه اللّجاجة، وقد عبّر هو عن ذلك بقوله  $\binom{\square}{}$ :

<sup>( )</sup> البهبيتي: تاريخ الشعر العربي، ص417.

<sup>(□)</sup> انظر محمد العشماوي: موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي، ص209.

<sup>(&</sup>lt;sup>□</sup>) ديوان أبي نواس ،ص224.

دع اني إلى منين، وطاع تالط ول مسلط فسمع أمير المؤمنين، وطاع والتحديق ذراعي أنْ أجوز له أمرا وإن كنت قد جشمتني مركباً وعرا وعرا وإذا عُدنا إلى نماذج شعره التي كان يسخر فيها من الوقوف على الأطلال، والبكاء على ساكنيها نجد الكثير منها يمتزج بعشق الخمر وما يحيط بها، بصورةٍ تظهر هوساً شديداً وارتباطاً عضوياً لا فكاك منه، إذ أصبح الخمر في شعره بداية الموضوعات ونهايتها، أما البكاء على منازل هند وأسماء فهو ضرب من السخف لا محصول من ورائه، يقول (ا):

المصدر نفسه ، ص $^{\square}$ 

اتا ك أبك ي، ولا أبك ي لمنزل

وأنْ تسبيب أبي نواس بالخمر، ووصف محاسنها، يتضمن النقيض الساخر لمطلع القصيدة العربية، وهذا نوع يتّخذ من القلب والتحوير والاستبدال الساخر سبيلاً للوصول إلى الجد وإلى رؤية جديدة . ومن هنا فإنّ السخرية تستمد أهميتها في داخل الخطاب الشعري من كونها ظاهرة فنية تقوم على علائق لغوية وعلامات وأقوال وكلمات مكررة أحياناً تزاوج بين معنى ظاهر، ومعنى يقصده الشاعر ويرمي إليه.

## ومن سخريته أيضاً قوله(□):

المصدر نفسه ، ص171، المصدر الفسه ،

السيس الأعاريب بُ عند الله مسن أحدد الله مسخريته واضحةً في كُلّ الأبيات التي مرّت، وقد جاءت مختلطة بهجوم عنيف على بني أسد وتميم وقيس، ويتساءل في استخفاف من يكونون؟ وينهي أبياته بتهكم حادّ، حين يحكم على الأعراب هذا الحكم القاسي، ويجعلهم عند الله لا شيء. وتتصاعد حدّة استخفافه واستهزائه في قوله (□):

(<sup>□</sup>)ديوان أبي نواس ، ص232...

ويستهزئ في قصيدة أخرى من حياة الأعراب وصحرائهم الوعرة الجافية وأسلوب معيشتهم، وطعامهم، ويصل إلى مرحلة خطيرة من مراحل السخرية والتحدي، فيدعو إلى التبوّل في الحليب، الذي يمثّل عند العرب جزءاً أساسياً من مقوّمات حياتهم، ورمزاً من رموز حياة البدوي وضيافته وكرمه. ويدعو لاستبدال الخمر به، يقول  $\binom{\square}{}$ :

دعِ الأط الله ت الفيها الجنوب وبُ وخ الأط الله توب الوَجْنا الوَجْنَا الوَجْنا الوَجْنَا الو

المصدر نفسه ،53،54. $^{\square}$ 

لنجيب. الناقة القوية، تخبّ بما : تسير الخبب ،وهو من ضروب السير ، النجيبة: الناقة ومثلها النجيب.  $^{\square}$ 

و لا عَيْ شَا فعي شَهُم ' جَ ديبُ رولا عَيْ قُ الع يَشْ ، بي شَهُم ' جَ ديبُ رولا تُدْ قُ الع يَشْ ، بي نهمُ غري ب بُ ولا تُدْ رَجْ فم ا في ذلكَ حُ وبُ

يط وفُ بكأسها ساق أديب بُ

□ •ويعد البكاء على الأطلال خبالاً وجهلاً، يقول (□):
القد جُ نَ من يبكي على رسْم من زل
ف إنْ قي لَ: ما يُبكي على وسْم من رقٍ،
ف إنْ قي لَ: ما يُبكي على اللاً بقفْ رقٍ،
ولكنّن عي أبكي على اللاً بقفْ رقٍ،
سأشر بها صرفاً ،وإنْ هي حُرم َ تُ ولين الله عَفَ ونَ بجرول (□)
الوين دُبُ أط للاً عَفَ ونَ بجرول (□)
الوين دُبُ أط للاً عَفَ ونَ بجرول (□)
تت وحُ على ف رخٍ بأصواتِ مُعْ ولِ

حـــرامٌ علينا في الكتاب المنرتّل

<sup>(□)</sup> ديوان أبي نواس،ص455.

 $<sup>(^{\</sup>square})$  جرول: موضع من الجبل كثير الحجارة .

فق د طالم الوقع ت غير محلّ ل واقع ت غير محلّ الوجاءت سخرية أبي نواس هنا في اتجاهين: الاتجاه الأول: الاستهتار بقيمة فنيّة مستمدّة من واقع الحياة الاجتماعية عند العرب، وهي الوقوف على الأطلال وبكائها، علماً بأنّ هذه القضيّة تمثّل عند العربي الوطن والإنسان.

أما الاتجاه الثاني، فهو اتجاه ديني يكمن في الإعلان عن مواقعة الحرام والاستهتار بالنص القرآني الذي يحرّم الخمر.

ويلجأ أبو نواس في دعوته هذه إلى أسلوب الإقناع، فيحاور الواقف على الأطلال ، ويذكّره أنّها لا تجيبُ سائلها، ولا تعيره اهتماماً، فلماذا يقفُ عليها مخاطباً وباكياً ?! يقول (

\_

ديوان أبي نواس، $\sim$  454.  $^{\square}$ 

وأجاب ت ْ ل ذي س وال س وولا

يَطْ رُدُ الهَ مَ طعمُه ا، والغليلة، وهذا لون وينكر على الأعراب عشقهم؛ لينفي عنهم جانب الرقة والمشاعر النبيلة، وهذا لون لم أجده عند غيره ممن أعلنوا عداءهم للجنس العربي، فبشار وهو أشدّهم لم يخرج في سخريته عن الجانب المادي.

## یقول أبو نواس ( $^{\square}$ ):

دع الرَّسْ في دَثَ حيرا \_\_\_\_\_ بن \_\_\_\_ کے \_\_\_\_ سٹری، اك حليب بُ صافية ف ذاك الع بش لا س ــــــرَّةٍ يُلْفـــــازب حَــــــازب حَــــــاز فإنّ ك أيّم ك أيّم ن عجب ب لعشقهم ال فق دی اب ن عج لان

ديوان أبي نواس ، ص307،307.

ابورٌ لمَ نُعَبَ \_\_\_\_\_ من عنه الطلح والع شرا \_\_\_\_\_أ، ولا وَحَـــــــــ \_\_رَ مــــــن حافاتِهــــــا زُمَـــــن \_\_\_\_اكر شُ ربُها الخَمَ \_\_\_\_\_ حِبَا قطف عِبْ صرا \_\_\_\_\_ الأع\_\_\_\_راب معتبَ ول ف فط ن ل فط ف خب ر ا

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) اليرابيع: الواحد يربوع، نوع من القواضم يشبه الفأر، فصير اليدين، طويل الرجلي وله ذنب طويـــل/الـــوحر: الواحدة وحرة: دويبة يُقال إنها لا تطأ شيئاً الا سمّته.

الملا :المتسع من الأرض.  $^{\square}$ 

السّيد :الذّئب ،الوبر : حيوان برّي شبيه بالقط.  $^{\square}$ 

ويدعو في موطن آخر، إلى استبدال الرّاح والريحانة والخمر بالوقوف على الأطلال، وهذه أشياء تتاسب حياة المدينة ذات الاستقرار والثبات، يقول (

ديوان أبي نواس ،ص548.

ءُ جُ للوُّق وفِ على راحٍ، وريح انِ،

لا تبك ينَّ على ين شاني الأطال إلى مان شاني

المصدر نفسه ،ص551. $^{\square}$ 

لا تب كِ لل ذَّاهبينَ في الظُّعُ نِ،

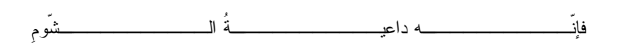
وَعُ صِحْ بِنِ الْمَطِيِّ فِ صَطْبِحْ مُعَتَّقَ الْحَدِّمَنِ الْمَطِيِّ فِ صَطْبِحْ مُعَتَّقَ الْحَدِّمَنِ الْمَطِيِّ فِ الْمَلِيِّ فِي الْمِلْمِيِّ فِي الْمِلْمِيِّ فِي الْمِلْمِيْ فِي الْمِلْمِيْ فِي الْمِلْمِيْ الْمُلْمِيْ الْمِلْمِيْ الْمِيْمِيْ الْمِلْمِيْلِمِيْ الْمِلْمِيْلِيْمِيْلِمِيْمِ الْمِلْمِيْمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِمِيْلِم

مِ نُ كَ فَطِ فَطِ نِ فَ عَلَى الفرس ونبات الأعراب في الصحراء، ساخراً ومقلّلاً من شأن كُلِّ ما يتصل بالحياة العربية، ويصور داعي الوقوف على

الأطلال بغراب البَيْن، داعية الشؤم. يقول (

ديوان أبي نواس ،ص498.

<sup>( )</sup> رجع التسليم :ردّ السّلام.



والآسِ عـــــــــن شــــــــيح، وفيــــــــصومِ (  $^{\square}$  ) ويستنكر السير على الناقة، والسفر بها على الفيافي، حيث كانت إحدى وسائل الحياة الضرورية عند العرب قديماً، ويؤثر عليها السير إلى اللّذة ويجعلها غايته يقول : (  $^{\square}$  ).

لعوسج: شجر شائك.  $^{\square}$ 

ديوان أبي نواس ،222.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)المصدر نفسه، ص366.



الدويّ الربّ الربّ الربّ السيطة، النين عرّضوا بالعرب،وسخروا من حياتهم البسيطة، علي بن الخليل مولى معن بن زائد، وتظهر سخريته من العرب في تلك الأبيات التي قالها في صديقٍ له من الدهاقين، وكان غاب عنه زمناً ثم عاد إلى الكوفة، وقد أصاب مالاً ورَفْعَة، فادّعى أنّه من تميم، فقال فيه علي بن الخليل (□) ساخراً من العرب يقول (□):

 $<sup>^{\</sup>square}$ ) هو رجل من أهل الكوفة مولى لمعن بن زائدة الشيباني ،ويكنى أبا الحسن ، وكان يعاشر صالح بن عبد القدوس ، لا يكاد يفارقه فاتحم بالزندقة.

<sup>(□)</sup> الأغاني ج14،.ص375

<sup>( )</sup> الخِيري بالكسر : المنثور الأصفر .

 $<sup>\</sup>stackrel{-}{}$  يبرين : رمل لا ت  $^{ ext{c}}$  وطرافه ،من أصقاع البحرين .

والخصور والخصور والسورة والسورة والسورية والسورية والله والله والله والله والله والله والله والله والكل المناعظيماً، وينكر على صديقه انتسابه لقبيلة تميم العربية، ويرى أنه ارتكب إثماً عظيماً، بعد أن كان مولى صالحاً، يحيا حياة كريمة. ويستغرب من تحوله هذا، ويصرّح بنبرة ساخرة حاقدة أنّه ليس عند العرب ما يغري بالانتساب إليهم.

وأمام ما عرضته في هذا الفصل، يظهر للمتأمّل أنَّ الحضارة العربية أخضعت بقصد أو دون قصد العملية من التشويه، وطمس الإسهامات الثقافية والمادية، ولم تراع بساطة الحياة ومتطلباتها في تلك المرحلة، بل ظهرت أصوات استعلت على كل ما يتّصل بالعرب، وأقامت عليه حدّاً جائراً ، وجاء ذلك كله مبطّنا بدعوة إلى التجديد، ومسايرة روح العصر ومتطلباته.

الفصل السابع لدراسة الفنية

## (1) اللغة:

إنّ اللغة الشعرية ملتصقة تماما بطبيعة الشاعر وروحه، والعلاقات التي يقيمها بين مفردات اللغة، تعكس صورة العلاقات في العالم الذي أوجده (1)، فترتبط دلالة الألفاظ بخلجات الشاعر وانفعالاته، وهذا يؤكّد دور الفنان في بثّ الروح في الألفاظ بمستويات الصورة وظلالها التي تحددها معانيه.

والشعراء متفاوتون في اختيار اللفظ ، واستيفاء المعنى ،ومجاراة الواقع ،أو الابتعاد عنه ، لكنّهم يجتمعون في رؤيتهم للكلمة المجردة ، إذ يرون فيها قصورا وعجزا لا ينهض بالفن ، ولا يرقى به ؛ لأنّ الشعر بمجمله لا ينقل دلالات مباشرة ، بل هو عالم متموج كثيف بشفافيته ، لذلك يعبرون عن أغراضهم بالرؤيا ، والإسارة والرمز ، والإيحاء ،والمجاز ، فيتحول الشاعر إلى راء يجسد ظاهرة جمالية لعمق فكري خلقي ، هو منطلق الشاعر باعتباره إنسانا اجتماعيا مفكرا (2)

ولعل أول ما يلفت النظر عند شعراء السخرية ،هو ظهور اتجاهات متعددة ،كشفت بلغتها عن واقع حي ، وشكّلت علامة فارقة ،نستطلع من خلالها ملامح شخصية صاحبها، ونتعرف إلى بيئته المكانية، وهمومه الشخصية والعامّة ،وهذا الاتجاه الفني قاد إلى اتجاه لغوي واضح، عبر عن أهم القضايا في ذلك المجتمع،ومنها:

## (1) مظاهر الفقر والبؤس:

وأبرز من تحدّث عن هذه المظاهر، أبو الشمقمق، وأبو فرعون الساسي، وأبو الينبغي ،والحمدوني ،وابن الطبيب، وجاءت أشعارهم صورة صادقة لأحوالهم فذكروا مشاكلهم وآمالهم ، وتحدّثوا عن حاجتهم إلى الغذاء، والكساء ،والمسكن ، وبرزت لديهم مفردات ،الخبز ، والدّقيق والحنطة، والتتور، والماء ،والحليب، وأكثروا من الشكوى والأنين ، وزادت صراحتهم في ذكر البراغيث، والفئران ، والحصيرة،

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  أدونيس:زمن الشعر، $\binom{1}{}$  .

ميشال عاصي:دراسات منهجية في النقد،ص 77 .انظر عبد الحي دياب :فصول في النقد الأدبي الحديث ،العدد 113، $^{2}$ 

والمطيّة ،والجوع، والمرارة، وكل متعلّقات الفقر، والحاجة، والتّسول . ومنه قـول أبي الشمقمق (1):

و أقام السّنور في البيت حولاً ما يرى في جوانب البيت فارة

ويبدو أنّ قسوة الحياة قد دفعتهم إلى ملاحقة الأغنياء والساسة ، وبخاصة البخلاء منهم وكشفهم أمام المجتمع بذكر أسمائهم ، ومن ذلك قول ابن الطّبيب في الحسن بن سهل وزير المأمون  $\binom{2}{2}$ :

باب الأمير عراء ما بــه أحـــد إلّا امـرؤ واضـع كـفّاً علـى ذقن في الله منه وجدوى كفّه خلف ليس السدى والندى في راحة الحسن

ويلاحظ أنّ السخرية من البخل والبخلاء، قد نحت منحى ارتفع بالسخرية من الجانب الفني، إذ لجأ الشعراء إلى توظيف ألفاظ ومعان ، واستحضار شخصيات ومواقف ، ليبالغوا في أوصافهم ، فذكر عندهم سليمان ، وموسى، ومريم عليهم السلام وذكرت ألفاظ الجن ، ورضوان حارس الجنّة، ومالك حارس النار ، والقفل ، والمفتاح، وشرب البحار وقطع الرّمال، وكلّ هذه المفردات ذات إيحاءات وصفية متوّعة، تخدم التضخيم الذي سعى إليه الشعراء.

(2) الحديث عن طبقات المجتمع وفئاته.

استطاع الشعراء نقل ما يجري من فساد وظلم لدى رجال الدولة، وأقاموا حجتهم، بخاصة على عمال الخراج والقضاة ، ولم تخل أشعارهم من السوقية أحياناً . وتحدّثوا كذلك عن الشعراء والعلماء، وأظهرت مفردات هذا الاتجاه ،تنافساً حاداً بين عامة الشعراء ، دفعتهم إلى تجاوز المألوف في سخريتهم ،وبخاصة ما كان يجري بين بشار وحماد عجرد ، وبين ابن الرومي والبحتري، وقد برز ابن الرومي في الظهار العيوب التي وقع فيها الشعراء الذين يتّصل بهم، فذكر مجموعة من المصطلحات النقدية ،سيأتي الحديث عنها لاحقاً.

<sup>(1)</sup> البيهقي : المحاسن والمساوئ ،ص278.

 $<sup>(^{2})</sup>$ الكتبي : فوات الوفيات ، ج11، ه $^{2}$ .

وتوجّهوا إلى فئة المغنين والمغنيات، وأفاضوا في وصف الجسد، والصوت، والحركة، والرائحة، ولم يتورعوا في إلصاق العيوب بهم، وجاء بعضها في إطار نقدي ، يطالب المغني بتحسين أدائه، وصوته ،وهيئته، ومن ذلك قول ابن الرومي:  $\binom{1}{}$  نبرته غصّة وهزته مثل نبيب التّيوس في الغنم وقوله  $\binom{2}{}$ :

إذا ما شنطف نكهت فمن ندمائها صرعى وقتلى

ولم ينج العبيد والجواري من ألسنة الشّعراء، فلم تخرج لغة الخطاب معهم ،عن مفردات البيع والشراء لتذكيرهم دوماً أنّهم سلعة (3) .

أمّا المفردات الدينية والحضارية ، فعبّرت عن وجود ضياع وتشتت عند بعضهم وأخص أبا دلامة ، وعن لهو فكري، وتأرجح في الموقف عند أبي نواس ،وزندقة واضحة عند بشار.

وقد كشفت سخرية الشعراء بعامتها عن مستويين لغويين:

المستوى الأول: يكمن في اللغة الشعبية البسيطة التي تميل إلى الركاكة، والعفوية والتلقائية ،وتأتي في مقطعات شعرية قصيرة ، وضعت في قوالب بعيدة عن التعقيد، وخالية من الأبعاد الفكرية، المستنبطة من الأساليب البلاغية ،التي ترتفع بدورها بالنص عن مستوى التصريح المباشر؛ ولعل ذلك ناجم عن تواضع القدرات الفنية لشعراء هذا المستوى، خاصة إذا علمنا أنهم شعراء مغمورون في معظمهم ،ولم تكن لهم تجربة شعرية ناضجة ،ومن هؤلاء: أبو الشمقمق ،وأبو هفان ،وأبو الينبغي، وغيرهم.

وعلى الرغم من ذلك، عبروا بنبرة حادة عن اتجاه ناقد ،تابع مجريات الحياة في هذا العصر، وكشف بلغة بسيطة، عن هموم المجتمع وأحاسيسه ،دون مقدمات أو

<sup>(1)</sup>ديوان ابن الرومي ، ج6،ص10.

المصدر نفسه، ج4، ص $^{2}$ ا.

 $<sup>\</sup>binom{3}{1}$  انظر المصدر نفسه ، ج $\binom{3}{1}$ 

أساليب، قد تخفي مقاصدهم، أو تجعلها خاضعة للتأويل ،واتجهوا اتّجاه العامـة فـي سبابها، ولهذا نلمح في أشعار هم أسماء المهجوين وما يتـصل بهـم مـن المعايـب والمخازي أحيانا (1).

المستوى الثاني: ويظهر في اللغة الجزلة عند بشار، وأبي نواس ،ثم ابن الرومي أحيانا، و'يلمس عند هؤلاء الشعراء قدرة على استقصاء المعاني وتفتيقها، والبحث في علاقاتها. فبشار في سخريته الحضارية ،ظل يقلب الجوانب المادية عند العرب، ويتناولها بأساليب مختلفة، وقد أسعفته مقدرته الشعرية، واتساع معجمه اللغوي، على عرض الصورة نفسها مرات عديدة، مع اختلاف في مفرداتها وترتيبها (2). وقد نجع في تحويل الصور الجزئية إلى لوحات كبرى، يضم فيها الجنس العربي كله، وساعده على ذلك وعيه التاريخي بطبيعة حياة القبائل العربية، واطلاعه على الموروث الثقافي عند العرب، وبخاصة فن النقائض التي جعلها سلاحا من أسلحته.

ويلاحظ أن بشار أكثر في سخريته من المفردات التي تتصل بمظاهر الحياه البدوية بكل تفصيلاتها، فأتى على لباس العربي، وطعامه، وبيته ،وحيواناته، ونباتاته، وقارنها بمثيلاتها عند الفرس،ومنه قوله(3):

وتغدو للقنافذ تدريها ولم تعقل بدراج الديار

وقاده هذا إلى ذكر بعض المفردات الأعجمية مثل: كسرى ساسان قيصر الهبانيق ... وكل ذلك جاء في صيغة خطابية هجومية مغذاة بحس عدائي ،يقول (4): وقيصر خاليي إذا عددت يومياً نسيي يسعى الهبانيق له بآنيات الذهب

وقد يلجأ بشار في سخريته إلى ألفاظ نابية جارحة ،تعبّر عن نفسية مليئة بالغيظ والكره ، ومن ذلك قوله في السخرية من باهلة  $\binom{1}{1}$ :

 $<sup>^{(1)}</sup>$ انظر بعض الأمثلة في الصفدي: الوافي بالوفيات ج $^{(1)}$ وسال  $^{(231)}$ البغدادي: حزانة الأدب ج $^{(231)}$ 

<sup>(2)</sup> انظر الأغاني ، ج(3)0 انظر الأغاني ،

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ،ج $^{3}$ ، المصدر المساء ، المصدر المساء ،

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)ديوان بشار ،ج1،ص399،390.

وفيم الباهليّ من الفخــــار كفضل القسوريّ على الوبارِ $\binom{2}{}$ 

يفاخــرنا ونعمتنا عليــــه أقول له ولي فضل عليــــه 000

موالي عامر وسم بنار

على استاه سادتهم كتاب

ويلتقي بشار أبا نواس في الحاحه على سلب العربي كل مظاهر التحضر، والحطّ من شأنه، والسعي إلى فرض نمط اجتماعي وثقافي جديدين ، لذلك تتشابه اللغة عندهما وتتداخل وبخاصة في إعطاء البديل التعويضي .مع هذا فإن قرينة الخمر التي تلازم أبا نواس في أشعاره الساخرة، تعدّ عنصرا لغويا يسم أشعاره ، و 'يعرّف بها ومنه قوله في الخمرة (3):

لتلك أبكي ولا أبكي لمنزلة كانت تحلُّ بها هند وأسماء '

ولا يغفل الدارس الروح الإباحية في عرض المفاهيم عندهما، لذا نجد أن المفردات البعيدة من الذهن ،قريبة منهما ، يخترقان بها الحجب والأستار متى شاءا .

واستطاع أبو نواس من خلال موهبته القوية أن يقرب لغة التخاطب من مستويات المجتمع بكافة فئاته، وقد عرف عنه أنه كان يأخذ ألطف الكلم، وأنسبه وقعا، وينظم شعره على قواف شتى، ولا يجد صعوبة في النظم على القوافي النادرة، وتحدث عنه ابن رشيق وعدّه أسير الناس شعرا، وما أحد إلا ويميل إلى عشرته، ويحسده على قربه من النفوس لظرفه ولطفه (4).

وقال فيه ابن خالويه  $\binom{5}{2}$ : "لو لا ما غلب عليه (أبي نواس) من الهزل؛ لاستشهدت بكلامه في كتاب الله؛ وذلك لأنه تعلم اللغة أساطينها  $\frac{1}{2}$  وحفظ لغاتهم وأتقنها ".

 $<sup>\</sup>binom{1}{242}$  المصدر نفسه ،ج $\binom{3}{2}$ ، المصدر نفسه ،

<sup>(2)</sup> القسوري :الأسد ، الوبار جمع وبْر ،دويية تشبه الأرنب تجتر كالأرانب.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان أبي نواس ،ص28.

<sup>(4)</sup> ابن رشيق :العمدة، ج2،ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ابن منظور المصري : أبو نواس ،ص5.

ويعد أبو نواس صاحب مدرسة السخرية والعبث بذوات الآخرين، ولا شك أنه أثر فيمن جاء بعده ، فظهر تطور واضح في أداء ابن الرومي الذي استفاد كثيرا من تجربة أبي نواس في هذا الحقل، وطورها وامتلك معجما لغويا، يشهد بشروة لغوية كبيرة وتمكن في العربية ، وتظهر في غزارة معانية ،وفي قدرته على توليدها، كذلك في تتوع قوافيه، على الرعم من صعوبة بعضها ،وقلة مادتها اللغوية ،عندما يكون رويها ثاء أو جيما أو زايا أو صادا أو ضادا، وهي قواف يبتعد عنها معظم الشعراء.

وأكد المازني هذا المعنى بقوله: (1) وليس ابن الرومي من تعييه القافية أو تضطره إلى غير ما يريد أن يقول، وإنك لتقرأ شعره فيخيل إليك أنه يتاول الألفاظ، ويقسرها قسرا على إعطاء المعاني التي يقصد إلى تبنيها". أو بعبارة أخرى إنه قادر على ألفاظه قدرته على معانيه.

والغريب أن ابن الرومي مع علو كعبه وكثرة أشعاره لم يذكره أبو الفرج الأصفهاني ، ولا الأنباري، بل ظلّ مغيبا عندهما، وقد خصه ابن النديم في الفهرست بكلمة وجيزة ، أشار فيها إلى أنّ شعره كان على غير الحروف، رواه المسيبي، شم عمله الصولي على الحروف، وجمعه أبو الطيب، وراق بني عبدوس من جميع النسخ فزاد على كل نسخة مما هو على الحروف وغيرها نحو ألف بيت (2) .

ومع اتساع لغته وإحكامها في مظهرها العام، إلا أنها بدت أحيانا بسيطة وسهلة بنيت بناء الرسائل، وقد ذكر ابن طباطبا ،أن هذا عيب يقع فيه الـشاعر ،ويـضعف شعره ،يقول: "فإن الشعر إذا تأسس تأسيس فصول الرسائل القائمة بأنفسها، وكلمات الحكمة المستقلة بذواتها ، والأمثال الموسومة باختصارها – لم يحسن نظمه "(3).

<sup>240</sup>المازني: حصاد الهشيم ، ص $\binom{1}{}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ابن النديم : الفهرست ،ص241.

 $<sup>\</sup>binom{3}{126}$  ابن طباطبا :عيار الشعر ، $\binom{3}{126}$ 

ويقول ريفون جست (1): "ولغة ابن الرومي محكمة وألفاظه كثيرة ولكن أسلوبه عامة سهل، وعربيته كثيرة الشبه بالعربية الأدبية في هذه الأيام ،ولـذلك يـستطيع المثقفون من الناطقين بالعربية الآن فهم قدر كبير من شعره دون مشقة كما يتضح من المقتطفات الكثيرة التي نشرها كامل الكيلاني والعقاد، واللذان قلما شعرا بحاجتهما إلى إضافة كلمة لشرحها للقارئ".

واختلطت بلغته ألفاظ فارسية ورومية ، بشكل يوحي أحيانا أنه يعمد إليها قاصدا ومن ذلك قوله  $\binom{2}{2}$ :

<sup>( ً)</sup> ابن الرومي ترجمة حسين نصار ص87. ( ً)ديوان ابن الرومي ، ج1،ص442–444.

أصلع ' يكنى بأبى الجَلَّد تِ (1) حَبِلَّ ق كالماعز الكلوخ ت إ ذو هامةٍ مثل الصيّفاة المرت(3) تتصب في مهوى جبين صَالْت (4) تبرق بالليل بريق الطّسست(5) صبحها الله بقف د سخ ت ولحية مثل غراب الحمثي كأنها مدهونة بزفت سرّحها الله له بالسلُّ ت تعرف ١ الأنب اط بالبذنة وست وفارس الأحرار بالبذنخت قصی علیه بقصاء بست من آكل الناس لخبيز بحيت يلتــــه بالريـــق أيّ لـــــت أحسب حساب بني نوبخت بأنه نحس شقى البخت يلقط حبَّ الأدم المنفت لقط حمام جاء من جير فُت كأنما يلقطه بشق ت

<sup>0</sup>الجلحت : الأجلح ، الذي انحصر مقدم رأسه  $^{1}$ 

 $<sup>\</sup>left( \begin{array}{c} 1 \end{array} \right)$  الكولخت : لفظه من الخيل ، أي القصير  $\left( \begin{array}{c} 2 \end{array} \right)$ 

<sup>0</sup> هامه مثل الصفاة المرت : أي رأس مثل الصخرة الناعمه  ${3 \choose 1}$ 

 $<sup>\</sup>left(rac{4}{}
ight)$  الجبن الصلت : الواضح والبارز  $\left(rac{4}{}
ight)$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  الطست : الإناء ، اللفظة من الدخيل  $^{5}$ 

وهذه المقدرة اللغوية أتاحت له استخدامها في مظهرين، كان لهما دور بارز في تعميق الصورة الساخرة، الأول:التلاعب بالألفاظ والمعاني، والثاني :التلاعب بموسيقا الألفاظ.

أما الأول، فهو أسلوب عرف به أستاذه أبو نواس، وظهرت عنده منه نماذج عديدة، فها هو يستعدي على اسم أبان بن عبد الحميد اللاحقي، ليحوله أتانا، ولا يكلُّفه التصحيف تغييرا كبيرا، وإنما يكفيه أن يستبدل الباء تاء فيصبح أتانكا، يقول(1):

صّبرت باء مكان الــــ لـــم تــــرد إلا أتانـــا قد علمنا ما أرادت قطع الله وشيكا مين مسميك اللسانا

ويستغل أبو نواس براعته في تغيير مواقع الحروف، ليغير معانيها. أثناء سخريته من نسب الهيثم بن عَدي يقدّم الدال على العين، فيصبح الهيثم بن دعى ،

وهذا يعنى أنه متحير بين الأنساب فمرّة من الموالى ومرّة من العرب ، يقول  $\binom{2}{1}$ : إذا نسبت عَديا في بني ثعال فقديم الدّال قبل العين أحيانا كأنني بكَ فوق الجسر منتصباً على جواد قريب منك في الحسب من الصديد مكان الليف والكرب إذا اجتلبت لها الأنساب من كثب إلى الموالى وأحيانا إلى العرب

حتى نراك وقد درعته قمصا لله أنت، فما قربى تهم بها فلا تزال أخــا حــــلٌ ومرتحـــــل

 $<sup>^{1}</sup>_{(2)}$  ديوان ابي نواس ، ص 597 ، 598

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ابن منظور المصري : أبو نواس ،ص146 ، 147 .

وفي موقع آخر يسلخه من نسبه إلى طيء ، وينقله إلى النبط ،ولم يزد على أن أضاف حرفي نون وباء على طيء ، وقد أغناه ذلك عن قصيدة كاملة ، يقول (1): أنست مسن طسيء ولكسن قبلسه نسون وبساء ،

ويبدو أنّ ابن الرومي قد تأثّر بأبي نواس في هذا الأسلوب اللغوي، فمن نماذجه التي يتلاعب فيها بالألفاظ قوله(2):

يا أبا سحاق واقلب ب نظم إسحاق وصح ف ف واترك الحاء على حا للهاء مَصْرِفُ

إنه يستخرج في قراءاته ورموزه معاني قريبة وبعيدة، ولهذا فإن لفظة إسحاق تخرج عن معناها المعجمي، لتعطي معنى غاية في السلبية ،وهو السحاق ،ويتلاعب باسم أبي جعفر في قوله(3):

أبا جعفر واصفح عن الفاء إنها تزيدك في جعر من الأفّ جانبا رأيتك للفعل الجميل مجانبا فآليت لا ألقاك إلاّ مجانبا

فهو يدعو أبا جعفر أن يحذف الفاء من اسمه لينقلب أبا جعر ،ومعناه يباس الطبيعة، ويقول إنّ هذه الفاء تساعده على التأفف عند جعره ،بسبب القحط، وهذا كناية عن انقلابه لحيوان يتذمر عندما لا يجد طعامه .

ويستطرد في تلاعبه بالألفاظ ،وفي هذه المرة يحذف الياء من اسم فضيل ليصبح فضل ،وتعني الزيادة من كل شيء ،والزيادة لغو وفضول،يقول ابن الرومي (4): أنت فضل، وفضلة الشيء لغو فضول شمّ أردفْت ذلّ قالتصغير حقّر الفضل ثمّ صغّرت عنه زادك الله يا صغير الحقير

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{1}$  المصدر المساه ، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) ديوان ابن الرومي، ج4،ص 203 .

ر $^{3}$ ) المصدر نفسه ، ج $^{1}$  ،ص $^{204}$ ،  $^{205}$ .

 $<sup>\</sup>binom{4}{164}$ المصدر نفسه ،ج $\binom{4}{164}$ المصدر نفسه ،

آية فيك للطيف الخبير لعلى خطة من التسخير في الموازين دون وزن النقير (1) كسفاة وتارة كثبير (2)

فقبول النفوس إياك عندي إن قوما أصبحت تنفق فيهم يا ثقيلا على القلوب خفيف المطورا طِرْ سخيفا، وقَعْ مقيتًا ،فطورا

وفي صورة أخرى يعود إلى المعنى الذي يفيده فضيل، دون تغيير أو تبديل وأراد من ذلك أيضا إلغاء فضله وقيمته بين الناس ،يقول (3):

أما والعرج الصد ذي أنت به تـ كمنى لئسن صغر ما تدعى به ما كبر المعنى

ويسخر في موطن آخر من رجل طعن في شعره ،مستخدما أسلوب التصغير ليهينه، ويقلل من شأنه،ويساعده على تحقيق السخرية من المهجو الجانب الموسيقي الذي يأتي من توالي التصغير في نهاية الأبيات الشعرية يقول  $\binom{4}{}$ :

 إلى الله يا الله ن بويب
 أن يستثار بويب

 فإنما أنا ليبث
 عاد وأنت كليب

 لا تحقرن سوبيب
 كلم جرّ سبّا سبيب

 لا تعظن بجهال
 أنّ اللّسان زبيب (5)

 فلا تحسن الروم شعرا
 ما أحسنته العريب

 يا منكر المجد فيهم
 أليس منهم صهيب؟

ويلجأ إلى زيادة حرف أو أكثر على الاسم ليكون مثارا للسخرية والاستهزاء،يقول(6):

<sup>(1)</sup> النقير يضرب بها المثل في تفاهة الشأن، ومن معانيها االذبابة.

<sup>(2)</sup> السّفاة :حبّة التّراب، ثبير :أحد حبال مكّة.

<sup>(3)</sup> ديوان ابن الرومي، ج 1،ص 99،98.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)ديوان ابن الرومي ، ج 1،ص 207،208 .

<sup>.</sup> الزبد الذي يجتمع في طرفي فم المتشدق مكثر الكلام  $\binom{5}{}$ 

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$ ديوان ابن الرومي ،ج 1،ص 311.

وقائل: إنّ أبا حفصل للله يتزوج حدثا ناشئا حتى إذا صار إلى حالة تزوج المائق لا سيما أحوج ما كان إلى كاسب

أحمق محتاج إلى ضرب تهتز مثل الغصن الرطب تهتز مثل الغصن الرطب تجمع ضعف الباه والكسب في مثل هذا الزمن الصعب يجدي عليه جاء بالأدب

وهذا النوع من التلاعب اللفظي بدأ عند شعراء القرن الثاني ،كما لاحظ محمد هدارة، وقد أشار إلى أن هذا النوع ربما أثر تأثيرا كبيرا في شعر العصور المتأخرة التي كانت تعتمد على الأحاجي والألغاز ،وشمل هذا التطور المعاني والألفاظ والأهداف والصور،وتراوح بين الهبوط إلى السباب والفحش،والارتفاع من الناحية الفنية إلى درجة التصوير الساخر الممتع الذي يترفع عن كل مظاهر الفحش والابتذال (1).

ومقدرة ابن الرومي اللفظية أتاحت له أيضا التلاعب بموسيقا الألفاظ، ويتجسد ذلك في اختياره ألفاظا متتابعة ذات وزن موسيقي واحد ومحاولة محاكاة أصوات بعينها، ومنها قوله في مغنية كريهة الصوت  $\binom{2}{2}$ :

بقبقاقة كبقبقات الحب هدّارة مثل هدير النجب (3)

فالبقبقة، صوت الماء وهو يخرج من فوهة الزير، والجامع بين هذا الصوت وصوت المغنية، التقطع، ويستعين بهدير البعير بما فيه من غلظة وعدم تتاغم للغرض ذاته . واختياره هنا لهذه الألفاظ يشير إلى توفيق في توحيد العناصر المتباعدة والتقاط بعض الارتباطات والعلاقات.

واستطاع ابن الرومي أن ينظم أشعاره في بحور متنوعة طويلة كالطويل والبسيط، وقصيرة كالخفيف والسريع، أو مجزوء البحور الطويلة.

<sup>(2)</sup>ديوان ابن الرومي ،ج1،ص361 .

<sup>(3)</sup> الحب : الجرّة الكبيرة ، النجب : النوق العتاق

#### استخدام البديع

مال شعراء السخرية في معظمهم إلى البساطة والتلقائية،ولم يؤثروا التصنع، ولم يعدوه فضيلة ترقى بالشعر أو تزيده قيمة، ولعل ذلك ناجم عن الدوافع التي خرجت عنها أشعارهم فالشعر الذي ينتقد واقعا يصدر من نفسية غاضبة، جل همها أن يصل شعرها إلى مبتغاه ، فلا تعبأ بالمحسنات، أو تسعى إليها.

وخرج من هؤلاء الشعراء ابن الرومي؛ لأنَّه استخدم الصنعة استخداماً واسعاً، مما يدل على أنه يقصد إليها دون شك، ومما أعانه على خفاء أمر صنعته في معظم الأحيان معجمه اللغوي الواسع واقتداره على انتقاء الألفاظ في مواضعها بحيث لا نراها قلقه ، أو نحس فيها أثر الاضطراب والتكلُّف .

والطباق عنصر أساسى في شعر ابن الرومي الساخر، لأنه يستخدم في سخريته بصفة خاصة عنصر التقابل والتضاد استخداماً ظاهراً وواسعاً ، ومنها قوله  $\binom{1}{2}$ :

هكذا الصتخر راجح الوزن راس وكذا النر شائل الوزن هاب

وإلى جانب الطباق نجده يستخدم الجناس بكثرة، ومنها قوله (2):

ولا دانيهم يدني إلى اليسرى عن اليمنى (3) السوأى عن الحسنى

ف لا دانيهم أيجني مجاهيلُ معاذيلُ مخاذيل مماييل وقوله(4):

وتلبّست فروة الفرراء

لــو تلقُّفُــت في كساء الكــائي

وإلى جانب هذين اللونين يستعين بالتشبيه والمجاز والكناية، والتورية،بشكل الفت يساعده على إظهار قدراته على البيان والتصوير ،وعلى الرغم من ذلك ،فهو لا يلتقي مع شعراء عصره في اتجاهه الفني ، فهو لا يذهب مذهب أبي تمام باتخاذ البديع

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي، ج 1،ص315.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المصدر نفسه ، ج 1، ص 90.

<sup>(3)</sup> مخاذيل :مستضعفون في الأرض.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)ديوان ابن الرومي ج1 ،ص87 .

طريقة للتعبير، ولا يكد ذهنه في البحث عن المعاني ، ولا يجهد نفسه في البناء والصياغة، كذلك لا يذهب مذهب البحتري في الميل إلى الصياغة السهلة والبناء العربي الديباجة دون حاجة إلى إسراف في استخدام البديع ؛ لذلك يصنف ابن الرومي بين الشعراء المطبوعين، من أمثال السيد الحميري، وأبي العتاهية، وأبان بن عبد الحميد اللاحقي، من شعراء المرحلة السابقة في عصر العباسيين، وجاء في أخباره أنه كان لا يجهد نفسه في عمل القصائد الطوال ، إذ كانت قصائده تطول فتبلغ الثلاثمائة بيت  $\binom{1}{}$ ، وقد يفحش في القول فيتناول العورات والعمل الفاضح  $\binom{2}{}$ .

## (2) الأسلوب

الأسلوب عنصر من العناصر الفنية، يؤلّف بين العناصر الأخرى ويرتبّها على نحو يخلق الجمال، أو يضاعفه أو يقوي أثره ،ويسمح لكل عنصر فنيّ أن يؤدي دوره في العمل بتناسق يوائم فكر الكاتب وأهدافه والموقف والبيئة واللحظة الزمنية ويهتم بالصياغة الفنية، لفظاً وتعبيرا، ويختار الشكل الفني بما يناسب الموضوع والواقع، ولا بد من توافر الموهبة والخبرة، وإلاّ كان في الاختيار تصنع وتكلّف(3)

وأهم ما تتتهي إليه الأساليب الفينة هو الصورة مصحوبة بالحركة وبموسيقا اللفظ وجمال التعبير. وقد أشار (لسنج) إلى أهمية الحركة في النص الشعري ،وعدها من أهم العناصر التي يجب أن تتوافر فيه، وذلك لأن الشعر يصف الجمال وهو في حالة حركة ، أي يصف سحره وأثره ولا يصف الجمال الساكن (4).

ويمكن القول إنّ لكل فنان حالاته التي تأتي نتيجة لعوامل خفية وبينة ، حسية ومعنوية، وهذه الحالات تفرض عليه اتباع طريقة بعينها ليصل إلى غرضه، ومعنى هذا

<sup>.323 –</sup> صالعصر العباسي – ص(1) انظر محمد زغلول سلام : دراسات في الأدب العربي –العصر العباسي – ص(1)

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) انظر ديوان ابن الرومي، ج1،ص174 -ج6،ص292 .

<sup>(3)</sup>عدنان على رضا النحوي:الأدب الإسلامي إنسانيته وعالميته،ص174،175.

<sup>(4)</sup> محمود السمرة : النقد الأدبي والإبداع في الشعر ،ص52.

أن الأسلوب ليس مجرد طريقة للكتابة بل يرتبط عند كل كاتب بالإلهام الخاص الذي يدعو إلى الكتابة فيصبح متصلا بالتفكير والشعور  $\binom{1}{}$ .

فسخرية أبي دلامة مثلا كانت إفرازاً لنفسية عابثة ،تسعى وراء الكسب دائماً ولا تراعي حرمة الأشياء أو قدسيتها ، لذلك تجاوز في سخريته ما تعارف عليه الناس، فأهان نفسه وبيته في سبيل أغراضه.

وسخرية أبي الشمقمق وأبي المخفف وأبي الينبغي وغيرهم من شعراء الطبقة الفقيرة، كانت ناجمة عن إحساس بالقهر والظلم ،ولذلك دخلوا في أغراضهم مباشرة ولم يلتزموا بأي لون من ألوان المقدّمات المعروفة ،كذكر الأطلال أو النسيب وما يتلوه من وصف الناقة والصحراء والرحلة ، ولم يتأنقوا في أشعارهم،وابتعدوا عن القوالب الغريبة ،ونظموا أشعارهم على الأوزان القصيرة(2).

وأما بشار بن برد فقد مر بثلاث محن كان لها تاثير قوي وجه مزاجه وسلوكه وحياته ، وهذه المحن هي: الرق والفقر والعمى (3)،لكن هذه الآفات لم تقعده عن المغامرة في الحياة ،أو تجعله متبرماً ،كما حدث مع أبي العلاء المعري الذي سيطر عليه اليأس وأوصله إلى ضرب من الاستهتار العقلي .

ويمكن القول إن سخرية بشار هي شخصيته ونفسيته ،وهي ثورته على الناس وضيقه، وهي رفضه للتقاليد والعقائد وللسلطة التي تمثلهما. وبمعنى آخر فقد تهيأت لبشار أسباب السخرية ،وتجمعت له الظروف التي جعلت من الهجاء والسخرية وسيلة ناجعة له في تحقيق وجوده، والدفاع عن نفسه، ووسيلة لاستشعار القوة  $(^4)$ ولهذا نجده يصرخ $(^5)$ :

عنّي جميع العرب

هـلُ مـن رسـول مخـبر

<sup>(1)</sup>انظر عز الدين إسماعيل : الأدب وفنونه ،ص28

<sup>.</sup> 59نظر حسين عطوان : شعراء الشعب، ص $(^2)$ 

<sup>(3)</sup> محمد العشماوي :موقف الشعر من الفن والحياة،ص106.

<sup>(^)</sup>محمد العشماوي ،موقف الشعر من الفن والحياة ،،ص136،137 .

 $<sup>^{5}</sup>$ ديوان بشار ،ج $^{1}$ ،ص $^{389}$ 390.

وزعزع أبو نواس في موقفه مفهوم الطريقة الشعرية القديمة ، وشكّك في ثباتها وعارض أن يقف الشاعر على أشياء لا وجود لها، بمعنى أنّ السشعر صار في الحقائق، وتتاول وجوه الحضارة التي استجدت في العصر العباسي ،ولم تكن معروفة،كوجوه العمران المتتوعة من القصور والجنائن ثم انتشار الفلسفة وعلم المنطق، والمذاهب والملل وما واكبها من بحوث وجدل ،يقول (1):

سقياً لغير العلياء والسّند وغير أطلال مي بالجَرد أحسن عندي من انكبابك بال في من انكبابك بال وسير ملحّاً به على وتد وقوف ريحانة على أذن ، وسير كأس إلى فم بيد

وتجاوز أبو نواس في سخريته الموضوعات السياسية والاجتماعية ووصل إلى اليأس والشك في الإنسان بصفة عامة ، وربما في النظم التي تسير العالم وتتحكم فيه ، ولعل ذلك ناجم عن حس الغربة وخيبة الأمل اللذين يشكلان خطا عاما لكل ما قاله فقد استوطنت الغربة قلبه وروحه ، فارتد إلى نفسه يبحث عما فقده في مجتمعه من صدق وعفوية (2) وجاءت سخريته معبرة عن شخصيته وما يدور فيها ، وهذا يؤكد أن الفن في جوهره فعل تعويض عن انعدام وحدة النتاغم بين الإنسان والوجود ، ولذلك فإنه كما يرى بيتر موندريان سيختفي عندما تصل الحياة إلى درجة أعلى من التوازن (3) ، لأن الفن حضور جمالي مرتبط جدليا بحركة الواقع الحياتي ، وبوعي الإنسان وانفعالاته (4) .

ديوان أبي نواس ، ص173`172`.

<sup>(2)</sup> أحلام الزعيم : أبو نواس بين العبث والاغتراب، ص7

<sup>(2)</sup> أيمن محمد زكي العشماوي :خمريات أبي نواس ،ص2332.

<sup>(3)</sup> ساسين عساف : الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبي نواس، ص $\left( ^{3}\right)$ 

<sup>(4)</sup> انظر آرنست فيشر: ضرورة الفن ، ص7.

وارتفعت سخرية أبي نواس بنبرتها القوية ، لتحقق الحيوية والحركة في أشعاره، وهذا أمر يرتفع بالمستوى الفني للشاعر، ويزيد من قوّة الجذب والتأثير في عباراته، يقول  $\binom{1}{2}$ :

ديار نوار ، ما ديار نوار كسونك شجواً هن منه عوار شمول إذا شجّت تقول عقيقة ، تنافس فيها السوم بين تجار

واتخذ ابن الرومي كذلك من حالاته النفسية أسلوبا للتعبير، فتتبع عورات الناس وعيوبهم ،وجاءت سخريته متنوعة، فمنها ما كان على شكل تجسيمي  $\binom{2}{}$ ، ومنها ما كان نفسيا ، تتبع فيه خلجات مهجوه وراقبها وأظهرها  $\binom{3}{}$ .

واطلاع ابن الرومي على الشعر العربي، ساعده على التجديد في شعره، وأساليبه وبنائه ،وربما كان ذلك سببا في نظمه الشعر في سن مبكرة  $\binom{4}{}$ . وعلى الرغم من قدرته على التصوير ،إلا أن شعره يظهر سيطرة أسلوب النثر على الشعر ،وذلك يعود إلى عاملين هامين :الأول قوة تأثير الجاحظ على عصره ومن قبله ابن المقفع، والثاني: روح العصر الذي بلغ شأنا عظيما في مجال العلم وطرق الفكر ،وجاء شعره مكرورا وتفصيليا  $\binom{5}{}$ ،وهذا معنى قول ابن رشيق فيه :وكان ابن الرومي ضنينا بالمعاني ،حريصا عليها، يأخذ المعنى الواحد ويولده، فلا يزال يقلبه ظهرا لبطن، ويصرفه في كل وجه وإلى كل ناحية حتى يميته  $\binom{6}{}$ .

وأما عن أثر ابن الرومي في مجرى تطور الشعر العربي فيتجلى في أمرين: الأول :أسلوبه السهل الممتتع النظم، المتمثل في النثرية التي تجنح به أحيانا إلى الركة.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ديوان أبي نواس ، ص284 .

<sup>. 361</sup> منظر ديوان ابن الرومي ، ج1 ، ص

<sup>. 156</sup> من أنظر المصدر نفسه، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>(4)</sup> انظر محمد زغلول سلام: دراسات من شعراء القرن الثاني - ص316.

<sup>(5)</sup>علي شلق:نقاط التطور في الأدب العربي،ص122.

 $<sup>^{6}</sup>$ ابن رشيق: العمدة ج $^{6}$ ابن رشيق)

والثاني:عنايته بالصورة يعرضها جانبية، مقابلة،تامة،أو تخيلية، وهو في الحالتين متأثر بطريقة الشرّاح والمفسرين من علماء المنطق والكلام واللغة  $\binom{1}{2}$ .

أما عن الوسائل التي استعان بها شعراء السخرية عامة فأهمها:

## (1) أسلوب الأمر.

وهو طلب الفعل على وجه الاستعلاء والإلزام، ويقصد بالاستعلاء ،أن ينظر الآمر على أنه أعلى منزلة ممن يخاطبه، سواء أكان أعلى منزلة منه في الواقع أم لا(²)، وقد يخرج الأمر عن معناه الأصلي ، للدلالة على معان أخرى يحتملها لفظ الأمر ، وتستفاد من السياق وقرائن الأحوال ، ومن هذه المعاني الدعاء والالتماس، والتمني ،والنصح، والإرشاد ،والتخيير، والإباحة، والتعجيز ، والتسوية، والإهانة والتحقير (³).

ويلاحظ أن فعل الأمر في السخرية قد خرج في معظمه عن معناه الأصلي لأداء غرض الإهانة والتحقير التي تهبط بالمهجو وتؤذيه، ومن ذلك قول أبي نواس في المغنى زهير (4):

أقلل أو أكثر فأنت مهذار '

قل لزهير إذا حدا وشدا

قول أخي نصح وإرشاد كأنّها سندان حسداد؟ وقول ابن الرومي(5): قـل لأبـي حفـص إذا جئــته أنّـي تزوجـت علـي صـلعـة

<sup>(125)</sup>علي شلق: نقاط التطور في الأدب العربي ،(125)عبد العزيز عتيق: علم المعاني، (125)عبد العزيز عتيق: علم المعاني، (125)المصدر نفسه، ص(125)

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)ابن منظور:أبو نواس،ص27. (<sup>5</sup>)ديوان ابن الرومي، ج2،ص280.

ترورج المشقوقة الصاد

لا تعذلوه ليس عن رأيه

## (2) أسلوب الاستفهام.

أقصر وعصور

ويأتي أحيانا للتعجب والتحقير، فيلخص مجموعة من العيوب ،ومنها قول ابن الرومي (1):

وصلع في واحد ؟

ويأتي كذلك لإشراك القراء في الضحك من المسخور منه،كما في قوله (2):

لیس فی مشیه دینه ریثِ أين من يشتري حمارا ضليعا

وأحيانا تكون غايته الإنكار والتوبيخ كما في قوله (3):

قبحاله ولظنّه المكذوب وهل المحاجر والجفون، ترى له وجها يؤكّد قبحه بقطوب (3)

أيظن غيبتك تفطر صائما ؟

#### (3) أسلوب النفي

والغاية من شيوع هذا الأسلوب نفى الصفات الحسنة عن المهجو وإثبات نقيضها ومن أمثلة ذلك قول أبى دلامة فى زوجته $(^4)$ :

لیس فی بیتی اتمهی

غير عجفاء عجوز

وقوله في ابنته (5):

ولا ربّاك لقمان الحكيم

د فراشے من قعیدہ

ساقها مثل القديدة

فما ولدتنك مريم الم عيسى

وقول ابن الرومي في البحتري $\binom{6}{2}$ :

من ألم الذّبح ولا السلخ

ما تجزع الشّاة إذا شحطت

المصدر نفسه 1 ، (1)

<sup>(2)</sup>ديوان ابن الرومي، ج1،ص483..

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)المصدر نفسه ، ج1،332.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ديوان أبي دلامة،ص48.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>).المصدر نفسه ، ج2،ص112.

ديوان ابن الرومي ج $^{0}$ ، $^{0}$ .

ولا من الشيّ ولا الطّبيخ تقدح في الأحشاء بالمرخ  $\binom{1}{2}$ 

ولا من التفصيل منكوسة ولكنّها تجزع من خَلسّة

# (4) أسلوب الشرط

جاء هذا الأسلوب منسجما مع غاية التهكم والتوبيخ  $\binom{2}{n}$  من خلال امتناع تحقق الجواب، ذلك لأن السخرية تقوم على المبالغة ، والافتراضات البعيدة ،وكلها تدور في إطار سلبي لا يعود على المهجو إلا بمزيد من الزراية والتهكم ،ومن ذلك قول أبي نواس في المغنى زهير  $\binom{3}{n}$ :

لم يَضِره، لبرد ذاك الغناء

لــو تغنــــــ وفــوه مــــــــــــــــــرا، وقول دعبل في قينة ابن الزيّات (<sup>4</sup>)

لاسود منها فلق الصبح

فلو بدّت حاسرةً في الضّحى

فے مهـب الریـاّح کل مطیر

ومنه أيضا قول ابن الرومي في لحية (<sup>5</sup>): لو غدا حكمها إليّ لطارت

وقوله أيضا(<sup>6</sup>):

صاد بها حیتانه أجمعا

لو غاص في البحر بها غوصةً

(5) أسالوب المقابلة:

ويساهم هذا الأسلوب في تعميق المعنى وتوسيّع الدلالة ،ومن أمثلته، قول مطيع ابن إياس  $\binom{1}{2}$ :

<sup>(1)</sup> المرخ: المزاح ،وقيل نوع من الشَّجر.

<sup>(2)</sup> فضل عباس: البلاغة فنونها وأفنانها-علم المعاني، ص344.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)ديوان أبي نواس،ص42.

<sup>(3)</sup>ديوان دعبل،ص56.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>)ديوان ابن الرومي، ج3،ص33.

 $<sup>^{6}</sup>$  المصدر نفسه، ج $^{4}$ ، المصدر المساء ( )

يا ثقيل الثّقلاء وجليد في الشّتاء وثقيل في السّماء قل لعباس أخينا أنت في الصيف سموم أنت في الأرض ثقيل

فالمقابلة ظاهرة في قوله :سموم الصيّف ،وجليد الشتاء،وتقيل الأرض ، وثقيل السماء .

ومن مقابلات ابن الرومي قوله في وصف وجه عمرو  $\binom{2}{2}$ :

وجهك يا عمرو فيه طول والكلوب من شأنه التعدّي والكلا التعددي والكلا مقابح الكلب فيك طررا يرو فيه أشياء صالحات حاكم والكلب واف وفيك غير في وماوقد يحامي عن المواشي وماوأنت من بيت أهل سوء قصوجوههم الورى عظات لكوم نستغفر الله قد فعانا ما إن سألنا ما مستفعلن فعولين مست

وفي وجوه الكلاب طول، والكلب من شأنه الغلول، والكلب من شأنه الغلول، يرزول عنها ولا تسزول، حاكمها الله والرسول، فيك عن قدره 'سفول فيك عن قدره 'سفول، وما تحامي ولا تصول، قصتهم قصتة تطول، لكن أقفاءهم طبول، ما يفعل المائق الجهول، الا كما 'تسأل الطلول، ولا كتاب ولا رسول، ولا كتاب ولا رسول، مستفعل ن فاعلن فعول

فهو يجري مقارنة بين عمرو والكلب، ويتلمس الصفات التي تجمعهما في الجسد والمعنى، ويرى أنّهما يحملان وجها واحدا قبيحا ، وكلاهما من شأنه التعدي، ثم انتقل من هذه المقابلة العامة إلى التخصيص بتفضيل الكلب على عمرو، ولجأ إلى تعليل

 $<sup>^{(1)}</sup>$ غوستاف فون غرنباوم ،س $^{(2)}$ 

<sup>(2)</sup>ديوان ابن الرومي، ج5،ص187،188.

حكمه، فقارن بين وفاء الأول وغدر الثاني، وتجاوز شخص المهجو إلى بيته وأهله، فذكر أنّ وجوههم بلغت حدّا من القبح بحيث أصبحت عبرة لمن يريد أن يعتبر، واستدراك ابن الرومي في البيت بلفظ ولكن ، يوحي أنه يريد استثناء شيء فيهم يخرجهم عن القبح ، لكنّه في الحقيقة أراد أن يؤكّد ذمّهم فجعل أقفاءهم طبولا.

والتدرج في المعاني والانتقال من العام إلى الخاص، سمة بينة في شعر ابن الرومي، ومن أمثلة ذلك قوله(1):

إن تُطل لحية عليك وتعرض فالمخالي معروفة للحمير

فهو يظهر الشبه بينها وبين المخلاة بصورة عامة ،ثم يلجأ إلى التفصيل بذكر فيضانها وسيلانها في كل اتجاه،يقول (2):

لحية أهملت فسالت وفاضت فإليها تشير كف المشير ويتصاعد المعنى حتى يصل أحيانا إلى المستحيل، يقول (3):

روعــة تستخفــة لــم 'يرعهـا من رأى وجــه منــكر ونكـير

## (5) أسلوب الحوار:

إنّ شيوع الحوار يجعل من القصائد الشعرية قصنة يمكن تمثّلها وتخيلها، ويساعد على إبراز المعنى الساخر الذي يقدمه الشاعر، والحوار نوعان:

الحوار الخارجي: ويعد أبو نواس الأكثر بروزاً في هذا المقام، يلجأ إليه ليناقش المسألة التي يسخر منها، ويقلبها من وجوه عدة، ويشعر الدارس أنه ملاحق في آرائه ومواقفه، ولهذا فهو يحاور ويناقش، ويغرق في ذلك ،حتى يظن أحيانا أنه لم يكن في صحوه ،وأنه غير مسؤول عما يصدر عنه، خاصة في سخريته الدينية، يقول مثلا (4) وقائل: هل تريد الحج ؟ قلت له نعم ، إذا فنيت لذّات بغداد

<sup>(1)</sup>ديوان ابن الرومي ،ج3،ص32.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج3،ص33.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ، ج3، ص32 ...33.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)ديوان أبي نواس ،ص220..

أما ابن الرومي فجاء حواره أطول ، يكاد ينتظم القصيدة من مبتدئها إلى منتهاها، ومن ذلك قصيدته التي يسخر فيها من خادمه عندما ذهب ليشتري له ولضيوفه الفاكهة وتأخّر،  $\binom{1}{}$ ، ومن ذلك أيضا قوله  $\binom{2}{}$ :

قالوا:ابن ' يوسف مستوه، فقلت ' لهم: قلتم بظن وبعض الظن مكذوب (3) فخماً له قصب ريان خرعـــوب' $^{(4)}$ و لا محالةًأنّ الفيل مركروب وعارض كجبين الطير مهلوب $^{(5)}$ وحوله غِلمة شفْر طَماطمة كلّ طويل قناة الظّهر معصوب(6) فقلت: وفي دون هذا الأمر بيّنة للمستدل وعلم الغيب محجوب $\binom{7}{}$ 

قالوا:ألست تـراه يـا أبـا حـسن في جنَّة الفيل مكنيابكنيته لا سيمًا وله وجه به قحّه الحرّ يضربه والعبد يضربه إنّ الشقاء على الأشقين مصبوب

الحوار الداخلي :ويلجأ إليه الشاعر لنقل ما يدور فيه خاطر شخصياته، ومن أمثلته قول الحمدوني في شاة بخيل $\binom{8}{}$ :

> لسعيد شويهة فإن تغنّت وأبصرت بأبي من بكفّه فأتاها مطمّعاً فتو لِّــي فأقبلت ليتــه لم يكن وقف

سلّها الضر والعجف ر جـــلاً حاملاً عــــلفْ برء ما بي من الدّنف وأتتمه لتعتلف تتغنَّى مع الأسف عدنب القلب وانصرف

<sup>(1)</sup>ديوان ابن الرومي، ج1،ص205.

<sup>(2)</sup>المصدر نفسه، ج 1، ص 328، (2)

<sup>(3)</sup>المستوه :المضروب على استه.

<sup>(^)</sup>الفخم :الضخم، الريان:الطري،المشبع بالماء،الخرعوب:لناعم والسامق

<sup>(</sup> $^{5}$ )القحة:قلة الحياء، العارض: صفحة الخد، مهلوب: منتوف.

<sup>(</sup> $^{6}$ )غلمة: غلمان ، الطماطمة: أي في ألسنتهم عجمة .قناة الظهر:العمود الفقري ،معصوب:مشدود،أي قوي.

ي: (هر الآداب ، ج 1، 349، الكتبى 1 والتحصري 1 وهر الآداب ، ج 1، 349 والخصري 1

(6) أسلوب السرد القصصي ، وفي هذا الأسلوب يتولى الشاعر نقل ما يجري بمفرده، ولا تخرج لغة الخطاب من زمامه، وهذا أسلوب تسجيلي تصويري. ومن أمثلته قول دعبل (1):

أتيت ابن عمران في حاجة هويّنة الخطب فالتاثها تظل جيادي على بابه تروث وتأكل أرواثها

(7) توظيف عناصر متنوعة من التراث.

اعتمد شعراء السخرية في تشكيل صورهم على عناصر متعدّدة من التراث المعرفي بشتّى أشكاله، واغترفوا من معين ثقافتهم الشاملة في نظمهم السّاخر الذي شمل جوانب معنوية وحسية، وجاء بعضه في إطار المقارنة التي تهبط بالمهجو، وتجعله الطّرف الناقص في حمل تلك الصفة ، بينما في بعضه الآخر حمّل الشاعر المهجو الصفة الموطّفة، بغرض إثبات النقص عنده بطريقه الهزل والتلاعب، ومن المعارف التي استعانوا بها:

## أ\_: الثقافه الدينية .

وجاءت في اتجاهين: الإتجاه الأول لفظي ومعنوي، فذكرت ألفاظ واستحضرت معان ،الغاية من ذكرها إثبات النقص عند المسخور منه. فهذا أبو دلامة يستحضر شخصتي مريم ولقمان عليهما السلام أثناء استهزائه من تربيته وتربية زوجته لابنته الصغيرة(2) وخص هاتين الشخصيتين في هذا المقام استناداً إلى النص القراني الذي أبرز الصفة الموظفة عندهما وأكدها.

واستحضر بشار هاروت وماروت اللذين ورد ذكر هما في قوله تعالى  $\binom{3}{2}$  (وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت)، ليسخر من بخل آل سليمان، فــذكر أن

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ديوان دعبل ،ص50.

<sup>(1)</sup>ديوان أبي دلامة ، ص112.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)سورة البقرة ، آية(102) .

در اهمهم V يمكن رؤيتها ،كما هي الحال بشأن الملكين هاروت وماروت، بل يكتفى بالسماع بهما، يقول V:

دينار' آلِ سليمان ودرهمَهم كالبابليين حفّ ابالعفاريت لا يبصران ولا يرجى لقاؤهما كما سمعت بهاروتٍ وماروتِ

وذكر أبو نواس سليمان عليه السلام في سخريته من الأمين، ومن سفنه التي جاءت على خلقة الحيوانات، في وقت كان الناس يؤملون منه عطاء وخيرا يشملهم ويعمهم. وقد لمّح الشاعر في توظيفه هذا إلى معجزة سليمان، وهي تسخير الجن والحيوان لخدمته ،في إشارة منه إلى انحدار الأمين، وكأنه يستنكر أن يشبّه الأمين نفسه بسليمان.

وسخر أبو نواس من العالم اللغوي أبي عبيدة وعدّه من بقايا شيعة لوط  $\binom{2}{2}$  وتلاعب بملامح الجارية بنان ومسخها ليقول في النهاية إنها تعود في أصلها إلى عائلة من الشياطين  $\binom{3}{2}$ 

وتتوعت إشارات ابن الرومي الدينية بتتوع المواقف التي عرضها ، ومن ذلك سخريته من أبي حفص الوراق. فلإثبات قبح ملامح الثاني قارن بينه وبين القرود عامّة ،لكنه أردف وذكر أنه يشبه في هيئته هذه القرود الممسوخة  $\binom{4}{}$ ، وفي هذا إشارة إلى قوله تعالى  $\binom{5}{}$ : (قلنا لهم كونوا قردة خاسئين) ، ثمّ جعل لغته لا تفهم حتى تفهم لغة الطير ، وهذا الأمر يحتاج إلى سليمان عليه السلام ،ليفك رموزها يقول  $\binom{6}{}$ : لو كان حيّا سليمان الذي اعترفت له الغواة وألقت بالمقاليد أعياه شعر أبي حفص بلكنته حتّى يبلّد فيه أي تبليد

 $<sup>\</sup>begin{pmatrix}1\\1\end{pmatrix}$ الأغاني ،ج $\begin{pmatrix}3\\1\end{pmatrix}$ ، الأغاني ،

 $<sup>\</sup>left(^{2}
ight)$ انظر ديوان أبي نواس ، ص  $\left(^{2}
ight)$ 

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ،ص589،590.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)انظر ديوان ابن الرومي ، ج2 ،ص252.

 $<sup>^{5}</sup>$ سورة البقرة ، آية ( $^{6}$ ) .

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$ ديوان ابن الرومي ،ج2 ،ص273.

وعاد في أثناء سخريته من فضيل الأعرج إلى قوله تعالى  $\binom{1}{2}$ :  $\binom{1}{2}$  ومن حيث لا يحتسب  $\binom{2}{2}$ 

ومن أجل إثبات الروع والمفاجأة التي يتلقاها من يرى اللحية الطويلة ،استحضر مشهد في غاية الرهبة، وهو رؤية الملكين منكر ونكير وهما يحاسبان الإنسان في قبره ، يقول (3).

روعة تستخفّه لم يرعها مَنْ رأى وجه منكر ونكير

وعاد في تصويره لتكبّر المغني أبي سليمان إلى شخصية هامان، وتتاول الأول بالسخرية والتهكم  $\binom{4}{2}$ . واستعان في سخريته من خادمه بعناصر من الجنة ، فذكر رضوان حارسها ، ومالك حارس النار ، وأتى على شجرة الزّقوم ، باحثا عن سبب يعلل فيه الغيبة الطويلة لخادمه ، عندما ذهب ليشتري له الفاكهة ، ووصل في افتراضاته إلى التفكير بوصول خادمه إلى كروم الجنة  $\binom{5}{2}$ .

واستغل ابن الرومي معارفه عن الفرق في عصره ومنها قوله في إحدى المغنيات  $\binom{6}{}$ :

تفاوت ت خلقتها فاغتدت لكلّ من عطّ ل محتجة

ويعنى هذا أنّ تباين ما بين أعضاء جسدها أصبح حجّة للمعطلة الذين يقولون بوجود الكائنات بلا موجد.

أمّا الاتجاه الثاني من توظيفهم الديني ،فجاء في إطار القصة القرآنية ،فهذا دعبل يستعين بقصة يوسف عليه السلام مع امرأة العزيز التي راودته عن نفسها ،فولّى

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)سورة الطلاق، آية (2) ، وآية (3) ( (<sup>2</sup>)انظر ديوان ابن الرومي ، ج1،ص169

 $<sup>^{(3)}</sup>$ انظر المصدر نفسه ، ج $^{(3)}$ نظر المصدر نفسه ،

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)المصدر نفسه، ج 6، ص288

ر $^{5}$ انظر المصدر نفسه، ج $^{1}$ ، ص $^{205}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$ انظر المصدر نفسه، ج $^{2}$ ، انظر المصدر)

هاربا إلى الباب، فقد قميصه من دبر ، وأراد من هذه القصدة الطعن في رجولة بني فضل، يقول  $\binom{1}{2}$ :

إذا رأيت بني فضل بمنزلة للم تدر أيهم الأنثى من الذّكر وقميص أنثاهم ينقد من دبر وقميص أنثاهم ينقد من دبر

واستفاد أيضا من قصة أهل الكهف في الاستهزاء من بني العباس ، فقابل بين المعتصم والكلب ، وارتفع بالكلب لبراءته من الذنوب  $\binom{2}{2}$ .

وأكد بخل رجل ، وبالغ في ذلك بالرجوع إلى قصة موسى عليه السلام ،عندما وضع في تابوت محفوظ بعناية إلهية . وجعل خزنة البخيل تابوت موسى،والهدف من هذه الصورة قتل الأمل عند الناس في الوصول إلى طعامه(3)

## ب\_: الثقافة التاريخية و الأسطورية.

استعان الشعراء ببعض الشخصيات التاريخية وأدخلوها في بنائهم الساخر ، فغدت ركناً مهماً في إكمال الصورة الساخرة بما اشتملت عليه من معان وإيحاءات ،فهذا أبو نواس يستعين بعزة كليب بن وائل ومنعته ، ليبرز بخل مهجوه، فذكر أن خبزه محصّن ، لا تصل إليه الأيدي ، وكأنه في حمى كليب $\binom{4}{}$ .

واستحضر كذلك شخصية الخنساء، وحزنها على أخيها في أثناء سخريته من البخل ، ليعبر عن حزن رجل بخيل على فقد رغيفه ، وجعله مماثلاً لحزن الخنساء على أخيها صخر ، يقول  $\binom{5}{2}$ :

إذا فقد الرّغيف بكى عليه بكا الخنساء إذ فجعت بصخر، واستحضر وقعة بدر في ملاحقته لأحد الشّرهين، وقابل بين ما تحدثه شراهته وأحداث بدر، بجامع الضرواة والشدّة (1).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ديوان دعبل، ص180.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص20، 19.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص136

ديوان أبي نواس،ص $^{4}$ .

 $<sup>^{5}</sup>$ المصدر نفسه، ص $^{5}$ 03،304.

ودون رغيف قلع الثّنايا وحرب مثل وقعة يوم بدر

وأما ابن الرومي فتبين عند مهجوّه خالد القحطبي شبها من الحجاج بن يوسف، وجمع في مقارنته بين الجانبين المعنوي والحسّي، فجعل أعضاء القحطبي المشابهة لأعضاء الحجّاج تعترف بما لديه من ذنوب، يقول  $\binom{2}{2}$ :

يا للرّجال توسّموا وتبينوا في خالد شبهامن الحجّاج أعضاؤه عمن يقرّ بذنبه وحلول نقمته بكلّ مداجى

ومن الموروث الأسطوري الذي أتى عليه الشعراء في قصائدهم الساخرة الاعتقاد بالغول، وربطوا ذكره بالقبح والاشمئزاز. قال أبو دلامة في زوجته  $\binom{3}{2}$ :

إنن سيخ كبير ليس في بيتي قعيدة

غير مثل الغول عندي ذات أوصال مديدة

ووظف الأمر نفسه ابن أبي الزوائد في ذمّ زوجته لأنه ملّها وأبغضها  $\binom{4}{}$  وكذلك فعل دعبل في أثناء سخريته من زوجته  $\binom{5}{}$ .

وذكروا عنقاء مغرب ، وظهرت في غير موضع عند أبي نواس $\binom{6}{0}$ ، وابن الرومي $\binom{7}{0}$  أثناء سخريتهما من البخل .

#### (ج) المعارف العلمية والفقهية والفلسفية.

من المعارف التي وظُفوها استخدام علم الكيمياء ،إذ كان شائعا عندهم أن شدة البرودة تؤدي إلى الحرارة . فهذا أبو نواس يوظفها في سخريته من المغني زهير ، يقول  $\binom{8}{2}$ :

ديوان أبي نواس ،305...

<sup>(2)</sup>ديوان ابن الرومي، ج2،ص21.

<sup>(3)</sup>ديوان أبي دلامة،ص8.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)الأغاني، ج14،ص335.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>)ديوان دعبل، ص89.

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$ انظر ديوان أبي نواس،  $\binom{6}{}$ 

انظر ديوان ابن الرومي،11، $054\cdot155$ .

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>)ديوان أبي نواس،ص309.

قـلْ لزهيـر إذا حـدا وشـدا: أقلـلْ أو أكثـرْ فأنـتَ مهـذار ' سخنـت من شدّة البرودة حتـ لا يعجب السامعـون مـن صفتي كذلـك الثّلـج بـارد حـار '

وأشار ابن الرومي إلى ناموس الجاذبية الأرضية في قوله (1):

طار قوم بخفّة الوزن حتّى لحقوا رفعة بقاب بالعقاب ورسا الرّاجحون من جلّة النا سرسوّ الجبال ذات الهضاب

فقد لجأ في سخريته هنا إلى توظيف مبدأ علمي ليقرر الظاهرة التي يتحدّث عنها، ويستعين بناموس الجاذبية الأرضية في وصفه لمن يرتفعون إلى أعلى ،فهم في نظره يرتفعون بسبب خفّتهم ،وكأنه يريد أن يقول إنّ سموهم سموهم سمو ظاهري شكلي،وهم في واقع الأمر لا يساوون شيئا وإنّما رفعهم الحظّ،على حين أنّ انحدار الفئة الأخرى، ومنهم الشاعر نفسه، إنّما هو بسبب ثقلهم ،فهم منحدرون في الظاهر لكنّهم في الحقيقة أصحاب وزن ومكانة عظيمة، لم يأخذوا حقّهم في هذه الحياة .

و استعان ابن الرومي أيضا بشيء من معارف الفلك و النجوم في قوله (²): وهل أشبه المريخ إلا وفعله في قوله (، مقارب، فعل شبيه السوء شيئه، مقارب،

والمريخ من الكواكب التي يعدّها الناس شؤما كزحل . واستعان أيضا بالثريّا وبنات نعش ليؤكّد إهماله لصديقه وعدم اكتراثه لحاله ، إذ يرى أنّه لن تفترق الثريا ولن تجتمع بنات نعش إذا غضب صديقه منه (3).

وأفاد كذلك من التجارب الفقهية والفلسفية في عصره، فالمعاني عنده اتخذت صوراً حسيّة ، كما أن المعاني الذهنية تجرّدت عن الصور ، فغدت المادة معنى ، والمعنى مادّة ، فابن الرومي يبصر المكر كما يفهمه ، ويظهر ذلك في وصفه لمكر أبي القاسم ،يقول (4):

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)ديوان ابن الرومي، ج1، ص314،315.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ، ج 1، ص327.

 $<sup>^{3}</sup>$ المصدر نفسه، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ ديوان ابن الرومي ، ج $^{1}$ ، ص $^{4}$ 0.

لك مكر يدب في القوم أخفى من دبيب الغذاء في الأعضاء . أو دبيب الملك في مستهامين من البغضاء في الأعضاء . أو سرى الشيب تحت ليل شباب مستحير في لمّة سَحماء (1)

فالدبيب هو السعي حبواً، وهو يشاهد في البصر ، أما المكر فهو حالة نفسية، تعانى معاناة أو تفهم فهما ، ولقد جمعها ابن الرومي في حالة واحدة ، وكأن في نفسيته عالما كالعالم الخارجي ، تعيش فيه المعاني والأحاسيس بصور وأشكال ماديّة (2).

د\_ المعارف النحوية والأدبية والنقدية.

يكاد ابن الرومي أن ينفرد في هذا الاتجاه ، وتشير مصطلحاته إلى ثقافة متشعبة اتجهت اتجاهين .

 $1_{\text{lip}}$  اتجاه عام: أشار فيه إلى عموميات ، لم يكن معنياً فيها بالتفصيل، وكأنّه يعترف بحدود معرفته بمصطلحاتها ، فأثناء إشارته إلى علم النحو ، لم نجد عنده إلّا قوله  $\binom{3}{2}$ :

مازال يضرب منه يوم صادفه زيداً وزيد بحكم النحو مضروب، . ضرباً وجيعاً سوى ضرب العبيد له والضرب ضربان :مكروه ومحبوب،

2\_ اتجاه تفصيلي النبيئ عن معرفة دقيقة المعللة بالمصطلح النقدي او تبدو جلية في الأمور التالية:

أو لاً: أظهر ابن الرومي وجهة نظر نقدية نادى فيها بوجوب التفريق بين الشعر وقائله بالنظر إلى الشعر نظرة مجردة خالصة بعيدة عن الشخص المهجو  $\binom{4}{}$  فطالب مثلاً أبا العباس بن ثوابه بذلك في قوله  $\binom{1}{}$ :

<sup>(^)</sup>استحار الشباب : تّم ، الّلمة : الشعر المجاوز شحمة الأذن ، واللمّة السحماء: السوداء.

<sup>(2)</sup> إيليا حاوي: ابن الرومي، فنه ونفسيته من خلال شعره، ص87،88.

<sup>(3)</sup>ديوان ابن الرومي، ج1،ص329...

<sup>(4)</sup> يوسف بكّار: في النقد الأدبي ،ص109.

لا تصغّر الشعر إن أصغرت قائلًه فإنَّه غير محقوق بإصغار. لكن ابن الرومي ناقض نفسه حين عاب شعر البحتري وذَّمه (2):

من شعره الغَت بعد الكد والتعبب. ممن يميّــز بيــن النّبــع والغـــرب نفس الجبان، بعيد الهمّ والسرب(3) عبد يغير على الموتى فيسلبهم حر الكلام بجيش غير ذي لجب. ما إن ترال تراه لابساً حللاً أسلاب قوم مضوا في سالف الحقب شِعر يغير عليه باسلاً بطلاً وينشد الناس إياه على رقب يقول مستمعوه الجاهلون به: أحسنت يا أشعر الحضار والغيب حتَّى إذا كفَّ عن غاراته،فله شعر يئن مقاسيه من الوصَّب ب

قبحاً لأشياء يأتى البحتري بها كأنها حين يصغى السامعون لها إنّ الوايد لمغوار إذا نكلت

وردّ في سخريته على النقاد الذين عابوا شعره، ورأى أن العيب في نقدهم ، لا

في شعره ، فقلَّة معرفتهم بشعره جعلتهم يستسخفون الجيَّد، ويستسحسنون السيء (4) يقول:(<sup>5</sup>):

> قد حدثت في دهرنا أنفسس كما تعاف الطيب المشتهي وليس بالبارد ما استبردت ثانيا: وضع بعض الشروط للناقد الجيّد في قوله  $\binom{6}{1}$ :

> > قل لمن قال لى:عرضت على ال قصرت بالشعر حين تعرضه

تستبرد السخنة لا البارده من الطّعام المعدة الفاسدة لكنسها الباردة الجامدة

أخفش ما قلته فما حمده على مبين العمى إذا انتقده

<sup>(1)</sup>ديوان ابن الرومي، ج3،ص123.

<sup>(2)</sup>المصدر نفسه ، ج 1،ص 302،303.

<sup>(3)</sup> بعيد السرب: بعيد المذهب في الأرض.

<sup>(4)</sup> انظر يوسف بكّار: في النقد الأدبي، ص111.

<sup>(5)</sup>ديوان ابن الرومي، ج2،ص177.

 $<sup>(^{6})</sup>$ المصدر نفسه ، ج $(^{248},248)$ 

ما قال شعرا ولا رواه ،فلا تعلبة كان، لا ولا أسده

فمن شروط الناقد أن يكون شاعرا ، أو راوية للشعر ،وليس ناقلا يجهل ما ينقل. ثالثا: أظهر موقفا من السرقة الشعرية، وعدّها عيبا يقع فيه الـشاعر ،يقول فـــي البحتري (1):

أيسرق البحتري الناس شعرهم جهراً نِكال اللص ذي الريب والحكم فيه مبين غير ملتبس لو ريم فيه خلف الحق لم يُصَب والمعاً: أظهر موقفاً من الكذب في الشعر، وعدّه خطأً يوقع في الإثم ، ومنه قوله في أبي الحسين ،كاتب ابن أبي الأصبغ (2):

يا من يقول بما فيه مقرّظه ولا يمت اليه بالأكاذيب ب(<sup>3</sup>) وعلى الرغم من ذلك ،فهو يعترف أنّه يلجأ إلى الكذب أحياناً؛ إرضاء للمدوح ، وطمعاً في عطائه،يقول (<sup>4</sup>):

مدحتكم 'طمعاً فيما أؤمّله فلم أنل غير حظّ الإثم والوصبِ إن لم تكن صلة منكم لذي أدبٍ فأجرة الخطّ أو كفّارة الكذبِ .

حامساً: استخدم مجموعة من المصطلحات الشعرية، ومنها:

## أ\_ فضول الشعر:

والفضول: جمع فضل، أي البقية من الشيء  $\binom{5}{0}$ ، وهو هنا بمنزلة الحشو في الكلام، وورد عند ابن الرومي في قوله  $\binom{6}{0}$ :

بيت كمعناك، ليس فيه معنى سوى أنه فضول.

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$ المصدر نفسه، ج 1، ص304.

المصدر نفسه ،ج1،ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> قرظه:مدحه بالشعر $^3$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ديوان ابن الرومي ، ج 11111، ص 412.

<sup>(5)</sup> اللسان ،مادّة فضل .

 $<sup>\</sup>binom{6}{}$ ديوان ابن الرومي، ج $\binom{6}{}$ 

- الإحالة : مصطلح نقدي ، عده نقاد الشعر من المآخذ على الشعراء ، ومعناه: الكلام الذي عدل به عن وجهه ، ويقال : أحلت الكلام أحيله إحالة ، إذا أفسدته  $\binom{1}{2}$ .

ومن أمثلته ما ذكره المرزباني عن إحالة أبي نواس في قوله  $\binom{2}{2}$ :
وأخفت أهل الشرك حتّى إنّه لتخافك النّطف التي لم تخلق.
ووجه الإحالة أنه وصف المخلوقين بصفة الخالق.ومن إحالات ابن الرومي قوله في ابن ثوابه  $\binom{3}{2}$ :

وأحلت في بيتٍ وما زلت البعيد من الإصابه. أنّى يكون ممددا رجل وقد رفعوا كعابه. كنّه بيت عَرا ك لذكر، معناه صبابه. فعميت عن سنن الطريـ ق ظِلْت تركب كلّ لابه (4).

فالاحالة في قوله: "ممدد....رفعوا كعابه" لأن ذلك لا يستقيم.

خامساً: استخدم مجموعة كبيرة من مصطلحات العروض والقافية التي تبرز مواطن الضعف عند الشعراء ، وقد أخرجها جاسر أبو صفية في دراسة موسعة ومنشورة ضمت جل القضايا النقدية الواردة في ديوانه (5)، ومن أهمها: أ\_:الخبب.

فقد أفاد في سخريته من البحتري من وزن الخبب المستمد أصلا من عدو الإبل، بهدف الزراية والاستهزاء، يقول (6):

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)اللسان :حول.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)المرزباني :لموشح،ص 437،438،419،403،.

<sup>(3)</sup>ديوان ابن الرومي، ج1،ص159.

<sup>(4)</sup> اللابة: الحرّة من الأرض ذات الحجارة.

انظر حاسر أبو صفية: ابن الرومي ناقدا، حوليات الآداب والعلوم الاحتماعية، الرسالة  $\binom{5}{1}$ 

الحولية الثانية والعشرون مجلس النشر العلمي، حامعة الكويت 2001\_2002ص27.

<sup>(6)</sup>ديوان ابن الرومي، ج1،ص301.

قد قلت إذ نحلوه الشعر حاش له إنّ البروك به أولى من الخبب ب\_ الإقواء و الإكفاء والإغراب في القافية.

فالإقواء معناه اختلاف الروي في قصيدة واحدة،بمعنى أن يجيء بيت مرفوعاً،وآخر مجروراً وهكذا، وهو مأخوذ من قوى الحبل المختلفة الفتل  $\binom{1}{2}$ .

والإكفاء: أصله القلب أو المخالفة ،أي اختلاف الروي،وفي التاج المخالفة بين حركات الروي رفعا ونصبا وجرا $\binom{2}{2}$ .

والإغراب في القافية، أن تكون متباعدة لا يربطها رابط، ولا تدخل فيما عرف عند العروضيين من ألقاب القوافي (3) وقد جمع ابن الرومي هذه المصطلحات في قوله (4):

وليه أبيات شعر ألفت زوجاً وفيردا مقويات مكفّ آت صلحت القرد عقدا مقوييات مكفّ آت صلحت القرد عقدا جمع الإغراب طرا في قوافيهن عمدا وحروف المعجم الخليفة أحصاهن عيدا سيرد الكافات والميام من شعوب الناس وفيدا وترى المخفوض منها يطرد المرفوع طردا

 $ع_{-}$  الإيطاء والخرم والخزم والسناد، أمّا الإيطاء ،فهو أن تتكرر القافية في قصيدة واحدة بمعنى واحد، كالرّجل ،ورجل، فإن كانا بمعنيين لم يكن إيطاءً  $\binom{5}{3}$ ، وهو مصاعده ابن الرومي من عيوب القافية ،يقول في سخريته من سوار بن أبي شراعة  $\binom{6}{3}$ :

 $<sup>\</sup>binom{1}{}$  الخطيب التبريزي: الكافي في العروض والقوافي ، ج1، ص160...

تاج العروس ،مادة كفأ. الخطيب التبريزي: الكافي ،ج1، $^2$ 

<sup>.271، 270</sup> هذه الألقاب كتاب تلقيب القوافي، ص $(270\,,271)$ 

<sup>(4)</sup>ديوان ابن الرومي، ج2،ص189،188.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>)التبريزي ج1 ،ص160.

<sup>(6)</sup>ديوان ابن الرومي، ج5،ص120.

وذكرك في الشعر مثل السنا دوالخرم و الخزم أو كالمحال. وإيطاء شعر وإكفائه وإقوائه دون ذكر الردال.

والحزم: وهو اسقاط الحرف الأول من الجزء الأول فيما هو مبني على الأوتد المجموعة. ويكون في خمسة أوزان من العروض: الطويل والدوافر والهزج والمضارع والمتقارب. وقد يكون في النصف الأول وأول النصف الثاني(1)

والخزم: وهو زيادة تلحق أوائل الأبيات ،ولا يختص بــذلك وزن دون وزن، ولا يعتد بتلك الزيادة في تقطيع العروض ، فيزاد البيت حرفاً واحداً  $\binom{2}{2}$ .

أما السناد، فهو اختلاف القوافي ، ومن قولهم: خرج القوم متساندين، أي لم يتبعوا رئيساًو احداً (3).

#### ثالثا : الصورة .

الصورة خلق فردي ذاتي للخيال الشعري (4)،ترتبط بالسياق الكلي للتجربة الشعرية،وتستحيل إلى انحلال للأشياء والترابطات والتداعيات الكامنة في النفس، ثم إعادة ترتيبها ،وإن فاعلية الصورة تتبلور حين يتاول الخيال الخلق الأشياء باعتبارها رموزا، تستثير الانفعالات والاستجابات (5).

ر<sup>1</sup>)تنوخى 85،86 ..

 $<sup>^{(2)}</sup>$ تنوخي،ص $^{(2)}$ بجاسر أبو صفيةص

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)تنوخي ،ص184، تبريزي ، ج1 ، ص164 ،و انظر حاسر أبو صفية،ص80.

<sup>(6)</sup>كمال أبو ديب: حدلية الخفاء والتجلي ، دراسات بنيوية في الشعر، ص19.

 $<sup>\</sup>binom{5}{1}$  المصدر نفسه ، $\frac{5}{1}$ 

و لا بد أن تتصل الصورة الساخرة في أحد ركنيها بواقع الحياة المعاش أو بشخصياته، وإن غالى الشعراء في تناولها؛ لأن مواقفهم من الوجود تكاد تتحصر في ثلاثة اتجاهات، الاتجاه الأول: يحاكى الواقع، والثاني يعاينه، والثالث يفكر فيه.

وقد جاءت الصور الشعرية الساخرة على نوعين، مرتبطين بانفعالات الـشاعر وحالاته النفسية، وهذان النوعان هما:

- (1) **الصورة المفردة والجزئية**: وأهم الوسائل البنائية لصور الشاعر المفردة ما يلي:
- (أ) تبادل المدركات: وذلك بالاعتماد على أساليب التصوير المألوفة ،ومنها التجسيم، وفيه تأخذ المعنويات صفات محسوسة ومجسمة، ومن أمثلته قول ابن الرومي في بخيل (1)

يريد أكيلا رزؤه من طعامه كرزء كتاب من تراب مترب إذا لحظته عينه عند مضغه طوى الأنس طيّ الخائف المترقب

و التجسيم بادٍ في قوله :طوى الأنس.

ومن أساليب التصوير في هذا النوع أيضاً التشخيص ، وفيه تدب الحياة والصفات الإنسانية في المحسوسات والمعنويات ،ومن ذلك قول أبي نواس (²):

هم أحرزوا الرغفان حتى تكلمت أمنا بحول الله من حذر الكسر وقوله  $\binom{3}{2}$ :

رأيت ' الفضلَ مكتئباً يناغي الخبزَ والسَّمكا

ب- تراسل الحواس :ويعني وصف مدارك حاسة بما توصف به مدارك حاسة أخرى، وهذا الأسلوب يفتح أمام الشاعر أفقاً جديداً ، يسقط عليه ما يشاء من

<sup>(1)</sup>ديوان ابن الرومي :ج1،ص389.

ديوان أبي نواس ،350.

<sup>(3)</sup>الأغاني ج16،ص429 .ابن منظور المصري،ص43.

المجاز 0 الكناية 0 ويثير لدى المتلقي نوعاً من الدّهشة. ومن أمثلته قول ابن الرومي في رجل عظيم الأنف $\binom{1}{1}$ :

وإذا جلستَ على الطّريق ولا أرى لك تجلس' قيل السلام عليكما فتجيب' أنتَ ويخرس'

(2) الصور المركبة :وتتشكل من مجموعة من الصور الجزئية المتآلفة،التي تتداخل في نسيج متكامل ،ويستطيع الشاعر من خلالها أن يقدّم العواطف ،والأفكار التي يتعذّر تقديمها عبر صور جزئية واحدة، ويقوم هذا النوع في المقام الأول على البناء الدرامي،ويتجسد في الحوار بنوعيه،الداخلي (2)والخارجي(3) ،وفي الأسلوب القصصي (4).

وقد اعتمد شعراء السخرية في تشكيل صورهم على إجراءات فنية ،ارتفعت بالصورة الساخرة عن الصور الأخرى، وخرجت على النمطية الشعرية المعروفة في الأغراض المألوفة ،ومنها توحيد العناصر المتباعدة ،بإيجاد علاقات مباشرة بينها،كما في قول أبي الشمقمق (5):

وله لحية تيس وله منقار نسر وله نكهة ليث خالطت نكهة صقر

فقدرة الشاعر الفنية استدعت مقابح التيس، والنسر، والليث، والصقر ،التشكل هيئة آدمية ملوثة منفّرة.

واعتمدوا أيضاً على المعاني المتنافرة ، في خلق علاقات جديدة بين الكلمات، واستطاع ابن الرومي بأدواته الفنية وقدراته الابتكارية وإدراكه بالعلاقات الكامنة بين

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) ديوان ابن الرومي ، ج 1111،ص 278،279.

انظر ،مثالا في زهر الآداب ،1،0، مثالا في زهر الآداب ،1، مثالا في زهر الآداب ،

 $<sup>^{(3)}</sup>$  انظر ديوان أبي نواس،ص220،ديوان ابن الرومي ، ج $^{(3)}$ 

نظر ديوان دعبل ،ص $^4$ ) انظر ديوان دعبل

<sup>.135</sup>موستاف فون غرنباوم :شعراء عباسيون ، $^{5}$ 

الأشياء ، أن يأتي بصور ملونة تجمع الحسي بالمعنوي ، وتتلمّس روابط خفيّة ، لا يصل إليها إلّا من امتلك حسّا بالمتناقضات ، ومن أمثلته قوله:  $\binom{1}{1}$ :

عواء' كلب على أوتار مندفة في قبح قردٍ وفي استكبار هامان

ولجأوا كذلك إلى تكبير جوانب الضعف ، والمبالغة في التخيل ، وهذه من الشروط التي يجب أن تتوافر في الصورة الإيحائية ،بحيث تحجب الحقيقة، وتغلّفها بوشاح تلتمس من خلاله ،كذلك فمن المهم أن تمتاز الصورة بتداخل الألوان والأشكال ،فالشعر الذي يعتمد الصورة التي تتداخل فيها هذه المظاهر وتتعقّد، يشير المتذوق، ويدفع لاستحضار هذه الظواهر في نسق خاص على سبيل التوهم والتصور (2). ومن ذلك قول أبي الشمقمق في بخيل (3):

كفّاه 'قفْل ضاعَ مفتاحه قد يَئِسَ الحدّاد من فتحهِ وقول أبي نواس في بخل الرقاشيين (<sup>4</sup>):

ولو أشممت موتاهم رغيفاً وقد سكنوا القبور، إذن لعاشوا!

وقول ابن الرومي في رجل عرف بشراهته في تناول الطعام $\binom{5}{1}$ :

وأما يد البصري في كل صفحة فأقلع من سَيْل، وأغرف من رفش

ويتجلى التضخيم بصورة أوضح في قول ابن الرومي في المؤذن دبس<sup>(6)</sup> ولأنت أجدر بالذي قال الفتى المنتطسس<sup>(7)</sup> فالفيل عندك أفطسس

إذا جلست على الطّريب ق و لا أرى لك تجلس

ر. (<sup>1</sup>)ديوان ابن الرومي ، ج6،ص288.

<sup>(2)</sup>ساسين عساف :الصورة الشعرية ونماذجها،ص29.

<sup>(3)</sup>غوستاف فون غرنباوم ،ص154.

<sup>331</sup>ديوان أبي نواس،ص $^4$ 

<sup>(5)</sup>ديوان ابن الرومي، ج3،ص333.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ج 3،ص 278،278...

<sup>(7)</sup> المتنطّس: المتأنق في الكلام.

# قيل السلام عليكما فتجيب أنت،ويخرس

فهو يقترب في وصفه هذا من الوصف الكاريكاتوري المشوه ، إذ شبه أنف بالرأس وجعل الماريّن يحيون أنفه ، باعتباره شخصا آخر ،فانحسرت ملامح المؤذّن قياسا مع أنفه، وفتّق له صورا تستثير الضحك لغرابتها، وبعد أن كان حجم أنف يضاهى حجم رأسه، تضخّم في الأبيات اللاحقة، حتى غدا الفيل أفطس مقارنة معه.

و المبالغة في ذلك لم تتطور تطوراً ،بل تجاوزت تجاوزاً أو بالأحرى تصاعفت تضاعفاً، فهو لم يكتف بالمقابلة بين الأنف و الخرطوم، بل تخطى ذلك كثيرا حين جعل الفيل أفطس مقارنة معه، و الشاعر بهذه المبالغة عبر عما يفيض به شعوره من حالات تبرم نفسية انعكست على و اقعه .

والمبالغة في الوصف الكايكارتوري ناجمة عن الإسراف في الابتعاد بين طرفي المقابلة (1). والصورة الكاريكاتورية تختلف عن الصورة العادية في الاختلال بين طرفيها، واستمالة معانيها، ذلك في شكلها الخارجي ،أمّا في روح أسلوبها الداخلي فتقوم على عزل الملمح الشّاذ عن سائر الملامح ،والإمعان بتغطيته والغلو في إظهاره، حتى ليبدو كثير الغرابة ومثيراً للدهشة.

ويقترب ابن الرومي في هذه القصائد من الجاحظ الذي يمعن في درس النفسيات الإنسانية ، ويستطلع الحوادث الخارجية، ليصل من خلالها إلى واقع الشخصيات التي يدرسها ، لكن المقارنة بينهما لا تجوز إلا من حيث الشكل الخارجي ، دون الروح الداخلية ، أو البواعث ، لأنها مختلفة تماماً ، فصور الجاحظ بريئة من النقمة والانفعال والتوتر ، التي تظهر عند ابن الرومي في سخريته.

وترمز الأشكال المكبّرة عند ابن الرومي إلى المهانة والقبح، ويستغلّها للنيل من خصومه، وهو يخالف بذلك سنّة العرب التي تنظر إليها رمزاً للتعظيم، كما في مدحهم نجاد السيف ، والمهيب الذي يشبه الطود، ويجرّ إذا مشى مطرفه ، يقول: (2)

ليليا حاوي: ابن الرومي فنه ونفسيته من خلال شعره ص78.

<sup>330</sup>ديوان ابن الرومي ،ج1،ص $(^2)$ 

طول وعرض بلا عقل و لا أدب فليسَ يحسن الَّا وهو مصلوب.

فليس لهذا الرجل أية فضيلة سوى أن يمتع النّاس ويضحكهم ، وما ضخامة هيكله واتساعه إلا لضخامة السّخف والهزال العقلي في باطنه ، وقد بحث الـشاعر ليجـد حسنة واحدة يمدح بها الرّجل، فلم يجد إلا أن يصلبه، فيظهر للنّاس طوله وعرضه. ومثله قوله (1):

رمح طويل ولكن في جوانبه شتّى وصوم، فخير منه أنبوب (2) في للمن في المنه أنبوب (3) في للمن منه لله في المنام المنام

ويعتمد ابن الرومي أيضا على صور تخيلية إيحائية،كنوع من الكناية أو التورية فيعرض شيئا وهو لا يقصده لذاته بل يريد شيئا آخر يجانسه بالقرب أو البعد ، وقد تكون كل لفظة في حدّ ذاتها موحية بالصورة، كما يكون التركيب موحيا، وقد لا تكون الصورة حصيلة اللفظة الواحدة أو التركيب ، بل من شيء يموج في ذهن الشاعر، لم يصرّح به وإنّما لمّح إليه في ثنايا العرض ( $^{4}$ ). فمثلا لكي يظهر الذلّة والمسكنة عند مهجوّه ، وكذلك الحقارة التي تحمل الناس على ضرب المهجو غادين رائحين، ليتخلّصوا من وبائه، يظهره قائما كقاعد، دائم الانكماش من الصفع والوكز بالأقدام ، يقول ( $^{5}$ ):

أقمأه الققد فأضحى قائما كقاعد ومنه قوله أيضا (<sup>6</sup>):

فلو يستطيع التقتيره تنفس من منخر واحد

المصدر نفسه ،ج1،ص $^{1}$ )

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)و صوم :عيوب.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>)يعسوب :ذكر النحل.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>)علي شلق في الصورة والوجود،ص296. (<sup>5</sup>)ديوان ابن الرومي، ج2،ص272.

<sup>(&</sup>lt;sup>6</sup>)المصدر نفسه ، ج2،ص160.

وهذه صورة تتقل تلقائيا إلى التأمّل في حرص الناس على التنفّس، الذي هو أساس الوجود البشري، إذ لو يقدر الواحد منهم أن يتنفّس بكلّ جوارحه لفعل،الكنّ عيسى يظهر في صورة مغايرة تماما،بسبب بخله.

وتستند بعض الصور إلى الانفعال الدّاخلي، وتتوحد مع الصورة الخارجية في إطار لا ينفصل ، ويظهر هذا بوضوح في الدخول إلى نفسية البخلاء ونقل ما يعتمل فيها بلغة الحركات والانفعالات. (1).

ويقوم بعضها على الإقناع العقلي الذي يخفي الاستهزاء والتحقير ومن ذلك محاولة أبان بن عبد الحميد إقناع جاره بضرورة الموت لما اشتمل عليه جسمه من علامات وأعراض مخيفة، وكل ذلك جاء مغلّفا بخبث ساخر  $\binom{2}{2}$ .

وأدخل بعضهم الصورة الشعبية في البناء الساخر بالاعتماد على التكرار في المقاطع الشعرية، ولعل ذلك ناجم عن تأثرهم بفن الغناء في الشكل بالذات ، فكثيرا ما كان الشعراء يختارون عبارة يرددونها بمثابة إيقاع لبقية الأبيات كما في قول أبي الشمقمق في بشار (3):

هَالينه هَالينه طعن قثاة لتينه

إن بشار بن برد تيسٌ أعمى في سفينه ْ

وكما في قول بشار <sup>(4</sup>):

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) انظر المصدر نفسه ، ج1،ص205.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) انظر الأغاني، ج23، ص124، الصولي: الأوراق، ص29، 28.

<sup>(3)</sup>غوستاف فون غرنباوم،ص151

 $<sup>\</sup>binom{4}{}$  ديوان بشار، ج $\binom{2}{}$ ،  $\binom{3}{}$ 

أَذر 'خلّتا ذر 'خلّتا قال :متى ؟قال :متى؟ دَر 'خلّتا ذر 'خلّتا فتـت قلبـي فتـتـا ·

ويلاحظ أنّ العبارة المتكررة جاءت لغرض إيقاعي فحسب، والدليل خلوها من معنى متصل بأعجاز الأبيات، بل الأعجاز هي المتّصلة بالمعنى ، أمّا العبارة الإيقاعية فمعناها المحدد اترك صحبتى ، وهي ليست مقصودة لذاتها.

ومن التكرار الإيقاعي الذي ظهر عند ابن الرومي (1)

للحريثي أبي بكر غبب وله قرنان أيضا وذنب فإذا ما قال: إنّا عجمٌ قال قرناه جميعا قد كذب من الله عجم الله الله عجم الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه عليه الله على الله عليه الله على الله على الله على الله على الله عليه الله على ال دفعت ذاك ولم ترض العرب فإذا ما قال:إنّا عرب " فإذا ما قال: إني شاعر قيل: خذْ كل شقى بالطّرب فيا

وهذه شعبية كانوا يقصدون إليها قصداً ،فيسبق إليها الصبيان والعامة ،يرددونها ، ويحفظونها بسرعة، لما تمتاز به من قصر الأوزان ، وسهولة العبارات ، ولذلك فإنّ هذا النوع من السخرية أشد وقعاً على المهجو من غيره.

ومن الشعراء من لجأ إلى هذا اللون رغبة منه في التقارب مع المقطوعة الغزلية والخمرية ، فتصبح أبياته صالحة للغناء ، كما كان يفعل الحمدوني ،إذ ضمّن أكثر مقطوعاته في السخرية من أحمد بن حرب ووصف طيلسانه البالي ،أبياتا لغيره من  $\mathring{m}$  عراء الغزل والخمر  $\binom{2}{}$ ، ومن ذلك قوله

قلْ لابن حرب طيلسانك قد أو هي قو اي بكثرة الغرام متبين فيه لمبصره وكأنَّ له الخمر الذي وصفت في يا شقيق الروح من حِكَم و هو يريد قول أبي نواس (4):

آثـــار رفــو أوائل الأمـــم

<sup>(1)</sup> ديوان ابن الرومي، ج 1، ص 309.

نظر حسين عطوان : شعراء الشعب ، $^2$ 0.

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  زهر الآداب ج $\binom{3}{2}$  ،ص

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) ديوان أبي نواس ، ص487.

يا شقيق الروح من حَكَم نِمتَ عن ليلى ولم أنسم وهذا التطور الفني ظهر أيضا في القرن الثاني الهجري وهو لا يتضح في قصائد الهجاء الزاخرة بالسباب والفحش، ولكنه يظهر في الهجاء الساخر الذي يستهدف إضحاك الناس على المهجو وسخريتهم منه.

وتوسّع شعراء السخرية في استخدام التشبيهات والتجديد في بعضها، والتشبيه عنصر قائم على خيال الشاعر ،وهو لبّ المحاور الفنية في التصوير  $\binom{1}{1}$  وقد أدرك ابن رشيق ضرورة توافره في صناعة الشعر حتّى يعدّ الشاعر شاعرا،ولهذا ذكر أنّ ابن الرومي أولى الناس باسم شاعر؛ لكثرة اختراعه وحسن افتتانه.  $\binom{2}{1}$ .

ويشاركه قدامة بن جعفر في رأيه هذا، فلا يقيس براعة الشاعر بنبل الفكر أو صدق المضمون ،بل بما يحتويه شعره من صنعة، لأنه إنّما يحكم عليه بصورته، كما أنّ النجار لا تعاب صنعته برداءة الخشب في ذاته ،بل بصناعته فيه (3). ويلاحظ تنوع التشبيهات عندهم ،تنوعا بيّنا، 'يظهر سعة في الخيال الشعري ، وقدرة كبيرة على التصوير ، وقد أثبت أبو نواس براعته في استقصاء المعاني، والجمع بينها (4).

ومن الصور المبتكرة عنده قوله(<sup>5</sup>): على خبز إسماعيلَ واقية' البخلِ وقوله(<sup>6</sup>):

فقدْ حَلَّ في دارِ الأمانِ مِنَ الأكلِ

فقلْ عدّ عنْ ذا كيفَ أكلكَ للضبِّ

إذا ما تميمي أتاك مفاخراً

<sup>. 252</sup>على أبو زيد: الصورة الفنية في شعر دعبل الخزاعي،  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)ابن رشيق : العمدة ج2،ص286.

 $<sup>^{(3)}</sup>$ قدامة بن جعفر:نقد الشعر، $^{(3)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) انظر دبوان أبي نواس،ص589،590.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>)المصدر نفسه ،ص361.

ديوان أبي نواس ، ص $^6$ .

ويماثل أبا نواس في امتداد تشبيهاته وتوسّعها ،دعبل الخزاعي الذي اعتمد في تكوين صوره ،على التشكيل والتصوير ،لا على المعنى والتجريد ؛وذلك بهدف إضحاك الآخرين وشد انتباههم ،فاستعان بكل عناصر الفكاهة والهزل .وفي ديوانه نماذج غير قليلة من هذا التصوير الساخر الذي يضيف معلما جديدا يعمق الإطار الفكري والفنى للسخرية (1)ومن ذلك قوله في بخيل (2):

من الدنيا يخاف عليه أكل' فما بالُ الكنيفِ عليهِ 'قفْل' فحتى السّلح فيه عليه بخل' أتقفل ' مطبخاً لا شيء فيه فهذا المطبخ ' استوثقت منه ولكن قد بخلت بكل شيء ويقول في موطن آخر (3):

إِنَّ مَنْ ضَنَّ بالكنيفِ على الضي في الضياف على الضياف الضياف الضياف الضياف الضياف الضياف المناف ال

فمثل هذه الصور تحتاج إلى البديهة السريعة، والجملة القصيرة، واللفظ الخفيف السهل ،و هذه كلها امتلكها دعبل في تصويره الهزلي، ويضاف إليها براعته في تخيل الرابط الوهمي أو الخيالي الذي يربط بين المتناقضين المتقابلين؛ لإثارة الضحك وتجسيم المعنى ،وتقسيمه ،وتهويله . وعلى الرغم من ذلك فقد ظهر بعضها في صياغة غير محكمة أحيانا ،أما أجمل صوره فقوله(4):

تمّت مقابح وجهه فكأنه طلل تحمل ساكنوه فأوحشا

واستمد دعبل عناصر هذه الصورة من التراث العربي، لكن إتيانه بصورة الطلل ليصور به القبح، أمر مستهجن ولم يؤثر عن غيره،وهو من التشبيهات المبتكرة التي تأثّر بها ابن الرومي فيما بعد في قوله في إبراهيم بن المدبر: (5) شنعاء 'تضرم فيك نار شناعة مناعة تتضرم فيك نار شناعة مناعة التماد تبقى نوائل ها وأنت رماد والمستعاد ألله المدبر على المدبر المدار شناعة المدبر المدار شناعة المدبر المدار شناعة المدبر ال

 $<sup>1971\</sup>_170$ كامل محمد عويضة : دعبل بن علي الخزاعي الصورة الفنية في شعره ص $\binom{1}{2}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>)ديوان دعبل ،ص125.

 $<sup>^{3}</sup>$ المصدر نفسه ،ص $^{3}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه، ص95.

 $<sup>\</sup>binom{5}{}$  ديوان ابن الرومي، ج $\binom{5}{}$ ، ديوان ابن الرومي،

وابن الرومي من أكثر الشعراء تأثرا بتصوير دعبل الهزلي ،لكن الثاني كما يذكر العقاد (1) قاطع طريق بفطرته، وأن هجوه لم يكن إلا ضربا من قطع الطريق على الناس ،اشتهاء في أكثر الأحيان للذة الصيد، والقنص، ونزوة المطاردة والتخويف، لا طمعا في المال ،أو طلبا للتراث .أما ابن الرومي فكان فنانا بارعا بما أوتي من ملكة التصوير ولطف التخيل والتوليد وبراعة اللعبة بالمعاني والأشكال . وهذا يؤكد أنه ليس من الضروري أن يكون كل هجاء خارجا على المجتمع مبغضا لكل ما فيه فابن الرومي لم يكن كذلك ولكنه كان ناقدا شديد الحساسية يثور على ما لا يعجبه (2).

و لإغناء الصورة لجأ بعضهم إلى إشراك مجموعة من الحواس والأفعال في تشكيلها ،ومن أمثلة ذلك قول أبى نواس(3):

رأيت الفضل مكتئباً يناغي الخبر والسمكا فقطّ ب حين أبصرني ونكسّ رأسه وبكي فلمَّا أنْ حلفت الله بأني صائم ضحكا

فكل فعل من هذه الأفعال يحمل مشهداً متحركاً ،يضاعف الأثر النفسي عند المتلقي، ويدفعه لمتابعة المشاهد التالية، لارتباط بعضها ببعض . فالصورة تبدأ بانفعالات سلبية لدى البخيل ،عندما يبصر زائرا،تدفعه لمناغاة الخبز والسمك إشارة منه إلى أنها ليست للأكل .وعلى الرغم من ذلك فقد لجأ إلى وسائل أخرى لحماية طعامه ،ومنها أنه غير من ملامح وجهه ،وطأطأ رأسه، وانتحب، وظل على هذه الحال ،حتى أقسم له الضيف أنه صائم وعندها عاد إلى حالته الطبيعية، وعبر عن ذلك بالضحك . وهذه النقلة في حالة البخيل النفسية ، لم تكن لتتم لولا تسلسل الأفعال وتواليها في ذكر المشاهد، وصولا إلى الحالة الأخيرة .

<sup>(1)</sup> العقاد : ابن الرومي حياته من شعره ص225.

<sup>(2)</sup>عبد الحميد محمد حيده : الهجاء عند ابن الرومي ص114.

 $<sup>\</sup>binom{3}{2}$  ديوان أبي نواس ، $\binom{3}{2}$ 

ويلاحظ أن الشاعر قد نجح في وضع اللفظ في موضعه والانتقال في المعنى من صورة إلى صورة باختزال وتكثيف ساعده على ذلك التركيز على المعاني الوصفية المعبرة.

ومثل هذه الصورة قوله في بخيل آخر  $\binom{1}{1}$ :

رغيف سعيدٍ عنده عدل نفسهِ يقلُّبه طُوراً وطوراً يلاعِ به

ويخرجه من كمّه فيشمّه ويجلسه في حجره ويخاطبه

وإن جاءه المسكين يطلب فضله فقد ثكلته أمه وأقاربك

يكر عليه السوط من كل جابب وتكسر رجلاه، وينتف شاربه الماربة

ومن وسائل تكثيف الصورة أيضاً اللجوء إلى أسلوب الافتراض المستندت الصور إلى المستحيلات والمعانى المفقودة من واقع الحياة  $\binom{2}{2}$ .

ونشأ بعضها من التوالي والتكرار في ممارسة المعنى الساخر، وهذا من شأنه إضفاء الحركة والحيوية على النص،ومن ذلك قول ابن الرومي  $\binom{3}{2}$ :

وكأنما صفعت قفاه مرة وأحس ثانية لها فتجمعا

وقوله(4):

ما زال يكسوه إذا ما استصفعا

صفعاً ... حتّى قرّعــا

ويلاحظ تعدد المشاهد وتتوعها في الصورة الواحدة، وخير أنموذج على ذلك

قول ابن الرومي<sup>(5</sup>):

يا أيّها الهارب من دهرهِ أدركك الدهر على خيله

 $<sup>^{1}</sup>$ ديوان أبي نواس ،ص $^{1}$ 0.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) انظر الأغاني ،ج3،ص1174.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ديوان ابن الرومي ،ج1،ص12.

 $<sup>^{4}</sup>$ المصدر نفسه ،ج $^{4}$ ، المصدر المساء المساء

ر $^{5}$ المصدر نفسه ،ج $^{5}$ ، $^{5}$ المصدر نفسه ،

إلى مدى يقصر عن ثيلهِ أخذ نهار الصيف من ليله وهيا يأخذ من ذيلسه

يسوق من نفرت له طرة فوجه له يأخذ من رأسه مثل الذي يرقع من جيبه

في حين يمتاز بعضها بالاختزال والتكثيف ، فتخرج مكتملة ناضجة، حتى على مستوى مقاطع نصية ،أو أبيات بمفردها، ومن ذلك قول إبراهيم بن هرمة في سلوك بخيل (1):

واعتل تتكيسا ناظم الخرز

نكُّسَ لمَّا أتيت سائله

وقوله(<sup>2</sup>):

وأيأستني من بعد ذلك بالغضب ودافقة من بعد ذلك ما حلب

وإنَّكَ إذ أطعمتني منكَ بالرضا كممكنةٍ من ضرِعها كفّ حالبٍ

ويلاحظ على هذه الأبيات صفة الدّقة والتخصيص في تحديد المعاني، والموازنة بين المعنى المتّحد واللفظ المتعدد، على الرغم من اللجوء إلى المجاز بكثرة، ونقل المعنى من صورة إلى أخرى .

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>)شعر إبراهيم بن هرمة، ص134. (<sup>2</sup>)المصدر نفسه، ص64.

#### الخاتم\_\_\_ة

'يستنتج مما سبق أنَّ السخرية مفهوم عميق ، يرتبط بالجماعة، ويتَّذ في التعبير أساليب متعدّدة ، فاقت في تأثيرها التعبير الصريح المباشر ، أمّا عن تأصيلها ، فيمكن القول إنّها لم تظهر بوصفها ظاهرة إلّا في العصر العباسي ،على الرغم من وجود بعض الأبيات الساخرة عند الحطيئة وعند شعراء النقائض 0

وبرز من بين شعراء السخرية أبو الشمقمق، وبشار بن برد، وأبو نواس ،وابن الرومي ، ولكن ابن الرومي ظل أكثرهم حضوراً .

و تعددت الموضوعات التي تناولها الشعراء ، فعبّر بعضها عن هموم ذاتية ، وبعضها دار في موضوعات سياسية ، وغيرها في موضوعات دينية وحضاريّة.

وتعددت الدّوافع التي كانت وراء سخريتهم ،فمنهم من كان ساخطاً على النظام الاجتماعي ،كبشار وأبي نواس ، ومنهم من كان ساخطاً على النظام السياسي كدعبل ، وشعراء الطبقة الفقيرة ، ومنهم الزنديق والشعوبي الذي جعل من السخرية إطاراً فكرياً ، كشف فيه عن أحقاد وضغائن تجاه الدين الإسلامي والمجتمع العربي كبشار ، ومنهم من كان متشائماً متطيّراً كابن الرومي 0

وأقام بعضهم سخريته على المفردات الشعبية البسيطة ، واضحة الدلالة ، ودخلت في سخريتهم بعض الألفاظ المعربة والألفاظ النابية ، ومن بين هؤلاء أبو دلامة وأبو الشمقمق، في حين تميزت لغة بشار وأبي نواس وابن الرومي باتساعها ، وظهرت قدرتهم اللغوية في توليد المعاني والتلاعب بها ، والنظم على مختلف بحور الشعر بمختلف القوافي 0

واعتمدوا على مجموعة من الأساليب التي ترتفع بالسخرية وتجعلها فناً راقياً ، ومنها أسلوب الأمر، والاستفهام، والنفي، والشرط، والمقابلة ، والحوار بنوعيه ، والسرد القصصي ، وتوظيف معارف متنوعة، دينية وتاريخية وفلسفية ، وكان أكثرهم تميّزاً ابن الرومي ، فقد كان يمتلك ثقافة واسعة ، وذوقاً ناقداً ، أتاح له إصدار أحكام نقدية معلّلة .

وأمّا صورهم فتراوحت بين الصور المفردة والصور المركّبة ، وأقيمت في مجملها على المبالغة، والافتراضات والتدرج في المعاني وتقليبها ، وعقد علاقات بين أشياء متباعدة متنافرة ،جمع بينها وألّفها خيال الشاعر .

ويلاحظ على سخريتهم ازدحام التشبيهات وتوسعها ، مما جعل صورهم خصبة معبرة أحياناً ، في حين بالغ بعضهم فيها ، فجاءت على حساب المعنى الساخر ، إذ ينشغل ذهن القارئ والسامع في التأمل في تلك التشبيهات وإيجاد الروابط والعلاقات بينها، وقد يأخذ على الشاعر توحيدها لضعف الصلة بينها 0

وأمّا أكثر الصور تأثيراً ، فهي الصور الكاريكاتورية التي تقوم على عزل ملمح عن سائر ملامح الجسد ، والإسراف في تشويهه ، فينتج عن ذلك جمال في العرض وبشاعة في المعروض 0

## قائم ـــة المصادر المطبوعة

- القرآن الكريم
- إبراهيم بن هَرمة القرشي ، ت (176 هـ) ، الشعر ، تحقيق محمد نفّاع وحسين عطوان ، مطبوعات مجمع اللّغة العربية ، دمشق 0
- الأصفهاني ، علي بن الحسين ،ت (356 هـ) ،الأغاني ، ط24 الج في الأصفهاني ، ط24 التراث العربي ، بيروت ،1994م 0
- الآلوسي ، محمود شكري، ت( 1857هـ)، بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب ،عني بشرحه وضبطه محمد بهجـة الأثـري ،3ج ، دار الكتـب العلمية، بيروت 0
- بشار بن برد ، ت(168هـ) ، الديوان، جمعه وكمله وعلَّق عليه محمد بن عاشور ،4ج ،المكتبة التونسية للتوزيع والشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر ،1976.
- البغدادي ، عبد القادر بن عمر ، ت (1093هـ) ،خزانــة الأدب ولــب لباب لسان العرب ، 4ج ، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هــارون ، دار الكاتب العربي ،القاهرة ، 1986م 0
- البكري ،أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز ،ت (487هـ)، التنبيه على أو هام أبي على في أماليه ، ط3 ، مطبعة السعادة ، مصر ، 1954 م 0
- البيهقي ، إبراهيم بن محمد ،ت (320) ،المحاسن والمساوئ، دار صادر ، دار بيروت ، بيروت ، 1960م
- ابن تغري بردي ، جمال الدين أبو المحاسن يوسف الأتابكي، ت(874هـ) ، النجوم الزّاهرة في ملوك مصر والقاهرة ،ط111ج ، مطبعة دار الكتب المصرية ،القاهرة ، 1932م 0
- التنوخي، القاضي أبو يعلى عبد الباقي عبد الله بن المحسن ، ت(487هـ)، القوافي ، تحقيق عوني عبد الرؤوف ، ط2، مكتبة الخانجي ، مصر ، 1978م .

- التوحيدي، أبو حيّان ، ت (414هـ) ، الإمتاع والمؤانسة ، 3ج فــي 1م ، صحّحه وضبطه ، وشرح غرببه أحمد أمين ، وأمين الزين ، منــشورات مكتبة الحياة ، بيروت 0
- الثعالبي ، أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل ، ت (429هـ) ، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار نهضة مصر ، 1965م 0
- نفسه ، فقه اللغة وسر العربية ،المكتبة التجارية الكبرى ، مصر، 1938م0
- الجاحظ ، عمرو بن بحر، ت (255 هـ) ، البخلاء ،حقّق نصته وعلّق عليه طه الحاجري ، ط8 ، دار المعارف ، مصر 0
- نفسه ، الحيوان ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، ط1، 7ج ، مطبعة مصطفى البابلى ، مصر ، 1938 م0
- نفسه ، المحاسن و الأضداد ، تحقيق محمد أمين الخانجي ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، 1960م 0
- ابن جرّاح ، أبو عبد الله محمد بن داود ، ت (296هـ) ، تحقيق عبدالوهاب عزام ، وعبد الستار أحمد فرّاج ، دار المعارف ،مصر،1953.
- الجرجاني ، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن ، ت (471هـ) ، أسرار البلاغة ، تحقيق محمد رشيد رضا ، ط3 ، 1939 م 0
- الحسين بن الضيّحاك ، أبو علي بن ياسر الخليع الأشقر، ت(251هـ) أشعاره ، جمعها وحققها أحمد فرّاج ،دار الثقافة ، بيروت 1960م 0
- الحصري ، أبو إسحاق إبراهيم بن علي ،ت (453هـ) ، زهر الآداب وثمر الألباب ، 2ج ، عارضه بمخطوطات القاهرة وحققه وطبعه وشرحه ووضع فهارسه علي محمد البجاري ، دار الكتب العربية ، 1953م 0
- الحموي ، ابن حجّة ، ت (837هـ) خزانة الأدب وغاية الأدب ، (م0خ)، الجامعة الأردنية 0

- الخطيب البغدادي ، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت ، ت (463هـ) ، تاريخ بغداد أو مدينة السلام ،دار الكتاب العربي ، بيروت 0
- الخطيب التبريزي ، أبو زكريا يحيى بن علي ، ت (502هـ) ، الكافي في العروض والقوافي ، تحقيق الحساني حسن عبد الله ، دار الكاتب العربي ،القاهرة ، 1966 م 0
- دعبل بن علي الخزاعي ، ت (246) ، الدّيوان ، جمعه وحققه محمد يوسف نجم، دار الثقافة ، بيروت ، 1962 م 0
- أبو دلامة ، زند بن الجون ، ت(161هـ) ، الديوان ، شرح وتحقيق إميل بديع يعقوب ، ط1، دار الجيل ، بيروت ، 1994م 0
- الدّميري ، كمال الدين محمد بن موسى، ت(808هـ) ، حياة الحيوان الكبرى ، دار القاموس الحديث للطباعة والنشر 0
- ابن رشيق ، أبو علي ، الحسين بن رشيق ، ت(456هـ) ،العمدة في محاسن الشّعر و آدابه و نقده ، حققه و فصله و علّق حواشيه محمد محي الدين عبد الحميد ، ط2٠2ج ،مطبعة السعادة ، مصر ،1964 م 0
- ابن الرومي ، أبو الحسن علي بن العباس بن جريح ، ت(282) ، الديوان ، شرح وتحقيق عبد الأمير علي مهنا ، 6 ج ، منشورات دار مكتبة الهلال ، 1991م 0
- الزّمخشري ، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر ، ت(538هـ)، أساس البلاغة ، دار صادر للطباعة والنشر ، دار بيروت للطباعـة والنشر ، بيروت ، 1965م
- السيد الحميري ، أبو هاشم إسماعيل بن محمد ، ت (173هـ) ، الديوان ، تقديم نواف الجراح ، ط1 ، دار صادر ، بيروت ، 1999م 0
- السيوطي ، جمال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر ، ت (911هـ) ، تاريخ الخلفاء ، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، مطبعة السعادة، مصر 1952م 0

- الصّقدي ، صلاح الدين خليل بن أيبك ، ت (764هـ) ، نكت الهميان فـي نكت العميان ، أحمد زكى بك ، مكتبة الثقافة الدينية ، 2000م 0
- نفسه ، الوافي بالوفيّات ، باعتناء جاكلين سوبله ، وعلي عمارة ، ط2 ، دار صادر ، بيروت ، 1980 م 0
- الصولي ، أبو بكر محمد بن يحيى ، ت (946م) ، أخبار الرّاضي بالله والمتقي لله أو تاريخ الدولة العباسيه من سنة 322 إلى سنة 333 هـ. ، من كتاب الأوراق ، قسم أخبار الشعراء ، عني بشرحه ج هيورث ، بمدرسة اللغات الشرقية ، مطبعة الصادي ، لندن 0
- ابن طباطبا، محمد بن أحمد ، ت ( 322هـ ) ، عيار الـشعر، القـاهرة .1956.
- الطبري ، أبو جعفر محمد بن جرير ، ت (310هـ) ، تاريخ الأمـم والملوك ،ط1 ،5ج ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1987 م 0
- ابن الطقطقي، محمد بن علي بن طباطبا، ت (709هـ)، الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية ، راجعه ونقّحه محمد عوض إبراهيم بك ، وعلى الجارم بك ،دار المعارف ،مصر ، 1945م 0
- ابن عبد ربّه ،أبو عمر أحمد بن محمد، ت(328،هـ)، العقد الفريد ، تحقيق محمد سعيد العريان ، ط2 ، مطبعة الاستقامة ،القاهرة 0
- أبو الفداء المؤيد ، عماد الدين إسماعيل بن علي ، ت (732هـ) ، المختصر في أخبار البشر ، ط1 ، 4ج في 1م، المطبعة الحسينية المصرية، 1907م 0
- الفيروز أبادي ، مجد الدين محمد بن يعقوب ،ت (823هـ) ،القاموس المحيط ، 4ج ، دار الفكر العربي ، بيروت ، 1983م 0
- ابن قتيبة ،أبو محمد عبد الله بن مسلم ،ت (276هـ) ، الشعر والــشعراء أوطبقات الشعراء ، حقّقه وضبط نصّه ووضع حواشيه الدكتور مفيد قميحة والأستاذ محمد أمين الضناوي ، ط1 ، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 2000 م 0

- نفسه ، عيون الأخبار ،4ج، مطبعة دار الكتب المصرية ،القاهرة، 1925م.
- قدامة بن جعفر، ت (737هـ) ، نقد الشعر ، تحقيق كمـال مـصطفى ، مكتبة الخانجي بمصر ، ومكتبة المثنى ببغداد ، 1963م 0
- الكتبي ، محمد شاكر بن أحمد ، ت (764هـ) ، فوات الوفيّات ، حقّه وضبطه وعلّق حواشيه محمد محي الدين عبد الحميد ،2ج ، مطبعة السعادة، مصر ، 1951 م 0
- ابن كيسان ، أبو الحسن ، محمد بن أحمد ، تلقيب القوافي وتلقيب حركاتها ضمن كتاب رسائل ونصوص في اللغة والأدب والتاريخ ، تحقيق إبراهيم السامرائي، ط1 ، مكتبة المنار ، الزرقاء ، الأردن ، 1988م 0
- المبرد ، أبو العباس محمد بن يزيد ، ت (285هـ) ، الكامل ، عارضـه بأصوله وعلّق عليه محمد أبو الفضل إبراهيم ، والـسيّد شـحاتة ، 4ج ، مكتبة نهضة مصر ومطبعتها ، الفجاله ، مصر 1965م 0
- المرزباني ، أبو عبد الله محمد بن عمران بن موسى ، ت (384هـ) ، معجم الشعراء ،تحقيق عبد الستار أحمد فرّاج ،دار إحياء الكتب العربيـة ، 1960 م 0
- نفسه ، الموشّح في مآخذ العلماء على الشعراء ، تحقيق على البجاوي ، دار نهضة مصر ، القاهرة ، 1965م 0
- المسعودي ،أبو الحسن علي بن الحسين بن علي ، ت(346هت) ،مروج الذهب ومعادن الجوهر ، شرحه عبد الأمير علي مهنا ،ط1 ،4ج، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ، 1991م 0
- مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج ،ت(261هـ)، شرح الإمام محيي الدين النووي ت (676هـ) المسمى بالمنهاج، حقق أصوله وخرّج أحاديثه الشيخ خليل مأمون شيحا، ط5 ،دار المعرفة، بيروت،1998م 0
- ابن المعتز ،أبو العباس عبد الله بن محمد ، ت(296هـ) ، طبقات الشعراء ، تحقيق عبد الستار أحمد فراج ،دار المعارف ،القاهرة ،1956م

- ابن منظور ،أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ، ت ( 711 هـ) ، لسان العرب ، ط8 ، 18 ، دار إحياء التراث العربي ، 1993م
- نفسه ، أبو نواس في تاريخه وشعره ومباذله وعبثه ومجونه ، قدم له وأشرف على تصحيحه وتقسيمه وتبويبه عمر أبو النصر، ط2 ،1969م.
- المهزمي ، أبو هفّان عبد الله بن أحمد بن حرب ، ت(257هـ) ، أخبار أبي نواس ، تحقيق عبد الستار أحمد فراج ، مكتبة مصر،1953م .
- ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق ، ت(385هـ) ،الفهرست ، مكتبة الاستقامة ، القاهرة .
- أبو نواس ، الحسن بن هانئ ، ت (199هـ) ،الديوان ، شرحه وضبط نصوصه وقدّم له عمر فاروق الطباع ،دار الأرقم بن أبي الأرقم ، 1998م 0
- اليافعي ، عفيف الدين عبد الله بن أسعد ،ت(768هـ) ، مرآة الجنان و عبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزّمان ، وضع حواشيه خليل المنصور ، منشورات علي بيضون ، ط1 ،4ج ، دار الكتب العلمية ، بيروت ،1997م 0
- ياقوت الحموي ، شهاب الدين ،أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله ، ت (ح) دار ت (626هـ) ،معجم البلدان ، تحقيق فريد عبد العزيز الجندي ، 7 (ج) دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1990م 0

# قائمــة المراجـع الحديثــة

- إحسان عباس ، تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، ط4 ، دار الثقافة ، بيروت 1983م 0
- أحلام الزّعيم ،أبو نواس بين العبث والاغتراب والتمرد ، دار العودة، بيروت 1981م 0
- أحمد بدوي ، أسس النقد الأدبي عند العرب ، ط2 ، مكتبة نهضه مــصر 1960م 0
  - أحمد عطية الله ، سيكولوجية الضحك ، دار إحياء التراث العربي 0
- أحمد كمال زكي ، الحياة الأدبية في البصرة إلى نهاية القرن الثاني الهجري ، دار المعارف ، مصر 0
- أحمد محمد الحوفي ، الفكاهة في الأدب العربي وبعض دلالاتها ، طبعة جامعة أم درمان الإسلامية ، 1967م 0
  - أدونيس ، مقدّمة للشعر العربي ، دار الأسوار ، عكا القديمة ، 1977م 0
    - نفسه ، زمن الشعر ، دار العودة ، بيروت ، 1972م 0
- آرثر بولارد ، الهجاء ، موسوعة المصطلح النقدي ، ترجمة عبد الواحد لؤلؤة ، بيروت ، 1982م 0
- آرنست فيشر ، ضرورة الفن ، ترجمة أسعد حليم ، الهيئة المصرية للتأليف والنشر ، المطبعة الثقافية ، 1971م 0
- أنيس المقدسي ، أمراء الشعر العربي في العصر العباسي ، ط5 ، دار العلم للملايين ، بيروت ، 1961م0
- إيليا حاوي ، ابن الرومي، فنّه ونفسيته من خلال شعره ط2، منـشورات مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني ، بيروت ،1980م 0
  - نفسه ، فن الوصف وتطوره عند العرب ، دار الثقافة ، بيروت 0
    - نفسه و آخرون، المفيد في الأدب ، ط1 ، 1964م O

- أيمن محمد زكي العشماوي ، خمريات أبي نواس ، دراسة تحليلية في المضمون والشكل ، دار المعرفة الجامعية ، 1998 م 0
- البهبيتي ، تاريخ الشعر العربي حتى آخر القرن الثالث الهجري ، دار الثقافة ، 1982م 0
- جماعة من السوفيات ، أسس علم الجمال الماركس اللينيني ، تعريب يوسف الحلاق ، تدقيق عدنان جاموس ، دار الفارابي ،دار الجماهير العربية 0 1987م 0
- حامد عبده الهوال ،السخرية في أدب المازني ، الهيئة المصرية للكتاب ، 1982م 0
- حسين خريس ، حركة الشعر العباسي في مجال التجديد بين أبي نواس ومعاصريه، مؤسسة الرسالة ، دار النشر 0
  - حسين خريوش ، أدب الفكاهة الأندلسي ، إربد ، 1982م O
- حسين عطوان ، الزندقة والشعوبية في العصر العباسي الأوّل ،دار الجيل، بيروت .
- نفسه ، شعراء الشعب في العصر العباسي الأول ، ط جمعية عمال المطابع التعاونية ، عمان 1970 م0
- نفسه ،الشعراء الصعاليك في العصر العباسي الأول، ط2 ، دار الطليعة ، بيروت ، 1981م 0
- نفسه ،الشعراء من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية ، ط3، دار الجيل ، بيروت ، 1997م 0
  - حنا فاخوري ، تاريخ الأدب العربي ، المكتبة البوليسية ، بيروت 0
- خالد القشطيني ، سجل الفكاهة العربية ، ط1، دار الكرمــل ، عمــان ، 1993م0
- خليل شرف الدين،أبو نواس ، ابن الرومي ، المتنبي ، منــشورات دار مكتبة الهلال ، بيروت ، 1980م 0

- د0 سي ميوميك ، المفارقة ، موسوعة المصطلح النقدي ، ترجمة عبدالواحد لؤلؤة ، منشورات وزارة الثقافة والإعلام، بغداد ، 1982م 0
- رفون جست ، ابن الرومي ، حياته من شعره ، ترجمة حسين نـصـّار ، دار الثقافة ، بيروت0
- روز غريب ، تمهيد في النقد الحديث ، ط1 ، دار المكشوف ، بيروت 1971 م 0
- رياض قزيحة ، الفكاهة والضحك في التراث العربي المشرقي من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر العباسي ، قدّم له وراجعه ياسين الأيوبي ،ط1، المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت ،1998م 0
  - زكريا إبراهيم ، سيكولوجيه الفكاهة والضحك ، مكتبة مصر ،1958م 0
- ساسين سيمون عسّاف ، الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبي نواس ، ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، بيروت ، 1982م 0
- سعد إسماعيل شلبي ، الشعر العباسي ، التيار الـشعبي ، دار غريـب ، الفجالة 1978م 0
  - سيمون بطيش ، الفكاهة و السخرية في أدب مارون عبود ،1983م 0
- شوقي ضيف ،التطور والتجديد في الشعر الأموي ، ط2، مزيدة ومنقّحة ، دار المعارف ،1959م 0
  - نفسه ،العصر العباسي الأول، ط6 ، دار المعارف ، مصر.
  - نفسه ، العصر العباسي الثاني ،ط10،دار المعارف ،مصر ،1996.
- شوقي محمد المعاملي ، الإتجاه السّاخر في أدب الـشّدياق ، دار مكتبـة النهضة المصرية ، 1987م 0
  - طه حسين ، حديث الأربعاء ، دار المعارف ، مصر ، 1964م 0
    - عادل العوا ، مواكب التهكّم ، دار الفاضل ، دمشق ، 1995م0
- عبد الحليم حفني ، أسلوب السخرية في القرآن الكريم ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ،1997م 0

- عبد الحميد محمد جيدة ، الهجاء عند ابن الرومي ، منشورات المكتب العالمي للطباعة والنشر ، بيروت ، 1974م 0
  - عبد العزيز شرف ،الأدب الفكاهي ، مكتبة لندن، 1992م 0
- عبد العزيز عتيق ، علم المعاني ، دار النهضة العربية للطباعة ، بيروت، 1974م0
  - عبد اللطيف حمزة ، حكم قرقوش ، مصر 1982م 0
- عبد الله التطاوي ، القصيدة العباسية ، قضايا واتجاهات ، دار غريب للطباعة والنشر ، القاهرة 0
- عبد المجيد الحر، ابن الرومي ، عصره ، حياته ، نفسيته ، فنّه من خلال شعره ، ط1 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ،1992م 0
- عدنان علي رضا النحوي، الأدب الإسلامي إنسانيته وعالميته ، ط3 ، دار النحوي للنشر والتوزيع ، السعودية ، 1994 م 0
  - عز الدين إسماعيل ، الأدب وفنونه ، در اسة نقديه ، دار الفكر العربي 0
- العقاد ، ابن الرومي ، حياته من شعره ، ط2 ، مطبعة حجازي ،القاهرة ، 1938م 0
- علي إبراهيم أبو زيد ،الصورة الفنية في شعر دعبل الخزاعي ، ط2 ، دار المعارف ، مصر ، 1983م 0
- علي أدهم ، لماذا يشقى الإنسان ؟ فصول في الحياة والمجتمع والأدب والتاريخ ، مكتبة نهضة مصر ومطبعتها ، الفجالة ، مصر 0
- علي شلق ، ابن الرومي في المصورة والوجود ، ط1 ، دار النشر للجامعيين ، 1960م 0
- نفسه ، نقاط التطور في الأدب العربي ، دراسة تحليلية شمولية للمواقف الرئيسية في مجرى تاريخ الأدب العربي ،مع مقارنات منحازة في الأدب العالمي، دار القلم ، بيروت ، 1975م 0
- نفسه ، أبو نواس بين التخطّي و الالتزام، قدّم له فؤاد البستاني، دار الثّقافة، بيروت ، 1964م. 0

- بوعلي ياسين ، بيان الحد بين الهزل والجد، دراسة في أدب النكتة ، ط1، دار المدى للثقافة والنشر ، دمشق ، 1996م 0
- عمر فروخ ، أبو نــواس ، ط1، دار الــشروق الجديــدة ، بيــروت ، 1960م
- غوستاف فون غرنباوم ، شعراء عباسيون مطيع بن إياس ، سلم الخاسر، أبو الشمقمق ، دراسات ونصوص شعرية ، ترجمها وأعاد تحقيقها محمد يوسف نجم ، وإحسان عباس ، منشورات مكتبة الحياة ، بيروت 0
- فتحي محمد عوض أبو عيسى ، الفكاهة في الأدب العربي إلى نهاية القرن الثالث ، الشركة الوطنية للنشر ، الجزائر ، 1970م 0
- فضل حسن عباس ، البلاغة فنونها وأفنانها ، علم المعاني ، ط4 ، دار الفرقان ، الأردن ، 1997م 0
- كامل محمد عويضه ، دعبل بن علي الخزاعي ، الصورة الفنيّة في شعره ، دار المكتبة العلمية ، بيروت ، 1993م 0
- كمال أبو ديب ، جداية الخفاء والتجلي ، دراسات بنيوية في الشعر، ط1، دار العلم للملاين ، بيروت ، 1979م 0
- المازني ، إبراهيم عبد القادر ، أعلام الإسلام ، بشار بن برد ، طبعة دار الشعب ، القاهرة ، 1971م 0
  - نفسه ، حصاد الهشيم ، ط7، المطبعة العصرية ، مصر ، 1961م 0
    - مجدي و هبه، معجم مصطلحات الأدب، بيروت ، 1974م 0
- مجدي و هبه و كامل المهندس ، معجم المصطلحات في اللغة و الأدب ، مكتبة لبنان ، بيروت ، 1979م 0
- محمد زغلول سلام، دراسات في الأدب العربي، العصر العباسي، منشأة المعارف، مصر 0
- محمد زكي العشماوي ، موقف الشعر من الفن والحياة في العصر العباسي، دار النهضة العربية ، بيروت ، 1981م 0

- محمد غنيمي هلال ، النقد الأدبي الحديث ،دار الثقافة ، دار العودة ، بيروت ، 1973م0
- محمد كرد علي ، الإسلام والحضارة العربية ، مطبعة دار الكتب المصرية ، 1936م 0
- محمد محمد حسين ، الهجاء والهجاؤون في الجاهلية ، مكتبة الآداب ، الجماميز ، 1947 0
- محمد مصطفى هدّارة ، اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري، دار المعارف ، 1963 م 0
- محمد مندور ، في الميزان الجديد ، مكتبة نهضة مصر للطباعة ، القاهرة، 1998 م 0
- محمود السمرة ، النقد الأدبي والإبداع في الشعر ، ط1 ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ، 1997م 0
- ميشال عاصي ، دراسات منهجية في النقد ، دار مكتب الحياة ، بيـروت ، 1970م
- يحيى الشامي أبو نواس ،الوجه الآخر ، ط1، دار الفكر العربي ، بيروت، 2002م 0
- يوسف بكّار ، في النقد الأدبي ، دار المناهل للطباعة ، بيروت ، 1959م 0
- يوسف خليف ، في الشعر العباسي ، نحو منهج جديد ، دار غريب للطباعة ، القاهرة

### الرسائل الجامعية

- فراس الحاج محمد ،السخرية في الأدب الفلسطيني المقاوم، رسالة ماجستير، جامعة النّجاح الوطنيّة ،نابلس ،1998م .

### الدوريات العربية

- جاسر أبو صفية ، ابن الرومي ناقداً ، حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية مجلس النسّر العلمي ،جامعة الكويت ،الرسالة 185، الحولية الثانية والعـشرون، 2002-2001م .
  - محمد عبد الغني حسن ، الفكاهة في الشّعر المعاصر ، الهلال، العدد 8 ، 1974.
- محمد مفتاح ، مدخل إلى قراءة النّص الشعري ،فصول ،العدد الأوّل ،المجلّد السادس عشر ،صيف 1997.

#### **Abstract**

'The Sarcastic Nature Of Abbassidian Poetry In The Second And Third Century Of The Islamic Calendar'

Authored by: Abdul-Khaliq Abdullah Audey Issa

Supervisor by: Prof. Hussain Atwan

This study is based on the assessment of sarcasm in Abbassidian poetry in the second and third century of the Islamic calender, and it became evident that the appearance of sarcasm came about as a result of large social changes that affected both the individual and his community. The poets took this opportunity to use methods of criticism and change. So they tried to expose many of the problems and defects in their society using high rhetoricalistic methods and they hence called for change in the social system.

The study is built on seven chapters:

The first chapter comprises of the reasons for choosing sarcasm in poetry, the reasons for its appearance, its definition and its relation to the individual and the community, its different types and methods of use, why the poets used it and its relation with the terms associated with it.

In the second chapter several topics which sarcasm acted on were discussed; sarcasm on the outward features of humans, on the subject of dwarfism, on being bald, about having a large nose, about ugliness, long beardedness and on having tacky and patched up clothing.

The third chapter focused on sarcasm about the symbolic aspects of a human and his life. Under this title came the following topics; sarcasm about poverty, about miserliness and being miserly, about deficiency in manliness

and being cowardly, about lineage, about stupidity, about contradiction in the persons life and about breaking promises.

The fourth chapter discussed the way that different social groups used sarcasm. The chapter talked about spouses, girls, the rich, the servants, the slave girls, the poets, the book writers, the grammatarians and the scholastic theologians.

The fifth chapter discussed how the poets scorned the upper class of their society this included the caliphates and princes, the , the judges, the poets and other government employees.

The sixth chapter looked at sarcasm used on issues related to religion, civilization and heritage. So they were sarcastic towards the simple life of the Arab, and they negated that the Arabs had any sort of civilized nature of elegance. They also called for the Arabs to compete with the Persian way of life. And some of these poets exceeded the limits in there talk about particular aspects of religion that they differed with.

The seventh chapter discussed the use of language and imagery in poetry. Hence there appeared two dialects in the language used; formal spoken Arabic and colloquial speech with some foreign words entering the formal dialect. This manifested new methods that enriched the art of sarcasm and increased its impact. The most significant of these methods was the method of using contrasting meanings and the method of unifying two words that have contradicting meanings. These methods aided in the formation of new forms of imagery the most apparent of which was the cartoon sketch which is so elaborate it appears to speak itself. Ibn Arumi came out as a pioneer for this type of imagery.