## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة وهران



كلية الآداب واللغات والفنون

قسم اللغةالعربية وآدابها

# تحليل الخطاب في ضوع لسانيات النص دراسة تطبيقية في سورة البقرة

بحث مقدم لنيل شهادة الدكتوراه في لسانيات النص

إشراف الأستاذ:

إعداد الطالب:

د/محمد ملیانی

بن يحيى ناعوس

|        | مناقشــة: | لجنــة الـ                              |                      |
|--------|-----------|-----------------------------------------|----------------------|
| رئيسا  | وهـران    | لجنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | أ.د عبد القادر شرشار |
| مشرف   | وهـران    | جامعة                                   | د.محمد ملياني        |
| مناقشا | وهـران    | جامعة                                   | د.محمد برونـة        |
| مناقشا | مستغانم   | جامعة                                   | أ.د. مخطار لزعـر     |
| مناقشا | سعيــدة   | جامعة                                   | د. مجاهد میمون       |
| مناقشا | مستغانم   | جامعة                                   | د. حمودي محمـد       |

السنة الجامعية: 2013/2012م

# الإهداء

- إلى والديّ الكريمين، رمز التضحية والوفاء.
  - إلى زوجتي وأبنائي.
- إلى أستاذي الكريم د.محمد ملياني حفظه الله.
  - إلى كل الإخوة والأخوات.

هدية تقدير واحترام، وعربون محبة وعرفان.

بن يحيى ناعوس.

# الشكر

أتقدم بأخلص الشكر والامتنان والتقدير لأستاذي المحترم الدكتور / محمد ملياني، الذي منحني من وقته الثمين و علمه النافع ما أعانني على إتمام هذا البحث ... فقد كان لتوجيهاته السديدة وتصويباته الدقيقة أجمل الأثر في إخراج هذا العمل على هذه الشاكلة.

... والله أسأل أن يحفظه لنا ولطلبة العلم نبر اسا وعونا.

بن يحيى ناعوس

#### مقدمـة:

مما لا يخفى على أي دارس، أن الدرس اللساني عرف تحولات كبرى خلال فترة الستينات، والدافع الكبير لهذه التحولات تساؤل عن حدود البحث اللساني وانحصاره في الجملة، مما أدى إلى بروز ما يسمى بلسانيات النص(Linguistique Textuelle).

وهو علم ناشئ، وحقل معرفي جديد، تكوّن بالتدريج في السبعينات من القرن العشرين، وبرز بديلا نقديا لنظرية الأدب الكلاسيكية التي توارت في فكر الحداثة، وما بعد الحداثة، وراح هذا العلم الوليد يطوّر من مناهجه ومقولاته حتى غدا أهم وافد على ساحة الدراسات اللسانية المعاصرة، وقد نشأ على أنقاض علوم سابقة له كلسانيات الجملة واللسانيات البنيوية والأسلوبية، ثم انطلق من معطياتها، وأسس عليها مقولات جديدة، وهو قريب جدا من صنوه تحليل الخطاب، غير أن هذا الفرع الأخير يقوم على أساس التحليل البنيوي، أما فرع لسانيات النص، حتى وإن استثمر جميع النظريات اللسانية السابقة عليه، فهو يقوم في الأعم الأغلب على أساس التحليل النصي، وأهم ملمح في لسانيات النص أنه غني متداخل الاختصاصات، يشكل محور ارتكاز عدة علوم، ويتأثر دون شك بالدوافع، ووجهات النظر، والمناهج والأدوات، والمقولات التي تقوم عليها هذه العلوم.

حددت اللسانيات المعاصرة جغرافية الخطاب عند حدود الجملة، حيث حظيت هذه الأخيرة بالاهتمام والدرس، بوصفها وحدة تتوافر على شرط النظام، وهي غير قابلة للتجزئة، وإذا أمعنا النظر في ماهية الخطاب على أنه ملفوظ يشكل وحدة جوهرية خاضعة للتأمل، فإننا نجده ليس إلا سلسلة من الجمل المتتابعة التي تصوغ ماهيته في النهاية.

وهنا ظهر مأزق اللسانيات أو محدوديتها بتعبير أصح في معالجة إشكالية الخطاب، لأنها حصرته في نطاق الجملة التي يعرفها أندريه مارتيني (André Martinet) بأنها أصغر مقطع ممثل بصورة كلية وتامة للخطاب. غير أن هذا لا يفضي إلى عجز الدراسات اللسانية في عدم قدرتها على معالجة قضايا أكبر من الجملة، وبالتالي عدم عجزها عن تحليل الخطاب. فهناك تباين في

تحديد بنية الظاهرة اللغوية. فعلماء اللغة يعرفون الكلمة بأنها وحدة في جملة تحدد معالم كل منها بإمكانية الوقوف عندها، والجملة تتشكل من مجموع الوحدات التي يصح أن يقف بينها (الكلمات) بالإضافة إلى درجة الصوت والتنغيم والمفصل، ونحو ذلك مما يدخل في إيضاح المعنى.

يطرح هذا البحث جملة من الأسئلة المنهجية والمعرفية، تتمحور حول تحليل الخطاب وسر تغير آليات تحليل الخطاب عبر العصور الأدبية المختلفة؟

وعلى رأس هذه الأسئلة السؤال التالي: كيف يتم تحليل الخطاب من منظور لسانيات النص؟ و هل يمكن تطبيق ذلك على النص القرآني؟

وهل هناك من علاقة بين البلاغة وعلم النص "لسانيات النص" من جهة وبين الأسلوبية والبلاغة من جهة أخرى؟

كما هو معلوم، فإن لسانيات النص تهتم بقضية الاتساق والانسجام؛ لأنها ما يجعل النص نصا، ويحقق للنص تماسكه جملة من العناصر اللغوية اللفظية كالإحالة مثلا، ومن هنا سيحاول هذا البحث تتبع أهم وسائل وآليات تماسك النص القرآن المتمثل في سورة البقرة، لكونها أطول سورة في القرآن الكريم.

ومن هنا، وجب التطرق لهذا الموضوع لمعرفة كيف حدث الانسجام والاتساق داخل المدونة التي اخترناها.

وهي دراسة تحاول الجمع بين المكتسبات المعرفية القبلية عند العلماء العرب الأقدمين وبين الدراسات النصية الحديثة.

وتعود دوافعي في اختيار هذا الموضوع إلى عدة أسباب أهمها:

- 1. ندرة الدّراسات النّصية التطبيقية للنصوص العربية لاسيّما القرآن الكريم، ولاشك أنَّ ممّا يميز هذه الدراسة أنها خاضتْ تحليل نصّ مقدس (القرآن الكريم) في ضوء منهج لسانيّ نصيّ.
  - 2. الإسهام في ميدان التطبيق في علم اللُّغة النصي
- 3. الرغبة المعرفية الملحة في معرفة خصائص الخطاب لقرآني من منظور الدراسات النصية الحديثة.
  - 4. التطبيق في سورة البقرة لأنها أول ما نزل في المدينة وآخر ما نزل.

انطلاقا من القناعة السابقة الذكر فإنني أروم إلى تحقيق جملة من الأهداف منها:

- 1. رصد أهم وسائل اتساق النص وانسجامه من خلال تطبيقها في سورة البقرة.
- 2. زرع التقارب المفهوماتي في حقول تحليل الخطاب بين النقد القديم (البلاغة) والجديد (لسانيات النص).
- 3. محاولة تفسير طبيعة الصور البلاغية القرآنية وكيفية اشتغالها بإدخالها في نسق عام واستخراج البنية المشتركة بينها.
- 4. الربط بين البلاغة وعلم النص في نسق معرفي واحد وشامل لتسهيل عملية التواصل بين العلمين. علنا نبلغ إلى اكتشاف معان أُخر داخل النص الأدبي في شتى تمظهراته الإبداعية والتحليلية.

وفيما يخص المنهج المقترح في هذه الدراسة والذي يتلاءم مع طبيعتها هو -في رأبي-المنهج الوصفي الاستنباطي التحليلي الذي يقوم على تتبع التطورات والتغيرات التي عرفت في هذا الجحال

ثم ينتقل إلى عملية الاستنباط والاستدلال الإستنتاجي على الأحكام وفيه ينتقل الفكر من العام إلى الخاص ومن المبادئ إلى النتائج ليشكل لنا في الأحير صورة مركبة.

هذا وقد قسمت خطة البحث إلى ثلاثة فصول: فصلان يهتمان بالجانب النظري وفصل يولي أهمية بالجانب التطبيقي، بالإضافة إلى المقدمة والمدخل والخاتمة والفهارس على الشكل الآتي:

المقدمة

المدخل: العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص، حيث نحاول أن نبين أهي علاقة تنازع وانفصال أم ترابط و اشتمال؟

أما في الفصل الأول فيتحدث عن لسانيات النص بين التأسيس والآفاق، ذاكرا الماهية لهذا العلم، ثم يتحدث عن أهم المدارس النصية عند الغرب، وينتقل في النهاية للحديث عن علاقة العرب بهذا العلم.

أما الفصل الثاني فيتحدث عن تحليل الخطاب بين البلاغة والأسلوبية، فيذكر في البداية العلاقة بين البلاغة والأسلوبية، ثم يدلف بالحدث عن تحليل الخطاب من منظور الدراسات البلاغية، ويختم بالحديث عن تحليل الخطاب من منظور الدراسات الأسلوبية. وأما الفصل الثالث فيهتم بظاهرتي الانسجام والاتساق تعريفا ثم تطبيقا على سورة البقرة، المدونة التي اخترناه في هذا البحث، وفي الخاتمة نذكر أهم النتائج التي توصل إليها البحث.

وقد واجهت، أثناء البحث، جملة من الصعوبات على رأسها قلة المراجع العربية التي اهتمت بتحليل الخطاب في ضوء لسانيات النص، وإن وجدت فإنما هي تكرر فكرة واحدة ليس إلا، أو ترجمة لما كتبه غيرنا، وفوق ذلك قلة الدراسات التطبيقية.

ويحاول هذا البحث ذكر أهم خصائص وآليات الاتساق والانسجام للنص القرآني، من خلال اختيار مدونة واحدة وليس كما نجده في بعض الكتب التي طبقت في السور القرآنية ظاهرة واحدة فقط.

وبعدُ فهذا جهد المقل، فإن بلغَ غايته من الصّواب فبتوفيق من الله وحده، فله الحمد والمنّة، وإن أخطأت فمن نفسي ولا حول ولا قوّة إلا بالله، وحسبي حسن نيتي، والله لا يضيع أجر المحسنين، وأسألُ الله الكريم أنْ يتقبلَ هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم..

بن يحيى ناعوس

وهران 2012/08/02

#### توطئة:

تبرزُ أهمية هذا المدخل في كون أنَّ العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص تشعبت فيها الآراء وتنوعت، ولهذا سنحاول الوقوف على رأي جامع نعتمده في البحث، وهذا أمر يفرض علينا العرض الموجز لأهم تعريفات بعض المصطلحات، التي نرى ضرورة عرضها في بداية هذه الدراسة لنستقر على تعريف واحد، لكل مصطلح، نعتمده في هذا البحث.

والجملة هي أول مصطلح نبدأ به، حيث جاء في (مقاييس اللغة) "الجيم والميم واللام أصلان: أحدهما تجمُّع وعِظَم الخَلْق، والآخر حُسْنٌ. فالأوّل قولك أجْمَلْتُ الشّيء، وهذه جُمْلة الشّيء.

وأجَمَلْتُه حصّلته  $^{1}$ . وقد ورد لفظ الجملة في القرآن الكريم في قوله تعالى: "وقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً  $^{2}$  للدلالة على الجمع.

ونجد في (القاموس المحيط) "والجُمْلَةُ، بالضم: جَمَاعَةُ الشيءِ" ق. والجملة لغة كما ورد في الصحاح قوله: "الجملة واحدة الجمل وأجمل الحساب رده إلى الجملة" في لسان العرب: " الجملة واحدة الجمل، والجملة جماعة الشيء وأجمل الشيء جمعه عن تفرقه، أجمل الحساب كذلك، والجملة جماعة كل شيء بكامله من الحساب وغيره " ق. وفي مختار الصحاح: "الجملة واحدة الجمل، وأجمل الحساب رده إلى الجملة " .

3-القاموس المحيط: الفيروزآبادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1997، ج1، مادة (جمل).

<sup>1-</sup> معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس، تحقيق عبد السلام هارون، ط2، البابي الحلبي، مصر 1969م، مادة (جمله).

<sup>-2</sup>سورة الفرقان -2

 $<sup>^{4}</sup>$  الصحاح: الجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط $^{0}$  1984، مادة (جمل).

<sup>5-</sup> لسان العرب: ابن منظور الإفريقي، أبو الفضل جمال الدين بن محمد، دار صادر، ط3، بيروت، 1414هـ - 1994م، مادة (سنم) ( 306/12-308). ص1128.

<sup>-</sup> محتار الصحاح: الرازي، محمد ابن أبي بكر، دار عمار، عمان، ط1، 1417هـ 1996م مادة (جمل).

وجاء معناها في القاموس المحيط: "والشيء جمعه عن تفرقه والحساب رده إلى الجملة". وفي تاج العروس: "الجُملة بالضم جماعة الشيء، وكأنها اشتقت من جماعة الحبل لأن قوة كبيرة جمعت فأجمعت جملة، وقال الراغب: "واعتبر معنى الكثرة فقيل لكل جماعة غير منفصلة جملة، قلت: "ومنه أخذ اللغويون الجملة لمركب أسندت إحداهما للأخرى".

ومعنى الجملة لغة، في كل ما ورد، لا يخرج عن كونها تدل على جمع الأشياء عن تفرقها، وأنها جماعة كل شيء. ويتفق ابن هشام ( 761ه) مع ابن الحاجب(646ه) في ذلك ويقول: "الكلام هو القول المفيد بالقصد، والمراد بالمفيد: ما دل على معنى يحسن السكوت عليه، والجملة عبارة عن الفعل وفاعله، كقام زيد، والمبتدأ وخبره: كزيد قائم، وما كان بمنزلة أحدهما. وبهذا يظهر لك أنهما ليسا بمترادفين كما توهم كثير من الناس، وهو ظاهر قول صاحب المفصل، فإنه بعد أن فرغ من حد الكلام قال: ويسمى: جملة. والصواب: أنها أعم منه، إذ شرطه الإفادة بخلافها، ولهذا تسمعهم يقولون: جملة الشرط، وجملة الجواب، وجملة الصلة، وكل ذلك ليس مفيدا، فليس بكلام

وبعدما عرفنا الجملة نذكر فيما يلي تعريفات للنص، وللوقوف على معاني كلمة (نص) فإننا سنتتبعها في المعاجم العربية، قديمها وحديثها، فقد أورد الفيروزآبادي في مادة (نصص) قوله: "(نص) الحديث رفعه، وناقته استخرج أقصى ما عندها من السير، والشيء حركه، ومنه فلان يَنصُّ أنفه غضباً وهو نصاص الأنف، والمتاع: جعل بعضه فوق بعض، وفلاناً: استقصى مسألته عن الشيء، والعروس أقعدها على المنصة بالكسر، وهي ما ترفع عليه فانتصت، والشيء أظهره، والشواء ينص نصيصاً: صوّت على النار، والقدر غلت، والمنصة بالفتح الجَمَلة من نص المتاع، والنص الإسناد إلى الرئيس الأكبر والترقيات والتعيين على شيء ما، وسير نُصُّ ونصيص جدُّ رفيع، وإذا بلغ النساء نص الحقاق فالعصبة أولى:أي بلغن الغاية التي عقلن فيها، أو قدرن على الحقاق

 $<sup>^{-1}</sup>$  القاموس المحيط: الفيروزآبادي، ج1، مادة (جمل)، مصدر سابق.

<sup>2-</sup> تاج العروس: الزبيدي، المطبعة الخيرية، مصر، سنه 1888، مادة جمل.

 $<sup>^{3}</sup>$ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: أبو محمَّد جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبد الله بن هشام الأنصاري المصري: طبع دار الشام للتراث، بيروت، د. ت.،  $^{490}$ 

وهو الخصام أو حوق فيهن فقال كل من الأولياء أنا أحق، أو استعارة حقاق الإبل: أي انتهى صغرهن، ونصيص القوم: عددهم، والنّصّة: العصفورة بالضم الخصلة من الشعر، أو الشعر الذي يقع على وجهها من مقدم رأسها، وحية نصناص أي كثيرة الحركة ونصص غريمه، وناصه:استقصى عليه وناقشه، وانتصب انقبض، وانتصب ارتفع، ونصنصه: حركه وقلقله والبعير أثبتت ركبتيه في الأرض وتحرك للنهوض".

وفي مختار الصحاح للرازي مادة (ن .ص .ص) " في حديث علي رضي الله عنه: " إذا بلغ النساء نص الحقاق " يعني منتهى بلوغ العقل و(نصنص): الشيء:حركه. وفي حديث أبي بكر، رضي الله عنه، حين دخل عليه عمر، رضي الله عنه، وهو ينصنص لسانه، ويقول: هذا أوردين الموارد"<sup>2</sup>.

وفي لسان العرب لابن منظور: "( النص ) رفعك الشيء، نص الحديث ينصه نصاً: رفعه. وكل ما أُظهِر فقد نُصَّ. ووضع على المنصة: أي على غاية الفضيحة والشهرة والظهور ومنه منصة العروس. وقال الأزهري: النص أصله منتهى الأشياء، ومبلغ أقصاها، ومنه قيل: نصصت الرجل إذا استقصيت مسألته عن الشيء، حين تستخرج كل ما عنده، وفي حديث هرقل: ينصهم أي يستخرج رأيهم ويظهره ومنه قول الفقهاء: نص القرآن، ونص السنة. أي ما دل ظاهر لفظهما عليه من الأحكام وانتص الشيء وانتصب إذا استوى واستقام".

لقد تطور تعريف النص، ولم يقتصر الأمر بالنسبة لتعريفه على ما ورد في المعاجم القديمة، وأصبحت المعاجم الحديثة تعرفه بشكل أشمل وأكثر إجرائية كما في معجم المصطلحات اللغوية لخليل أحمد خليل الذي يعرف النص (Text) بأنّه:

يعني في العربية الرفع البالغ ومنه منصة العروس، كما بينا، وهو كلام مفهوم المعنى فهو مورد ومنهل ومرجع.

القاموس المحيط: الفيروز آبادي، ج1، مادة (نص)، ص 858، المصدر السابق. -1

 $<sup>^{2}</sup>$  ختار الصحاح: الرازي، مادة (نص)، ص 381–382، المصدر السابق.

 $<sup>^{2}</sup>$ لسان العرب: ابن منظور، ج13، مادة (نص)، ص 97-98، المصدر السابق.

التنصيص المبالغة في النص وصولاً إلى النص والنصيصة.

النص (Textus) هو النسيج، أي الكتابة الأصلية الصحيحة، المنسوجة على منوالها الفريد، مقابل الملاحظات (Notes).

النص: المدونة، الكتاب في لغته الأولى، غير المترجم، قرأت فلاناً في نصه، أي في أصله الموضوع.

النص كل مدونة مخطوطة أو مطبوعة، ومنه النص المشترك (Co-Texte).

سياق النص، مساقه، أجزاء من نص تسبق استشهاداً، (Citation)، أو تليه، فتمده بمعناه الصحيح . يقال: ضع الحدث في سياقه التاريخي. أي: في مكانه الصحيح.

التساوق (Contexture) هو التوالف بين أجزاء الكل: تناسق القصيدة، تساوق الكلام. .

ولكي نوضح أهم خصائص النص ووظائفه نسوق في هذا الجال تعريفا لسانيا معاصرا، فقد عرفه محمد مفتاح بأنه مدونة حدث كلامي ذي وظائف متعددة؛ وهذا يعني أنه مؤلف من الكلام وليس صورة فوتوغرافية أو رسماً أو عمارة أو زياً وإن كان الدارس يستعين برسم الكتابة وفضائها وهندستها في التحليل.

ويرى أيضا بأنه حدث يقع في زمان ومكان معينين لا يعيد نفسه إعادة مطلقة مثله في ذلك مثل الحدث التاريخي؛ وهو ذو صبغة تواصلية، لأنه يهدف إلى توصيل معلومات ومعارف ونقل تجارب... إلى المتلقي؛ على أن الوظيفة التواصلية في اللغة ليست هي كل شيء، فهناك وظائف أخرى للنص اللغوي أهمها الوظيفة التفاعلية التي تقيم علاقات اجتماعية بين أفراد المجتمع وتحافظ عليها.

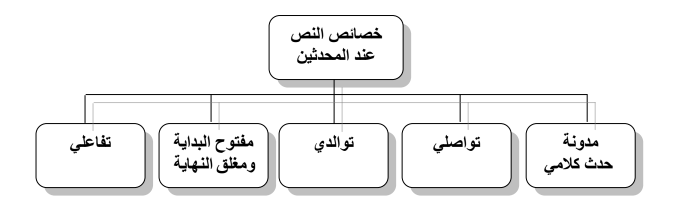
q

 <sup>137-136</sup> سام المصطلحات العربية: خليل أحمد خليل، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1995، ص136-137.

وهو فوق ذلك مغلق، ويقصد بالانغلاق سمته الكتابية الأيقونية التي لها بداية ونهاية، ولكنه من الناحية المعنوية توالدي لأن الحدث اللغوي ليس منبثقاً من عدم وإنما هو متولد من أحداث تاريخية ونفسانية ولغوية ... وتتناسل منه أحداث لغوية أحرى لاحقة له أ.

ومن الخصائص الأخر لهذه البنية اللغوية (النص الأدبي)، أنما "مفتوحة البداية ومغلقة النهاية، لأن حدوثه نفسي لا شعوري وليس حركة عقلانية. ولذلك فإن القصيدة لا تبدأ كما تبدأ أي رسالة عادية تصدر بخطاب موجه إلى المرسل إليه، وتختتم بخاتمة قاطعة التعبير. إنّ القصيدة تبدأ منبثقة كانبثاق النور أو كهطول المطر وتنتهي نهاية شبيهة ببدايتها وكأنما تتلاشى فقط وليس تنتهي، ودائماً ما تأتي الجملة الأولى من القصيدة وكأنما مد لقول سابق أو استئناف لحلم قديم، إنما لكذلك لأنما نص يأتي ليتداخل مع سياق سبقه في الوجود. وكذلك فالنص مفتوح وهو بنية شمولية لبنى داخلية: من الحرف إلى الكلمة إلى الجملة إلى السياق إلى النص ثم إلى النصوص الأخرى ليكون بعد ذلك: (الكتاب امتداداً كاملاً للحرف" مهذا هو الامتداد الطبيعي والفني للنص الأدبى بصفة عامة.

وهذا المخطط يجمل لنا جميع خصائص النص عند المحدثين:



<sup>1-</sup> تحليل الخطاب الشعري - استراتيجية التناص -: د. محمد مفتاح ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 1986، ص 120.

<sup>2 -</sup> الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية: عبد الله الغذامي، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط1، 1985، ص 90.

ومن خلال هذا المخطط، نلاحظ أن حركية النص وتشعب معانيه، بين القديم والحديث، بحعلنا نبحث عن سر دينامية النص، وتأكيداً على إجرائيته وسعياً به إلى أقصاه فقد أوضح الغذامي أن النص "كلي في حركة مرحلية لأنه نص بنيوي، والبنية شمولية / ومتحولة / وذات تحكم ذاتي والنص يتحرك داخلياً بحركة مفعمة بالحياة كي يكون بنية الوجودية، ليكون له هوية تميزه. فإذا ما تميز فإنه يتحرك كاسراً لحواجز النصوص ليدخل مع سواه في سياق يسبح فيه كما تسبح الكواكب في محرّاتها" في تناغم شامل يجمع بين الصورة الجميلة والمعنى الواضح، إلا أن هذا يدفعنا لطرح السؤال التالي: كيف نفسر حقيقة التداخل بين النص والجملة؟

#### بين النص والجملة:

استنادا على التعريفات السابقة، فإنّ النص والجُملة يدخلان في إطار ثنائيّات ضدّيّة: فالجملة وحدة نظرية نظاميّة، إطارها اللّغة، وتنطلق من قدرة لغويّة، ويُمكن لنا أن نعرّفها" بأخّا عبارة عن فكرةٍ تامّة، أو تتابع من عناصر القول ينتهي بسكتة"2.

وأمّا النّص فهو وحدة إجرائية استعمالية، إطارها الكلام، وتنطلق من إنجاز لغوي أو قدرة تواصلية، وهو أيضا" الصّيغة المنطوقة أو المكتوبة التي صدرت عن المتكلّم أو المؤلّف في موقفٍ ما، قاصداً دلالةً ما وهذه الصيغة قد تكون لفظةً، أو إشارةً، أو جملةً، أو متتاليات من الجمل المترابطة" $^{3}$ .

وعلى هذا، فإن جل الدراسات اللسانية النصية، في حدود علمي، اعتمدت هذا التداخل بين النص والجملة حيث: بَنَوا تعريفَهم للنّص ولسانيات النّص على الجملة ونحو الجملة، واتّخذوا النّص مطيّة للانتقال إلى الحديثِ عن ظواهر الانسجام والترابط بين الجمل المنْجَزَةِ في إطارِ مقامٍ معيّن. وتحدّثوا عن حدود النّص أي بدايته ونمايته، عن عنوانه واستهلاله وعلامات نمايته. وعن

http://www.alukah.net/Sharia/1002/8019/

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، عبد الله الغذامي، المرجع السابق، ص 90.

<sup>2-</sup>نحو النّص اتجاه جديد في الدرس النّحوي: د. أحمد عفيفي، مكتبة زهراء الشرق، 2001م /17

<sup>3-</sup>التماسك النّصي في الحديث الشريف: د. عبدالعزيز فتح الله عبد الباري،

مكوِّناتِه أي عناصره التي يتأسّس عليها كالجملة والقول المنجز والقضيّة ... أي من مكوِّنات أصغر من الجملة، ومجموعة جملٍ، ومجموعة أقوالٍ استعمَلَها المتكلّم.. ومن شروط قيام النّصّ: أنّه صياغة لغويّة متكاملةٌ مستقلّة، تتحقق بشروط:

- استقلال النّص وحدوده الفاصلة: الصّحة النّحويّة لكلّ جملة من جمل النّص (أو فسادها) لا تقتضي بالضّرورة صلاح النّص (أو فساده) من حيثُ هو كلّ.
- البنية: وجوبُ توفُّرِ شروطِ البنية مثل الائتلاف والانسجام والترابُط والاتساق... ويعني المقصدية (Intentionnalité) يجب أن تخضع المتوالية في النص لقصد المتكلّم ونيّتِه. : ويعني بها موقف منتج النص لإنتاج نص متماسك و متناسق، باعتبار منتج النص فاعلا في اللغة مؤثرا في تشكيلها وتركيبها. وأن مثل هذا النص وسيلة من وسائل متابعة خطة معينة للوصول إلى غاية بعينها. ويظل القصد قائما من الناحية العملية حتى مع عدم وجود المعايير الكاملة للإتساق والانسجام، ومع عدم التخطيط إلى الغاية المرجوة.
- المقبوليّة (acceptabilité) وهي وقف على تعاون المتقبّل واستعداده، ويقصد بها موقف متلقي النص تجاه كون صورة ما من أشكال اللغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيث هي نص تتوفر فيه عناصر الاتساق والانسجام. وللقبول مدى من التغاضي في حالات تؤدي فيها المواقف إلى ارتباك أو حيث لا توجد شركة في الغايات بين المستقبل والمنتج.
  - الوظيفة: أن تكون جُمَل النّص ذات وظيفة تواصليّة.
- الإفادة (informativité) أو الإعلامية: ويشار بها إلى ما يحمله النص من المعلومات التي تهم السامع أو القارئ، وهو العامل المؤثر بالنسبة لعدم الجزم في الحكم على الوقائع النصية في مقابل البدائل الممكنة، والواقع أن كل نص يحمل مجموعة من المعلومات بأي شكل من الأشكال، فهو يوصل على الأقل معلومات محددة، غير أن مقدار الإعلامية هو الذي يوجه اهتمام السامع . إذ يمكن أن تقود الإعلامية إلى رفض النص، إذا كان هذا الأخير يحمل حدا منخفضا من المعلومات.

<sup>103 -</sup> ينظر: النص والخطاب والإجراء: روبرت ديبوجراند، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998، ص

- المُناسبةُ المقاميّة(Situationalité): أن يكون النّصّ مفيدا في مقام معيّن. التّناصّ (intertextualité): ويعني به العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به، وبصورة أدق ارتباط النصّ بنصوص متقدّمة، يتم التعرف إليها بخبرة سابقة.
- الإعلامية: ويشار بها إلى ما يحمله النص من المعلومات التي تهم السامع أو القارئ وهو العامل المؤثر بالنسبة لعدم الجزم في الحكم على الوقائع النصية في مقابل البدائل الممكنة والواقع أن كل نص يحمل مجموعة من المعلومات بأي شكل من الأشكال، فهو يوصل على الأقل معلومات محددة، غير أن مقدار الإعلامية هو الذي يوجه اهتمام السامع. إذ يمكن أن تقود الإعلامية إلى رفض النص، إذا كان هذا الأخير يحمل حدا منخفضا من المعلومات 1.

#### نحو الجملة ونحو النص:

يحرص علماء اللغة النصيون على توضيح أهمية نحو النص من حيث كونُه لا يقتصر على دراسة الجملة بل يهدف إلى دراسة الروابط بين الجمل وتتابعاتها ومظاهر انسجامها، محاولين إبراز أوجه الاختلاف بين نحو الجملة ونحو النص في النقاط الآتية:

1 - تنتمي الجملة إلى نظام افتراضي (النحو)، في حين يعد النص نظاماً واقعياً، تكوّن من خلال الانتخابات من بين مختلف خيارات الأنظمة الافتراضية.

2 - تتحدد الجملة بمعيار أحادي الذي هو "علم القواعد"، ومن نظام معرفي وحيد أي علم اللغة، في حين تتحدد نصية النص بمعايير عدة من مختلف الأنظمة المعرفية<sup>2</sup>.

<sup>1-</sup>ينظر: النص والخطاب والإجراء: روبرت ديبوجراند، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 105، 104.

<sup>2-</sup> ينظر مدخل إلى علم لغة النص، تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر: د .إلهام أبو غزالة، على خليل حمد :الهيئة المصرية .العامة للكتاب، 1999 م، ص10 .

- 3 تكون الجملة قواعدية" أو لا تكون جملة البتة. أما النص فلا تنطبق عليه معايير النصية  $\frac{1}{2}$  مثل هذه الحدة".
- 4 يتأثر النص بالأعراف الاجتماعية والعوامل النفسية وبموقف وقوع النص بوجه خاص في حين يضعف تأثر الجملة بهذه المؤثرات.
- 5 يستند استغلال الجمل إلى المعرفة القواعدية التابعة لنظام افتراضي له صفة العمومية، أما استغلال النص فيستند إلى معرفة خبرات بوقائع فعلية خاصة.
- 6 يقوم نحو الجملة "بدراسة الجمل معزولة عن سياقها أو الجملة المصنوعة، وهو يؤمن باستقلاليّة الجملة"<sup>2</sup>، وهذا ما لا نجده في نحو النّص، فهو يدرسُ العلاقات بين الجمل فالنّصيّة تستمدّ من علاقة التماسك الذي تتعلّق أجزاؤه بعضها ببعض لتكونَ كتلةً واحدة.
  - 7 يعدُّ النص حدَّثا يوجهه المرسِل إلى المستقبِل؛ لإنشاء علاقات متنوعة، وتوصيل مضامين يعينها المنتِج، ولا تقتصر على العلاقات القواعدية، في حين لا تُعنى الجملة إلا بالعلاقات القواعدية؛ ومن ثم فهي لا تمثل حدثًا.
  - 8 تتّخذ الجملة شكلها المعين وفقا للنظام الافتراضي المعلوم، في حين تتشكل بنية النص بحسب ضوابط المشاركين والمستقبلين على حد سواء. 3
- 9 يهتم نحو الجملة "بالقاعدة ومعياريّتها، أمّا نحو النصّ أبعد ما يكونُ عن المعياريّة، فهو ينشأ بعد أن يكتملَ النّص"<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup>لسانيات النص: مدخل إلى انسجام الخطاب: د .محمد خطابي: المركز الثقافي العربي، بيروت 1991 م، ص 13 .

<sup>2-</sup>نحو النّص: اتجاه جديد في الدرس النحوي، د. أحمد عفيفي، ص73، المرجع السابق.

<sup>3-</sup> ينظر: النص والخطاب والإجراء، روبرت دي بوجراند، ترجمة د . تمام حسان، المرجع السابق، ص 89

<sup>4 –</sup>نحو النّص، د. أحمد عفيفي، المرجع السابق، ص74.

10 – V يبحثُ علم نحو الجملة في الجملة من البلاغة وأثره في السّامع، "بينما نحو النّص فحلُ عمله هو البحث في تلك الأمور" ولذلك في عهد علمائنا القديم ظهر نحو النّص بشكلٍ واضح لديهم عند تفسيرهم للقرآن الكريم، فهذا السيوطي (991هم) ينقل عن ابن العربي (638هم) " ارتباط آي القرآن بعضها البعض حتى تكون كالكلمة الواحدة متّسقة المعاني منتظمة المباني V.

11 - يتجاوز نحو النّص "المقروء إلى المكتوب وبالعكس، فهو يرى الكلمات المستخدمة وعلاقتها بالمضمون، لذلك يبحثُ في مناسبة النّص، وهذا ما لا تجده في نحو الجملة"3.

12 – إن النص نظام فعّال ولهذا ينعت عند النصانيين بـ" Virtual System عناصر من نظام افتراضي Virtual System . والجملة كيان قواعدي Grammatical حالص يتحدد على مستوى النحو فحسب، أما النص فحقه أن يعرف تبعاً للمعايير الكاملة للنصية يتحدد على مستوى النحو فحسب، أما النص فحقه أن يعرف تبعاً للمعايير الكاملة للنصية . Textuality وإن قيود القواعد المفروضة على البنية التحريرية للجملة في النص يمكن أن يتم التغلب عليها Be overdid in بواسطة الاهتمام بتحفيزات تعتمد على سياق الموقف - Context الإدراك الحسي التغلب عليها أو اقتضابها بواسطة المتكلم دون ضرر يعود على الطاقة الاتصالية للنص. يمكن السكوت عنها أو اقتضابها بواسطة المتكلم دون ضرر يعود على الطاقة الاتصالية للنص. وهكذا لا ينبغي للصواب النحوي أن يعد قانوناً بل أن يعد تعويضاً Default أي معياراً يلجأ إليه فقط عند عدم وجود قرائن محددة، أو هو تفضيل Reference أي معيار يفضل على غيره حينما تععدد الاحتمالات.

والحق أن هذا الفصل الحاد بين نحو الجملة ونحو النص لا يتناسب مع الواقع الفعلي لكونهما متكاملين؛ وذلك لأن النص ما هو إلا "مجموعة من الجمل، فكما أن الفونيم وحدة الكلمة، والكلمة وحدة الجملة، فالجملة وحدة النص، ويؤكد ذلك أن توسيع محال علم اللغة ليشمل

<sup>1-</sup>المرجع نفسه، ص75.

الاتقان في علوم القرآن: حلال الدين السيوطي، تحقيق مصطفى ديب البغا، ط2، دمشق دار ابن كثير، 1993م -2 م-2.

<sup>-</sup> نحو النّص: د. أحمد عفيفي، المرجع السابق، ص76.

<sup>4–</sup> النص والخطاب والإجراء، روبرت دوبوجراند، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص89.

النصوص وتوظيفها في الاتصال لا يشكك مطلّقا في أهمية الوحدات اللغوية المعزولة "الفونيمات، والمورفيمات، والملكسيمات، والمركبات الاسمية والجمل  $^{1}$  بل على العكس يجب أن تستمر مثل هذه" الدراسات وتقوى حتى تقوم بدور في تشكيل نحو النص؛ ومن ثم لا يسوغ أن تنفصم العلاقة بين نحو الجملة ونحو النص، كما لا يسوغ أن يتداخل العلمان بمعنى أن يشتمل أحدهما على الآخر؛ ومن ثم ينظر إلى دراسات نحو الجملة على أنها تمهيد ضروري لدراسة نحو النص؛ ومن ثم فهما متكاملان  $^{2}$ .

ويؤكد هذا الاتجاه التكامل بينهما كون نحو النص يشترك مع نحو الجملة في تحليل مواد لغوية ذات صفات مشتركة، منها:

1-أن كلا الاتجاهين يحللان البنية النصوص، وهكذا نستطيع أن نصمم أنموذجاً النحو واحد يعالج بنية الجملة وبنية النص من خلال توسيع وتطوير النظام الذي يحدد بنية الخطاب.

2 - النصوص مثلها مثل الجمل ذات معنى القد أثبت (دي بوجراند 1980 م) أنّ العلاقات الدلالية في الجملة يمكن أن تقوم أيضًا بين الجمل في نص ما.

3 -فكما تقوم العلاقات الإحالية بين العناصر في الجملة يمكنها أن تكون ضمن العناصر في جملتين منفصلتين في النص؛ وهذا يستدعي وجود معالجة نحوية واحدة لكلتا الحالتين؛ كما يس تدعي ذلك من المؤيدين لنحو الجملة السعي إلى تطوير نموذجهم على أساس تجريبي $^{3}$ .

4- ومن جهة أخرى أن السامع عندما يتلقي نصا ما" يستدعي له بنيتين: داخلية تعتمد على الوسائل اللغوية التي تربط أواصر مقطع ما بغيره، وخارجية تكمن في مراعاة المقام المحيط

<sup>1-</sup> مدخل إلى علم اللغة النصي: فولفجانج هاينه من، ديتر فيهفيجر، ترجمة: د. فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود، الرياض، ط1، 1999م، ص7.

<sup>2-</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 8.

 $<sup>^{3}</sup>$  - نظرية تحليل الخطاب واستقلالية نحو النص: د. مازن الوعر، مجلة الموقف الأدبي مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب، العدد 2003/385.

بالنص؛ ومن ثم فلا فصل بينهما عند المتلقي، ولكن الفصل ضروري بالنسبة للدارس اللساني تأكيدا على ما يرغب في دراسته وما يدرجه ضمن اهتمامه $^{11}$ .

#### العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص:

### تنازع وانفصال أم ترابط واشتمال؟:

وخلاصة لما سبق تبيانه، سنذكر أهم الآراء التي قيلت في العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص وفق الترتيب التالي:

#### أ- الانفصال:

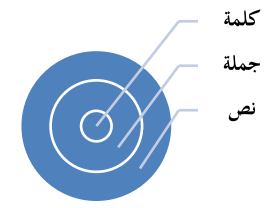
من خلال الدراسة لجملة من البحوث وجدنا أن بعض الباحثين ذهب إلى وجوب الفصل بين لسانيات الجملة ولسانيات النص باعتبارهما كيانين متقابلين منفصلين.

#### · الاشتمال:

في حين وجدنا أن فريقاً آخر ذهب إلى أنّ نحو النّص يتضمّن نحو الجملة تبعا لتضمّن النص للجملة، فكل ما دخل في موضوع لسانيات الجملة فهو داخل في موضوع لسانيات النص، والعكس غير صحيح، وعلى هذا فإنّ العلاقة بمذا الاعتبار تتحوّل من القيام على التّكامل إلى القيام على التّكامل والعكس غير صحيح، أي تضمّن الكلّ – وهو نحو النص – للجزء وهو نحو الجملة وذهب Van" القيام على التّضمّن، أي تضمّن الكلّ – وهو نحو النص – للجزء وهو نحو الجملة وذهب Dijk, 1972"

وهذا ما يوضحه هذا المخطط:

<sup>1-</sup> نحو النّص، د. أحمد عفيفي، المرجع السابق، ص76.



وعليه، فإنه لا نستطيع أن نجعل الجزء يحوي الكل، وعلى هذا فالعلاقة هي علاقة احتواء الكل للجزء وليس العكس.

## ج- استيعاب معكوس:

ورغم ما سبق، إلا أننا وجدنا رأيا ثالثا يذهب إلى استيعاب الجملة للنّصّ، والمنطلَق فيه تقدير أفعال في البنية العميقة تمثُلُ فيها مكوّنات عمليّة القول، ففي بداية كلّ جملة أو نصّ يتمّ الانطلاق من تقدير فعل القول، فيصبح للنّصّ محلّ في الجملة يتحكّم فيه فعلُ القول، ويترتّب على هذا الاعتبار انضواء النّصّ في شكل الجملة باعتباره مكوّنا من مكوّناتِها.

ومن هنا، يمكن، إذا لم نأخذ الرأي الثالث في الاعتبار، أن نرجع لسانيات النص إلى الجّاهين:

-أوّلهما ينطلق ممّا استقرّ في لسانيات الجملة ليتصدّى لدراسة الظّواهر التي تتعدّى الجملة، ويدخل في الاتّجاه هاليداي (Halliday) ورقيّة حسن وإيزنبرغ (Isenberg) وبرنكر (Brinker) ورقيّة حسن وإيزنبرغ (يدرسه تركيبه وصياغته. وأمّا التّاني فيتناول النّص من حيث هو كلّ، ويدرسه باعتباره منطلقا، ويدرس تركيبه وصياغته. ويمثّل هذا الاتّجاه فان ديك (Van Dijk)، ويذهب هذا الاتّجاه إلى أنّ تكوّن النّص ليس إلا مرحلة مهيدية للسانيات النص يتمّ بها عبور الحدود الفاصلة بين الجملة والنص. بين الخطاب والنّص.

بعد حصر أهم تعاريف الجملة والنص وعلاقاتهما سأذكر فيما يلي علاقة النص بالخطاب، لأن حديثنا في هذا البحث سيركز على تحليل الخطاب إن على المستوى النظري أو المستوى التطبيقي، وهذا لدرء اللبس ، في هذه الدراسة على الأقل، بين المصطلحين.

إذا كان من اليسيرِ تحديدُ مَفهومِ الجملة بشيء من الدّقة، نظراً لِما تراكم من أدبيّاتٍ وكتاباتٍ في نحو الجملة قديما، وفي لسانيات الجملة والتّركيب حديثاً.

فإنّ مفهومَ الخطابِ لم يحظَ، على كثرة التّداول، بتعريفٍ قارّ، ويزدادُ الأمر غموضاً عندما يتعاقبُ في الاستعمالِ مصطلحانِ اثنانِ هما الخطابُ (Discours) والنّص(Texte)، وكأنهما مصطلحانِ مُترادِفانِ.

وسأبين، في هذا الإطار، أهم تعريفاته، ففي الكافي لمحمد الباشا، الخطاب: "مصدر خاطب: المواجهة بالكلام، ويقابلها الجواب - :الرسالة. والخطابة مصدر خطب: عمل الخطيب وحرفته. والخُطَب: مصدر خطب: الحال والشأن. " قال فما خطبكم أيها المرسلون " الأمر الشديد يكثر فيه التخاطب، وغلب استعماله للأمر العظيم المكروه. (ج) خطوب. الخطبة: مصدر خَطَب: ما يخطب به من الكلام "2.

ونحد في معجم المصطلحات العربية الخطاب "الرسالة Letter، نص مكتوب ينقل من مرسل إلى مرسل إليه، يتضمن عادة أنباء لا تخصُّ سواهما، ثم انتقل مفهوم الرسالة من مجرد كتابات شخصية إلى جنس أدبي قريب من المقال في الآداب الغربية - سواء أكتب نظماً أو نثراً - أو من المقامة في الأدب العربي".

<sup>1-</sup>سورة الذاريات/ 31، سورة الحجر/57.

<sup>2-</sup>الكافي: معجم عربي حديث: الباشا، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت، 1992، ص 414.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب: مجدي وهبة، وكامل المهندس، المصدر السابق، ص 90.

وفي المعجم الوسيط: "(خاطبه) مخاطبة، وخطاباً: كالمه وحادثه، وخاطبه: وجه إليه كلاماً، والخطاب الكلام وفي القرآن الكريم: " فقال اكفلنيها وعزني في الخطاب "1.

قال بعض المفسرين في قوله تعالى: " وفصل الخطاب"؛ قال: هو أن يحكم بالبينة أو اليمين، وقيل: معناه أن يفصل بين الحق والباطل، ويميز بين الحكم وضده، وقيل: فصل الخطاب أما بعد، وداود عليه السلام، أول من قال: أما بعد؛ وقيل فصل الخطاب الفقه في القضاء... "2.

وفي القاموس المحيط: "خ.ط.ب: (الخطب) الشأن. والأمر صغر أو عظم ج خطوب (...)، والخطاب – كشداد: المتصرف في الخطبة، واختطبوه: دعوه إلى تزويج صاحبتهم. وخطب على المنبر خطابه بالفتح، وخطبة بالضم، وذلك الكلام خطبة أيضا، أو هي الكلام المنثور المسجع ونحوه، ورجل خطيب: حسن الخطبة بالضم..."3.

أما في المعاجم الأجنبية فإن الخطاب "مصطلح ألسني حديث يعني في الفرنسية Discours وفي الإنجليزية Discourse، وتعني حديث، محاضرة، خطاب، خاطب، حادث، حاضر، ألقى محاضرة، وتحدث إلى "4. وفي معجم أوكسفورد الموجز للغة الإنجليزية، يعرف الخطاب بأنه:

"عملية الفهم التي تمر بنا من المقدمة حتى النتيجة اللاحقة.

الاتصال عبر الكلام أو المحادثة، القدرة على المناقشة.

سردي.

<sup>1-</sup>المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية، القاهرة، مطبعة مصر، ج1، 1960، مادة (خطب)، الآية من سورة ص:23.

 $<sup>^2</sup>$ لسان العرب المحيط: ابن منظور، م 1، الخاء، ص ص 855-856، المصدر السابق.

 $<sup>^{3}</sup>$  ترتیب القاموس المحیط علی طریقة المصباح المنیر وأساس البلاغة: الطاهر أحمد الزاوي دار الفكر للطباعة والنشر والتوزیع، ط 3، م 2، حرف الخاء، ص: 75–76.

<sup>4-</sup>قاموس الياس العصري: الياس انطون الياس، دار الجليل، بيروت،1972، ص191.

تناول أو معالجة مكتوبة، أو منطوقة لموضوع طويل مثل بحث أو أطروحة أو موعظة أو ما أشبه ذلك.

الاتصال المألوف، المحادثة.

أن يقوم بخطاب تعنى أن يتحدث ويناقش مسألة ما.

أن يتكلم أو يكتب بشكل مطول عن موضوع ما.

أن يدخل في نقاش منطوق أو مكتوب، أن يخبر، أن ينطق.

أن يتحدث مع، أن يناقش مسألة مع، أن يخاطب شخصاً ما.

المخاطب هو الذي يخاطب، المخاطب هو الذي يفكر.

عملية أو قدرة أو مقدرة التفكير على التوالي منطقياً، عملية الانتقال من حكم لآخر بتتابع منطقي، ملكة التفكير" $^1$ .

ونستخلص من هذا التعريف بأن الخطاب يشمل المنطوق والمكتوب، وفي هذا تلاقٍ كبير، من حيث المعنى، بين النص والخطاب.

وفي معجم المصطلحات الأدبية الحديثة لـ (محمد عناني): "الخطاب ومعناه" اللغة المستخدمة (أو استخدام اللغة) Language in use لا اللغة باعتبارها نظاماً مجرداً. و يقول مايكل ستابز (Stubbs تعليقاً على استخدام مصطلحي النص والخطاب

تحليل الخطاب" (1983) إن ذلك كثيراً ما يتسم بالغموض ويبعث على البلبلة. وهو يقول إن الخطاب كثيراً ما يوحى بأنه أطول وبأنه قد يتضمن أو لا يتضمن التفاعل " $^{1}$ .

ومن هنا، وجدنا بعض اللغويين يعتبرون أن الكلام الذي يقال "في حلقة دراسية عمثل كله خطاباً، بمعنى عملية تبادل للأفكار تكتسي ثوباً لفظياً، على حين يعتبر آخرون أن بياناً واحداً في الحلقة يعتبر خطاباً، طال أو قصر. كما يختلف اللغويون في إمكان " جمع " الخطاب، فبعضهم يقول إنه يجمع (خطابات) والبعض الآخر يقول إنه يجمع وغير قابل للعد والإحصاء، ويذهب فريق ثالث إلى إمكان جمعه في أحوال معينة. فإذا كان الخطاب " يجمع " فسوف تكون المشكلة التالية هي البت فيما يشكل حدود تعريف الخطاب الواحد، ويقول ستابز إن وحدة خطاب محدد يمكن تعريفها من حيث البناء أو الدلالة أو الوظيفة".

ويرى (جيرالد برنسGerald Prince) بأن للخطاب معنيين منفصلين في إطار نظرية السرد: الأول هو المستوى التعبيري للرواية لا مستوى المضمون، أي عملية السرد لا موضوعه، والثاني يتضمن التمييز بين الخطاب والقصة Story (وبنفنيست Benvenisite) يستخدم الخطاب و histoire في كتابه بالفرنسية، لأن الخطاب كما يقول ستابز يوحي بعلاقة بين "حالة أو حادثة وبين الموقف State الذي يوحي فيه لغوياً بهذه الحالة State أو الحادثة تعبها، ثما يماثل الفرق التعريف هنا يستند إلى التفرقة بين الخبر والإخبار به، أو بين الواقعة والإبلاغ عنها، ثما يماثل الفرق بين معناء عنها، ثما يماثل الفرق بين الموقف enonciation و enonce

ويفضل بعض كتاب الإنجليزية الاحتفاظ بالصورة الفرنسية للكلمة أي دون حرف الره) الأخير عند استخدام الخطاب بالمعنى الذي استخدمه فيه (بنفنيستbenvenisit).

<sup>1-</sup>المصطلحات الأدبية الحديثة: د. محمد عناني، دراسة ومعجم إنجليزي-عربي، الشركة المصرية العالمية للنشر – لونجمان، ط1، 1996، ص09.

<sup>2-</sup>معجم علم السرد: جيرالد برنس، المترجم: عابد خزندار، المراجع: محمد بريري، الناشر: المجلس الأعلى للثقافة - المشروع القومي للترجمة - مصرالطبعة: الأولى2003 ، ص5.

<sup>3-</sup>ينظر: المصدر نفسه، ص47.

فالخطاب على ما سبق، هو بيان كلامي سردي تعبيري عن كل ما يختلج في ذهن المرسل، بل يمثل مجموعة كبيرة من الأقوال أو العبارات والتي نعني بما مساحات لغوية تحكمها قواعد، وهي القواعد التي تخضع للاحتمالات الاستراتيجية. ومن ثم فإن فوكو ( foucault ) إنه في لحظة معينة من تاريخ فرنسا مثلاً سيكون هناك خطاب معين ( أي لغة معينة ) للطب – ويعني بما هنا مجموعة من القواعد والأعراف والنظم (نظم التوسط mediation) التي تحكم أسلوب الحديث عن المرض والعلاج، ومتى يكون ذلك وأين وعلى أيدي من؟ ولكن المشكلة، لا تزال قائمة وهي كيف نضع حدود خطاب معين؟ ويرجع أحد جوانب المشكلة إلى استخدام فوكو لتعبير Discursive نضع حدود خطاب معين؟ ويرجع أحد جوانب المشكلة إلى استخدام فوكو لتعبير discursive فالمناه والدوران. أو من اللف والدوران. أو من اللغ والدوران. أو من من اللغ والدوران. أو من أو من اللغ والدوران. أو من أ

وهذا ما دفع ناقداً آخر هو جون فراو Jone Frow يقترح استخدام تعبير بديل عنه وهو "عالم الخطاب" universe of discourse ويقدم نماذج له من أنواع الخطاب الديني والعلمي والبراجماتي والتقني اليومي والأدبي والقانوني والفلسفي والسحري، وما إلى ذلك بسبيل، ويفرق بين ذلك كله وبين أنواع الخطاب genres of discourse التي يعرفها، استناداً إلى فولو شينوف بأنها "مجموعات من الملامح الشكلية والسياقية والموضوعية، ذات أبنية معيارية، أو "طرائق الحديث" في موقف من المواقف".

وتأكيدا على المعنى السابق، يقول فوكو (foucault): "إن لكل مجتمع وسائله في" ضبط "أنواع الخطاب فيه، واختيار بعضها وتنظيمه وإعادة توزيعه، وأن الهدف من هذا" الضبط "هو تفادي " الأخطار والقوى". 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ينظر حفريات المعرفة: ميشال فوكو، ترجمة سالم يفوت، المركز الثقافي العربي —المغرب، ط. الثانية 1987، ص 37.

<sup>2–</sup>الماركسية والتاريخ الأدبي :جون **فراو Jone Frow، ترجمة** سالم يفوت ، المركز الثقافي العربي –المغرب، 1968م، ص57.

<sup>3-</sup>حفريات المعرفة: ميشال فوكو، المرجع السابق، ص 52.

وهذه الوسائل تتحكم فيما يطلق عليه فوكو تعبير discursive practices ( ممارسات ) discursive objects ( استراتيجيات الخطاب) و discursive strategies ( استراتيجيات الخطاب) بحيث تتضح الملامح المنتظمة للخطاب عند discursive regularities في كل حالة.

وتعلق ليندا نيد ( Lynda Nead) على استخدام فوكو لهذا المصطلح قائلة إنه يتسم بعدم الاتساق ومن ثم فإن المرء لا يثق فيما يعنيه المصطلح على وجه الدقة حتى داخل كتاب واحد أو مقال واحد من مقالات فوكو، وهي تدلل على ذلك بتحليل استخدامات فوكو للمصطلح في كتاب "تاريخ النزعة الجنسية" History of Sexualit ).

وإذا نظرنا إلى المعجم الصغير الملحق بكتاب باختين "الخيال الحواري" وجدنا أن كلمة الخطاب تستخدم ترجمة للكلمة الروسية Slovo، التي قد تعني كلمة واحدة، أو طريقة في استخدام الكلمات توحى بدرجة ما من السلطة.

ونلاحظ بأن المعنى هنا ليس بعيداً عن معاني فوكو (foucault) ، فخطاب الثقة أو حديث الثقات authoritative discourse هو اللغة ذات المزايا التي تأتينا من خارجنا، وتفصلنا عنها مسافة، وهي محرمة، ولا تسمح بالمساس بسياق إطارها". أما خطاب الإقناع الداخلي persuasive discourse فهو الخطاب الذي يستخدم نفس ألفاظنا ولا يقدم نفسه في صورة "الآخر" أي باعتباره ممثلاً لقوة أجنبية، أي غريبة عنا. وأما الخطاب السامي عليه الطابع "الأدبي" وأصبح رفيعاً وليس في متناول أيدي الجميع.

ويورد تودوروف ( Todorov ) في كتابه عن باختين (Bakhtin Mikhail) مقتطفات من كتاباته تدل على الاختلافات القائمة بين شتى معاني الكلمة لديه ( أو ما يقابلها بالروسية ) — منها " الخطاب"، أي اللغة في مجموعها الجسد الحي"، و"الخطاب، أي اللغة باعتبارها ظاهرة مجسدة كلية "، و"الخطاب، أي النطق" (بالروسية) vyskazyvanie . ويصر باختين على أن الخطاب يعني اللغة المجسدة الحية ذات الشمول والاكتمال، وينكر أنها اللغة " باعتبارها موضوع

<sup>.25</sup> ينظر: المصطلحات الأدبية الحديثة: د. محمد عناني، دراسة ومعجم إنحليزي – عربي، االمصدر السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>26-</sup>المصدر نفسه، ص

دراسة علماء اللغة والتي يعرفونها من خلال عملية تجريد ضرورية ومشروعة من شتى جوانب الحياة العملية للكلمة".  $^1$ 

والواضح، كما يرى هوثورن (Howthorne)، أن الإيديولوجيا بشتى تعريفاتها، من "الجيران الأقربين" للخطاب طبقاً لمفهوم فوكو وباختين. ولم ينس تودوروف أن يأتي بمصطلحين جديدين هو الآخر للحاق بأسرة الخطاب، هما الخطاب الأحادي التكافؤ polyvalent discourse والخطاب المتعدد التكافؤ polyvalent discourse ".

وخلاصة الأمر، فإن مصطلح الخطاب قد تجاذبته اتجاهات متعددة، إلا إننا يمكن أن نستقر على الجمع بين الخطاب والنص من حيث الدلالة.

لأنّ النص ما هو إلا وحدة معقدة من الخطاب، إذ لا يفهم منه مجرد الكتابة فحسب وإنما يفهم منه عملية إنتاج الخطاب في عمل محدد 3.

وبين الخطاب والنص علاقة قوية جداً "فالخطاب مجموعة من النصوص ذات العلاقات المشتركة أي أنه تتابع مترابط من صور الاستعمال النصي يمكن الرجوع إليه في وقت لاحق، وإذا كان عالم النص هو الموازي المعرفي للمعلومات المنقولة والمنشطة بعد الاقتران في الذاكرة من خلال استعمال النص فإن عالم الخطاب هو جملة أحداث الخطاب ذات العلاقات المشتركة في جماعة المغوية أو مجتمع ما ... أو جملة الهموم المعرفية التي جرى التعبير عنها في إطار ما"4

ولهذا كله وغيره، ألفينا "(ديفيد كرستالDavid Crystal) يذكر أن تحليل الخطاب يرتبط بتحليل اللغة المنطوقة. بينما تحليل النص يرتبط بتحليل اللغة المكتوبة، ولكنّه أكد بعد ذلك أن

مقالات في الأسلوبية، دراسة: منذر عياشي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ط1، 1990م، ص 241.  $^{-3}$ 

<sup>1-</sup>ميخائيل باختين، المبدأ الحواري: ترفيتان تودوروف، ترجمة فخري صالح، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ط الثانية 1996م، ص428.

<sup>22-19</sup> ص 19-22.

<sup>4-</sup>النص والخطاب الإجراء: روبرت دي بوجراند، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، ط1، 1998، ص6.

التحيل سواء أكان نصا أم خطابا فإنه يشمل كل الوحدات اللغوية المنطوقة والمكتوبة مع تحديد "الوظيفة التواصلية" $^1$ .

وقد لاحظنا عندما نُطلِقُ مصطلَح "حطاب" فإنّ الذّهنَ يتّجه إلى إنجازٍ لغويّ (سواء أكان جملةً واحدةً أم كان أكثر من جملة، وهو الغالب، أم كان جزءاً من جملةٍ فقط، أو نصّاً ...) يُربَطُ فيه بين بنيتِه الدّاخليّة وظروفِه المقاميّة (أي بين مقالِه ومقامِه) ومُستعمِليه (من متكلِّم ومُخاطَبٍ) ربطَ تبعيّةٍ وتعلُّقٍ، أي إنّ بنية الخطاب لا يمكنُ أن تتحدّدَ إلاّ وفقاً لهذه الظروف، وأنّها (أي البنية اللّفظيّة) خاضعةٌ لوظائف المقام وظروف التّواصُل ...

وعليه، يُمكن تصنيف أنواعِ الخِطابِ من حيثُ الغرضُ التّواصُلِيّ إلى خطابٍ سرديّ أو حِكائي، وخطابٍ تعليميّ تلقينيّ، وخطابٍ حِحاجِيّ إقناعِيّ، وخطابٍ تعليميّ تلقينيّ، وخطابٍ ترفيهيّ...

كما يُمكن تصنيفُه من حيثُ نوع المشاركة إلى حوارٍ ثُنائيّ أو حوارٍ جماعيّ أو خطابِ الذّات (مونولوج). وقد تكون المشاركةُ مباشرةً بين المتخاطبين أو غير مباشرة كأن تكون مكاتبةً أو مكالَمةً هاتفيّةً بينهم.

أمّا مفهوم "النّص" فهو لا يتعدى كونه مجموعة من الجمل البسيطة، أو مجموعة من الجمل البسيطة والمركّبة، التي تشكّل خطاباً، أي وحدةً تواصليّةً تامّةً. فتكون أصغر وحدة نصّيّة هي الجملة.

لعل هذا ما جعل كريستيفا تربط مصطلح الإنتاجية بإعادة "توزيع اللغة التي يقوم بما النص وهذا يعني: أن مجال النص هو الكلام الملموس وليس اللغة المجردة. وأن إعادة توزيع اللغة عبر الإنتاجية النصية تعني أن النص يستخدم لغة الاتصال ويدمرها في آن، أي عبر علاقة هادمة/ بناءة، ويعني هذا أن النص يقوم بدور مزدوج، فهو يكشف عن الآلية التي تستخدم بما اللغة، فيما يوضح (جون مويت)، مزيحاً المتحدثين عن وضعهم التمثيلي Represential المقيد، وعلى هذا

26

<sup>1-</sup>علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق: د.صبحي إبراهيم الفقي، دار قباء، القاهرة، ط1، 2000م، ص35.

فالإنتاجية النصية ترجع إلى البنية التحتية للغة Infrastructure أي إلى الاستخدام الشائع للكلام $^{1}$ .

ومن هنا ،فإن مفهوم النّصّ ينصرف، غالباً، إلى مبادئ صياغة بنية الخطابِ وقواعدها، أي إلى شكله ونظامِه والعلاقات التي تربط أجزاءَه الدّاخليَّة بعضها ببعض، وإلى الآليات التي تُنظِّم العناصر داخل هذا الكيان اللغوي المسمّى نصًّا، بغضّ النّظر عن الوظائف الاتّصالية وعلاقة المقال بالمقام وربط الكلام بالمتكلّم والمخاطب.

ويتميز النّص بكونه وحدة لغوية ذات علاقاتٍ داخليّة، ومكوِّنٌ من مكوِّنات الخطاب، و"الفرق بين النّص والخطابِ أنّ كلَّ خطابٍ هو نصّ بالنّظرِ إلى بعض مكوِّناتِه، وهي الآليات الدّاخلية التي تُشكِّل قوامَهُ ، وليس كلُّ نصِّ خطاباً لأنّ النّص يُنظرُ إليه باعتبارِه آلياتٍ بنيويّة داخليّة يُبنى بواسطتِها الخطاب، أمّا الخِطابُ فيربو على النّص بامتيازِه بمكوِّناتٍ أحرى كأطراف التَّواصُل وظروف التَّداوُل اللّغوي...".3

### أنواع الخطاب:

تتعدد أنواع الخطاب العربي وتختلف باختلاف مرجعيتها، ولقد قسمها منذر عياشي إلى ثلاثة أنواع؛ يأتي على رأسها الخطاب القرآني. الذي هو موضوع دراستنا في جانبها التطبيقي، وهو

27

<sup>1-</sup>التناص في شعر السبعينات (دراسة تمثيلية): فاطمة قنديل، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، كتابات نقدية، العدد 86، مارس 1999، ص 53، عن ,John Mowitt, text: The Genealogy of an Ant- disciplinary object. عن ,Ibid.P.107. مارس 25. عن ,Duke University press, duhram & London, 1992. Pp. 105:106

<sup>2-</sup>كتاب الخطاب القرآني -دراسة في العلاقة بين النص والسياق: الدكتورة خلود العموش الطبعة الأولى 2008م، جدار للكتاب العالمي عمان الأردن، ص45.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص46

خطاب إلهي، مطلق ولا نمائي في دواله ومدلولاته "ليس كمثله شيء " $^1$ ، كتب الله على نفسه حفظه، قال تعالى: "إنا له لحافظون " $^2$ 

إن الخطاب القرآني خطاب إلهي، لم يستطع أحد تسميته إلا كما سماه الله عز وجل في كتابه الكريم حيث سماه (الكتاب) متفرد عن غيره من الخطابات وفي كل مستوياته الصوتية، والمعجمية، والتركيبية، والإيقاعية، والتداولية.

أصواته منسجمة متماسكة، ألفاظه واحدة لا تقبل التعدد وتركيباته وإيقاعاته مطلقة ولا نهائية، خطابه متفرد "ليس كمثله شيء" ورغم ذلك فقد أخذت عنه كل الخطابات والأجناس، وليس لأحد أن يأتي ولا بآية من مثله، ولقد تحدى القرآن بذلك قال تعالى: "وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله، وادعوا شهداءكم من دون الله إذ كنتم صادقين"<sup>3</sup>.

وإن أهم ما يميز الخطاب القرآني هو مرجعيته فالله سبحانه وتعالى هو المرسل، والقرآن كلمة الله نزلت على رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم، فهو كلمته التي تحمل كل صفاته ولا نهائيته وبقائه على خلاف الأنواع الأخرى من الخطابات التي تفرض بعض النظريات المعاصرة مثل موت المرسل بمجرد الانتهاء من إنجاز عمله وخروج عمله إلى النور وتسلمه من قبل المتلقين.

الخطاب القرآني لانهائي الدال والمدلول أو التركيب "خطاب يميل إلى مرجعية ثلاثية فهناك مرجعية الدال، ويكون النص فيها على مرجعية الدال، ويكون النص فيها على مثال متلقيه. وهناك أخيراً، مرجعية النص نفسه على نفسه ويكون النص فيها دالاً ومدلولاً خالقاً لزمنه الخاص ودائراً مع زمن المتلقين في كل العصور، وسمة القراءة في كل ذلك، أن كل واحدة من هذه المرجعيات تستقل بذاتها وتطلب الأخرى في الوقت ذاته".

<sup>1-</sup>1-سورة الشوري/ 11.

<sup>2-</sup>سورة الحجر/ 9.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 23.

<sup>4-</sup>مقالات في الأسلوبية: منذر عياشي، المرجع السابق، ص 220.

الخطاب القرآني خطاب لا يُنطق إلا بلفظه، حيث لا يجوز لقارئه أن يقرأه إلا بلفظ داله، وإن اختلفوا في لغات المدلول، فالخطاب القرآني موجه للناس كافة هادياً ومنيراً، ولكل متلق حاذق الحق في تأويل مدلولاته اللانهائية المستمرة المطلقة المنسجمة مع حاجات الناس في كل زمان ومكان، ولكل الحق في إعادة إنتاج النص الديني معرفياً بالإيمان الحق.

الخطاب القرآني لا يترجم وإنما تشرح مدلولاته بكل اللغات، ولا يستطيع أحد أن ينقله إلى أي لسان آخر كما ترجم الإنجيل والتوراة إلى العربية وغيرها. وإذا كان الأسلوب يعرف أحياناً بأنه الشيء الذي يفقد العبارات عند ترجمتها إلى لغة أخرى، كما يحدث في ترجمة الشعر حيث تقتل روحه وإيقاعه أي خاصيته، أسلوبه بالترجمة، وكذلك فإن القرآن بالترجمة يفقد إعجازه في مستوى من مستوياته، وإن لم يكن بها جميعاً فلم يستطع أحد ترجمة" حتى يلج الجمل في سم الخياط" أو "رؤوسها كأنها طلع الشياطين" وغيرها من الأمثلة نما لا يحصر فلقد كتب الله على نفسه أن يحفظه.

النوع الثاني: ويمكن تسميته "الخطاب الإيصالي" وغاذجه متعددة سياسية، وإرشادية ووعظية وقضائية وإقناعية، واحتماعية، وإعلامية إلى آخره. – يقول د.الجابري: "صنفنا الخطاب ...إلى أربعة أصناف: الخطاب النهضوي وجعلناه يدور حول قضية النهضة عامة والتحديد الفكري والثقافي خاصة، والخطاب السياسي ومحورناه حول "العلمانية" وما يرتبط بها والديمقراطية وإشكاليتها، والخطاب القومي وركزناه حول " التلازم الضروري" – الإشكالي الذي يقيمه الفكر العربي بين الوحدة والاشتراكية من جهة وبينهما وبين تحرير فلسطين من جهة ثانية. ويأتي الخطاب الفلسفي أخيراً ليعود بنا إلى صلب الإشكالية العامة للخطاب العربي الحديث والمعاصر، وإشكالية الأصالة والمعاصرة -".

الخطاب العربي المعاصر دراسة تحليلية نقدية: د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط $^{1}$ 0 الخطاب العربي المعاصر دراسة تحليلية نقدية: د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط $^{1}$ 0 الخطاب العربية العربية، بيروت، ط $^{1}$ 0 الخطاب العربية الع

والنوع الثالث: ويمكن أن "نسميه الخطاب الإبداعي (الشعري) ونماذجه متعددة هي الأخرى، ولكن يتميز عن الأول بأنه خطاب يقوم على مبدأ الأجناس الأدبية"1.

وسنعتمد في هذه الدراسة المصطلحين كمترادفين ، لأن الخطاب كان أصلا نصا، والنص لا بد أن يصير خطابا لتحقق فيه خاصية الإعلامية، ولهذا وجدنا كثيرا من الدراسات الحديثة تعتمد المصطلحين بمعنى واحد، كما نجد ذلك عند محمد الخطابي في كتابه (لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب) إذ يقول: "يحتل اتساق النص وانسجامه موقعا مركزيا في الأبحاث والدراسات التي تندرج في مجالات تحليل الخطاب، ولسانيات الخطاب/النص، ونحو النص، وعلم النص...." فلم يجعل فارقا بين النص والخطاب في حديثه.

بعد ذكر تعريفات أهم المصطلحات، سنتحدث عن نشأة لسانيات النص عند الغرب، وعلاقة الدراسات العربية، قديمها وحديثها، به.

.05 لسانيات النص: مدخل إلى انسجام الخطاب: د .محمد خطابي، المرجع السابق، ص $^2$ 

<sup>1-</sup>مقالات في الأسلوبية: منذر عياشي، المرجع السابق، ص215.

#### المبحث الأول: ماهية لسانيات النص

إنّ المتتبع للدراسات اللسانية الحديثة والمعاصرة يجد أنها تجاوزت حدود الجملة إلى بنية لغوية أكبر منها وهي النص؛ الذي هو كلام "متصل ذو وحدة جلية تنطوي على بداية ونهاية، ويتسم بالتماسك والترابط، ويتسق مع سياق ثقافي عام أنتج فيه، وينسجم مع سياق خاص أو مقام يتعلق بالعلاقات القائمة بين القارئ والواقع من خلال اللغة، وبين بداية النص وخاتمته مراحل من النمو القائم على التفاعل الداخلي، وهذا التفاعل يؤدي بالنص إلى إحداث وظيفته التي تتمثل في خلق التواصل بين منتج النص ومتلقيه"، وهي نقلة لها أسبابها ودوافعها.

ويعدُّ" ز. هاريس " " Z. Harris " أول لساني حاول توسيع حدود موضوع البحث اللساني بجعله يتجاوز حدود الجملة إلى النص، عندما نشر سنة 1952 بحثا اكتسب أهمية كبيرة في تاريخ اللسانيات الحديثة يحمل عنوان " تحليل الخطاب Analyse de discours "" الذي اهتم فيه بتوزيع العناصر اللغوية في النص كما اهتم بالربط بين النص وسياقه الاجتماعي . أثم توالت الدراسات بعد ذلك تترا، حيث بدأ اللسانيون يهتمون بما أشار إليه هاريس " Z. Harris "؛ من أهمية تجاوز الدراسة اللسانية مستوى الجملة إلى مستوى أكبر ألا وهو النص. والربط بين اللغة ولسياق الاجتماعي وشكلوا بذلك اتجاها لسانيا جديدا، أخذت ملامحه ومناهجه وإجراءاته في التبلور منذ منتصف الستينات تقريبا وذا الاتجاه عرف" بلسانيات النص".

وتعتبر لسانيات النص "فرع من فروع علم اللغة يدرس النصوص المنطوقة والمكتوبة ... وهذه الدراسة تؤكد الطريقة التي تنتظم بها أجزاء النص، وترتبط فيما بينها لتخبر عن الكل المفيد3".

وعلى ما سبق، فإن لسانيات النص مجالها النصوص سواء كانت مكتوبة أو منطوقة فهي تسعى إلى تحليل البنى النصية واستكشاف العلاقات التي تساهم في اتساق النصوص وانسجامها والكشف عن أغراضها التداولية.

-

<sup>1-</sup>كتاب الخطاب القرآني -دراسة في العلاقة بين النص والسياق، د. خلود العموش، المرجع السابق، ص 22.

<sup>2-</sup>ينظر: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، صبحي إبراهيم الفقي، المرجع السابق، ص23.

<sup>35-</sup>المرجع نفسه ص

ومن هنا، وجدنا صبحي إبراهيم الفقي يذكر مهام لسانيات النص ويرى بأنها تتجلى في " إحصاء الأدوات والروابط التي تسهم في التحليل، ويتحقق هذا الأخير بإبراز دور تلك الروابط في تحقيق التماسك النصي مع الاهتمام بالسياق والتواصل " وهي عناصر، كما سنرى، متكاملة تعمل جميعا لتحقيق ذلك التماسك والترابط النصي.

ولهذا، فإن لسانيات النص تنطلق من دلالات عامة متجاوزة الجمل إلى وحدات نصية كبرى، بهذا يكون تميز ها في اتساع مجال الدراسة؛ لأن هدفها هو تحديد الوسائل التي مكنت من ربط الجمل وشكلت منها وحدة دلالية متلاحمة الأجزاء ومتراصة، وللإشارة فإن الانتقال من لسانيات الجملة إلى لسانيات النص لم يكن انتقالا اعتباطيا بل هو انتقال في المنهج و أدواته وإجراءاته و أهدافه.

وإضافة على ما سبق، فقد استطاعت لسانيات النص بلوغ محطات متقدمة إذ تمكنت من تحديد العلاقات التي تربط بين الجمل وفقرات النصوص على مستويات متعدّدة منها المعجمي والنحوي والدلالي. في حين لم تستطع لسانيات الجملة بلوغها وهذا ما أدى إلى مجاوزتها في الدراسات اللسانية الحديثة.

إذن، فإنّ الانتقال من لسانيات الجملة إلى لسانيات النص لم يكن مجرّد تعديل طفيف في المنهج اسم العلم أو في موضوعه؛ ولكن الدراسات الجادة أكدت أن التحول الأهم حدث في المنهج من خلال مقولاته وأدواته ولهذا كله أكد الباحثون، في هذا الجال مثل فان ديك van dick، أهمية هذه النقلة من الجملة إلى النص واعتبارها تمس الجانبين الدلالي والسياقي لأن الفهم "الحق للظاهرة اللسانية يوجب دراسة اللغة دراسة نصية وليس اجتراء والبحث عن نماذجها وتهميش دراسة المعنى، فكان الاتجاه إلى نحو النص أمرا متوقعا واتجاها أكثر اتساقا مع الطبيعة العلمية للدرس اللساني الحديث<sup>2</sup>"

ولهذا، فإن نحو النص يمكن من توضيح وتشخيص "علاقات لم يُنظر إليها في نحو الجملة، وهي علاقات فيما وراء الجملة: بين الجمل والفقرات والنص. وذلك على المستوى المعجمي،

2 البديع بين البلاغة واللسانيات النصية: جميل عبد الجيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998 ، ص68.

<sup>1-</sup>علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق: صبحي إبراهيم الفقي، المرجع السابق، ص56.

والمستوى النحوي (الصوت والصرف والتركيب)، والمستوى الدلالي "أ. وكل هذا يبين لنا حقيقة وطبيعة هذه النقلة من (نحو الجملة) إلى (نحو النص)، أنها ليست مجرد نقلة "حجمية (من الجملة إلى النص) " $^2$ ، وإنما هي نقلة نوعية منهجية.

واستنباطا مما سبق، فإن من أهم ملامح لسانيات النص دراسة الروابط، مع التأكيد على ضرورة المزج بين المستويات اللغوية المختلفة، وهذا يؤدي إلى الاتساق الذي يتضح في تلك النظرة الكلية 8" للنص دون فصل بين أجزائه، أو مكوناته المشكلة لمتتالية من الجمل.

وترتكز لسانيات النص على:

أ- وصف النص: ويراد به توضيح مكونات النص ( وذلك بتعيين الجملة الأولى فيه، توضيح الموضوعات المتناولة، بيان الروابط اللغوية والدلالية الموجودة وما تؤدي إليه من اتساق وانسجام بين جمل النص، حتى تغدو كأنها جملة واحدة.

ب- تحليل النص: ويتم فيه بيان الروابط الخارجية. والاهتمام بالسياق الذي يؤدي دورا هاما في جمع أشتات النص التي تظهر متفتتة فتصبح متجاذبة 4.

ج - مراعاة دور النص في التواصل؛ وذلك من خلال الوقوف على أحوال المنتج والمتلقي للنص.

د- تحديد نمط النص وغرضه

ه- الوقوف عند بنية النص المتمثلة في : المستوى الصوتي والمستوى التركيبي والمستوى الدلالي، هذا بالإضافة إلى المستوى الإستراتيجي؛ المتمثل في اختيار إستراتيجية معينة للنص.

33

<sup>1-</sup>البديع بين البلاغة واللسانيات النصية: جميل عبد الجيد،المرجع السابق، ص68

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 68.

علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: سعيد حسن بحيري، الشركة المصرية العالمية للنشر . لونجمان، ط 1997.1. ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup>ينظر: بلاغة الخطاب وعلم النص: صلاح فضل، الشركة العالمية للنشر، لونجمان، ط 1996 ، 1 ، ص247 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-المرجع نفسه، ص248 .

#### نشأة لسانيات النص

لقد لاقت محاضرات دي سوسير ونظرياته، في بدايات القرن العشرين من النجاح حظا وفيرا، بين كثير من الدارسين وكانت معينا لعدد كبير من المدارس قامت على المبادئ النظرية التي أرسى دي سوسير قواعدها. والأسس المنهجية التي سطر معالمها ووضعها، فقد أصبح غنيا عن التعريف بالنسبة إلى المهتمين باللغة، بأن هذه النظريات مهدت لميلاد علم جديد، لهذا اعتبر كتابه "محاضرات في اللسانيات العامة(Cours de linguistique générale -" الكتاب الأم في ميدان الدراسات اللغوية .

فقد كان لتلك الأبحاث التي قام بها "دي سوسير" في مجال اللسانيات أثر كبير لتقدم البحث اللغوي وفي تطور مناهج لغوية ونقدية تعنى ببنية النص ذاته وبمعايير بنائه، وكان لتفريقه بين اللغة " Langue " والكلام " Parole " أثره، كذلك، في تحليل النصوص الأدبية من الداخل، وفي تركيز البحث في بنية العمل ذاته، وكان، أيضا، للحلقة اللغوية في " كونبهاجن"، وحلقة "براغ" اللغوية أثر واضح في توجيه النظر النقدي على علم اللغة والإفادة منه و تطوير النظر للنص 2.

وقد أكدت الدراسات بأن نحو النص ولد من رحم البنيوية الوصفية القائمة على نحو الجملة في أمريكا، ففي الوقت الذي كان أعظم اهتمام لعلم اللغة بالجملة المفردة نشر "زهاريس" " كثا اكتسب أهمية منهجية في تاريخ اللسانيات الحديثة يحمل عنوان "تحليل الخطاب " Analyse de discours " "الذي نشر المرة الأولى سنة 1952 في محلوان "تحليل الخطاب " Languages (n° 13 mars 1969 في عتبر عبر المرة الأولى لساني يعتبر

<sup>1-</sup>ينظر: أهم المدارس اللسانية: د. عبد القادر المهيري ومحمد الشاوش، منشورات المعهد القومي لعلوم التربية، تونس، ط2، 1990، ص 5.

 $<sup>^2</sup>$  -نحو أجرومية للنص الشعري، دراسة في قصيدة جاهلية: د. سعد مصلوح، مجلة فصول، المجلد العاشر، العددان الأول والثاني، 1991، ص 225.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 225.

الخطاب موضوعا شرعيا للدرس اللساني، لأنه قدم منهجا لتحليل الخطاب المترابط واهتم بتوزيع العناصر اللغوية في النصوص، والروابط بين النص وسياقه الاجتماعي.

ومن هنا، أصبح الخطاب بداية من سنة 1952م موضوعا للتحليل اللساني وبناء على ذلك تم تكسير القاعدة التي وضعها بلومفيلد(Bloomfield)، الذي كان يعتبر" الجملة" أكبر وحدة قابلة للدراسة، وأنها هي الموضوع الشرعي الوحيد للسانيات على اعتبار أن الأشكال الأخرى التي تكبرها لا يمكن تحديدها في إطار يمكن من دراستها على أحسن وجه، وتبيان خصائصها اللغوية والدلالية.

والمتتبع لمساره الدراسي التحليلي يجد أن هاريس " Z. Harris " قد استخدم إجراءات اللسانيات الوصفية بحدف اكتشاف بنية النص، ولكي يتحقق هذا الهدف رأى هاريس أنه لابد من "تجاوز مشكلتين وقعت فيهما الدراسات اللغوية الوصفية والسلوكية وهما: الأولى: قصر الدراسة على الجمل والعلاقات فيما بين أجزاء الجملة الواحدة، حيث اهتم هاريس في أعماله بتحليل الخطاب بتوسيع حدود الوصف اللساني إلى ما هو خارج الجملة. الثانية: الفصل بين اللغة والموقف الاجتماعي مما يحول دون الفهم الصحيح "1، ومن ثم اعتمد منهجه في تحليل الخطاب على ركيزتين:

1-العلاقة التوزيعية بين الجمل.

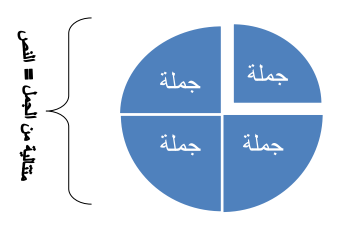
2-الربط بين اللغة و الموقف الاجتماعي .

وعن هاتين الركيزتين يقول ز. هاريس<sup>2</sup> Z. Harris ": " يمكن أن نتصور تحليل الخطاب انطلاقا من ضربين من المسائل هما في الحقيقة أمران مترابطان: أما الأول فيتمثل في مواصلة الدراسة اللسانية الوصفية يتجاوز حدود الجملة الواحدة في نفس الوقت، وأمّا الثاني فيتعلق بالعلاقة بين الثقافة واللغة".

البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، د. جميل عبد الجيد، المرجع السابق، ص  $^{-6}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، (تأسيس نحو النص)، محمد الشاوش، سلسلة اللسانيات، المحلد 14، جامعة منوبة، تونس، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، ط1، 2001م، ص 38–39.

ومنذ منتصف الستينات شهدت اللسانيات في أوربا ومناطق أخرى من العالم توجها قويا نحو الاعتراف بنحو النص بديلا موثوقا لنحو الجملة، وفتحت للدرس اللساني منافذ كان لها أبعد الأثر في تحليل الخطاب عن طريق دراسة اللغة ووظائفها النفسية والاجتماعية والفنية والإعلامية  $^{1}$ . وفي الواقع ،فإن هناك جهودا غربية متنوعة في دراسة التماسك النصى، بالإضافة إلى ما قدّمه هاريس Z. Harris "، أسست على النظر إلى النص بأنه يحمل وسائل اتساقه. لأن النص وحدة دلالية وليست الجمل إلا وسيلة يتحقق بها النص، كما يوضح هذا المخطط:



وفق هذا المنظور المشار إليه في المخطط السابق ،قامت دراسات لسانية أُخراة، ومن أهم هذه الدراسات ما قام به "هاليداي و رقية حسن " Michel. A.K. Halliday et Ruqaiya Hasan" في سنة 1976) " cohésion in english " (1976 " الاتساق في اللغة الانجليزية). وما قام به "تون فان ديك " " some expects of texte grammer " سنة some expects of texte grammer " سنة 372 " سنة 372 " سنة 372 " (بعض وجوه نحو النص)، والآخر هو " Text and context " سنة 1977 (النص والسياق).

حيث بدأ "Van Dick" ببيان أوجه عدم كفاية نحو الجملة لوصف ظواهر تتجاوز حدود الجملة، غير أن ذلك لا يعني رفض مقولات نحو الجملة أو التقليل من أهميتها وقيمتها أو

2-ينظر: علم لغة النص "المفاهيم والاتجاهات": د. سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 134 و218.

<sup>. 153</sup>م المرجع السابق، ص $^{1}$  المرجع السابق، ص $^{1}$  المرجع السابق، ص $^{1}$ 

التشكيك في صحتها، فعلى الرغم من أشكال النقد التي وجهت إلى نحو الجملة؛ لا تعني أنه لم يعد له قيمة وأنه قد عفى عليه الزمن وأن كل هذا التراث النحوي الضخم السابق لأجيال متعددة لم يعد له مكان.

فقد كان التراث النحوي السابق بكل ما يضمه من تصورات ومفاهيم وقواعد وأشكال وصف وتحليل الأساس الفعلي الذي بنيت عليه هذه الاتجاهات النصية، فالأمر بالنسبة "لفان ديك" Van Dick "" ولغيره من علماء النص يمكن أن يتحدد في أنه قد تحتم بعد إدخال عناصر دلالية وتداولية إلى الوصف والتحليل اللغويين أن يتغير الإطار الأساسي الذي يضم الجملة، لأن الحاجة أصبحت ماسة إلى وضع مفاهيم ومقولات جديدة تضم عناصر لغوية وغير لغوية لم تحد مكانا متسعا في نحو الجملة، فهذا الإطار لم يعد كافيا لاستيعاب العناصر السابقة وبخاصة أنه لم يعد ينظر إليه كوحدة أساسية للوصف النحوي بل عدّ النص بأكمله -على الرغم من الاختلاف الشديد حول مفهومه – وحدّة أساسية لا تستوجب تحولا كميا في المعايير، بل يرى أن هذا الإطار الموسع يدفع إلى تغير كيفي في إطار حرص" فان ديك" على تكوينه وقد ميزه وخصصه بمصطلح النص".

وبغض النظر عن طبيعة هذه الإسهامات فإن الأكيد أنه حصل نوع من الإجماع على ضرورة التغيير وفق منهجية لا تغفل الجملة ولكنها في المقابل لذلك -لا تعتبرها أكبر وحدة قابلة لتحليل اللساني، بل تنظر إليها من زاوية علاقاتها ببقية الجمل الأخرى المكونة للنص، إضافة إلى علاقاتها كذلك بالسياق الذي أنتجت فيه وبمنتجها وبمستقبلها أ.

كما تناول "براون ويول " Browan et yole " سنة 1983م في كتابهما "تحليل الخطاب" " Analyse de discours " سبل تحليل الخطاب وفق الاتجاه النصي.

\_\_

<sup>1-</sup>ينظر: ظواهر تركيبية في مقاسات أبي حيان التوحيدي، دراسة في العلاقات بين البنية والدلالة: د. سعيد حسن بحيري، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1995، ص 237.

وقد اعتبرا كل مقاربة تتخذ لها موضوعا للوصف وحدة لغوية أكبر من الجملة من الممكن عادة أن تُسمى تحليلا للخطاب، بمعنى أن تصنيف هذه المقاربة أو تلك ضمن "تحليل الخطاب "ينبني أساسا على الوحدة اللغوية المحللة وحجمها."  $^{1}$ 

وسنبين هذه القضايا بأكثر تفصيل في المباحث اللاحقة، ليتسنى لنا الوقوف على أهم المحطات التي مرت به لسانيات النص، من حيث المنطلقات والمبادئ و الأدوات الإجرائية.

47 سانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

38

## المبحث الثاني: لسانيات النص عند الغرب

تقتضي طبيعة هذا البحث منا الوقوف قليلاً عند البدايات الأولى لظهور لسانيات النص في الغرب؛ إذ يعدُّ علم لغة النص من أحدث فروع علوم اللغة الحديثة، وقد نشأ هذا العلم كنهاية طبيعية لوجوب البحث عن أفق نظري يتجاوز الجملة، كما أسلفنا، بعد أن كانت جُلُّ الدراسات اللغوية لا تكاد تتعداها ويذكر Malcom Coulthard تحت عنوان (المحاولات المبكرة لتحليل الخطاب) إنه: "في الفترة الممتدة إلى أواخر الستينيات كانت هناك محاولتان منفردتان لدراسة تراكيب ما فوق الجملة. إحداهما قام بما هاريس (1952م)، والأخرى قام بما ميتشل Mitchell المخية (تحليل الخطاب)، إلا أنما كانت مخيبة للآمال؛ لأن العمل وفقاً لتقاليد البولومفيدية أنتج طرقاً شكلية لتحليل الحديث أو الكتابة ...."

1957

لكننا وجدنا بعضاً من الباحثين يشير إلى أن الأمريكية (I.Nye ) قد تكون أوّل من أنحزت عملاً يمثل إرهاصاً حقيقاً لعلم اللغة النصي في أطروحتها للدكتوراه عام (1912م).2

ومن أبرز الداعين إلى إقامة نحو النص، والذي بدأ معه الجهد النظري لإنشاء اللسانيات النصية الهولندي فان ديك "Van Dijk" الذي سعى، في جل دراساته، إلى "إقامة تصور متكامل حول" نحو النص "منذ (1972م) حيث ظهر كتابه " بعض مظاهر أنحاء النص" "Some Aspects "، وظل كذلك حتى (1977م) مع كتابه " النص والسياق" " of Text and "، وحتى كتاباته الأخيرة.

حيث بدأ ينطلق من تحليل "سيكو لساني" للخطاب توقفت القواعد واللسانيات التقليدية عالباً عند حدود وصف الجمل بمصطلحات المكونات والنص رابطاً بين الدلالة والتداولية ."3 وبهذا استطاع إرساء قواعد متينة في تحليل الخطاب وفق المنظور النصي، متجاوزا بذلك حدود الجملة.

39

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Malcolm Coulthard : An Introduction Discourse Anaiysis, Longman , London & New York,"1985"p3.

<sup>2-</sup>علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات)، سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-انفتاح النص الروائي (النص. السياق): سعيد يقطين، الدار البيضاء، الطبعة 1، 1989م، ص 14.

وثما يلاحظ، فإن لسانيات النص استطاعت تجاوز الإطار اللغوي للتداخل مع علوم أخرى؛ ليصبح علم لغة النص علماً بين معرفي، فعلى سبيل المثال يمكن للمرء أن يجد اهتماماً بنحو النص عند تودوروف على الرغم من المنطلقات الأدبية التي يشتغل بها<sup>1</sup>، وقد رسّخ تون أ فانديك ( Van ) مفهوم بينية علم النص، أو علم اللغة النصي في كتابه " علم النص مدخل متداخل الاختصاصات".

وقد اتضح لفريق من العلماء، مع استمرار البحث لوضع قواعد محددة لما فوق الجملة، كان من بينهم تون.أ .فانديك (Van Dijk) اجتمعوا لهذا الغرض في إحدى الجامعات الألمانية أن "الفرق بين علم قواعد الجملة، وعلم قواعد النص أكبر شأناً مماكان يعتقد قبلا .. "3

وكان لزاما على ما سبق، أن تتعدد مناحي النظر للنص، وتتعد اتجاهات الدارسين لمقاربته معرفيا ومنهجيا، ومن أجل الوقوف عند أبرز الاتجاهات في علم اللغة النص في العصر الحديث، واعتماد البحث وارتكازه هنا هو على تقسيم تلك الاتجاهات وفقاً لما تعتمده تلك البحوث في مقاربة النص من أدوات البحث اللغوي ومناهجه المختلفة.

وينبغي التنبه، بداية، "أنه كثيراً ما يُوجَدُ في الاتجاه الواحد في علم اللغة النصي تأثيرات لمدارس ونظريات مختلفة، فتحتمع أحياناً التأثيرات الدلالية، والتداولية ،مع بعض مقولات النحو التحويلي عند (تشومسكي) التي استشمرت على المستوى النصي "4.

ولذلك فسوف يتم تصنيف بعض النظريات النصية على أساسٍ من التأثير السائد فيها كما سيتم الاكتفاء بالإشارة إلى بعض من أهم النظريات في كل اتجاه.

2005م هذا الكتاب إلى العربية وعلق عليه الأستاذ الدكتور سعيد حسن بحيري، وصدرت طبعته الثانية عن دار القاهرة في

\_

<sup>1-</sup>النص، ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص: جان ماري سشايفر، ترجمة منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، 2004م، ص 122.

<sup>3-</sup>مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر): إلهام أبو غزالة، وعلي خليل حمد، المرجع السابق، ص49.

<sup>4-</sup>علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 86.

## أ-الاتجاه اللغوي النحوي.

لعل أوّل عمل يمكن إدراجه في هذا الاتجاه، على الرغم من كونه يمثل البدايات الأولى، هو عمل اللغوي زليج هاريس" Z. Harris " الذي أرسى دعائم المنهج التوزيعي، ثم حاول تطبيقه بعد ذلك على الخطاب.

وتعد فكرتا التوزيع / التصنيف (distribution) والاستبدال / المعاقبة (substitution)، هما أساس تحليل الجملة لديه ...ويبدأ التحليل [لديه] بالتجزئة، حيث تقسم الجمل التي يمكن ورودها في لغة ما . على المستوى النحوى . إلى مجموعة من الوحدات المتميزة وفقاً للسياق الذي ترد فيه كل منها، يطلق عليها وحدات التقسيم الكلامية: (الأسماء، الأفعال، الصفات، الحروف ...)، وتتسم كل وحدة منها بالثبات، إذ يلزم ورودها في الجملة حين تتوفر شروط وجودها من جهة السياق.

وتتمثل العلاقات الأفقية في تلك العلاقات القائمة بين الوحدات النحوية، والعلاقات الرأسية أو العمودية في تعاقب أبنية / أشكال مختلفة داخل وحدة نحوية بعينها: (قائمة الأفعال،  $^{1}_{0}$ وقائمة الأسماء  $^{1}_{0}$ 

أما أوّل بحث نصيِّ موسّع، مع تركيزه على إيجاد نظرية خاصة بالنص، فقد كان البحث الذي قدمه هارفج (Harweg) حيث يرى أن آلية الاستبدال من خلال سلاسل الإضمار هي التي  $^{2}$ . يتم من خلالها ترابط النص

<sup>1-</sup>ينظر: علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 19. نقلاً عن .Harris,Z.; .ff. Methods in Structural Linguistics, p.22

<sup>2-</sup>ينظر:

<sup>-</sup>مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر): إلهام أبو غزالة، وعلى خليل حمد، المرجع السابق، ص 47.

<sup>-</sup>مدخل إلى علم اللغة النصي: وفولفجانج هاينه من، وديتر فيهفيجر: ترجمة الدكتور فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود، الرياض، الطبعة الأولى، 1419هـ/1999م، ص 27-28.

ويرى سعيد حسن بحيري في هذا الصدد بأن التجزئة النحوية للنص عند H.Weinrich هي من الإسهامات المهمة ذات المنطلقات النحوية في تجزئة النص، الذي يرى قصور منهج تحليل الجملة، ويطرح بديلاً له منهج تجزئة النص.

حيث يركِّزُ فيه على أفعال النص، أو حتى الأسماء الواردة في النص لتنظيم تجزئة النص. فيما لو أراد باحث الانطلاق من الأسماء. فإذا ما تم الاعتماد على أفعال النص؛ فسيتصل بما في إطار النظرية ظواهر نصية كثيرة تتصل بالفعل، كما أنه يراعي النحو وعلاماته، ويعدُّها ركناً مهماً في التحليل كما أنه في تحلليه يستبدل الأفعال في النص بأرقام تشير إلى تتابعها، ويقسم الأفعال في نظريته إلى أفعال بسيطة ومركبة من خلال وجهات نظر متباينة تتركز على المعلومات النحوية، التي تتعالق معها... ويصوغ تحليله على هيئة جدول فيه رموز خاصة بورود الفعل والموقع الذي يشغله، ورموز أخرى تتعلق بالمعلومة النحوية التي اعتمد تشكيلها من خلال النظام الثنائي. 1

# ب–الاتجاه اللساني الوصفي

من بين الدراسات التي انتهجت هذا المسلك ما قام به "هاليداي و رقية حسن .Michel"

" A.K. Halliday et Ruqaiya Hasan الاتساق في اللغة اللغة التي اعتمدنا عليها "هي نعت الباحثين عملهما بأنه وصفي: "كما هو الأمر الانجليزية). والقرينة التي اعتمدنا عليها "هي نعت الباحثين عملهما بأنه وصفي: الكن دون أن دائما في اللسانيات الوصفية، سسناقش اشياء (يعرفها) متكلم اللغة الناشئ مسبقا، لكن دون أن يعلم أنه يعرفها"

ومن خلال ملاحظة عنوان الكتاب يتضح لنا جليا، أن الباحثين يهتمان بالاتساق، الذي يقصد به عادة، ذلك التماسك الشديد بين الأجزاء المشكلة لنص /خطاب ما، ويهتم فيه بالوسائل اللغوية (الشكلية) التي تصل بين العناصر المكونة لجزء من خطاب أو خطاب برمته.

 $^{2}$ لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

\_

<sup>1-</sup>ينظر: علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص: 191- 217.

ومن أجل وصف اتساق الخطاب/ النص يسلك المحلل-الواصف طريقة خطية، متدرجا من بداية الخطاب (الجملة الثانية منه غالبا) حتى نهايته، راصدا الضمائر والإشارات المحيلة، إحالة قبلية أو يعدية، مهتما أيضا بوسائل الربط المتنوعة كالعطف، والاستبدال، والحذف، والمقارنة والاستدراك وهلم حرا. كل ذلك من أجل البرهنة على أن النص/ الخطاب (المعطى اللغوي بصفة عامة) يشكل كلا متآخذا1.

وهذا الكل، المشار إليه آنفا، يستدعي أدوات لتجعله متسقا، وهذه الأدوات هي التي نجدها عند هاليداي ورقية حسن "Michel. A.K. Halliday et Ruqaiya Hasan" وقد جمعناها في النقاط التالية:

1-الإحالة وأدواتها ؟ كالضمائر وأسماء الإشارة وغيرها، إحالة مقامية وإحالة نصية؟

2-الاستىدال؛

3-الحذف: هو علاقة داخل النص وعن طريق فهمه يتمكن القارئ من ملء الفراغات في النص.

4-الوصل وهو تحديد للطريقة التي بترابط بها اللاحق بالسابق بشكل منظم حتى تدرك متتاليات الجمل في النص كوحدة متماسكة، وهو أنواع: وصل إضافي، ووصل عكسي، ووصل سببي، ووصل زمني؛

الاتساق المعجمي؛ وهو نوعان: التكرير، والتضام، أي توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة نزرا لارتباطهما بحكم هذه العلاقة أو تلك، من مثل (المحاولة /النجاح) $^2$ .

وهذه الوسائل التي يقترحها هاليداي ورقية حسن Michel. A.K. Halliday et Ruqaiya وهذه الوسائل التي يقترحها هاليداي ورقية حسن Hasan " موجودة داخل الخطاب، ومن القارئ المتمرس البحث عنها داخل الخطاب، ومن تتطلب من خلال النص.

2-ينظر: علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص: 191- 217.

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص05.

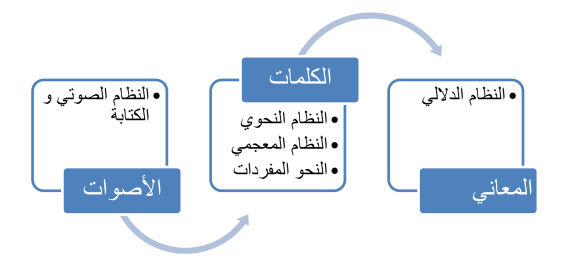
وفي نفس السياق، فإن المتابعة الدقيقة الشاملة لعملهما تكشف عن مسألة جوهرية لا ينبغي إغفالها، تلك هي اهتمامهما بالخصائص التي تجعل من عيّنة لغوية نصا؛ فإذا كان النص يتكون من جمل، فإنه "يختلف عنها نوعيا، إن النص وحدة دلالية، وليست الجملة إلا الوسيلة التي يتحقق بما النص. أضف إلى هذا أن كل نص يتوفر على خاصية كونه يمكن أن يطلق عليها (النصية)، وهذا ما يميزه عما ليس نصا. فلكي تكون لأي نص نصية ينبغي أن يعتمد على مجموعة من الوسائل اللغوية التي تخلق النصية، بحيث تساهم هذه الوسائل في وحدته الشاملة" فهما حين يبحثان وسائل الاتساق في الوقت نفسه يذكران ما يميز النص مما ليس نصا.

وهذا ما يدعونا للقول بأن مفهوم الاتساق مفهوم دلالي، لأنه يحيل إلى العلاقات المعنوية القائمة داخل النص، والتي تحدده كنص. ويمكن أن تسمى هذه العلاقة تبعية، خاصة حين يستحيل تأويل عنصر دون الاعتماد على العنصر الذي يحيل إليه يبرز الاتساق في تلك المواضع التي يتعلق فيها تأويل عنصر من العناصر بتأويل العنصر الآخر. يفترض كل منهما الآخر مسبقا، إذ لا يمكن أن يحل الثاني إلا بالرجوع إلى الأول.

وعندما يحدث هذا تتأسس علاقة اتساق الذي" لا يتم في المستوى الدلالي فحسب، وإنما يتم أيضا في مستويات أخرى كالنحو والمعجم، وهذا مرتبط بتصور الباحثين للغة كنظام ذي ثلاثة أبعاد/ مستويات"2، كما يوضحه المخطط التالي: ...

<sup>1-</sup>لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص13.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص15.



يُستخلص من الرسم أعلاه أن الاتساق يتجسد أيضا في النحو وفي المفردات، وليس في الدلالة فحسب، ومن ثم يمكن الحديث عن الاتساق المعجمي وعن الاتساق النحوي.

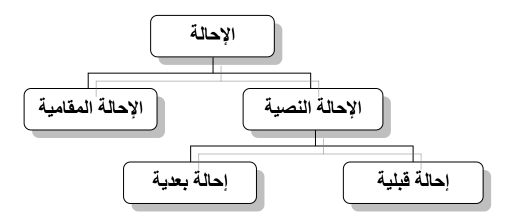
أما بالنسبة للاتساق وبنية الخطاب، ينبه الباحثان على أن الاتساق "ليس اسما آخر لبنية الخطاب، وذلك لأن هذا المفهوم الأخير يستعمل للإشارة إلى وحدة مفترضة أعلى من الجملة، كالفقرة مثلا، بينما يأخذ مفهوم الاتساق بعين الاعتبار العلاقات في الخطاب، وبناء عليه فهو يشير على مجموعة من الإمكانات التي تربط بين شيئين. وبما أن هذا الربط يتم من خلال علاقات معنوية فإن ما يهمنا هو العلاقات المعنوية تشتغل بهذه الطريقة: أي الوسائل الدلالية الموضوعة بمدف خلق النص. "1

ومن خلال الدراسة المتأنية والدقيقة، للنظرية النصية لديهما، نلاحظ أن الباحثين يستعملان مصطلح الإحالة استعمالا خاصا، وهو أن العناصر المحيلة كيفما كان نوعها لا تكتفي بذاتها من حيث التأويل، إذ لابد من العودة على ما تشير إليه من أجل تأويلها. وتتوفر كل لغة طبيعية على عناصر تملك خاصية الإحالة، وهي حسب الباحثين:" الضمائر وأسماء الإشارة وأدوات المقارنة، وتعتبر الإحالة علاقة دلالية، ومن ثم لا تخضع لقيود نحوية، إلا أنما تخضع لقيد دلالي وهو وجوب تطابق الخصائص الدلالية بين العنصر المحيل والعنصر المحال إليه".

2-لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع نفسه، ص 16-17.

 $<sup>^{1}</sup>$ لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

وتنقسم الإحالة إلى نوعين رئيسين: الإحالة المقامية والإحالة النصية. وتتفرع الثانية إلى: إحالة قبلية، وإحالة بعدية" وقد وضع الباحثان رسما يوضح هذا التقسيم نسوقه أسفله:



ولتبيان وظيفة هاتين الإحالتين، المشار إليهما في المخطط، وكقاعدة عامة يمكن أن تكون عناصر الإحالة مقامية أو نصية، وإذا كانت نصية فإنما يمكن أن تحيل على السابق أو إلى اللاحق، أي أن كل العناصر تملك إمكانية الإحالة، والاستعمال وحده هو الذي يحدد نوع إحالتها.

ورغم الاختلاف الملحوظ بين نوعي الإحالة المقامية والنصية، فإن ما يعد أساسيا بالنسبة لكل حالة من الإحالة هو وجود "عنصر مفترض ينبغي أن يستجاب له، وكذا وجوب التعرف على الشيء المحال إليه في مكان ما". لكن هل معنى هذا أن نوعي الإحالة (المقامية والنصية) متساويان بحيث تلغي جميع الفروق بينهما؟ يذهب هاليداي ورقية حسن، وبهذا الخصوص، على أن الإحالة المقامية تساهم في خلق النص، لكونها تربط اللغة بسياق المقام، إلا أنها لا تساهم في اتساقه بشكل مباشر، بينما نقوم الإحالة النصية بدور فعال في اتساق النص".

ومن هنا نلاحظ أن الإحالة النصية لها دور فعال في اتساق النص، وهذا لا يتأتى إلا بوصفها بوسائل الاتساق الإحالية التي هي: (الضمائر، أسماء، الإشارة، أدوات المقارنة)، والضمائر بوصفها وسيلة اتساق إحالية لها دورها المهم داخل النص، ولهذا يشترط الاتساق النصي لديهما توفر بعض الضمائر العائدة صحبة الكلمات التي تعود عليها، فالإحالة تكون تبادلية بين

\_

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص 16-17.

الضمائر والكلمات التي تحيل إليها أي أن الاثنين يحيلان إلى الشيء ذاته. فإن الضمائر تنقسم إلى وجودية مثل: أنا، أنت، نحن، هو، هم، هن ...إلخ. وإلى ضمائر ملكية مثل: كتابي، كتابك، كتابحم، كتابه، كتابنا...إلخ.(... mine ,yours ,theirs,his ,ours).

إذا نُظر إلى الضمائر من زواية الاتساق، أمكن التمييز فيها بين أدوار الكلام التي تندرج تحتها جميع الضمائر الدالة على المتكلم، والمخاطب، وهي إحالة لخارج النص بشكل نمطي، ولا تصبح إحالة داخل النص، أي اتساقية، إلا في الكلام المستشهد به، أو في خطابات مكتوبة متنوعة من ضمنها الخطاب السردي،" وذلك لأن سياق المقام في الخطاب السردي سياقا للإحالة، وهو تخيل ينبغي أن يبنى انطلاقا من النص نفسه، بحيث أن الإحالة داخلت يجب أن تكون نصية، ومع ذلك لا يخلو النص من إحالة سياقية (إلى خارج النص) تستعمل فيها الضمائر المشيرة إلى الكاتب (أنا، نحن) أو إلى القارئ (القراء) بالضمائر (أنت، وأنتم...) هذا بالنسبة لأدوار الكلام، أما الضمائر التي تؤدي دورا هاما في اتساق النص فهي تلك التي يسميها المؤلفان "أدوارا أخرى (others roles)، وتندرج ضمنها ضمائر الغيبة إفرادا أو تثنية وجمعا (هو، هي، هم، هم، هم). وهي، على عكس الأولى، تحيل قبليا بشكل نمطي إذ تقوم بربط أجزاء النص، وتصل بين أقسامه"<sup>2</sup>

وفي تتبعنا لوسائل الاتساق الإحالية، نلاحظ على أن هذه الوسائل لها دور فعّال في لحمة النص وتماسكه، وبدل تتبع التفاصيل نشير إلى أن" أسماء الإشارة تقوم بالربط القبلي والبعدي، إذا كانت أسماء الإشارة بشتى أصنافها محلية إحالة قبلية، بمعنى أنها تربط جزءا لاحقا بجزء سابق ومن ثم تساهم في اتساق النص، فإن اسم الإشارة المفرد يتميز بما يسميه المؤلفان الإحالة الموسعة، أي إمكانية الإحالة إلى جملة بأكملها أو متتالية من الجمل. "3 وهذه هي الوظيفة الاتساقية لأسماء الإشارة كما بيّنا.

47

النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص:18.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص19

النوع الثالث من أنواع الإحالة هو المقارنة، وتنقسم على عامة يتفرع منها التطابق ويتم باستعمال عناصر مثل: (...em) وكيفية (أجملمن، جميل مثل...). أما منظور الاتساق فهي لا تختلف عن الضمائر وأسماء الإشارة في كونها نصية، وبناء عليه فهي تقوم، مثل الأنواع المتقدمة، لا محالة بوظيفة اتساقه.

ولابد هنا من الإشارة إلى الفرق بين الاستبدال وبين الإحالة، ليزال اللبس الذي قد يعتري القارئ، وعلى هذا فإن "الاستبدال عملية تتم داخل النص، إنه تعويض عنصر في النص بعنصر آخر" ويعد الاستبدال، شأنه في ذلك شأن الإحالة، علاقة اتساق، إلا أنه يختلف عنها في كونه علاقة تتم في المستوى الدلالي. ويعتبر الاستبدال، من جهة أخرى، وسيلة أساسية تُعتمد في اتساق النص. ستخلص من كونه "عملية داخل النص" أنه نصي، على أن معظم حالات الاستبدال النصي. يستخلص من كونه عملية داخل النص أنه نصي $^{2}$ ، على أن معظم حالات الاستبدال النصي قبلية، أي علاقة بين عنصر متأخر وبين عنصر متقدم، وبناء عليه يعد الاستبدال مصدرا أساسيا من مصادر اتساق النصوص.

ومن الضروري التساؤل الآن: كيف يساهم الاستبدال في اتساق النص؟ يكمن الجواب في العلاقة بين العنصرين المستبدل والمستبدل، وهي علاقة قبلية بين عنصر سابق في النص وبين عنصر لاحق فيه، كما يوضحها هذا المخطط:



ومن ثم يمكن الحديث عن الاستمرارية، أي وجود العنصر المستبدل، بشكل ما، في الجملة اللاحقة، ولتوضيح هذه القضية بشكل تطبيقي نسوق هذا المثال:

\_

<sup>1-</sup>نحو النص ومبادئه واتجاهاته في ضوء النظرية اللسانية الحديثة: نعمان بوقرة، مجلة علامات في النقد، ماي، 2007م، المجلد 16، العدد61، ص 11.

<sup>2-</sup>لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد الخطابي، المرجع السابق، ص19.

استعرت سيارة فوجدتما جد قديمة، فاستعرت أخرى (one) جديدة.

فإذا أخذنا العنصر "سيارة" كمستبدل في المثال فسوف نجد أن السيارة مستمرة في one وإن كانت سيارة مختلفة عن الأولى، إذ أن الأولى جد قديمة، بينما الثانية جديدة وهذا ما يدعوه الباحثان الاستمرار في محيط التقابل.

ومن هنا، فإن الاستبدال يعد وسيلة من وسائل التماسك الشكلي في النص، التي تتم في المستوى النحوي والمعجمي بين كلمات أو عبارات. ومعظم حالات الاستبدال النصي قبلية، وهي علاقة بين عنصر متأخر وعنصر متقدم.

ومثال ذلك قول الشاعر:

مضيغ من النيب المسان ومسخن من الماء نعلوه (بآخر) من عل.

فنلحظ في هذا البيت استبدال كلمة (آخر) بر مسخن من الماء) السابقة عليها، وهذا الاستبدال أسهم في عملية الربط والتماسك بين أجزاء القصيدة، حيث لم نتمكّن من فهم مدلول (آخر) وتفسيرها إلا بالرجوع إلى الجمل السابقة من هذا النص الشعري. فهذه العلاقة لا تقوم على التطابق بين عنصري الاستبدال، بل على التقابل والاختلاف الذي ينتج عنه الاستبعاد، من دون أن يلغي ذلك وظيفة التماسك التي أدّها كلمة (أخرى)، بل من تلك العلاقة استمدت قيمتها التماسكية<sup>2</sup>.

بالإضافة إلى ما سبق، هناك حقيقة أخرى تؤكد مساهمة الاستبدال في اتساق النص وهي استحالة فهم ما يعنيه one أو so كعناصر مستبدلة إلا بالعود على ما هي متعلقة به قبليا، وفي هذا العود يكمن ما يسمى لدى هاليداي ورقية حسن معنى الاستبدال.

<sup>1-</sup> ديوان عروة بن الورد أمير الصعاليك، تأليف عروة بن الورد، تحقيق: أسماء أبو بكر محمد، دار الكتب العلمية، 1418ه/1998م، ص79.

<sup>2-</sup>التماسك النصي في شعر الصعاليك (عروة بن الود نموذجا): نسيم إبراهيم،.http://www.iwan7.com/t3694.html

وعليه فإن الاستبدال بوظيفته الاتساقية يفرض على المتلقي البحث عن الاسم أو الفعل أو القول الذي يملأ هذه الثغرة في النص السابق، أي أن المعلومات التي تمكّن القارئ من تأويل العنصر الاستبدالي توجد في مكان آخر من النص.

ومن هنا ندرك أن ثمة علاقة بين طرفي الاستبدال، فلئن كانت العلاقة بين عنصري الإحالة (المحيل والمحال إليه) علاقة تطابق، فإن العلاقة بين عنصري الاستبدال (المستبدل والمستبدل) علاقة تقابل تقتضى إعادة التحديد والاستبعاد.

ومن أدوات الاتساق الحذف الذي يجعل القارئ يساهم في بناء النص، "عن طريق البحث عن المعنى المخبوء بين الأسطر، وفي هذا مشاركة فعلية للمتلقي في العملية التواصلية، ولإزالة الخلط وجب منهجيا تعريف الحذف لإدراك الفرق بينه وبين الاستبدال"2.

وقد وجدنا الباحثين يحددان الحذف بأنه "علاقة داخل النص، وفي معظم الأمثلة يوجد العنصر المفترض في النص السابق. وهذا يعني أن الحذف عادة علاقة قبلية. والحذف كعلاقة اتساق لا يختلف عن الاستبدال إلا يكون الأول "استبدالا بالصفر"، أي أن علاقة الاستبدال تترك أثرا، وأثرها هو وجود أحد عناصر الاستبدال، بينما علاقة الحذف لا تخلف أثرا، ولهذا المستبل يبقى مؤشرا يترشد به القارئ للبحث عن العنصر المفترض، مما يمكنه من ملء الفراغ الذي يخلقه الاستبدال، بينما الأمر على خلاف هذا في الحذف، إذ لا يحل محل المحذوف أي شيء، ومن ثم نجد في الجملة الثانية فراغا بنيويا يهتدي القارئ إلى ملئه اعتمادا على ما ورد في الجملة الأول أو النص السابق بتعبير الباحثين."3

ولإدراك أهمية دور الحذف في الاتساق ينبغي البحث عنه في العلاقة بين الجمل وليس داخل الجملة والواحدة. وكما قسم الباحثان الاستبدال إلى اسمي وفعلي وقولي، فإنهما فعلا نفس الشيء بالنسبة للحذف ويعني الحذف الاسمي حذف اسم داخل المركب الاسمي.

-

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص، مدخل إلى انسجام النص، د.محمد الخطابي، المرجع السابق، ص 21.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص21.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص22.

معنى هذا أن النص عبارة عن جمل أو متتاليات متعاقبة خطيا، وهذا التعاقب بين الجمل هو الوظيفة الأساسية للوصل داخل النص، لذا يعرف الوصل بأنه "تحديد للطريقة التي يترابط بحا اللاحق مع السابق منظم". أولكي يدرك النص كوحدة متماسكة يحتاج إلى عناصر رابطة متنوعة تصل بين أجزاء النص. ولما كانت وسائل الربط في إطار الوصل متنوعة فقد فرع الباحثان هذا المظهر إلى إضافي وعكسي وسببي وزمني .

وزيادة على ما سبق فإننا نجمل وسائل الاتساق المعجمي عندهما في النقاط التالية:

1-التكرير: هو شكل من أشكال الاتساق المعجمي يتطلب إعادة عنصر معجمي، أو ورود مرادف له أو شبه مرادف أو عنصرا مطلقا أو اسما عاما

2-التضام: وهو توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة نظرا لارتباطها بحكم هذه العلاقة أو تلك $^2$ .

ولشرح التضام وفهمه فهما علميا دقيقا، حسب ما ذهب إليه المؤلفان، فلابد لنا من إدراك العلاقة النسقية التي تحكم "هذه الأزواج في خطاب ما هي إلا علاقة التعارض، مثلما هو الأمر في أزواج كلمات مثل: ولد، بنت، طلس، وقف، أحب، كره، الجنوب، الشمال؛ أمر، خضع، إلخ.

إضافة على علاقة التعارض هناك علاقات أخرى مثل الكل الجزء، أو عناصر من نفس القسم العام: كرسي، طاولة ( وهما عنصران من اسم عام هو التجهيز...) .على أن إرجاع هذه الأزواج إلى علاقة واضحة تحكمها ليس أمرا هينا، هذا إذا كان ممكنا، مثال الأزواج التالية: المحاولة، النجاح؛ المرض، الطبيب؛ النكتة، الضحك".

لكن القارئ يتجاوز هذه الصعوبة بخلق "سياق تترابط فيه العناصر المعجمية معتمدا على حدسه اللغوي وعلى معرفته بمعاني الكلمات وغيرذلك، وهذا يعنى أننا لا نتوفر على مقياس آلي

51

<sup>1-</sup>لسانيات النص، مدخل إلى انسجام النص، د.محمد الخطابي، المرجع السابق، ص23.

<sup>2-</sup>ينظر المرجع نفسه، 24-25.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص25.

صارم يجعلنا نعتبر هذه الكلمة أقرب إلى هذه المجموعة أو تلك، ومن ثم فكل ما نستطيع قوله هو أن هذه الكلمة أشد ارتباطا بهذه المجموعة من ارتباطها بمجموعة أخرى." وعلى العموم فإن حدس المتلقى ودقته في فهم السياق هو الفيصل في هذه المسألة.

## الاتجاه الدلالي

تعد نظرية جانوس . س . بيتوفي Janos S. Petofi بنية النص/ بنية العالم (Teswest) من أشهر النظريات في هذا الجال، و"قد استثمر بيتوفي Janos S. Petofi مفهوم البنية العميقة في إطار الدلالة التوليدية، مع قلب المقولة حيث يكون بناء القاعدة تمثيلا للمعنى، والصيغة النحوية يصبح توليدها ثانوياً ، ومن خلال ذلك يتكوّن ما يُسمّى بالبنية العميقة للنص"1.

ويحاول بيتوفي Janos S. Petofi أن "يحقق توازناً معقداً بين عالم واقعي فعلي يطلق عليه بنية العالم Weltstruktur ، وعلم إبداعي تحقق في بنية النص Textstruktur ، ويرى في إطار ذلك التصور أنّه لا يكفي في تحليل هذا العمل الإبداعي (النص) الكشف عن العلاقات الداخلية التي تمتدُّ داخل النص، وتظهر في معاني النص الأساسية ومعاني أبنيته فحسب، بل يجب أن يتسع ذلك التحليل، ليضم تلك المعاني الخارجية للنص، تلك المعاني اليها النص، وهي ما يطلق عليه المعاني الإضافية أو الإشارية أو الإحالية أو التداولية، وغيرها"

وتأسيسا على ما سبق، فقد وجدنا بيتوفي Janos S. Petofi في وصفه النص وتحليله يحاول الوصول إلى نظرية كلية للنص تعالج جميع تمظهراته، وقد "تعقّد نموذجه النصي ليضم قواعد من المنطق، وأسس فلسفية ومعرفية وتداولية عميقة، وعلاوة على هذا، فقد طرح استناداً إلى مفاهيمه الأساسية في نماذجه، أو محاولاته السابقة نموذجاً تتم فيه عملية الوصف النحوي الدلالي

 $^{2}$  علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، ص 257، وقد نقل جزء من هذا الاقتباس عن نبيلة إبراهيم: فن القص بين النظرية والتطبيق، القاهرة، مكتبة غريب، 1992م، ص 55.

.

<sup>1-</sup>ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصي: فولفحانج هاينه من، وديتر فيفيجر: ترجمة الدكتور فالح بن شبيب، المرجع السابق، ص 43.

من خلال عمليتين، هما عملية تأليف النص أو تكوينه، وعملية تحليل النص أوتفكيكه، وتحدث في أثناء عملية التفكيك عدة إمكانات تُقَدم في خطوات منفردة". 1

ومن أبرز الإسهامات النصية التي يمكن أن تُسلك في الاتجاه الدلالي على الرغم من أن تون .أ فانديك يذهب إلى وجوب اقتران الدلالية والتداولية لمقاربة أفضل للخطاب أي أنه يمكن أن يسلك في اتجاه (دلالي - تداولي) أو (اتجاه تكاملي) يشمل بعض معطيات علم النفس الإداركي، وبعض معطيات علم الاجتماع، والإيدلوجيا وبعض المعطيات البلاغية، ألا أن التصنيف هنا جاء كنوع من اضطرارات عملية التصنيف.

إضافة إلى الاعتماد على انطلاق تون أ فانديك من كون النص في مكونه الأساس عبارة عن بينة دلالية كبرى أو بتعبير هاليدي ورقية حسن وحدة دلالية على الرغم من تعدد الجوانب النحوية، والتداولية، والإدراكية في إسهامات (فاندايك)، وهو في تحليله النصي ينظر إلى العبارات النصية بوصفها (سلسلة من الجمل)، ويسمّيها (التتابع)، وهناك تتابع مقبول، وآخر غير مقبول.

وهو يرى أن المميزات الأكثر وسماً للنصوص تأخذ مكاناً بشكل رئيس على المستوى الدلالي، والمستوى التداولي، ولكن التتابعات الجملية توصف بشكل رئيس بمصطلحات

-النص: بنى ووظائف (مدخل أولي إلى علم النص): تون أ. فان دايك، ترجمة منذر عياشي ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص، ص 145، ص 153 – 154 .

<sup>1-</sup>ينظر: علم لغة النص (المفاهيم والاتجاهات): سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص: 256-286.

<sup>.</sup> اللغة وسيلة مكتوبة: النص: جانوس .س . بيتوفي: ضمن الموسوعة اللغوية، تحرير ن .ي . كولنج ، ترجمة الدكتور محيي الدين حميدي، والدكتور عبدالله الحميدان، مرجع سابق ص ص 207- 240. حيث قام بيتوفي بتحليل جزء من قصة (أليس في بلاد العجائب) للويس كارول.

<sup>2-</sup> ينظر:

كما يمكن الاطلاع على اهتمام تون أ فانديك بالتداولية في:

النص والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي: ترجمة عبدالقادر قنيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء - بيروت، 2000م، ص 14.

<sup>3-</sup>ينظر: علم النص مدخل متداخل الاختصاصات: تون أ . فان دايك، ترجمة وتعليق دكتور سعيد حسن بحيري، دار القاهرة للكتاب، القاهرة، الطبعة الأولى، 2001م، ص 73، ص 209.

(العلاقات الدلالية) بين الجمل؛ ولكي يقيم تمييزاً بين العلاقات الواسمة لرظواهر السطح)، والعلاقات الدلالية؛ فإنه تحدث عن العلاقات بين القضايا، وأصبح النظر إلى النص وكأنه مركّب قاضوي.

ومن الأفكار المهمة التي أتى بها (فاندايك) فكرته عن البنية الكبرى، أي التعبير الواسع النطاق عن محتوى النص، وتربط جمل النص البنية الكبرى بالقضايا المعبر عنها بما يسمى الضوابط الكبرى وهي: الحذف، والاختيار، والتعميم، والتركيب أو الإدماج، وقد اقترح أيضاً ما يُسمّى (البنى العليا) التي لها علاقة بشكل النصوص، وما يمكن أن يميز نصاً عن آخر بخلاف (البنى الكبرى) التي لها علاقة أكبر بمضمون النص، ولم يكتف بذلك، بل أضاف إلى تحليله عوامل الكبرى) التي لها علاقة مع التركيز على نظرية أفعال الكلام، كما اهتم بالسياق الإدراكي وفهم النص....

ومن الأعمال الأخرى في هذا الجال الدلالي إسهامات (إيغور ملتشوك)، الذي يرى أن الانتقال بين المعنى والنص هو العملية الكبرى في النموذج اللغوي ... ويتصور ملتشوك تمثيلاً للمعنى له نحوه الخاص، أي أن له وصليَّة غير ظاهرة في التنظيم القواعدي في سطح النص من خلال شبكة من العلاقات...<sup>2</sup>

## الاتجاه التداولي .

تحلّى من خلال ما سبق اعتماد عدد من التحليلات النصية ذات المنطلقات النحوية أو الدلالية على جوانب دلالية، ولكن هناك إسهامات نصية أكثر تركيزاً على الاتجاه التداولي.

فقد أصبح يشار منذ السبعينات دائماً إلى ضرورة "تناول عوامل توظيف النصوص وشروط ذلك التوظيف أيضاً في الدراسة النصية، حيث لا يمكن على ما يبدو استنباط (المعنى

2-ينظر: مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر): إلهام أبو غزالة، وعلي خليل حمد، المرجع السابق، ص: 52- 53.

<sup>1-</sup>ينظر: النص: بنى ووظائف (مدخل أولي إلى علم النص): تون أ. فان دايك، ترجمة منذر عياشي ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص، المرجع سابق، ص: 137-191.

الاتصالى) للنصوص من أبنية النص بمفردها" ، ولكن النص يظل هو المنطلق الأساس من خلال ربطه بسياق الموقف الاتصالي في إطار ما يُسمّى بنماذج السياق، كنموذج النص النظري لدى ( إيزنبرج 1976م)، الذي يعتمد فيه على قواعد النص مع احتوائه على عوامل السياق، وخصوصاً محاولة فهم الوظيفة الاتصالية للنص، وتحديدها تحديداً دقيقاً...  $^{2}$ 

ويمكن عدُّ "إسهام (ج . ب . بروان) و (ج . يول) Browan et yole "في تحليلهما للخطاب في إطار نماذج السياق فهما يعرفان النص أنه: "التسجيل الكلامي لحدث تواصلي" وهما ينطلقان في تحليلهما للسياق من الوظيفة التعاملية المتمثلة في نقل المعلومات، والوظيفة التفاعلية بين المتخاطبين؛ إذ إن أغلب الاتصال اللغوي يرمي إلى التفاعل وإقامة العلاقات أكثر من نقل المعلومات... وقد بحثا أهمية الموضوع في الخطاب... كما بحثا التماسك، والإحالة، وغير ذلك، مع التركيز على أهمية السياق في كل ما سبق". 4

ولتوضيح منهجهما بصفة أدق وأكثر منهجية وجب تبيان أهم مميزات كتاب تحليل الخطاب، وقد وجدناه يتميز بسمتين بارزتين:

السمة الأولى: من السمات الغالبة على كتاب تحليل الخطاب" سمة تحديد وظيفة اللغة وقد رأيا أنها تنحصر في وظيفتين اثنتين:

1-وظيفة نقلية: أي نقل المعلومات أو تناقلها بين الأفراد والجماعات.

2-وظيفة تفاعلية: تأسيس وتعزيز العلاقات الاجتماعية والحفاظ عليها".

<sup>1-</sup>مدخل إلى علم اللغة النصي: فولفحانج هاينه من، وديتر فيهفيجر، ترجمة الدكتور فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، ص 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: المرجع نفسه، ص: 57-58.

<sup>5-</sup>تحليل الخطاب: ج . ب. بروان ، و ج . يولBrowan et yole " ، ترجمة وتعليق الدكتور محمد لطفي الزليطني، والدكتور منير التريكي، جامعة الملك سعود، الرياض، 1418ه/1997م، ص 227.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ص2 -3.

<sup>5-</sup>لسانيات النص: محمد الخطابي، المرجع السابق، ص48.

السمة الثانية: أما السمة الثانية المميزة لكتابهما هي أنهما جعل المتكلم/الكاتب والمستمع/القارئ في قلب العملية التواصلية، لأننا لا نستطيع فهم النص /الخطاب إلا بوضعه في سياقه التواصلي زمانا و مكانا و مقاماً.

يفهم من هذا الذي تقدم أن الباحثين يعيدان إلى الإنسان مكانته، وذلك "بوضعه في قلب عملية التواصل، سلطته اللغوية التي جردته منها بعض الاتجاهات اللسانية بتركيزها على اللغة كأشكال، أي باتخاذها اللغة هدفا أولا وأخيرا للبحث ومن ثم وضع باون ويول تمييزا فاصلا بين لساني يتعامل مع اللغة كإنتاج و بين محلل يجعلها عملية و هذه ميزة تنضاف إلى السابقتين"2.

ومما يلاحظ كذلك، وإضافة على ما سبق، أفهما دعيا أيضا إلى أخذ جميع عناصر العملية التواصلية بعين الاعتبار (المرسل المرسل إليه-الرسالة-السياق...) في تحليل الخطاب، وهذا لجعل النص يرتبط بسياقه ارتباطا كليا، مما يتيح للقارئ المتمرس إدراك حقيقة العملية التواصلية التي تقوم بحا اللغة من خلال النص الأدبي، فهما بهذا يوسعان من مجال تحليل الخطاب ليمس الترابط الداخلي والترابط الخارجي لنصل بذلك إلى فهم النص والوقوف على الرسالة التي يحملها.

ويمكن لنا في هذا الجال التأريخيي للسانيات النص تلخيص أطروحة يول وبراون Browan et "كيف yole في كتابحما "تحليل الخطاب" فيما يلي في صيغة سؤال ورد في مقدمة الكتاب: "كيف يستعمل الإنسان اللغة من أجل التواصل، وعلى الخصوص، كيف ينشئ المرسل رسالات لغوية للمتلقي، وكيف يشتغل المتلقى في الرسالات اللغوية يقصد تأويلها؟"<sup>3</sup>

ولهذا فإن مفهوم الانسجام عند (براون ويول Browan et yole) يجعل المتكلم/الكاتب والمستمع/ القارئ في قلب عملية التواصل، وهذه حقيقة لا بد من وعيها بدقة لأنها المتحكمة في المؤلف ككل.

56

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص: محمد الخطابي، المرجع السابق، ص:48-49.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 50

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص51.

يستتبع هذا التذكير التنبيه إلى أن هذين الباحثين، على خلاف كثير من باحثي الانسجام، "لا يعتبران انسجام الخطاب شيئا معطى شيئا موجودا في الخطاب ينبغي البحث عنه للعثور عليه (على مجسداته)، وإنما هو، في نظرهما، شيء يبني، أي ليس هناك نص منسجم في ذاته ونص غير منسجم في ذاته باستقلال عن المتلقي، بل إن المتلقي هو الذي يحكم على نص بأنه منسجم وعلى آخر بأنه غير منسجم. وبانجلاء هذه المسألة فحسب يمكننا فهم تركيزهما على انسجام التأويل وليس انسجام الخطاب، بتعبير آخر، يستمد الخطاب انسجامه من فهم وتأويل المتلقي ليس غير."1

وسنحاول في هذا المقام تبيان خلاصة المبادئ والعمليات التي تسعاد على الانسجام عندهما، وبناء على ما تقدم يمكن لنا أن ننطلق من الافتراضين التاليين من أجل تحديد المبادئ والعمليات التي يشغلها المتلقى بمدف اكتشاف انسجام خطاب ما:

-"لا يملك الخطاب في ذاته مقومات انسجامه، وإنما القارئ هو الذي يسند إليه هذه المقومات.

- كل نص قابل للفهم و التأويل فهو نص منسجم، والعكس صحيح"2.

يتوقف اختبار هذين الافتراضين على مبادئ وعمليات الانسجام، فما هي إذن هذه المبادئ والعمليات؟

يذهب براون ويول (Browan et yole) إلى "أن السياق من أهم مبادئ الانسجام عندهما ولهذا يشيران، كإطار عام، إلى أن محلل الخطاب ينبغي أن يأخذ بعين الاعتبار السياق الذي يظهر فيه الخطاب والسياق لديهما يتشكل من المتكلم/الكاتب، والمستمع /القارئ، والزمان والمكان، لأنه يؤدي دورا فعالا في تأويل الخطاب، بل كثيرا ما يؤدي ظهور قول واحد في سياقين مختلفين إلى تأويلين مختلفين".

<sup>1-</sup>لسانيات النص: محمد الخطابي، المرجع السابق، ص51.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص52.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص52.

نستخلص مما تقدم أن الخطاب"القابل للفهم والتأويل هو الخطاب القابل لأن يوضع في سياقه بالمعنى المحدد سلفا، إذ كثيرا ما يكون المتلقي أمام خطاب بسيط للغاية (من حيث لغته) ولكنه قد يتضمن قرائن (ضمائر أو ظرفا) تجعله غامضا بدون الإحاطة بسياقه، ومن ثم فإن للسياق دورا فعالا في تواصلية الخطاب وفي انسجامه بالأساس. وماكان ممكنا أن يكون للخطاب معنى لولا الإلمام بسياقه." الذي أنجز فيه.

تلك كانت بعض نماذج السياق العامة، أما إذا كان الانطلاق من بعض العوامل السياقية في النص فإن النماذج التي يمكن أن تصنف في هذا الجال هي النماذج القائمة على نظرية الحدث والأفعال الكلامية لأوستن والأفعال الكلامية، ونماذج الممارسة، وعلى شهرة نظرية الحدث والأفعال الكلامية لأوستن (Austin)، وسيرل (Serale)، وما حدث فيها من تطوير بعدهما في التداولية المعاصرة، إلا أنها لم تطبق إلا على جمل مفردة، وقد تم اختبارها في بعض جوانب نصية ذات اتجاهات مختلفة... ومن أبرز تلك النماذج نموذج موتش (Motsch 1986)، الذي جعل فيه مفهوم حدث ( الإنجاز أبرز تلك النماذج نموذج موتش (Motsch 1986)، الذي جعل فيه الثاني الذي يشير النظري) وحدة القاعدة في تكوين النص ... والإنجاز النظري هو الفعل الكلامي الثاني الذي يشير الكلامية... 2

# الاتجاه الإدراكي الإجرائي.

ظهر هذا الاتجاه بدافع من كثرة الرجوع إلى علم النفس الإدراكي لإيضاح عدد من القضايا اللغوية، إذ أفادت اللسانيات النصية من علم النفس الإدراكي في شرح كيفية إنتاج النصوص، وكيفية فهمها ...

ونماذج النص الإجرائية يجب " أن تراعي كمية كبيرة من العمليات النفسانية عند نشأة النص ومعاجلته، وبذلك تثبت بأي الطرق ينظم صانع الحدث بواسطة مجموعة محددة من

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص: محمد الخطابي، المرجع السابق، ص56.

 $<sup>^{2}</sup>$ -ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصي: فولجانج هاينه من، وديتر فيهفجر، ترجمة د. فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق: ص: 56، 62-66.

مضامين الوعي والإجراءات الأنواع المختلفة من الممارسات (خاصة بالطبع الممارسات اللغوية .  $^{1}$  الاتصالية).  $^{1}$ 

ويصلح للتمثيل على هذا الاتجاه النموذج الذي قدمه دي بوجراند (De Beaugrande) ويصلح للتمثيل على هذا الاتجاه النموذج الذي ينبغي أن تعتمد في دراسة النص هي أربعة ودريسلر (Dressler)، إذ يريان أن المعايير التي ينبغي أن تعتمد في دراسة النصيم، واجتماعي، وذهني (معالجة الإنسان للمعطيات)، والمعايير، كما سبق الإشارة إليها، التي لا غنى عنها لتوافر صفة النصية، في تشكلية لغوية ما، هي :

1- التضام: Cohesion وهو يشتمل على الإجراءات المستعملة في توفير الترابط بين عناصر ظاهر النص ...

2- التقارن: Coherence وهو يشتمل على الإجراءات المستعملة في إثارة عناصر المعرفة، من مفاهيم وعلاقات، منها علاقات منطقية كالسببية، ومنها معرفة كيفية تنظيم الحوادث، ومنها أيضاً محاولة توفير الاستمرارية في الخبرة البشرية.

3- القصدية: Intentionality أي قصدية المنتج توفير التضام والتقارن في النص وأن يكّون أداة لخطة موجهة لهدف.

4- التقبلية: Acceptability أي تقبلية المستقبل للنص باعتباره متضاماً متقارناً ذا نفع للمستقبل وذا صلة به.

5- الموقفية: Situationality وهي تشتمل على العوامل التي تجعل النص ذا صلة بموقف حالي، أو بموقف قابل للاسترجاع.

6- الإعلامية: Informativity وهي تشتمل على عامل الجدة ( اللا يقين النسبي لوقائع النص بالمقارنة مع الوقائع الأخرى المحتملة الحدوث.

59

أ-ينظر: مدخل إلى علم اللغة النصي: فولجانج هاينه من، وديتر فيهفحر، ترجمة د. فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، 81.

7- التناص: Intertextuality وهي تتضمن العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى ذات صلة، تم التعرف إليها في خبرات سابقة 1...

ويعلِّق دي بوجراند De Beaugrande على هذه المعايير، فيقول: "من هذه المعايير السبعة معياران تبدو لهما صلة وثيقة بالنص: (التضام والتقارن)، واثنان نفسيان بصورة واضحة (رعاية الموقف والتناص)، أما المعيار الأخير (الإعلامية)، فهو بحسب التقدير. ولكن يظهر من النظرة الفاحصة أنه لا يمكن لواحد من هذه المعايير أن يُفهَم دون التفكير في العوامل الأربعة جميعاً: اللغة، والعقل، والمجتمع، والإجراء Processing ."<sup>2</sup>

زيادة على ما سبق ذكره، يرى" دوبوجراند " Robert Alain de Beaugrand "، يرى" دوبوجراند " النص هو عامل " من حيث هو عامل الأهم للسانيات النص هو دراسة مفهوم النصية "  $^4$  ستعمال النص الإجراءات الاتصالية المتّخذة من أجل استعمال النص .

وهنالك اتجاهات أخراة في التحليل النصي كالاتجاه السيميائي كما يتمثل عند جان كلود جيرو (Louis Panier)، ولوي بانييه ولوي بانييه (Louis Panier)، وكالاتجاه البلاغي؛ إذ تظهر جوانب منه في تحليل تون أ فاندايك، ولكنه يتمثل كمنطلق رئيس عند أوليفي روبول (Olivier)

مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر): إلهام أبو غزالة، وعلي خليل حمد، المرجع السابق، ص: 11–12.

<sup>2-</sup>النص والخطاب والإجراء: روبرت دي بوجراند، ترجمة الدكتور تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1988م، ص

<sup>3-</sup>لسانيات النص: محمد الخطابي، المرجع السابق، ص06.

<sup>4-</sup>بلاغة الخطاب وعلم النص: د. صلاح فضل، المرجع السابق، ص340.

السيميائية نظرية لتحليل الخطاب: حان كلود جيرو، ولوي بنييه، ترجمة الدكتور رشيد مالك، ضمن كتاب السيميائية أصولها وقواعدها، ص105-125.

<sup>6-</sup>لغة التربية (تحليل الخطاب البيداغوجي): إوليفي روبول، ترجمة عمر أوكان، الدار البيضاء، أفريقياء الشرق، 2002م، ص 22-21.

(Reboul) وعند هنريش بليث، على الرغم من الروافد السيميائية، والدلالية، والتداولية التي يدعم كما نموذجه في تحليل النص. 1

وأخيراً، فإنّه حينما يذهب تون أ فانديك (T. Van. Dick) إلى أن علم لغة النص يجب أن يكون علماً متداخل الاختصاصات فهو لاشك محق في ذلك؛ لأن الجانب الاستعمالي، الذي هو جزء من نصية النص يجعل النص رهيناً في مقاربته بعلوم متنوعة من علوم التاريخ والأدب والإنثربوجيا، والفلسفة والمنطق وعلم النفس وعلم الاجتماع وعلم القانون والاقتصاد والسياسية.

وبناء على ذلك، فإن مناهج تناول النصوص تتعدد بتعدد تلك التداخلات في النص، وذلك إن كان في جانب منه يمثّل غنى للنظرية النصية اللسانية، بيد أنه في الجانب الآخر قد يشكّل نوعاً من التشتت، ونوعاً من التخبط المنهجي ما بين مناهج وصفية، ومناهج بنيوية، وأخرى وظيفية أو غير ذلك من الطرق المنهجية التي حاول البحث أن يردها إلى اتجاهات قد يستوعب الاتجاه الواحد منها أكثر من منهج بحثي، ولكنها جميعاً تقارب النص في إطار لغته، وهذا ما قد ينقذها من التفلت بعيداً عن النص.

أما أصلح اتجاه لمقاربة النص، فذلك مما يختلف باختلاف نوع النص، واختلاف الحيِّز الاستعمالي له، مضافاً إلى ذلك التفاوت العلمي عند الباحثين، وتفاوت القدرة على التعامل التنظيري والتطبيقي من باحث إلى آخر.

لهذا يدعو فان ديك (T. Van. Dick) إلى إعادة بناء الأقوال ليس على شكل جمل وإنما على شكل جمل وإنما على شكل وحدة أكبر وهي النص، ويعني ديك (T. Van. Dick) بالنص"البناء النظري النحتي المجرد لما يسمى عادة الخطاب" $^{3}$ .

 $^{2}$  \_\_ينظر: علم النص "مدخل متداخل الاختصاصات": تون أ فانديك، ترجمة وتعليق الدكتور سعيد حسن بحيري، القاهرة، دار القاهرة، الطبعة الثانية، 2005، ص ص  $^{14}$  \_\_ 34.

\_

<sup>1-</sup>البلاغة والأسلوبية (نحو نموذج سيميائي لتحليل النص): هنريش بليث: ترجمة وتعليق الدكتور محمد العمري، منشورات دراسات سال، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1989م، ص 10-11.

<sup>3-</sup>لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص29.

يهدف فان ديك (T. Van. Dick) بهذا التجاوز، أي تجاوز الجملة على الوحدة الخطاب كتجل عملي لوحدة هي النص على تحقيق غاية أعم و هي "تفسير العلاقات النسقية بين النص وبين السياق التداولي"1.

وعلى ما سبق، وجب طرح السؤال التالي، لفهم أراء فان ديك (T. Van. Dick النصية، ما هي مظاهر الانسجام التي حللها فان ديك في كتابه "النص والسياق"؟

يجعل فان ديك (T. Van. Dick) الترابط هو مظهر من مظاهر الانسجام حيث يستعمل "مفهوم الترابط إلى علاقة حاصة بين الجمل، ولما كانت الجملة مقولة تركيبية والترابط علاقة دلالية فقد الباحث الحديث عن العلاقة بين قضيتي (أو قضايا) جملة ما أو جمل ما"2.

ولكي يوضح بشكل ملموس، ما يعنيه بالترابط أعطى ثلاثة أمثلة يجمعها قاسم مشترك واحد (المقبولية أو عدمها) وهي:

- جون أعزب، فهو إذن غير متزوج.
- جون أعزب، إذن فقد اشترى كثيرا من الأسكونات.
  - جون أعزب، وإذن فأمستردام هي عاصمة هولاند.

فالجملة الأول مقبولة والثانية أقل مقبولية والثالثة غير مقبولة<sup>3</sup>.

ورغبة في توحيد المفهوم يشير ديك (T. Van. Dick) على أن التعالق بين الوقائع الواردة في هذه الجمل يمكن أن يختزل في مفهوم موضوع التخاطب، وبناء عليه فإن الوقائع التي تشير إليها القضايا تكون متعالقة بقدر ما تكون مرتبطة بموضوع التخاطب.

ومن هنا فإن الانسجام هو "أننا لا نستطيع تأويل جملة بمعزل عن الجمل الأخرى.

النيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص: 34-35.

 $<sup>^{34}</sup>$ ينظر المرجع نفسه، ص $^{34}$ .

وهذا الترابط بين الجمل يعتمد على جملة من وسائل انسجام الخطاب عند فان ديك، كما أشار إليها في كتابه "النص والسياق"  $^1$ . ويمكن أن نجمل هذه الوسائل في النقاط التالية:

- 1. تطابق الذوات.
- 2. علاقات: التضمن، الجزء-الكل، الملكية.
  - 3. مبدأ الحالة العادية المفترضة للعوالم.
    - 4. مفهوم الإطار.
    - 5. التطابق الإحالي.
    - 6. تعالق المحمولات.

العلاقات الرابطة بين المواضيع الجديدة: علاقة الرؤية، التذكر...إلخ

ولهذا الانسجام وسائل أخراة، زيادة على التي أشرنا إليها، منها ترتيب الخطاب الذي يعتبر مظهرا آخر من مظاهر الانسجام عند فان ديك (T. Van. Dick)، ويمكن أن نميز بين نوعين من الترتيب، "أولهما حر والثاني مقيد، ويكون الترتيب حرا إن لم يحدث فيه أثر دلالي أو تداولي، ويكون مقيدا إن أحدث فيه التغيير أحد هذين الأثرين، أو أدى إلى عدم انسجام الخطاب بعدما كان منسجما"3

والعلاقات التي تحكم الترتيب، وهي علاقات تخضع لمبادئ معرفية كالإدراك والاهتمام... وقد حصرنا ها فيما يلي:

- العام —الخاص.
- الكل –الجزء.

<sup>1-</sup>لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص35.

<sup>2-</sup>ينظر المرجع نفسه، ص37.

<sup>38-</sup>المرجع نفسه، ص38.

- المجموعة المجموعة الفرعية العنصر.
  - المتضمن-المتضمن.
    - الكبير-الصغير.
    - الخارج- الداخل.
  - المالك –المملوك."

يقارب ديك (T. Van. Dick ) مظهرا آخر من مظاهر انسجام الخطاب (أو عدم انسجامه)، وهو مظهر لا نعتقد أن محللي الخطاب وعلماء النص يولونه اهتماما معينا، والمقصود لدى فان ديك (T. Van. Dick ) بالخطاب التام أن كل الوقائع المشكلة لمقام معين توجد في الخطاب، ولأن الوقائع التي تصف مقاما ما غير قابلة للحصر فإن الخطابات ليست تامة ولا تحتج إلى أن تكون كذلك، يمعنى أن المعلومات الواردة في خطاب ما تخضع لعملية انتقاء بحيث لا نجد في الخطاب إلا المعلومات الضرورية التي يعتبرها طرفا التخاطب ضرورية أ.

ويقرر ديك ( T. Van. Dick ) أن خطاب اللغة الطبيعية، إذا قيس بخطاب اللغة الصورية، يعد غير صريح أو قل يعد ضمنيا، مما يدفع المخاطب-القارئ إلى استغلال آلة الاستدلال، في بعض الأحيان، لفهم وتأويل الخطاب، ومن ثم يقيم ديك T. Van. Dick تمييزا بين:

- 1. الخطاب التام/الخطاب الصريح.
- 2. الخطاب الناقص/الخطاب الضمني."

إن موضوع الخطاب الذي يعد بنية دلالية بواسطتها يصف فان ديك T. Van. Dick انسجام الخطاب، وبالتالي يعتبر أداة إجرائية حدسية بها تقارب البنية الكلية للخطاب، لكن إذا بحثنا عن الوضوح والدقة متسائلين: ما هو موضوع الخطاب فإننا لن نجد إجابة دقيقة عما يعنيه، ويعتبر فان ديك T. Van. Dick نفسه بأن هذا المفهوم "فضفاض" ومن أجل تجاوز، أو على الأقل للتقليل من، هذا الطابع الفضفاض يلجأ فان ديك إلى تحليل ملموس لمقطع من القصة

64

<sup>.40</sup> لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

البوليسية.  $^{1}$  ويخلص إلى أن موضوع الخطاب يختزل وينظم ويصف الإخبار الدلالي للمتتاليات ككل، تلك هي وظيفته.

نخلص مما تقدم إلى أن لكل خطاب" بنية كلية ترتبط بما أجزاء الخطاب وأن القارئ يصل إلى هذه البنية الكلية عبر عمليات متنوعة تشترك كلها في سمة الاختزال. على أن البنية الكلية ليست شيئا معطى، لا حتى وإن كانت هناك بنيات متنوعة أو مؤشرات على وجود هذه البنية، وإنما هي مفهوم مجرد (حدسي) به تتجلى كلية الخطاب ووحدته."

وتعد البنية الكلية افتراضا يحتاج إلى وسيلة ملموسة توضحه وتجعله مقبولا كمفهوم، وقد وجد ديك T. Van. Dick أن مفهوم موضوع الخطاب، هو هذه الوسيلة.

بعدما بينا النظرية النصية لدى فان ديك T. Van. Dick، سنحاول تبيان أهم تصنيفات السياق حسب هايمس (1964م) والتي أجملها في النقاط التالية 3:"

- أ. المرسل: وهو المتكلم أو الكاتب الذي ينتج القول.
- ب. المتلقي: وهو المستمع أو القارئ الذي يتلقى القول.
- ج. الحضور: وهم مستمعون آخرون حاضرون يساهم وجودهم في تخصيص الحدث الكلامي.
  - د. الموضوع: وهو مدار الحدث الكلامي.
- ه. المقام: وهو زمان ومكان الحدث التواصلي، وكذلك العلاقات الفيزيائية بين المتفاعلين بالنظر إلى الإشارات والإيماءات وتعبيرات الوجه...
  - و. القناة: كيف تم التواصل أو اللهجة أو الأسلوب اللغوي المستعمل.
    - ر. النظام: اللغة أو اللهجة أو الأسلوب اللغوي المستعمل.

<sup>.42</sup> لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص46.

<sup>3-</sup>ينظر المرجع نفسه، ص53.

- شكل الرسالة: ما هو الشكل المقصود: دردشة، جدال، عظة، خرافة، رسالة غرامية...
- المفتاح: ويتضمن التقويم: هل كانت الرسالة موعظة حسنة، شرحا مثيرا للعواطف... ط.
  - الغرض: أي أن ما يقصده المشاركون ينبغي أن يكون نتيجة للحدث التواصلي"1.

ونجد مبدأ التأويل المحلى يرتبط بما يمكن أن يعتبر تقييدا للطاقة التأويلية لدى المتلقى باعتماده على خصائص السياق، كما أنه مبدأ متعلق أيضا بكيفية تحديد الفترة الزمنية في تأويل مؤشر زمني مثل "الآن"، أو المظاهر الملائمة لشخص محال إليه بالاسم "محمد" مثلا. ويقتضي هذا وجود مبادئ في متناول المتلقى تجعله قادرا على تحديد تأويل ملائم ومعقول لتعبير "البطل" في مناسبة قولية معينة.

إن أحد هذه المبادئ هو التأويل المحلى الذي يعلم المستمع بأن لا ينشئ سياقا أكبر مما يحتاجه من أجل الوصول على تأويل ما " أي عدم تحميل النص ما لا يطيق أي التقيد بالخطاب السابق كما يسميه ليفيس2.

ومن ضمن ما تزود به التجربة السابقة المتلقى، القدرة على التوقع، أي توقع ما يمكن أن يكون اللاحق بناء على وقوفه (أي المتلقى) على السابق. إن تراكم التجارب (مواجهة المتلقى للخطابات) واستخلاص الخصائص والمميزات النوعية من الخطابات يقود القارئ على الفهم والتأويل بناء على المعطى النصى الموجود أمامه، ولكن بناء أيضا على الفهم والتأويل في ضوء التجربة السابقة، أي النظر إلى الخطاب الحالي في علاقة مع خطابات سابقة تشبهه، أو بتعبير اصطلاحي، انطلاقا من "مبدأ التشابه".

إن النص كيفما كان نوعه لن يتكرر في الزمان وفي المكان، فهل معني هذا أن كل نص يقتضى إنشاء أدوات خاصة به من أجل فهمه وتأويله؟

<sup>1-</sup>لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص53

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص57.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص57.

إن التشابه وارد دوما وبنسب متفاوتة؛ فإذا كانت "المضامين مختلفة والتعابير مختلفة فإن الخصائص النوعية تظل هي نادرا ما يلحقها التغيير، وإن حدث فلا يتم على شكل طفرة تقطع بما جميع صلات القربي مع النوع. مما تقدم ننتهي إلى أن مبدأي التشابه والتأويل المحلي يشكلان أساس افتراض الانسجام" في تجربتنا في الحياة عامة ومن ثم في تجربتنا مع الخطاب كذلك.

ومن بين المبادئ التي ذكرت في هذا الجحال مبدأ التغريض، إلا أننا نجد باحثا آخر يستعمل مفهوما أعم وهو مفهوم البناء الذي يحدده قرايمس على النحو التالي: "كل قول، كل جملة، كل فقرة، كل حلقة، وكل خطاب منظم حول عنصر خاص يتخذ كنقطة بداية وفي اعتقادنا أن مفهومي التغريض والبناء يتعلاقان بالارتباط الوثيق بين ما يدور في الخطاب وأجزائه وبين عنوان الخطاب أو نقطة بدايته، مع اختلاف فيما يعتبر نقطة بداية حسب تنوع الخطابات. وإن شئنا التوضيح قلنا إن في الخطاب مركز جذب يؤسس منطلقه وتحوم حوله بقية أجزائه." مثل الترجمة لشخص محدد ، أو بلد.

#### العنوان وتغريض الخطاب:

من أجزاء الخطاب التي تساعد في فهمه العنوان يعد من أهم العتبات النصية الموازية المحيطة بالنص الرئيس، حيث يساهم في توضيح دلالات النص، واستكشاف معانيه الظاهرة والخفية إن فهما وإن تفسيرا، وإن تفكيكا وإن تركيبا. ومن ثم، فالعنوان هو المفتاح الضروري لسبر أغوار النص، والتعمق في شعابه التائهة، والسفر في دهاليزه الممتدة. كما أنه الأداة التي بحا يتحقق اتساق النص وانسجامه، وبحا تبرز مقروئية النص، وتنكشف مقاصده المباشرة وغير المباشرة. وبالتالي، فالنص هو العنوان، والعنوان هو النص، وبينهما علاقات جدلية وانعكاسية، أو علاقات تعيينية أو إيحائية، أو علاقات كلية أو جزئية.

فالعنوان إذن، إجراء آخر يتحكم في تغريض الخطاب، ولكن براون و يول ( prowan et ) على خلاف كثير من الباحثين، لا يعتبران العنوان موضوعا لخطاب وإنما هو أحد التعبيرات الممكنة عن موضوع الخطاب (...) ووظيفة العنوان هي أنه وسيلة خاصة أن يكونه موضوع، بل

<sup>1-</sup>لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع نفسه، ص59.

كثيرا ما يتحكم العنوان في تأويل المتلقي، كثيرا ما يؤدي كذلك تغير عنوان نص ما إلى تأويله وفق الجديد، معنى أن القارئ يكيف تأويله مع العنوان الجديد. ""

وهكذا، فالعنوان ليس عنصرا زائدا كما يعتقد الكثير من الباحثين والدارسين. وينطبق هذا الحكم أيضا على كل العتبات الجحاورة للنص، من إهداء، واستهلال، وتقديم، واقتباس، وفهرسة، وهوامش، وصور، وحيثيات النشر.

وعلى ما سبق فالنص الموازي هو عنصر ضروري في تشكيل الدلالة، وإثراء المعنى. ومن هنا، فمن الضروري دراسة العتبات، وتفكيك المصاحبات المناصية، واستكشاف الدوال الرمزية، وإيضاح الخارج، قصد إضاءة الداخل.

علاوة على ذلك، فإن عناوين النصوص والخطابات والكتب واللوحات والأعمال الفنية ذات وظائف رمزية مشفرة، ومسننة بنظام علاماتي دال على عالم من الإحالات الغنية والثرية. ومن ثم، تشكل العناوين كلها مجموعة رمزية، والتي تبرز ميزتها الاصطلاحية حينما يحاول المرء ترجمتها من لغة إلى أخرى أو من ثقافة إلى أخرى.

كما يمكن لإطار لوحة فنية أو غلاف كتاب أن يوحيا بطبيعة نظام الرموز، كما أن عنوان العمل الفني يشير غالبا إلى نظام الرموز أكثر من إشاراته إلى مضمون الرسالة².

<sup>1-</sup>لسانيات النص، محمد الخطابي، المرجع السابق، ص60.

 $<sup>^{2}</sup>$ -ينظر: نحو النص في ضوء التحليل اللساني للخطاب: مصطفى النحاس، ذات السلاسل، الكويت، الطبعة الأولى،  $^{2}$ 1422هـ/ 2001م، ص ص  $^{2}$ 85.

#### عمليات الانسجام:

1-المعرفة الخلفية: لا يخفى على أي دارس للخطاب على "أن المستمع/القارئ حين يواجه خطابا ما لا يواجهه وهو خاوي الوفاض وإنما يستعين بتجاربه السابقة، بمعنى أنه لا يواجهه وهو خالي الذهن. فالمعروف ان معالجته للنص المعاين تعتمد، من ضمن ما تعتمده، على ما تراكم لديه من معارف سابقة تجمعت لديه كقارئ متمرس قادر على الاحتفاظ بالخطوط العريضة للنصوص (والتجارب)السابق له قراءتها ومعالجتها".

2-الأطر: وضع نظرية الأطر هذه مينسكي، وهي كمثيلاتها طريقة تمثل بما المعرفة الخلفية ، و يذهب هذا الباحث إلى أن معرفتنا مخزنة في الذاكرة على شكل بنيات معطيات، يسميها (الأطر) نتمثل وضعيات جاهزة، وقد حدد مينسكي الطريقة التي تستعمل بما الأطر على نحو خاص، فحين يواجه شخص ما وضعية جديدة (...) فإنه يختار من الذاكرة بنية تسمى إطارا. وهو إطار متذكر للتكيف مع الواقع عن طريق تغيير التفاصيل حسب.

ويشير براون ويول إلى أن مينسكي طور نظرية الأطر مهتما أساسا بالإدراك البصري، والذاكرة البصرية.

وتعد الأطر تمثيلات نموذجية جاهزة لوضعية ما بحيث أن المتلقي لا يحتاج أن صادف كلمة "منزل" في خطاب ما، أن يذكر بأن لهذا المنزل سقفا وبابا، إلخ، باعتبار أن هذه المعلومات جاهزة  $^{2}$ لديه.

3-الخطاطة: اعتبرت الخطاطات في البداية "بنيات معرفية تضم توجيهات حتمية تحياً المجرب لتأويل تجربة ما بطريقة ثابته، وكمثال على ذلك الأحكام العنصرية المسبقة التي يصدرها جنس بشري معين على جنس آخر بناء على خطاطة موجودة سلفا من أفراد ذلك الجنس. والمثال

\_

<sup>1-</sup>نحو النص في ضوء التحليل اللساني للخطاب: مصطفى النحاس، المرجع السابق، ص:61

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 63.

الأقرب إلينا هو صورة العربي التي تشكلت لدى الأمريكيين، ومن ضمن مكوناتها أن العربي إنسان جاهل، كسول، إرهابي، لا منطق يحكم إفعاله، متهتك.  $^{11}$ 

وخلاصة ما توصلنا إليه في هذا الفصل التأريخي أنه لا يمكن — ونحن نحاول أن نرصد إرصادات البحث النصي – أن تتحاوز إسهامات "دي سوسير" الذي كان له الفضل في توضيح قيمة الوحدة داخل النظام حيث ذهب إلى أنه وهم كبير أن ننظر إلى بنية لغوية معيّنة على اعتبار أنها مجرّد اتحاد صوت/ صورة سمعية/ دال مع مفهوم /مدلول، "فمحاولة تحديدها من هذه الوجهة فيه كثير من الإجحاف لما سيترتّب عنه من عزل لها عن النظام الذي تنتمي إليه، لأنه لا يمكننا بأية حال من الأحوال الانطلاق من الكلمات للوصول إلى النظام بل على العكس من ذلك، يتوجب علينا — يضيف سوسير – النظر إلى النظام ككل متكامل، ومنه نستطيع الوصول من يتوجب علينا إلى العنصر المكوّنة له" بعد ذلك بدأ بعض اللسانيين ينتبهون إلى المشكلتين اللتين خلال التحليل إلى العنصر المكوّنة له" بعد ذلك بدأ بعض اللسانيا ينتبهون إلى المشكلتين اللتين بين اللفظ والموقف الاجتماعي، مشكلين بذلك اتجاها لسانيا جديدا، أخذت ملامحه ومناهجه وإجراءاته في التبلور منذ منتصف الستينات تقريبا وهذا الاتجاه عرف" بلسانيات النص". 0

ولم تخل أعمال روّاد هذا العلم من التعرّض إلى شرعية تجاوز المناولات السابقة التي كان النص غائبا منها غيابا تاما إلى منوال آخر يستوعبه أو يختص به. وقد انصبت جهود الدارسين على بيان ضرورة تخطي المنوال الذي وضع لنحو الجملة والاهتمام بما سمّي بنحو النص ولسانياته.

ويوضح الدكتور "سعد مصلوح" أهمية هذه النقلة من الجملة إلى النص واعتبارها للحانبين الدلالي والمقامي بقوله:" إن الفهم الحق للظاهرة اللسانية يوجب دراسة اللغة دراسة نصية وليس احتراء والبحث عن نماذجها وتحميش دراسة المعنى، فكان الاتجاه إلى نحو النص أمرا متوقّعا واتّجاها أكثر اتساقا مع الطبيعة العلمية للدرس اللساني الحديث. "

<sup>1-</sup>المرجع نفسه، ص67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- De saussure. F : cours de linguistique générale, payot, 1971, p 151.-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- البديع بين البلاغة واللسانيات النصية، د. جميل عبد الجيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998، ص 65.

<sup>4-</sup>نحو أجرومية للنص الشعري، دراسة في قصيدة جاهلية، د. سعد مصلوح، المرجع السابق، ص 153.

## أهداف لسانيات النص:

وانطلاقا مما سبق ذكره، يمكن تبيان أهم أهداف لسانيات النص التي ألفيناها تهتم في وصفها وتحليلاتها بعناصر لم توضع في الاعتبار من قبل، وتلجأ في تفسيراتها إلى قواعد تركيبية إلى جوار القواعد الدلالية والمنطقية 1.

فهي تسعى إلى تحقيق هدف يتجاوز قواعد إنتاج الجملة إلى قواعد إنتاج النص، إذ لم يعد الاهتمام مقتصرا على الأبعاد التركيبية للعناصر اللغوية في انفرادها وتركيبها، بل لزم أن تتداخل معها الأبعاد الدلالية والتداولية حتى يمكن أن تفرز نظاما من القيم والوظائف التي تشكل جواهر اللغة.

فليس من المجدي الاكتفاء بالوصف الظاهري لمفردات وأبنية تتضمن في أعماقها دلالات متراكمة نشأت عن استخدامها وتوظيفها في سياقات ومقامات مختلفة.

كما اهتمت لسانيات النص بالمستوى الدّلالي وذلك من خلال بحثها في العلاقات المعنوية التي تعمل على تماسك النصوص وانسجامها منطلقة من كون النص وحدة دلاليّة كبرى 2 يمكن تحليلها بالنظر إلى مكوّناتها الصغرى بالإضافة إلى عنايتها بالظروف والملابسات والسياقات الخارجية . عكس " نحو الجملة الذي أهمل السياق الاجتماعي ذو الدور الكبير في الدراسة اللغوية "وقد أكد هذه الأهمية الاتجاه الوظيفي الذي رأى أن اللغة عبارة عن " وسيلة اتصال "يستخدمها أفراد المجتمع للتوصل إلى أهداف معينة.

ويمكن توضيح ذلك من خلال تعليل " فان ديك T. Van. Dick بقوله " : في كل الأنحاء السابقة على نحو النص وصف للأبنية اللغوية، ولكنه لم يعن بالجوانب الدلالية عناية كافية مما جعل علماء النص يرون أن البحث الشكلي للأبنية اللغوية ما يزال مقتصرا على وصف الجملة بينما يتضح من يوم إلى آخر جوانب كثيرة لهذه الأبنية – وبخاصة الجوانب الدلالية – لا يمكن أن

<sup>.</sup>  $^{21}$ ينظر: ظواهر تركيبية في مقابسات أبي حيان التوحيدي، سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص $^{21}$ 

<sup>2-</sup>ينظر البديع بين البلاغة واللسانيات النصية، جميل عبد الجميد، ص68.

<sup>3-</sup>علم الدلالة، أحمد مختار عمر، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع، 1982 م، ص68 .

توصف إلا في إطار أوسع وهو نحو النص".  $^{1}$  ومن ثم كان التعامل مع النص بوصفه حدثا اتصاليا.

ويرى ديبوجراند (de Beaugrand) على أن العمل الأهم للسانيات النص هو "دراسة مفهوم النصية" Textuality " من حيث هو عامل ناتج عن الإجراءات الاتصالية المتّخذة من أجل استعمال النص<sup>2</sup>"

وتعتمد النصية على البنى الكبرى والتي تقوم على الجملة فما فوق، و"البنى تشتمل على عدة وحدات مثل النسق والعلاقات والعناصر والتماسك، ولذلك فإنه "عند التحليل يتم البحث في البنية الكبرى أو الوحدة الشاملة أو ما يسمى بالنموذج الفكري ذي الطبيعة الدلالية والتي تشتمل على المتواليات النصية التي يتحقق النص بتجاورها وتماسكها وانسجامها، وبتركبها الأفقي وظيفيًا وبنيويا لاكتشاف الهيكل العام للنص"3، فهي متماسكة تماسكا بنيويا شاملا.

وينتقد دى بوجراند ما فعله الوصفيون من تفتيت أجزاء نماذجهم المثالية "باصطناع وحدات صغرى يفرعونها من خلال التصنيف بحسب سماتها المميزة ويجعلون كل مستوى من مستويات هذه الوحدات الصغرى نظامًا من التقابلات المشتركة كالوحدات الصوتية والصرفية ثم ما ارتضوه من تجاهل العلاج الشامل للمعاني لكونه في نظرهم مستحيلا . ثم ينقد التوليديين الذين بدأوا من الطرف الآخر وهو القواعد النحوية بوصفها مجموعة من الضوابط التي تحدد ما ينتمي وما لا ينتمي إلى اللغة."4

وأجلوا النظر في مسألة شمول قواعدهم بافتراض أن كل المركبات صالحة أن تستخرج من مكونات أبسط منها باستعمال الضوابط المناسبة لإنتاج جمل لا نهاية لها.

واعتمد التوليديون على المنطق الصوري والرياضيات حتى وصلوا بعملهم إلى الطابع القالبي الذي يتنافى مع زحم الاستعمال.

- الخطاب والنص، مجهول صاحبه، www.angelfire.com/tx4/lisan/texts/literary.doc ، ص

72

<sup>1-</sup>علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات، سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص36 .

<sup>2-</sup>النص والخطاب والإجراء، روبرت دي بوجراند، ترجمة: د .تمام حسان، المرجع السابق، ص95 .

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص96.

ومن هنا كان الأفضل، في نظر دي بوجراند،" النظر إلى المشكلة من وجهة نظر الترابط الرصفي والترابط المفهومي، وأن يكون موضوع الترابط الرصفي هو الدلالة النحوية. وأن يكون موضوع الترابط المفهومي هو النحو الدلالي". 1

وعليه فإنّ عمل مصطلح نَحْو النص يتأسس على مصطلح نحو الجملة، وذلك لعدة أمور تتمثل في :

- 1 الجملة ليست كافية لكل مسائل الوصف اللغوي ..
- 2 أن السياق من أهم عوامل الاتصال وأداء المعن، وهذا أهمله نحو الجملة وركز عليه نحو النص.

ونحمل في نهاية هذا المبحث ما ذكرنا من الأطروحات النصية الأربع التي هي على التوالي: هاليداي ورقية حسن (1976م) وبراون ويول (1983م) ورقية حسن (1976م) وبراون ويول (1983م) وروجى شانك وجيري سيمث (1984م).

تعتبر هذه الأطروحات الأربع أهم ما ذُكر في مجال لسانيات النص عند الغرب، وعليه سنذكر فيما يلي موقف العرب قديما وحديثا من لسانيات النص.

<sup>1-</sup> النص والخطاب والإجراء، روبرت دي بوجراند، ترجمة: د .تمام حسان، المرجع السابق، ص95 .

## المبحث الثالث: لسانيات النص عند العرب:

يجعلنا البحث في التراث العربي نقف على الإنجازات العظيمة التي قدمها أسلافنا في شتى صنوف العلم والمعرفة، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على عمق الفهم عندهم وبعد النظر؛ ويتجلى ذلك واضحا في المدونات التي تزخر بما المكتبات العربية والعالمية، وبحثنا عن علاقة لسانيات النص بالنتجات العربية القديمة والحديثة يؤكد ذلك، ولذلك سنبين كرونولوجيا اهتمام العرب بالنص انطلاقا من الدراسات القديمة وصولا إلى الدراسات العربية الحديثة.

وزيادة في التوضيح، ومن أجل التأريخ الصحيح لبدايات لسانيات النص في اللغة العربية، ينبغي أن نعود إلى الجذور الأولى، في وقفة علمية مع التراث العربي لنحاول رصد ما كتب في هذا المجال ثم نعود إلى ما أنتجه العرب المحدثون فيما يخص لسانيات النص، وسأركز على نظرية النظم عند الجرجاني لأهميتها وقيمتها العلمية قديما وحديثاً.

ومما يلاحظ بداية، فإن تجاوز عتبة الجملة في التراث العربي بدأ متخللاً في ثنايا دراسة نحو الجملة. يقول محمد الشاوش عن عمل النحاة العرب: "والمرء لا يشعر وهو يطلع على ما وضعوا بأنه تجاه نظريتين بنيت الواحدة منهما للجملة والأخرى للنص، بل هي النظرية الواحدة بما فيها من قواعد خاصة بكل مجال، وقواعد عامة مشتركة بين الجالين، فلا فرق إلا بحسب ما يقتضيه الفرق بين الوحدات التي تجري فيها تلك القواعد والأحكام ... "1.

ولكن الاهتمام بالنص اتخذ بعداً بينيّاً في العلوم الإسلامية المختلفة منذ بداية نشأتها، وإن لم يكن هنالك تصور تنظيري محدد للتعامل مع علم خاص بما فوق الجملة، ولأهمية هذا الأمر البالغة؛ فسيعرض الباحث أمثلة متنوعة لتجاوز القدماء لعتبة الجملة في بعض دراساتهم المهمة الموزّعة بين أكثر من مجال معرفي.

فقد قام القدماء بجهود كبيرة ذات منزع نصي، ولكنها كانت متفرقة بين أكثر من علم وأكثر من عصر، غير أنه من الواجب في هذا المقام الإشارة إلى طَرَفٍ من أهم تلك الجهود.

<sup>1-</sup>أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص)، محمد الشاوش، المرجع السابق، ص 1267.

ومن هنا، تحسن الإشارة إلى موقف القدماء من النظرة الشمولية للنص، وإن كانوا لم يفهموا هذا المصطلح كفهم المعاصرين له، ومن أهم الإشارات في هذا المحال تنبه (الإمام الشافعي 294هـ) مؤسس علم الأصول إلى أهمية النظرة الكلية للنص للوصول إلى معانيه الحقيقية، ودلالاته الصحيحة.

فقد وجدناه يقول في هذا الصدد: " إنما خاطب الله بكتابه العرب بلسانها، على ما تعرف من معانيها، وكان مما تعرف من معانيها اتساع لسانها، وأن فطرته أن يخاطب بالشيء منه عاماً ظاهراً يُراد به العام الظاهر، ويُستغنى بأول هذا منه عن آخره. وعاماً ظاهراً يراد به العام ويدخله الخاص، فيُستدل على هذا ببعض ماخوطب به فيه. وعاماً ظاهراً يراد به الخاص. وظاهراً يُعرف في سياقه، أنه يراد به غير ظاهره. فكل هذا موجود علمه في أول الكلام أو وسطه أو آخره.

وتبتدئ الشيء من كلامها يبين أول لفظها فيه عن آخره. وتبتدئ الشيء يبين آخر لفظها عن أوله  $^{11}$ .

وواضح من خلال النص السابق، بأن الشافعي ( 294هـ) لم يتنبه إلى أهمية النظرة الكلية للنص فقط، وإنما أشار كذلك إلى أهمية السياق الذي قد يُغيّر المعنى كلياً.

وعند النظر إلى النص بوصفه: مجموعة دلالات خالصة ناتجة عن دلالات مركبة متعالقة إذ النص يشكِّل مسألة دلالية في الأساس<sup>2</sup>، يكون الشافعي مؤسساً لعلم الأصول، ولعلم النص إن صح هذا التعبير على سبيل التجوُّز.

ووجدنا بعد الشافعي (294هـ) كتب الأصول تتلاحق تترا، وتتعد نظراتها إلى مسائله بتعدد المذاهب الفقهية، ولكنها متفرعة عن أصول الشافعي (294هـ)؛ لذلك فإن محمد مفتاح يعلّق على نص (للشاطبي 790هـ)، يكاد يكون شرحاً لنص الشافعي السابق، فيقول: " يلحُّ هذا القول

<sup>1-</sup>الرسالة: محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق أحمد محمد شاكر، بدون بيانات، ص 51-52.

 $<sup>^{2}</sup>$  \_ ينظر: النص: بنى ووظائف (مدخل أولي إلى علم النص): تون أ. فان دايك، ترجمة: منذر عياشي ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص، المرجع سابق، ص 145، 153 - 154 .

على مفهوم العلاقة بين مفاهيم النص، وجمله، وفقراته وعلى الدور الذي يمنح للمفهوم ضمن بنية  $^1.$ 

ولا يمكن بناء على هذا القول اعتبار البلاغة، لوحدها، هي السابقة التاريخية، لعلم النص في التراث العربي كما يذهب صلاح فضل، الذي ينقل نصاً لر فاندايك) ويعلّق عليه كالمقرِّ له²، وكما يذهب الفقي³، الذي ينقله دون تعليق، كما لا يمكن أيضاً الاتفاق تمام الاتفاق مع محمد الشاوش في طريقة منظوره إلى تأسس نحو النص في النظرية النحوية العربية⁴، لإهماله الانطلاق من علم أصول الفقه الذي يُعدّ بحق السابقة التاريخية لكل تنظير في علم اللغة النصي، في النظرية النحوية العربية الموسعة، مع النظر بعين الأهمية إلى جهود علماء النحو والبلاغة المنصبة في إطار النص.

ولإيضاح جوانب من الجهد النصي عند القدماء لتجاوز عتبة الجملة، سيقف الباحث عند بعض كتب القدماء، متخذاً منها عينة لغيرها من الكتب، ففي أصول الفقه تم اختيار (المستصفى من علم الأصول) للإمام الغزالي، وفي علوم القرآن تم اختيار (البرهان في علوم القرآن) للزركشي، وفي البلاغة تم اختيار (دلائل الإعجاز) الذي بث فيه الجرجاني أسس (نظرية النظم)، وفي النحو تم اختيار (مغني اللبيب) لابن هشام الأنصاري.

- أصول الفقه: (المستصفى من علم الأصول) للغزالي.

إن كتب أصول الفقه تمثل المرجع الأول في التراث العربي لمقاربة مفهوم الخطاب /النص، وينبغي لكل باحث في نظرية النص إن بحدف التأصيل، أو بحدف البحث إيلاء هذا المرجع مكانه اللائق به، فنظريات أصول الفقه هي التي استعمل المفسرون والفقهاء قواعدها في تفسير النصوص، والتعامل الدلالي معها.

<sup>1-</sup>مجهول البيان: محمد مفتاح، دار توبقال، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1990، ص 99.

<sup>2-</sup>بلاغة الخطاب وعلم النص، صلاح فضل، المرجع السابق، ص: 252 -253.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، دراسة تطبيقية على السور المكية، صبحي إبراهيم الفقي، المرجع السابق، ص83.

 $<sup>^{4}</sup>$ -ينظر: أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص)، محمد الشاوش، المرجع السابق، ج1، ص:  $^{1}$ 16-15. وج2، ص: 1274 –1290.

يجمع المهتمين بهذا العلم على أن علم أصول الفقه يهتم بمعرفة كيفية استحصال أحكام الأدلة الشرعية من النصوص، ومعرفة وجوه دلالتها على الأحكام من حيث الجملة، لا من حيث التفصيل<sup>1</sup>، وقد كان للأصوليين" باع في توضيح طرق الاستنباط خصوصاً ما يتعلق بالقواعد اللغوية... كما تناولوا البحث في الألفاظ ودلالتها "2.

ولقد ألفينا البحث الأصولي بعد الشافعي (294هـ) انقسم إلى طريقتين "إحداهما طريقة نظرية، تقوم على تحقيق القواعد تحقيقاً منطقياً، وإقرار ما يؤيده البرهان النقلي والعقلي منها، دون تأثر بفروع مذهب من المذاهب... وقد ظهر هذا الاتجاه عند الشافعية، والمالكية، والحنابلة، والشيعة الإمامية، والزيدية، والإباضية. ولقد كان فريق كبير من هؤلاء من علماء الكلام، فسميت طريقة المتكلمين.

والثانية . طريقة تقوم على محاولة ضبط فروع أئمة الحنفية بقواعد جديدة تعتبر هي الأصول، ثم رد تلك الفروع إليها..."<sup>3</sup>

وينتمي الإمام الغزالي إلى الطريقة الأولى، بيد أن الباحث سيشير إلى الطريقتين معا؛ لإيضاح أن الأصوليين هم من الأوائل الذين حاولوا تصنيف الدلالات الخالصة للنصوص، ويسميها الأصوليون الإفادة المستقلة، أو غير المستقلة للفظ المركب المفيد، أو أقسام اللفظ باعتبار الوضوح وعدمه.

<sup>1-</sup>المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، المطبعة الأميرية، القاهرة، الطبعة الأولى، 1322هـ، تصوير مؤسسة الرسالة، الجزء الأول، ص 5.

<sup>2-</sup>التصور اللغوي عند الأصوليين: السيد أحمد عبد الغفار، مكتبات عكاظ، جدة، الطبعة الأولى 1401ه/1981م، ص36.

<sup>3-</sup>تفسير النصوص في الفقه الإسلامي (دراسة مقارنة): محمد أديب صالح، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، 1972م/1392هـ، ص: 98-99.

وفي هذا يوضح الغزالي بأن "المركب من الاسم والفعل والحرف تركيباً مفيداً ينقسم إلى مستقل بالإفادة من كل وجه، وإلى مالا يستقل بالإفادة إلا بقرينة، وإلى ما يستقل بالإفادة من وجه دون وجه  $^{1}$ .

ويسمي القسم الأول (النص)، ويجعله ضربين ضرب هو نص بلفظه ونظمه، وضرب هو نص بفحواه ومفهومه، ويسمي القسم الثاني مجملاً أو مبهماً، ويسمي القسم الثالث ظاهراً.

ويتحدّث الغزالي، أيضا، عن أنواع القرائن في المجمل الذي يتطرق إليه الاحتمال، ولا يعرف إلا بقرينة لفظية، أو دليل عقلي، أو قرائن أحوال من إشارات، ورموز، وحركات، وسوابق، ولواحق، لا تدخل تحت الحصر والتخمين يختص بإدراكها المشاهد2، وفي هذا إشارة واضحة إلى أهمية السياق الخارجي في فهم النصوص.

وما ينبغي الإشارة إليه في هذا الجال، هو أنَّ الأصوليين تنبهوا إلى ما يطلق عليه اليوم (التداولية)<sup>3</sup>، وهي منظور مهم جداً في النص لارتباط النص بالاستعمال، ولا يقف الأمر عند هذا الحد؛ إذ نجد الغزالي يشترط في مفهوم (الخطاب) لديه اقترانه بالإفهام، فيقول: " إنما يسمى خطاباً إذا فهمه المخاطب "4.

ونجد الغزالي يعود مرة أحرى إلى إيضاح مفهوم النص عند الأصوليين؛ فيبين بأن "اللفظ الدال الذي ليس بمجمل إما أن يكون نصاً وإما أن يكون ظاهراً، والنص هو الذي لا يحتمل التأويل، والظاهر هو الذي يحتمله... وبقي عليك الآن أن تعرف الاختلاف في إطلاق لفظ النص ... فنقول: النص اسم مشترك يطلق في تعارف العلماء على ثلاثة أوجه: الأول ما أطلقه الشافعي رحمه الله فإنه سمى الظاهر نصاً... الثاني: وهو الأشهر ما لا يتطرق إليه احتمال أصلاً لا على قرب ولا على بعد، الثالث: التعبير بالنص عما لا يتطرق إليه احتمال مقبول يعضده دليل، أما

-

المستصفى من علم الأصول: أبوحامد الغزالي، الجزء الأول، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup>ينظر: المرجع نفسه، الجزء الأول، ص: 336 -340.

<sup>3-</sup>ينظر: التداولية عند العلماء العرب "دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللساني العربي "مسعود صحراوي، دار الطليعة، بيروت، الطبعة الأولى، 2005م، ص: 172-179.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المرجع نفسه، الجزء الأول، ص 375.

الاحتمال الذي لا يعضده دليل فلا يخرج اللفظ عن كونه نصاً... والثاني أوجه، وأشهر، وعن الاشتباه بالظاهر أبعد".  $^1$ 

ويتطرق الغزالي كذلك إلى العام والخاص، ويجعل العموم والخصوص من عوارض الألفاظ لا من عوارض المعاني، ويذكر صيغ العموم... ويفصّل في الاستثناء من الجمل المتعاقبة، كما يفصل في الشرط، ويفصّل في الأدلة التي يخصص بما العموم ومنها المفهوم بالفحوى... كما يخصّص باباً (فيما يُقتَبس من الألفاظ لا من حيث صيغتها، بل من حيث فحواها وإشارتما) ويجعل منها: الاقتضاء وهو الذي لا يدل عليه اللفظ ولا يكون منطوقاً به، ولكن يكون من ضرورة اللفظ، ويجعل منها إشارة اللفظ لا من اللفظ، ويقصد به ما يتبع اللفظ من غير تجريد قصد إليه [وهنا مدخل للتناص]، ويجعل منها أيضاً فهم غير المنطوق به من المنطوق به بدلالة سياق الكلام ومقصوده [وهذا له علاقة بالسياق الداخلي للنص]، ويجعل منها المفهوم أو دليل الخطاب².

وهذه كلها مباحث مهمة لها علاقة بالنص في روابطه، وعلاقاته الدلالية، وسياقه، وفهمه فكيف نُظر إلى النص في علوم القرآن؟

- علوم القرآن : ( البرهان في علوم القران ) للزركشي.

المربع عند العلماء العرب "دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللساني العربي"، مسعود صحراوي المرجع السابق، الجزء الأول، ص: 384 - 386.

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: التداولية عند العلماء العرب "دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللساني العربي"، مسعود صحراوي المرجع السابق، الجزء الثاني، ص:  $^3$ 3-32، ص:  $^3$ 5-10، ص:  $^3$ 6-10، ص:  $^3$ 6-10، ص:  $^3$ 7-10، ص:  $^3$ 8-10، ص:  $^3$ 8-10،

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر: الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن الكريم: أشرف عبد البديع عبد الكريم، دار فرحة، المنيا، 2003م. <sup>4</sup>-البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، 1408ه/ 1988م، الجزء الأول، ص 45.

ومعرفة الدافع أو السبب في إنتاج نص ما، ليس مهماً فقط لفهم المعنى، بل هو مهم أيضاً لكشف الاستراتجية المتبعة في النص، ومن الإشارات المهمة لدى الزركشي، ولها علاقة بالتماسك النصي، حديثه عن معرفة المناسبات بين الآيات، وذكره عن الشيخ أبي الحسن الشهراباني أن "أول من أظهر ببغداد علم المناسبة ولم نكن سمعناه من غيره هو: الشيخ الإمام أبو بكر النيسابوري (324هـ)، وكان غزير العلم في الشريعة والأدب، وكان يقول على الكرسي إذا قرئ عليه الآية: لم جُعلت هذه الآية إلى جنب هذه؟ وما الحكمة في جعل هذه السورة إلى جنب هذه السورة، وكان يزري على علماء بغداد لعدم علمهم بالمناسبة "1

ولهذا وجدنا الزركشي يخصُّ أنواعَ ارتباط الآي ببعضها بحديث مستقلِّ، فذكر أن الارتباط بين الآيات قد يظهر لتعلق الكلام بعضه ببعض، وعدم تمامه، أو يظهر الارتباط إذا كانت الآية الثانية للأولى على جهة التأكيد والتفسير، أو الاعتراض والتشديد، وقد يخفى الارتباط، فيظهر أن كل جملة مستقلة عن الأخرى، فعندئذ، إما أن تعطف إحداهما على الأخرى بجهة جامعة... وفائدة العطف جعلهما كالنظيرين والشريكين، وقد تأتي الجملة معطوفة على ما قبلها ويشكل وجه الارتباط فتحتاج إلى شرح.

وقد لا يكون هناك عطف، فلابد من دعامة تؤذن باتصال الكلام، وهي قرائن معنوية مؤذنة بالربط... منها التنظير (إلحاق النظير بالنظير)، والمضادة، والاستطراد، وذكر أن العطف بين الجمل مزج لفظي، أما إلحاق الجملة من غير عطف فهو مزج معنوي تنزل بها الثانية من الأولى منزلة جزئها الثاني. 2

سابق، علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، المرجع السابق، الجزء الأول، ص: 66 -81.

<sup>1-</sup>ينظر: المرجع نفسه، الجزء الأول، ص 62- 63.

ومن أمثلة اتساق النص القرآني قوله تعالى: "وغرابيب سود " $^1$ حيث إن (الغرابيب) متضمنة لمعنى (السود) ومع ذلك ذكر السود، وذلك لأنه "ذكر السود وقع الالتئام واتسق نسق النظام، وجاء اللفظ والمعنى في درجة التمام" $^2$ .

وبيَّن الزركشي أهمية إعراب القرآن، وعلاقة ذلك ببيان المعنى، ومعرفة أغراض المتكلمين، وبيَّن الزركشي أهمية إعراب القرآن، وعلاقة ذلك ببيان المعنى، ويُؤمَن الاحتراز به عن الوقوع في المشكلات، ويقصد بالمشكلات تلك التي تنشأ من وصل القراءة الشفهية في غير موضع الوصل، وقد ذكر الزركشي عدد من المصنفات المستقلة في الوقف والابتداء؛ دلالة على أهميته 4، ولا شك أن مسألة الوقف ومواضعه في تحليل النص الشفهي من الأهمية بمكان، بل هي عامل ضروري في تماسك النص الشفهي.

إذا كانت تلك هي نظرة علوم القرآن إلى عوامل تمساك النص القرآني، فما هي المباحث البلاغية ذات الاتجاه النصى؟

- البلاغة: نطرية النظم في كتاب ( دلائل الإعجاز ) للجرجاني (471هـ).

إنّ المتتبع للدراسات البلاغة العربية القديمة يجد فيها بحوثًا كثيرة ذات اتجاه نصي $^{5}$ ، لأن البلاغة ، كما يرى المحدثون "هي الأفق المنشود والملتقى الضروري للتداولية وعلم النص $^{6}$ .

ولعل من أهم مباحثها مبحث الوصل والفصل، ومن ذلك أيضاً صحة التقسيم وهو تقسيم الكلام قسمة مستوية تحتوي على جميع أنواعه، وصحة التفسير، وهو أن يورد معاني فيحتاج إلى

2-البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، ج2، المرجع السابق، ص445.

 $<sup>^{1}</sup>$ -سورة فاطر، الآية 27.

<sup>371-</sup> المرجع نفسه: الجزء الأول، ص: 377- 386.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المرجع نفسه: الجزء الأول، ص: 415 – 436.

 $<sup>^{5}</sup>$ -ينظر: حبك النص "منظورات من التراث العربي": محمد العبد، مجلة الدراسات اللغوية، مج الثالث، ع الثالث، رحب ورمضان  $^{132}$  من وديسمبر  $^{2001}$ ، ص ص  $^{138}$ 

بلاغة الخطاب وعلم النص: صلاح فضل، المرجع السابق، ص250.  $^{-6}$ 

شرح أحوالها...  $^{1}$  ومنها العكس وهو أن تعكس الكلام "فتجعل في الجزء الأخير منه ما جعلته في الجزء الأول  $^{2}$ .

والعكس بهذا المفهوم استراتيجية يستعملها كثير من المتحدثين؛ لتعطيهم وقفة عقلية لصياغة الجملة التالية، ومنها الرجوع وهو" أن يذكر الشيء ثم يرجع عنه كقول القائل: ليس معك من العقل شيء، بلى بمقدار ما يوجب الحجة عليك."<sup>3</sup>

والرجوع إضافة إلى علاقته بالتماسك الدلالي، هو استراتيجية حجاجية، ومما له علاقة بالتماسك الدلالي الاستطراد " وهو أن يأخذ المتكلم في معنى فبينما يمر فيه يأخذ في معنى آخر، وقد جعل الأول سبباً إليه ... "4.

ومن تلك المباحث أيضاً: جمع المؤتلف والمختلف...، والتوشيح، وشرحه أبو هلال العسكري بأنه ما كان مبتدأ الكلام فيه ينبئ عن مقطعه وأوله يخبر عن آخره أو وغير ذلك من المحسنات اللفظية، والمعنوية التي جعلها القدماء كالحلية الزائدة مع أن لها دوراً مهماً في التماسك اللفظى والدلالي للنص.

ولكن ما يهمنا في هذه الدراسة هو مبحث الوصل والفصل، الذي له ارتباط وثيق بمصطلح التماسك النصي، وقد تميّز عبد القاهر الجرجاني (471ه) في تناوله لهذا المبحث في إطار نظرية النظم؛ ولذلك فهو يقول في أهمية الوصل والفصل " اعلم أنه ما من علم من علوم البلاغة أنت تقول فيه: إنه خفي غامض، ودقيق صعب، إلا وعلم هذا الباب أغمض وأخفى وأدق وأصعب". 6

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر: أبوهلال الحسن بن عبد الله العسكري، تحقيق الدكتور مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية،  $^{1409}$ ه/  $^{1989}$ م، ص $^{375}$   $^{382}$ .

<sup>2-</sup>المرجع نفسه: ص 411.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه: ص 443.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه: ص 443.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص 452، وص 425.

<sup>6-</sup>دلائل الإعجاز في علم المعاني: عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: الإمام محمد عبده ومحمد محمود التركزي الشنقيطي، المصدر السابق، ص 158.

وينظر عبد القاهر الجرجاني إلى الوصل والفصل من خلال (العطف)، أو عدمه، كما ينظر عبد القاهر الجرجاني (471هم) إلى عطف جملة على جملة أخرى معتمداً على مقولة المحل الإعرابي؛ لذلك فعطف الجمل عنده على ضربين:

أحدهما: أن يكون للمعطوف عليها موضع من الإعراب، "وإذا كانت كذلك كان حكمها حكم المفرد... فإذا قلت: (مررت برجلٍ خُلُقه حَسَن، وخَلْقه قبيح) كنت قد أشركت الجملة الثانية في حكم الأولى، وذلك الحكم كونها في موضع جَرِّ بأنها صفة للنكرة، ونظائر ذلك تكثر، والأمر فيها يسهل"1.

والذي يشكل أمره هو الضرب الثاني: وذلك أن "تعطف على الجملة العارية الموضع الإعراب جملة أخرى، كقولك: (زيد قائم وعمرو قاعد) (والعلم حسن والجهل قبيح)... لا سبيل لنا إلى أن ندعي أن (الواو) أشركت الثانية في إعرابٍ قد وجب للأولى بوجه من الوجوه".

يذهب عبد القاهر الجرجاني(471هـ)، بناء على ذلك، إلى أنه يجب مراعاة أشياء أخرى، وتلك الأشياء ترجع إلى المعاني؛ بحيث تكون جهة جامعة في مثل هذه الحالة . 3

وفي الفصل بين الجمل يرى عبد القاهر الجرجاني (471ه) أنه يكون في الجملة المؤكدة للتي قبلها، وكذلك حينما تختلف جهة الكلام من الحكاية إلى الخبر والعكس... ويذهب بعد ذلك إلى التفصيل في مواضع الفصل تفصيلاً دقيقاً يسنده بآيات من القرآن الكريم وأبيات من الشعر العربي ويرى الفقي أن مصطلح التماسك مرادف لمصطلح التعليق عند عبد القاهر (471هه)<sup>5</sup>، وهذا قد لا يكون صحيحاً على إطلاقه وعمومه، ولا يساعد عليه النص المقتبس من الجرجاني عند

-

<sup>1-</sup> دلائل الإعجاز في علم المعاني: عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: الإمام محمد عبده ومحمد محمود التركزي الشنقيطي، المصدر السابق، ص153.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 153.

<sup>3-</sup>ينظر: المصدر نفسه: ص: 153- 154.

<sup>4-</sup> ينظر: المصدر نفسه: ص: 155-156.

<sup>5-</sup>علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق: صبحي إبراهيم الفقي، ج1، المرجع السابق، ص 78.

الفقي، ولكن الأولى بالصواب، فيما أرى، عدُّ مصطلح (النظم) أو (الضم) عند عبدالقاهر (471هـ) أقرب إلى مصطلح التماسك في المفهوم من مصطلح التعليق.

ولأجل ذلك فإن نظرية النظم لدى عبد القاهر الجرجاني (471هـ) من أهم النظريات في الجهد اللغوي العربي عند القدماء، وقد تناولها اللسانيون، والنقاد، والبلاغيون، والمفكرون بالدرس.

ولكن من المهم أن يعرف في هذا المقام أن عبد القاهر الجرجاني (471ه) يقيم نظريته في (النظم) على النحو؛ إذ يقول: "ما أظن بك أيها القارئ لكتابنا إن كنت وفيّته حقّه من النظر، وتدبّرته حقّ التدبر، إلا أنك قد علمت علماً أبى أن يكون للشك فيه نصيب، وللتوقف نحوك مذهب أن ليس النظم شيئاً إلا توحي معاني النحو وأحكامه ووجوهه وفروقه فيما بين معاني الكلم ...."

وإذا كان عبد القاهر (471ه) قد أقام علم النظم على دراسة التبعيات القواعدية من حيث علاقتها بالمفاهيم، كما تقول إلهام أبوغزالة وعلي خليل حمد، فإنهما قد أشارا بمزيد من الإكبار لمباحث متعددة عند عبد القاهر لها علاقة بالنظرية النصية التي يعملان عليها.

ولهذا كله وجب معرفيا تبيان مواقف النقاد العرب المحدثين من نظرية النظم عند الجرجاني (471هـ)، وعليه يمكن القول، استنباطا من الدراسات العربية الحديثة التي اهتمت بهذا الشأن، بأن البلاغيّين والنقّاد العرب المحدثين يقفون في تقييمهم لنظرية النظم عند الجرجاني (471هـ) مواقف متباينة، هي —كما ألفناها — "امتداد لمواقفهم المبدئية من التراث العربيّ برمّته: فمنهم من يقف منها موقف الرضى والإعجاب إلى الحدّ الذي يدفعه إلى وضعها على قدم المساواة مع أحدث ما انتهت إليه المدارس والاتجاهات النقديّة الحديثة في الغرب، إن لم نقل: تفضيلها عليها.

2-دلائل الإعجاز في علم المعاني: عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: الإمام محمد عبده ومحمد محمود التركزي الشنقيطي، المصدر السابق، ص: 335- 336.

<sup>1-</sup>ينظر: أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص): محمد الشاوش، ج1، المرجع السابق، ص:75-75

<sup>3-</sup>ينظر: مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر)، إلهام أبو غزالة وعلي خليل حمد، المرجع السابق، ص 18.

فيصبح هذا الإعجاب البالغ حدّ التقديس سجناً لصاحبه، يحبس نفْسه فيه، ويحول بينه وبين الانفتاح على منجزات الآخر، الذي يصبح بمنزلة الخصم؛ فلا يعود كافياً أن نفخر بما عندنا ونعتدّ به، بل لا بدّ - في المقابل من أن نطعن في منجزات ذلك الآخر ونقلّل من شأنها، حتى نثبت أنّنا بماضينا أفضل منه بحاضره أ.

ويمكننا أن نعد من هؤلاء -في منتصف القرن الماضي - محمد مندور، الذي دفعه حماسه للحرجاني وإعجابه بنظريّته في النظم إلى وضعه جنباً إلى جنب مع كبار النقّاد المحدَثين في الغرب، يقول في كتابه "النقد المنجي عند العرب": "وفي الحقّ إنّ عبد القاهر قد اهتدى في العلوم اللغوية كلّها إلى مذهب لا يمكن أن نبالغ في أهيّته، مذهب يشهد لصاحبه بعبقريّة لغويّة منقطعة النظير. وعلى أساس هذا المذهب كوّن مبادئه في إدراك "دلائل الإعجاز". مذهب عبد القاهر هو أصحّ وأحدث ما وصل إليه عليم اللغة في أوروبا لأيامنا هذه، هو مذهب العالم السويسري الثبت فرديناند دي سوسير Ferdinand de saussure الذي توفي سنة 1913م"2.

ونجد إلى جانب مندور مصطفى ناصف، والولي محمد. إذ يقول الأوّل: "لقد عجبتُ حين خيل إليّ -أكثر من مرة- أنّ بعض منحنيات النقد القديم ذات الأهميّة، لا تنفصل انفصالاً حادّاً عن النقد المعاصر"3.

وبحرص أشد يقول الثاني: "وما تزال التساؤلات التي أثارها الجرجاني بشأن الاستعارة تحتفظ إلى اليوم بالكثير من المعاصرة. لقد كان وهماً ما تصوّرناه – ونحن واقعون تحت تأثير النقد الاجتماعي والنفسي والتاريخي والانطباعي – من إمكان تجاوز البلاغة القديمة باعتبارها واعد جامدة. وإذا كانت هذه البلاغة قد فقدت الكثير من المواقع قي المؤسسات التعليمية، فإن ثورة علوم اللغة وما أعقب ذلك قد نبّه الأذهان إلى أنّ البلاغة لن تموت، وخاصة إذا كانت بحجم

3- الصورة الشعريّة في الخطاب البلاغي النقدي: الولي محمد، المركز الثقافي، بيروت، 1990، ص 66.

85

<sup>1-</sup>ينظر: أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص): محمد الشاوش، ج1، المرجع السابق، ص76.

<sup>2-</sup>النقد المنهجي عند العرب: محمد مندور، دار نحضة مصر، القاهرة، ص333-334.

بلاغة الجرجاني. إنّ العودة إلى الجرجاني هي عودة إلى نصّ لم يفقد حِدّته، نصّ يثير من التساؤلات أكثر ممّا يقدّم من أجوبة قاطعة، نصّ يفتح باب الاجتهاد ويتركه كذلك" $^1$ .

وإلى هذه الجماعة يمكننا أن ننسب عبد العزيز حمودة، الذي لا يقل اندفاعه وحماسه عن أي ممّن أسلفنا، ولا سيّما في ثلاثيّته: المرايا المحدّبة، والمرايا المقعرة، والخروج من التيه؛ التي تجشّم فيها مؤونة نقد النظريّات النقدية الحداثيّة وما بعد الحداثيّة، سواء في نسخها الغربيّة أو العربيّة، ثمّ حاول أن يقدّم بديلاً عربيّاً أصيلاً، وكانت نظريّة الجرجاني أفضل ما يمكن أن يتشبّث به لتحقيق ذلك الغرض، وإن كان يحاول جاهداً أن يظهر بمظهر المعتدل ويحتال في ذلك بكثير من عبارات الاحتراز والاحتياط، ولكنّ مَيْله لا يلبث أن يغلبه.

يقول حمودة في "المرايا المقعرة": "إنّ النظم يمثّل مكوّناً في نظرية لغوية لا تقلّ سماتها وضوحاً عن سمات أيّ نظرية لغوية حديثة. والواقع أنّ مفهوم "النظم" يمثّل العمود الفقريّ لنظرية لغوية عربية لا تقلّ تكاملاً -من ناحية اتساقها على الأقلّ - عن أيّ نظريّة لغوية حديثة، بما في ذلك نظرية فرديناند دي سوسير التي اتخذتها علوم اللغة نقطة انطلاق إلى تشعيبات وتفريعات لغوية ونقدية شبه لا نهائية"2.

ويقول متجاوزاً نطاق الجرجاني (471هـ): "بعد كلّ ما قدّمناه، لا أظنّ أنّنا بحاجة إلى إعادة تأكيد أنّ العقل العربيّ قد عكف منذ القرن الثالث الهجريّ وحتّى نهاية القرن الخامس على تطوير نظريّة لغويّة لا تختلف في مكوناتها كثيراً عن مفردات علم اللغويات الحديث الذي أسّس له فرديناند دي سوسير في بداية القرن العشرين "3.

المزلق الحقيقي الذي يقع فيه حمودة وربّما غيره من أصحاب هذه الفئة هو أنّه يجد نفسه مضطراً إلى نقد - بل نقض وهدم - كلّ ما أتت به المدارس النقديّة الحديثة، ليتّخذ من ذلك

-

النقد العربيّ – نحو نظرية ثانية: مصطفى ناصف، عالم المعرفة، الجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 2000،  $^{1}$ 

<sup>2-</sup>المرايا المقعرة، (نحو نظرية نقدية عربية): عبد العزيز حمودة، ص 220.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 243.

مدخلاً إلى اقتراح بديل عربي، هو - في الحقيقة - غير موجود في الحاضر العربي، وإنّما في التراث العربي، وانّما في التراث العربي، في القرن الخامس الهجري، وبالتحديد: عند عبد القاهر الجرجاني!

ألا يمكننا أن نقدم نظريّة عربيّة، دون أن نبدأ بهدم منجزات الحداثة الغربيّة؟! ألا يمكن الاحتفاظ بالنموذجين معاً؟! لماذا نضيّق واسعاً؟!

فنحن إمّا أن نتبعهم، ونسير في أذيالهم، وإمّا أن ننشغل بهجائهم، والطعن في كلّ ما يأتي من جهتهم، وبيان مساوئه، وإظهار التوجّس والارتياب ممّا يتضمّنه – بلا شكّ – من شرور ومضارّ! أنا أتفهم أن يبدأ حمودة أو غيره من النقاد العرب بنقد طرائق العرب في الاستفادة من النظريات والمدارس الغربيّة؛ لأنمّا – في الواقع – قاصرة ومضطربة وعقيمة، تفتقر إلى النضج والوعي.

فلماذا يصرّ الناقد العربيّ على أن يتجاوز" بنقده هذا الحدّ ليطال به مدارس القوم ومذاهبهم في عقر دارهم؟! وكأنه لا يعلم أنّ لنشأتها عندهم أسباباً تاريخيّة وثقافية تجعل من هذه النشأة في تلك البيئة أمراً طبيعيّاً ومنطقيّاً، وأخمّا لم تُجلب إليهم جلباً كما هي حالها عندنا، وإنّما ثمّة ظروف وملابسات حضاريّة خاصّة بهم هي التي دعت إلى نشأتها وتسييرها في الاتجاهات التي تسير فيها"1.

وأما الذين انبهروا بحضارة الغرب الحديث في كلّ نواحيها: الماديّة والفكريّة، فهم الذين يقفون في الطرف الآخر على النقيض تماماً من الطرف الأوّل، وأدّت بهم المقارنة بين تلك الحضارة المفعمة بالحياة والتقدّم وبين الواقع العربيّ الراكد المتخلّف إلى ازدراء هذا الواقع والاستخزاء منه.

<sup>1-</sup>حبك النص "منظورات من التراث العربي": محمد العبد، المرجع السابق، ص 136.

لم يكتفوا بذلك، بل سحبوا هذا الازدراء على التراث العربيّ بجملته، وأبوا أن يتّخذوا منه أساساً لمعاودة بناء حضارة عربيّة جديدة، وإنّما عكفوا على محاولة اصطناع نسخة عربيّة من الحضارة الغربيّة الحديثة لتكون هي ذلك الأساس الذي سينطلق منه العرب لبناء حضارتهم في هذا العصر. 1

حيث تجاهلوا في "ذلك بديهيّات لا يمكن تجاوزها أو التحايل عليها بهذه السهولة، أبيّنها: أنّ المدارس العلميّة والاتجاهات الفكريّة في الغرب إنّما نشأت تلبية لحاجات خاصّة بتلك الشعوب، وكانت نتيجةً لصراعات تاريخيّة طويلة، فهي بالنسبة إليهم بمنزلة المكتسبات الحضاريّة الذاتية، التي يصعب نقلها -في صورتها النهائيّة- إلى أيّ مجتمع آخر لتؤدّي الوظيفة الحضاريّة نفسها التي أدّتها في مجتمعاتها الأمّ؛ بسبب اختلاف السياق التاريخي والحضاريّ بين تلك المجتمعات وغيرها، في حين أنّ "نظريّة الجرجاني"نشأت في تربية عربيّة، لتلبية حاجات فكريّة خاصّة بالمجتمع العربيّ – في حينها –، وهي حاجات لها أبعادها الدينيّة والأدبيّة، وحتى السياسيّة"2.

ومن حير من يمثّله -في بداية القرن الماضي - ميخائيل نعيمه. الذي يصرّح في كتابه "الغربال" بلهجة فيها كثير من الاحتقار والسخرية من العقل العربيّ عامّة، حتّى في أوج ازدهاره، وذروة عطائه وإبداعه، مقارناً بينه وبين "العقل الغربيّ "الحديث $^{3}$ .

وعلى أيّة حال، فلعلّه يكون من الملائم هنا الإشارة إلى أنّ هذا الفريق الذي يقف من التراث موقفاً هجائياً، عادة ما يكون ذلك مبنيّاً على انبهاره بالحاضر الغربيّ، ورغبته الجامحة في الالتحاق بركبه.

وهو يصب جام غضبه على الذين يقولون له: وهل نسيت او أنت جاهل أسماء امرئ القيس والنابغة الذيباني ولبيد وعلقمة الفحل وعنترة والمهلهل والمتنبي والهمذاني والأخطل وجرير وابن رشد وابن سينا... الخ من الأقدمين، وشوقي وحافظ والمطران وكثير سواهم من المحدّثين؟ كلا يا سادتي، أنا لم أنس هؤلاء كلّهم، بل لا أتجاسر أن أزعج سكينة قبور الراقدين منهم، ولا أن أرفع

.47 ميخائيل نعيمة، ط15، نوفل، بيروت، 1991، ص $^{-3}$ 

<sup>1-</sup>ينظر: حبك النص "منظورات من التراث العربي": محمد العبد، المرجع السابق، ص 138.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 138.

عينيّ الخاطئتين إلى أكاليل الغار وأهلّة النور فوق رؤوس الباقين في قيد الحياة. إنما أهمس همساً كي لا نثير غضبهم: إنّ غثّهم أكثر من سمينهم. 1

وعلى كلِّ، لا أظنّكم ظالين إلى حدّ أن ترفعوا أحداً منهم إلى مصافّ هوميروس وفرجيل ودانتي وشكسبير وملتون وبَيرُن وهيكو وزولا وغوته وهينه وتولستوي. أولئك عاشوا وماتوا ليتغزّلوا بظباء الفلاة، ولمع المشرَفِيّات، ووقع سنابك الخيل، وسفك الدماء، ومشي الإبل، وأطلال المنازل، ونار القِرى، إلخ.

ويرى بأن الآخرين فقد اختارتهم السماء أصفياءها، وأسكنتهم الأولمب، ولمست شفاههم بجمرة الحق؛ فكانت عِظاتهم تتقد به، وتلمس القلوب المظلمة فتجعلها آنية جديدة للحق. هؤلاء أجنحة تطير بالإنسانية إلى حيث الجمال والكمال والمحبة. هؤلاء أرواح سماوية تخفر مهاوي الهلاك، وتنادي السائرين إليها: "احترسوا". هؤلاء صوت صارخ في البرية: "أعدوا سبل الحق". هؤلاء معلمو الإنسانية وقوّادها. دعوهم في أعاليهم؛ فنحن قاصرون عن إدراكهم بأيدٍ أثقلتها سلاسل القيود، وعيون امتصت الظلمة ماءها، وعقول لم تتحرّر من أوهام الماضي وأشباحه وغرور المستقبل لتدرك حاضرها2.

واضحُ أنّ نعيمة لا يكتفي بازدراء التراث العربيّ، بل يمتدّ ازدراءه وسخريته ليطال العقل العربيّ وإنتاجه في ماضيه وحاضره، ولو أردنا أن ندقق في التشخيص لقلنا: إنّ خيبة أمله في الحاضر العربيّ، وشعوره بسببه بكثير من الاعترار والدونيّة، هو الذي دفعه إلى احتقار الماضي العربي، وسحب تخلّف الحاضر وتردّيه أحواله عليه.

هذه النغمة نفسها نسمعها عند العقّاد والمازي في السنوات الأولى من القرن العشرين، وهي نغمة الانبهار بالعقل الغربيّ الحديث وإبداعاته، التي تتحوّل تلقائياً إلى ذمّ للعقل العربيّ وتجاهل لإنجازاته، يقول صاحبا الديوان: "وإنّ المرء ليزهو بآدميّته حين يُلقي بنفسه في غمار الآداب الغربيّة، وتجيش أعماق ضميره بتدافع تيّاراتها وتعارض مهابّها ومتجهاتها وتجاوب أصدائها وأصواتها: أبوابٌ للكتابة منوّعة، ومهايع متسعة، وفنون مبتدعة، ونجَل ومذاهب، ومدارس

<sup>1-</sup>ينظر: الغربال: ميخائيل نعيمة، المرجع السابق، ص: 47-49.

<sup>2-</sup>ينظر: المرجع نفسه، ص: 47-49.

ومشارب. والحياة بين هذه الأفكار المشرقة معروضة للنظر في كلّ شِية من شِياتها، محسوسة في كلّ خطرة من خطراتها، متكرّرة متضاعفة، شاكة موقنة، جادة ساخرة، ناقمة راضية"1.

وإن كان العقاد قد عدّل من هذا الموقف في مرحلةٍ متأخّرة، وأصبح أمْيل إلى الاعتدال الحذر في تعامله مع الثقافة الغربيّة، وخوفه من أن يؤدّي التأثّر غير الواعي بالغرب إلى الذوبان فيه والحيّف على الهويّة العربيّة في ذاتها.

ولهذا يقول في كتابه "بين الكتب والناس "(1952م): "وقد تبيّن أنّ الهويّة الواقية كانت ألزم للعالم العربي في هذا الدور ممّا كانت في جميع الأدوار الماضية منذ بداية النهضة في العصر الحديث؛ فإنّ الدعوات العالميّة خليقة أن تجور على كيان القوميّة وأن تؤول بها إلى فناءٍ كفناء المغلوب في الغالب"<sup>2</sup>

ويتابع جابر عصفور على المنوال نفسه، معلناً عن انبهاره بإنجازات الثقافة الغربيّة. ولكنّ، وهذا يُسجّل له، دون أن يدفعه ذلك إلى احتقار تراثه العربيّ والغضّ من شأنه. يقول في كتابه "نظريات معاصرة"واصفاً إعجابه بالبنيويّة وحماسَه لها: "كانت البنيويّة مبعوث العناية اللغويّة الذي حمل بشارة العهد الآتي إلى العلوم الإنسانية ومنها النقد الأدبيّ، دلاً إيّاها على طريق الهداية المنهجيّة والجنة الموعودة للدراسات العلمية التي تؤسّس النقد الأدبيّ بوصفه علماً من العلوم الإنسانيّة المنضبطة. وسواء تحدّثنا عن البنيويّة بوصفها حركة اجتماعيّة سياسيّة أو بوصفها نشاطاً أيديولوجيّاً، فإخّا تظلّ مشروعاً منهجيّاً بالدرجة الأولى، من حيث هي دعوة إلى تطبيق النموذج المنهجيّ الذي انبني عليه علم اللغة عند سوسير"3

من هنا، فإننا عندما نعود إلى نظريّة الجرجاني والانطلاق منها، بتطويرها وتحديدها وإحيائها، دون التحجّر عندها، والاحتباس بين جدرانها، سيكون أجدى وأنفع كثيراً من الاعتماد على نسخة دخيلة من النظريّات النقديّة الغربيّة الحديثة، ولا يعني هذا أن نجعل بيننا وبين المنجزات الحديثة سدّاً منيعا، ولكن أن يكون تأثّرنا بهم في حدود التبادل الحضاريّ المعروف بين الأمم.

3- نظريات معاصرة: عصفور جابر: مكتبة الأسرة، القاهرة، 1998، ص 207.

<sup>1-</sup>الديوان: العقاد عباس محمود والمازي، إبراهيم عبد القادر: ط4، دار الشعب، القاهرة، ص121.

<sup>2-</sup>بين الكتب والناس: العقاد، القاهرة، 1952، ص 20.

هذه سنة طبيعيّة وصحيّة في الوقت نفسه، ولكنْ ما ليس طبيعياً ولا صحيّاً هو هذه الرغبة في الذوبان والاندماج في الآخر، بعد الانسلاخ من كلّ خصوصيّة تاريخيّة وحضاريّة. أونسيان تراث أربعة عشر قرنا من العمل الجاد في شتى الجالات الفكرية.

وهكذا، نكون -من خلال ما سبق - قد بيّنا موقف الفريق الثالث الذي يتوسّط بين الطرفين السابقين، فلا يقنع بأن يعيش حبيس الماضي، ولا يرضى -في المقابل- أن يقتات على فتات غيره.

ولكن منهجه في ذلك أن يقدّر الماضي حقّ قدره، فيضعه في سياقه التاريخي الصحيح، ويتعامل معه على أنّ ماضٍ ليس غير، لا يمكن أن نباهي به حاضر الآخر المتقدّم، ولكنّة يمكن أن يكون منطلقاً لحاضر يضاهي حاضر الآخر. وفي ذلك السياق التاريخيّ نفسه ينظر إلى ماضيه نظرة تقدير، لأنّه كان -في حينه- فتحاً عظيماً، ولا يرى من الحقّ أن نحمّل الماضي وزر تخلّفنا ونكوصنا في الحاضر2.

ومن الأمثلة على هذه الفئة الناقد العربي المعاصر شكري عيّاد، الذي يقول في كتابه "اللغة والإبداع" شارحاً هذا الموقف المتوسّط: "... منهجنا منهج المنظور التاريخي، الذي يسجّل المتغيرات كما يسجّل الثوابت، ويعترف بالنسبي كما يعترف بالمطلق، ويرتكز على الوعي بالحاضر بدلاً من تقديس الماضى "3.

ويقف في هذا الصفّ نفسه عزّ الدين إسماعيل يقول: "فلم يعد هناك مجال في وقتنا الراهن لانطلاق بعض الأصوات منادية بنوع من القطيعة الإبستمولوجية مع التراث...، فاهتمامنا بالتراث اليوم لا ينطلق من عاطفة أوليّة ساذجة تتمثل في الحنين إلى الماضي، وتعكس في جوهرها نوعاً من عبادة الأسلاف. وهو كذلك لا ينطلق من أي شعور بالقداسة لهذا التراث، يجعل الاقتراب النقديّ منه بمنزلة خطيئة لا تُغتفر. وكذلك فإننا لم نعد ننظر إلى التراث على أنه كيان موحّد مغلق على ذاته، يُقبَل كلّه أو يرفض كلّه... إنّ تراثنا هو حصيلة ما حقّقه الإنسان العربي على مدى

3-اللغة والإبداع- مبادئ علم الأسلوب العربيّ: عياد شكري، القاهرة، 1988، ص 9.

91

<sup>1-</sup>ينظر: النحو العربي والدرس الحديث: د. عبد الراجحي، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية، 1988م، ص6.

<sup>2-</sup>ينظر: المرجع نفسه، ص08.

التاريخ من نجاح وإخفاق، ومن انتصار وانكسار؛ فاجتمع فيه الإشراق والإعتام، والحيوية والجمود، وكلّ فضائل العقل البشري ورذائله " $^1$ .

بعدما بينا هذه المواقف الثلاثة، واخترنا أكثرها علمية وموضوعية ومنهجية، حسب ما أرى، وأعظمها نفعاً في خدمة كل من التراث والحاضر، والحق أنّ الجرجاني (471هـ)

لم يكن سوى نموذج؛ فإنّ هذه المواقف الثلاثة لا ينفك الباحث يجدها أثناء دراسته لأيّ علم من أعلام التاريخ أو أيّة نظريّة أو مذهب أو حتى فكرة اشتمل عليها تراثه.

يدفعنا الحديث عن الجرجاني (471هـ) إلى النظر في نظرية النظم عنده، التي بنيت على أسس علمية حيث صرّح الجرجاني (471هـ) في أول كتابه "دلائل الإعجاز" بمدفه من تأليفه، وهو أن يمكّن القارئ من وضع يده على الخصائص والمزايا التي تعرض في الكلام، حتى يفضُل بعضه بعضاً، ثمّ يتعاظم ذلك الفضل حتى يبلغ حدّ الإعجاز الذي تنقطع عنده أعناق البلغاء، وتنحسر دونه مطامعهم، فيقرّون جميعاً بالعجز.

وقد بحث في معنى "الفصاحة" و"البلاغة" و"البيان" و"البراعة"، وفي بيان المغزى من هذه العبارات، وتفسير المراد بها، فوجد بعض ذلك كالرمز والإيماء، والإشارة في خفاء، وبعضه كالتنبيه على مكان الخبيء ليُطلب، وموضع الدفين ليُبْحث عنه فيُخْرَجَ، وكما يفتح لك الطريقُ إلى المطلوب لتسلكه، وتوضع لك القاعدة لتبنى عليها.

ووجد المعوَّل على أن ههنا "نظماً وترتيباً، وتأليفاً وتركيباً، وصياغة وتصويراً، ونسجاً وتحبيراً، وأنّ سبيل هذه المعاني في الكلام الذي هي مجازٌ فيه، سبيلها في الأشياء التي هي حقيقة فيها، وأنه كما يفضُل هناك النظمُ النظمَ، والتأليفُ التأليفَ، والنسجُ النسجَ، والصياغةُ الصياغةَ، ثم يعظُم الفضلُ، وتكثُر المزيّة، حتى يفوق الشيء نظيره والمجانس له درجات كثيرة، وحتى تتفاوت القيم

<sup>1-&</sup>quot;أما بعد": عز الدين إسماعيل، مجلة فصول، العدد الأوّل، المجلد السادس، 1985، ص4. الذي يعلن هذا الاعتدال في الرؤية في افتتاحه للعدد الأوّل من المجلّد السادس (1985) لمجلة فصول، وكان عندئذ رئيساً لتحريرها، وهو إعلان له قيمته ودلالته؛ ذلك أنّ مجلّة فصول هي الآن - ومنذ نشأتما عام 1980 - تمثّل موقف النقّاد العرب من الانجّاهات والمدارس النقديّة المعاصرة، وتبيّن طبيعة صلتهم بحا.

<sup>2-</sup>ينظر:دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص:34-35.

التفاوت الشديد، كذلك يفضل بعض الكلام بعضاً، ويتقدّم منه الشيءُ الشيءَ، ثم يزداد فضله ذلك ويترق منزلةً فوق منزلةٍ، ويعلو مرقباً بعد مرقب، ويُستأنف له غاية بعد غايةٍ، حتى ينتهي إلى حيث تنقطع الأطماع، وتُحْسَر الظنون، وتسقط القوى، وتستوي الأقدام في العجز"1.

ولا يكفي -عند الجرجاني- في بيان هذه الخصائص والمزايا العباراتُ المجملة التي لا تشفي الغُلّة، بل لا بدّ من تحديدها تحديداً دقيقاً، ووصفها وصفاً مفصّلاً، وإيراد أمثلةٍ كافية لها، كما هي الحال في كافّة أنواع الصناعات.

وفي هذا يقول: "ولا يكفي أن تقولوا: إنّه خصوصية في كيفية النظم، وطريقة مخصوصة في نسق الكَلِم بعضها على بعض، حتى تصفوا تلك الخصوصية وتبينوها، وتذكروا لها أمثلة، وتقولوا: "مثلُ كيت وكيت"، كما يذكر لك من تستوصفه عمل الديباج المنقَّش ما تعلم به وجه دقة الصنعة، أو يعمله بين يديك، حتى ترى عِياناً كيف تذهب تلك الخيوط وتجيء، وماذا يذهب منها طولاً وماذا يذهب منها عرضاً، وبِمَ يبدأ وبم يُثنى وبم يُثلث، وتُبصر من الحساب الدقيق ومن عجيب تصرّف اليد، ما تعلم معه مكان الحِذق وموضع الأستاذية"2.

وأمّا الفصاحة عنده فهي "خصوصية في نظم الكلم وضم بعضها إلى بعض على طريق مخصوصة، أو على وجوه تظهر بها الفائدة"، أو ما أشبه ذلك من القول المجمّل، كافياً في معرفتها، ومغنياً في العلم بها، لكفى مثله في معرفة الصناعات كلها. فكان يكفي في معرفة نسج الديباج الكثير التصاوير أن تعلم أنه ترتيب للغزل على وجه مخصوص، وضم لطاقات الإبريسم بعضها إلى بعض على طرق شتى. وذلك ما لا يقوله عاقل"3.

وإذا تمكّن المتعلّم من ذلك أصبح قادراً على التمييز في الكلام بين الصواب والخطأ، والمفاضلة بين الإساءة والإحسان، بل بين الإحسان والإحسان. يقول الجرجاني: "وجملة الأمر أنك لن تعلم في شيء من الصناعات علماً تُمِرّ فيه وتُحلي، حتى تكون ممن يعرف الخطأ فيها من

93

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص34-35.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص36.

<sup>36.</sup> المصدر نفسه، ص

الصواب، ويَفْصِل بين الإساءة والإحسان، بل حتى تُفاضل بين الإحسان والإحسان، وتعرف طبقات المحسنين"1.

وإذا كان الأمر كذلك، تبين" أنه لا يكفي في علم "الفصاحة" أن تنصِب لها قياساً ما، وأن تصفها وصفاً مجملاً، وتقول فيها قولاً مرسَلاً، بل لا تكون من معرفتها في شيء، حتى تفصلًا القول وتُحصّل، وتضع اليد على الخصائص التي تَعرِض في نظم الكلِم وتعدّها واحدة واحدة، وتُسميها شيئاً شيئاً، وتكون معرفتك معرفة الصَّنَع الحاذق الذي يعلم علم كل خيط من الإبريسم الذي في الديباج، وكل قطعة من القطع المنجورة في الباب المقطّع، وكل آجُرّة من الآجر الذي في البناء البديع"2.

وفيما يخص موطن تلك الخصائص، فإنّ الجرجاني لا يقبل بأن يكون "هو الألفاظ المفردة، لأنّه لا مجال للمفاضلة بينها؛ فهي مستوية في الدلالة على المعاني التي وُضعت لها؛ كما أنّ الكلمة قد تقع من النفس موقعاً عجيباً رائقاً في موضع ثمّ ينعكس ذلك في موضع آخر"3.

ولا يمكن أن تكون الكلمة بمفردها لها مزية دون النظر إلى موقعها في النظم، فلا "تتفاضل الكلمتان المفردتان، من غير أن يُنظر إلى مكانٍ تقعان فيه من التأليف والنظم، بأكثر من أن تكون هذه مألوفة مستعملة، وتلك غريبة وحشية، أو أن تكون حروف هذه أخف، وامتزاجها أحسن، ومما يَكُد اللسان أبعد؟ وهل تجد أحداً يقول: "هذه اللفظة فصيحة" إلا وهو يعتبر مكانها من النظم، وحسن ملاءمة معناها لمعاني جاراتها، وفضل مؤانستها لأحواتها؟

وهل قالوا: "لفظة متمكنة ومقبولة"وفي خلافه: قلقة، ونابية، ومستكرهة"، إلا وغرضهم أن يعبروا بالتمكن عن حسن الاتفاق بين هذه وتلك من جهة معناهما، وبالقلق والنُبُوّ عن سوء التلاؤم، وأن الأولى لم تَلِقْ بالثانية في معناها، وأن السابقة لم تصلح أن تكون لِفْقاً للتالية في مؤدّها؟

 $^{3}$ دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص38.

94

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص37.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص37.

وهل تشكّ إذا فكرت في قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُّودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ أ، فتحلّى لك منها الإعجاز، وبَمرك الذي ترى وتسمع – أنك لم تحد ما وجدت من المزيّة الظاهرة، والفضيلة القاهرة، ولا لأمر يرجع إلى ارتباط هذه الكلِم بعضها ببعض، وأنْ لم يعرِض لها الحسنُ والشرف إلا من حيث لاقت الأولى بالثانية، والثالثة بالرابعة، وهكذا، إلى أن تستقريها إلى آخرها، وأنّ الفضل تناتَجَ ما بينها وحصَل من مجموعها؟ 2

لو أُخذت لفظة من بين أخواتها وأفردت، هل تؤدي من الفصاحة ما تؤدّيه وهي في مكانها من الآية؟ قل: "ابلعي"، واعتبرها وحدها من غير أن تنظر إلى ما قبلها وما بعدها، وكذلك فاعتبر سائر ما يليها.

ومن هنا فإن الشك ينتفي لأن مبدأ العظمة في أنْ نوديت الأرض، ثم أُمرت، ثم في أنْ كان النداء "بيا دون "أيّ"، نحو "يا أيتها الأرض"، ثم إضافة "الماء "إلى "الكاف"، دون أن يقال: "أبلعي الماء "، ثم أنْ أُتبع نداء الأرض وأمْرها بما هو من شأنها، نداء السماء وأمْرها كذلك بما يخصّها، ثم أنْ قيل: "وغيض الماء "، فجاء الفعل على صيغة "فعل "الدالة على أنه لم يَغِضْ إلا بأمر آمر وقدرة قادر، ثم تأكيد ذلك وتقريره بقوله تعالى: "وقُضي الأمر"، ثم ذكر ما هو فائدة هذه الأمور، وهو: "استوت على الجودي"، ثم إضمار "السفينة "قبل الذكر، كما هو شرط الفخامة والدلالة على عظم الشأن، ثم مقابلة "قيل "في الخاتمة "بقيل "في الفاتحة ؟

أفترى لشيء من هذه الخصائص التي تملؤك بالإعجاز روعة، وتُحصرك عند تصورها هيبة تحيط بالنفس من أقطارها - تعلُّقاً باللفظ من حيث هو صوت مسموع وحروف تتوالي في النطق؟ أم كل ذلك لما بين معاني الألفاظ من الاتساق العجيب؟ فقد اتضح إذن اتضاحاً لا يدع للشك مجالاً، أنّ الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة، ولا من حيث هي كلِم مفردة، وأن

2-ينظر: دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص38.

<sup>1-</sup>سورة هود/ 44.

الفضيلة وخلافها في ملاءمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها، وما أشبه ذلك مما لا تَعَلُّق له بصريح اللفظ.

وما يشهد لذلك أنك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع، ثم تراها بعينها تثقل عليك وتُوحشك في موضع آخر، كلفظ "الأحدع"في بيت الحماسة:

تلفّتُ نحو الحيّ حتى وجدتُني وجعتُ من الإصغاء ليتاً وأَخْدَعا 2

وبيت البحتري:

وإني وإن بلّغْتَني شرف الغنى وأعتقتَ من رِقّ المطامع أحدعي<sup>3</sup>

فإن لها في هذين المكانين ما لا يخفى من الحسن، ثم إنك تتأملها في بيت أبي تمام:

يا دهر قوِّمْ من أخدعيك، فقد أضججت هذا الأنام من خُرُقكْ<sup>4</sup>

<sup>1-</sup>ينظر: دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص42.

البيت للصمّة بن عبد الله القُشَيريّ، في شرح حماسة أبي تمام للتبريزي، ج3، ص114. نقلاً عن محقّق دلائل الإعجاز،  $^2$ 

البيت في ديوان البحتري. انظر الحاشية 2 للمحقّق، ص $^{47}$ .

<sup>4-</sup>البيت في ديوان أبي تمّام. انظر الحاشية 3 للمحقّق، ص47 أيضاً.

فتجد لها من الثّقل على النفس، ومن التنغيص والتكدير، أضعاف ما وجدت هناك من الرَّوْح والخفة ومن الإيناس والبهجة"<sup>1</sup>.

وليس المقصود بنظم الألفاظ مجرّد تتابعها في النطق كما هي الحال في نظم الحروف، إذن لاستوى الناس كلُّهم في العلم بحسن النظم ورداءته؛ لأخَّم جميعاً يُحسّون بتوالي الألفاظ في النطق إحساساً واحداً. ولكنّ المقصود به تناسق دلالاتها وتلاقى معانيها على الوجه الذي يقتضيه العقل.

ونستخلص مما سبق، بأن الاعتبار في النظم هو للمعاني وليس للألفاظ؛ " بل إنّ الألفاظ في ذلك تبَعُ للمعاني، فهي تترتب تلقائياً بحسب الترتيب الذي تنشأ عليه المعاني في النفس، ولا يحتاج المتكلّم أن يفكّر مرّتين: مرة في ترتيب المعاني، وأخرى في ترتيب الألفاظ، وإنّما ينحصر تفكيره في المعنى؛ فإذا ترتبت المعاني جاءت الألفاظ مرتبة على نسقها من غير استئناف نظر جديد"2.

وزيادة على ذلك "فلا يُتَصوَّر أن تعرف للفظ موضعاً من غير أن تعرف معناه، ولا أن تتوخّى في الألفاظ من حيث هي ألفاظ ترتيباً ونظماً، وأنك تتوخّى الترتيب في المعاني وتُعمل الفكر هناك، فإذا تمّ لك ذلك أتبعتها الألفاظ وقَفَوْت بها آثارها، وأنّك إذا فرغت من ترتيب المعاني في نفسك، لم تحتج إلى أن تستأنف فكراً في ترتيب الألفاظ، بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني، وتابعة لها، ولاحقة بها، وأن العلم بمواقع المعاني في النفس، علمٌ بمواقع الألفاظ الدالة عليها في النطق $^{3}$ .

ويرى الجرجاني في ترتيب المعاني في النفس، والضوابط التي يخضع لها، أنّ مرجع الأمر في ذلك إلى قوانين النحو وأصوله؛ "ذلك أنّا لا نعلم شيئاً يبتغيه الناظم بنظمه غير أن ينظر في وجوه كل باب وفروقه: فينظر في (الخبر) إلى الوجوه التي تراها في قولك: "زيد منطلق"و "زيد ينطلق" و"ينطلق زيد" و"منطلق زيدٌ " و"زيد المنطلق" و"المنطلق زيدٌ" و"زيدُ هو المنطلق" و"زيدٌ هو منطلقً ".

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص: 44-44.

المصدر نفسه، ص53.  $^{2}$ 

<sup>3-</sup>المصدر نفسه، ص: 53-54.

وفي "الشرط والجزاء"إلى الوجوه التي تراها في قولك": إنْ تَخرُج أحرج " و"إن خرجت خرجت خرجت " و"أنا إن تحرجت " و"أنا إن تحرجت " و"أنا إن خرجت خارج ". وفي "الحال"إلى الوجوه التي تراها في قولك: "جاءني زيد مسرعاً"، وجاءني يُسرع"، و"جاءني وهو مسرع أو وهو يسرع" و"جاءني قد أسرع" و"جاءني وقد أسرع ". 1

فيعرف لكل من ذلك موضعه، ويجيء به من حيث ينبغي له. وينظر في "الحروف" التي تشترك في معنى، ثم ينفرد كل واحد منها بخصوصية في ذلك المعنى، فيضع كلاً من ذلك في خاص معناه، نحو أن يجيء به "ما" في نفي الحال، وبه "لا" إذا أراد نفي الاستقبال، وبه "إنْ" فيما يترجح بين أن يكون وأن لا يكون، وبه "إذا" فيما علم أنه كائن. وينظر في "الجمل" التي تُسْرَد، فيعرف موضع الفصل فيها من موضع الوصل، ثم يعرف فيما حقّه الوصل موضع "الواو" من موضع "الفاء"، وموضع "الفاء"، وموضع "الكنْ "من موضع "أو" من موضع "أو" من موضع "أو".

ونجده في الكلام كلّه، كما يرى الجرجاني، يتصرف في "التعريف والتنكير والتقديم والتأخير، وفي الحذف والتكرار والإضمار والإظهار، فيُصيب بكل من ذلك مكانه ويستعمله على الصحة وعلى ما ينبغي له. هذا هو السبيل، فلست بواجد شيئاً يرجع صوابه إنْ كان صواباً، وخطؤه إنْ كان خطأ، إلى "النظم"، ويدخل تحت هذا الاسم، إلا وهو معنى من معاني النحو قد أصيب به موضعه، ووُضِع في حقّه، أو عومل بخلاف هذه المعاملة، فأزيل عن موضعه، واستُعمل في غير ما ينبغي له. فلا ترى كلاماً قد وُصف بصحة نظم أو فساده، أو وصف بمزيّة وفضل فيه، إلا وأنت بحد مرجع تلك الصحة وذلك الفساد وتلك المزية وذلك الفضل، إلى معاني النحو وأحكامه، ووجدته يدخل في أصل من أصوله، ويتصل بباب من أبوابه"ق.

<sup>.54-53</sup> صنظر: دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>ينظر: المصدر نفسه، ص: 49-56.

<sup>3-</sup>المصدر نفسه، ص: 81-83.

لتبيان صحة مذهبه لا يقصر الجرجاني في سوق الأمثلة الدالّة على ذلك، والمتمثلة في أنّ حسن النظم إنّما يأتي من حودة التصرّف في قواعد النحو، وأنّ رداءته إنّما تأتي من سوء التصرف فيها1.

من أجل ذلك كان المؤلّف قد عقد في أوّل كتابه مبحثاً دافع فيه عن علم النحو عند مَن يغضّ منه ويشكّك في جدواه وحثّ على تعلّمه والتقوّي فيه؛ لأنه المرتكز الذي ستقوم عليه نظريّته في بقيّة الكتاب.

ولتبيان ذلك والتأكيد عليه وجدناه يقول: "وأمّا زهدهم في النحو واحتقارهم له، وإصغارهم أمره، وتماوضم به، فصنيعهم في ذلك أشنع من صنيعهم في الذي تقدم 2، وأشبه بأن يكون صدّاً عن كتاب الله، وعن معرفة معانية؛ ذاك لأضم لا يجدون بدّاً من أن يعترفوا بالحاجة إليه فيه، إذا كان قد عُلم أن الألفاظ مغلقة على معانيها حتى يكون الإعراب هو الذي يفتحها، وأنّ الأغراض كامنة فيها حتى يكون هو المستخرِج لها، وأنه المعيار الذي لا يتبيّن نقصان كلامٍ ورجحانه حتى يُعرَض عليه، والمقياس الذي لا يُعرف صحيح من سقيم حتى يُرجَع إليه، لا ينكر ذلك إلا من ينكر حسّه، وإلا من غالط في الحقائق نفسَه. وإذا كان الأمر كذلك، فليت شعري ما عُذر من تقاون به وزهد فيه، ولم ير أن يستقيه من مصبّه، ويأخذه من معدنه، ورضي لنفسه بالنقص والكمالُ لها مُعْرِض، وآثر العَبِينة وهو يجد إلى الربح سبيلاً "ق.

لا يعدو أن يكون النظم، عند الجرجاني، تمثيلاً للمعاني النحوية، فلهذا من البديهي أن تكون الجملة هي محور عمل الناظم؛ لأنمّا هي الوحدة الكلاميّة التي تظهر فيها العلاقات النحويّة الإسناديّة، كما هو الحال بين المبتدأ والخبر، وبين الفعل والفاعل والمفعول... الخ، وما قد يعتريها من تقديم وتأخير، وحذف، وإضمار وإظهار ... الخ.

^-أي زهدهم في رواية الشعر وحفظه، وذمّهم الاشتغال بعلمه، ينظر ص11 من المصدر نفسه.

 $<sup>^{-1}</sup>$  دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص83-86.

<sup>3-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص28.

ولكنّ النطاق قد يتسع أحياناً ليضمّ جملتين أو أكثر، عندما "تتّحد أجزاء الكلام، ويدخل بعضها في بعض، ويشتدّ ارتباط ثانٍ منها بأوّل" أومن ذلك المزاوجة بين معنيين في الشرط والجزاء معاً؛ كقول البحتري 2:

إذا ما نهى الناهي فلجّ بيَ الهوى

أصاخت إلى الواشي فلجّ بما الهجرُ

ومنه ما قد يضمّ عدّة أبيات؛ كقول بعضهم:

لو أنّ ما أنتمُ فيه يدوم لكم

ظننتُ ما أنا فيه دائماً أبداً

لكنْ رأيت الليالي غير تاركةٍ

ما سرّ من حادثٍ أو ساء مطّرداً

فقد سكنتُ إلى أني وأنّكُمُ

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص 93.

<sup>2-</sup>ديوان البحتري، انظر الحاشية2 لمحقق دلائل الإعجاز، ص 93.

<sup>3-</sup> لم يقف المحقق على صاحب هذه الأبيات، انظر تعليقه عليها ص94، حاشية 5

## سنستجدّ خلاف الحالتين غداً

ويبيّن الجرجاني أن موضعُ المزيّة في هذه الأبيات هو في قوله: "سنستجدّ خلاف الحالتين غداً"؛ لأنّ فيه جمعاً لطيفاً لِما قسمه قبل، بالإضافة إلى حسن بنائه، ولطف توصّله إليه.

ومذهب الجرجاني إلى أنّ المعاني النحويّة هي الأساس الذي تقوم عليه البلاغة، والمعيار الذي به يُفاضَل بين قول وقول، لا يعني أنّ الكلام متى استقام على قواعد النحو وسلم من الخطأ فقد صار له فضلُ شرفٍ ومزيّة؛ فإنّ البحث في تقويم اللسان وعصمته من الزلل في الإعراب ليس ها هنا مجاله، وإنّما مجاله كتب النحو. أمّا في البلاغة فإنّ ما يُعتدّ به هو التصرّف في المعاني النحوية تصرّفاً فنيّاً إبداعيّاً يُسفر عن "أمور تدرَك بالفِكر اللطيفة، ودقائق يوصَل إليها بثاقب الفهم"1.

وكذلك تجنّب الخطأ فليس هو من البلاغة حتّى "يُحتاج في التحفّظ منه إلى لطفِ نظر، وفضلِ رويّة، وقوّة ذهن، وشدّة تيقّظ"<sup>2</sup>، وهذا هو المعيار المعتمد عليه في الموازنة بين كلام وآخر، والمفاضلة بينهما.

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص98.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص98.

وللإشارة، فإنّ عبد القاهر، وإن كان يُقيم نظريّته في النظم على أساسٍ من علم النحو، فليس هو نحويّاً، ولا يعنيه أن يدرس المباحث النحويّة من تقديم وتأخير، وإظهار وإضمار، وحذف... من حيث هي كذلك؛ وإنّما من حيث إمكانيّة توظيفها من أجل صناعة عبارات بليغة. فمثل قول الجاحظ مثلاً: "جنبك الله الشّبهة، وعصمك من الحيرة، وجعل بينك وبين المعرفة نسباً، وبين الصدق سبباً، وحبّب إليك التثبّت، وزيّن في عينك الإنصاف، وأذاقك حلاوة التقوى، وأشعر قلبك عن الحق، وأودع صدرك برد اليقين... "- ليس في نظمه وتأليفه أيّ فضل، وإن سلم من الخطأ، وجرى على قواعد النحو؛ لأنّه ليس فيه دقة صناعة، ولا سبيل فيه إلى التخير أ.

وكما أنّ النكت البلاغيّة قد تلتبس عند طائفة من الدارسين بمباحث النحو لاتّكائها عليها، فإخّا قد تلتبس عند طائفة أخرى بالمحسّنات البديعيّة والاستخدامات الجازيّة للألفاظ، فيُظَنّ أنّ المزيّة للألفاظ حين تضمّنت جناساً أو طباقاً.

أو حين أحيلت عن معانيها المعجميّة إلى معانٍ جديدة اقتضتها العلاقات والقرائن في داخل العبارة؛ مع أنّ الذي أوجب المزية ليس هو ذلك، وإنمّا مكانها في تألف الجملة ونظمها. ومثاله ما في قوله تعالى: ﴿ وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا ﴾ [مريم: 4]؛ فإن الناس دأبوا على نسبة الشرف فيه إلى الاستعارة وإفرادها بالمزيّة والفضل.

الأمر كذلك؛ لأنّنا لو قلبنا العبارة فقلنا (واشتعل شيب الرأس) لذهب ما فيها من روعة وفخامة، مع أنّ الاستعارة لم تزل قائمة. فلم يبق إلا أن يكون مكمن الحسن في العبارة هو إسناد فعل الاشتعال إلى الرأس، والجحيء بالشيب الذي له الفعل في المعنى منصوباً بعده. وهذا المسلك في نظم العبارة يشحنها بدلالات جديدة لم تكن ممكنة لو أُسند الاشتعال إلى الشيب مباشرة؛ وذلك أنّ إسناد الاشتعال إلى الرأس يفيد -بالإضافة إلى لمعان الشيب في الرأس-الشمول والشيوع.

وثمّا هو من جنس النظم في هذه العبارة تعريف الرأس بالألف واللام وإفادة معنى الإضافة من غير إضافة، ولو صُرّح بالإضافة فقيل: (واشتعل رأسي) لذهب كثير من حسنها2.

-

<sup>1-</sup>ينظر دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص97-98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: المصدر نفسه، ص99–101.

ويتسع نطاق النظم -أيضاً - ليخرج عن حدّ الجملة الواحدة إلى جملتين أو أكثر في باب الوصل والفصل، وما يتضمنّه من عطف بعض الجمل على بعض أو ترك العطف والجحيء بها مستأنفةً.

ومن الملائم هنا أن نتذاكر أنّ حروف العطف تفيد إشراك ما بعدها لما قبلها في الحكم الإعرابيّ، بالإضافة إلى معانٍ أخرى: كالترتيب مع التعقيب في الفاء، والترتيب مع التراخي في (ثمّ)، والتخيير في (أو). وبسبب هذا المعنى الإضافي الذي يفيده كلٌّ من هذه الحروف فإنّه لا يعرِض فيها إشكالٌ في لزوم العطف أو تركه؛ لأنّنا متى احتجنا إلى الدلالة على أيٍّ من تلك المعاني جئنا بالحرف المختص به.

ولكنّ الإشكال يعرض في الواو؛ لأنها لا تفيد — بالإضافة إلى الإشراك في الحكم الإعرابيّ — أيّ معنى. وهنا يصبح لا بدّ من اللجوء إلى صناعة النظم واستقراء لطائفها في كلام العرب من شعر وغيره؛ لمعرفة متى يحسن العطف بالواو، ومتى يحسن القطع والاستئناف، ومتى تكون المزيّة لهذا، ومتى تكون لذاك. فالوصل والفصل بابّ من أبواب النحو، ولكنّ التصرّف فيه للإتيان بمعنى بارع، والسلوك به مسالك دقيقة خفيّة هو من شأن النظم.

يخبرنا الجرجانيّ أنّ الوصل يحسن بين الجملتين إذا كان ثمّ علاقةٌ بين المحدَّث عنه في إحداهما والمحدَّث عنه في الأخرى، وكان الخبر عن الثاني ممّا له صلة بالخبر عن الأوّل؛ كأن يكون شبيهاً له أو نظيراً أو نقيضاً، كما يُقال: زيدٌ كاتبٌ، وأخوه شاعر. وتزداد الحاجة إلى العطف إذا كان المتحدَّث عنه في الجملتين واحداً، كقولنا: عمرو يضرّ وينفع، ويحسن ويسيء أ.

بينما يحسن الفصل في كلّ جملة كان حالها مع ما قبلها حال الصفة مع الموصوف، والتأكيد مع المؤكّد، فتتصل بها من ذات نفسها وتستغني عن حرف العطف؛ كما في قوله تعالى: "إنّ الذين كفروا سواءٌ عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم؛ لا يؤمنون، ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم، وعلى أبصارهم غشاوة، ولهم عذابٌ عظيم" في فإنّ قوله "لا يؤمنون "تأكيد لقوله "سواء عليهم أأنذرتهم

<sup>1-</sup>ينظر: دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص 224-226.

 $<sup>^{</sup>f 2}$ سورة البقرة/ 06–07.

أم لم تنذرهم "1، وممّا حقّه الفصل أيضاً ما يجيء من الجمل على معنى جواب لسؤال مقدّر؛ كما في قول الشاعر:

قال لي: كيف أنت؟ قلت عليلُ

سهرٌ دائمٌ، وحزنٌ طويلُ

فقدر الشاعر أنّ الذي سأله عن حاله، أتبع سؤاله بسؤال آخر عن علّته، فأجابه: سهرٌ دائم وحزن طويل $^{3}$ . ومن هذا الفنّ كلّ ما يرد في القرآن من لفظ (قال) مفصولاً عمّا قبله، أنّه على تقدير سؤال محذوف. $^{4}$ 

ومن فنون النظم الدقيقة التي بيّنها الجرجاني في هذا الباب أنّ عطف الجملة لا يكون دائماً على ما قبلها مباشرة؛ ولكنّها قد تُعطف على جملة يفصلها عنها جملةٌ أو أكثر. كما في قول المتنبّى:

تولَّوا بغتةً فكأنّ بيناً تقييني ففاجأني اغتيالاً فكان مسير عيسهم ذميلاً وسير الدمع إثهرهم انهمالاً

1-ديوان المتنبي، انظر الحاشية 1 من حواشي محقق دلائل الإعجاز، ص244.

<sup>1-</sup> دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص227-228.

<sup>2-</sup>علق عليه المحقق بقوله: "مشهور غير منسوب"، في الحاشية1، ص238.

<sup>3-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص238.

<sup>4-</sup>المصدر نفسه، ص240.

فيتضح بعد ترديد النظر أنّ جملة (كان مسير عيسهم ذميلاً) ليست معطوفة على جملة (كأنّ بيناً تميّبني)؛ لأنّ عطفها يُفسد المعنى؛ إذ يُدخلها في معنى (كأنّ)، ويصبح السير مشكوكاً فيه، وليس هذا مقصود الشاعر، وإنّما يستقيم المعنى إذا عُطفت على (تولّوا بغتة). هذا من ناحية، ومن ناحية أحرى فإنّ جملة (كان مسير عيسهم ذميلاً) ليست معطوفة على جملة (تولّوا بغتة) وحدها، وإنّما هي معطوفة على البيت السابق كلّه؛ لأنّ (كأنّ بيناً تميبني) مرتبطة بقوله (تولّوا بغتة) ارتباط سببيّة؛ بمعنى أنّ الثانية مسبّب والأولى سبب؛ فكأنه قال (تولّوا بغتة فتوهمّتُ أنّ بيناً تميبني).

وكذلك فإن قوله (كان مسير عيسهم ذميلاً) لم يُعطف وحده على البيت السابق، ولكنّ العطف تناول البيت الثاني بجملته، مرتبطاً آخره بأوّله؛ لأنّ تولّيهم بغتة وما توهمّه الشاعر من بَيْنِ تعيّبه كان مستدعياً بكاءه بدمع منهمل، ولم يكن ذكره لذملان العيس إلا ليذكر هملان الدمع أ.

وهكذا، فإنّ العطف كما يكون بسيطاً؛ عندما تُعطف جملة على جملة، فإنّه قد يجيء مركّباً؛ بأن تعمد إلى جملتين أو أكثر فتعطف بعضها على بعض، ثمّ مجموعها على مجموع سابق².

وهذا -فيما يبدو- أوسعُ نطاق تبلغه نظريّة النظم عند الجرجاني؛ أعني الخروج من حيّز الجملة الواحدة إلى حيّز مجموعة محدودة من الجمل، وهو نفس الحيّز الذي تعمل فيه قواعد النحو، مع الفارق بين وظيفة النحو ووظيفة البلاغة.

وأجدني في هذا الجحال مضطرا لطرح السؤال التالي: هل هناك علاقة بين البنيوية ونظرية النظم؟

<sup>1-</sup>ينظر: ديوان المتنبي، انظر الحاشية 1 من حواشي محقق دلائل الإعجاز المصدر السابق، ص242-245.

<sup>2-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص245.

وللإجابة عن هذا السؤال سوف أعتمد اعتماد كبيراً في استجلاء مصطلح البنيويّة على كتاب عبد العزيز حمودة "المرايا المحدّبة (من البنيوية إلى التقكيك)" أ، محاولا قدر الإمكان أن نقف عند المحطات الأساسيّة التي من شأنها أن تجيب عن السؤال الذي طرحته، ويترتّب على هذا أنّني سأنحو منحى مختصراً، معرضا عن كثير من التفصيلات والتفريعات والتنويعات داخل المدارس اللغويّة والنقديّة التي تبنّت هذا المصطلح طوال عقود من القرن الماضي. ولعلّي لا أبالغ إذا قلت: إنّ مصطلح البنيويّة كان هو المصطلح الأكثر شيوعاً وخطورة في مجالات المعرفة الإنسانيّة عامّة، والأدبيّة خاصّة طيلة تلك العقود.

إذن، سوف أختصر الكلام اختصاراً مقتصرا على تحديد ظروف نشأة المصطلح، ومفهومه، ثمّ طريقة توظيفه في ميدان اللغة والأدب.

و لهذا سيظهر لنا جليا بأن تينيانوف كان "أوّل من استخدم لفظة "بنية" في السنوات المبكّرة من العشرينيّات، وتبعه رومان ياكوبسون الذي استخدم كلمة البنيويّة لأوّل مرّة عام 1929 المبكّرة من العشرينيّات، وتبعه رومان ياكوبسون الذي استخدم كلمة البنيويّة لأوّل مرّة عام 1929 المبكّرة من العشرينيّات، وتبعه رومان ياكوبسون الذي استخدم كلمة البنيويّة لأوّل مرّة عام 1929

وقد أشارات تطورات الفكر الفلسفي الغربيّ عبر ثلاثة قرون والتحوّلاتُ المعرفيّة التي صاحبت ذلك التطور كلها في اتجاه واحد حتميّ، وهو ظهور الدراسة اللغويّة كعلم مستقلّ بذاته: له قوانينه وقواعده التي تحكم عمل عالم اللغة الذي يستخدم أدوات المنهج التجريبي في علميّة لا تقلّ – إنْ لم تكن تزيد – عن علميّة الدراسات النفسيّة التي كانت قد أكّدت وجودها. وهكذا شهدت السنوات الأولى من القرن العشرين نشر كتاب "فردينان دي سوسير ": linguistics شهدت السنوات الأولى من القرن العشرين نشر كتاب الفكّر السويسري كان قد ألقاها على طلابه قبل ذلك بسنوات. لقد أصبحت الظروف في الواقع مهيّأةً لظهور ما يُسمّى بالنموذج

<sup>1-</sup>ينظر: مشكلة البنية، سلسلة مشكلات فلسفية، إبراهيم زكريا، مكتبة مصر، د.ت. وروبنز، ر.ه.: موجز تاريخ علم اللغة (في الغرب). ترجمة: أحمد عوض، عالم المعرفة، الكويت، نوفمبر 1997. وستروك، جون: البنيوية وما بعدها- من ليفي شتراوس ألى دريدا. ترجمة: محمد عصفور، عالم المعرفة، الكويت، فبراير 1996. وفضل، صلاح: بلاغة الخطاب وعلم النصّ. عالم المعرفة، الكويت، أغسطس 1992.

<sup>2-</sup>المرايا المحدّبة (من النيويّة إلى التفكيك): حمودة عبد العزيز، عالم المعرفة، الجملس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، نيسان 1998، ص187.

اللغويّ الذي سيتكفّل البنيويّون -فيما بعد- بتطويره ليصبح أساس المقاربة النقدية (البنيويّة) للنصوص الأدبيّة "1

ويرى الدارسون بأنّ أبرز إنحازات دي سوسير والتي تحتلّ مركز الثقل في كتابه هي "نظرية النظام أو النسق System اللغوي الذي يحكم الاستخدام الفرديّ للّغة، هذا بالإضافة إلى تطوير مفهوم العلاقة Signified اللغوية بشقيها: الدالّSignified والمدلول Signified "2".

والنسق اللغوي -وهو ما يهمنا هنا- "ليس شيئاً ماديّاً محسوساً، شأنه في ذلك شأن قوانين الحركة؛ لذلك فإنّ ما نستطيع أن نبدأ به دراستنا لأيّ لغة هو شواهد الكلام الفرديّ: نسجّلها ونرصدها ونحلّلها، ثمّ ننتقل -بعد ذلك - من مرحلة الرصد والتسجيل إلى الضبط -إلى وضع القواعد العامّة التي تحكم الكلام. هذا هو النسق وهذه هي اللغة. وحينما نصل إلى النسق فإنّ تطبيقه على الكلام - على الحالات الفرديّة لاستخدام اللغة، هو الذي يعطي الكلام معنى، وبدون هذا النسق يصبح الكلام أصواتاً بلا دلالة أو معنى. نفس الشيء بالنسبة للنسق الأدبيّ، حيث يُكسب ذلك النسق العامّ الأعمال الفرديّة دلالتها ومعناها "3.

والنسق الفرديّ -سواء في اللغة أو الأدب- "لا يمثّل أجزاءه؛ لأنّه هو جزء من نسق عامّ، أو من بنية كليّة تحكم قواعد الدلالة داخل النسق الفرديّ "4

ويرى الدارسون أيضا بأن النقلة التي حدثت من البنيوية اللغوية إلى البنيوية الأدبيّة في أوائل الستينيّات هي "المحصّلة الطبيعية لجهود مبكّرة ارتبطت به "ياكوبسون "و "وبروب" وجيل من "الشكليين" الماركسيّين، لم تنجح في إنشاء تيّار قويّ قادر على إنشاء مدرسة أو مشروع نقديّ جديد، وقد جاءت الدفعة التي أعطت هذه الجهود زخماً جديداً جمعها في تيار فرض نفسته بقوة على الحياة الثقافيّة في الشرق والغرب، من جانب ليفي -شتراوس الذي تحوّل كتابه "الأنثوبولوجيا البنيويّة" (1958م) إلى مرجع أساسيّ في سنوات قليلة. بدايةً، فإنّ دراسة شتراوس في الأنثروبولوجيا

<sup>1-</sup>المرايا المحدبة: عبد العزيز حمودة، المرجع السابق، ص: 183-184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع نفسه، ص 222.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 223.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المرجع نفسه، ص 225.

البنيويّة أعطت شرعية نهائية لنقل منهج البنيويّة اللغوية إلى محيطات أو أنساق أخرى غير نسق اللغة. وقد كانت تلك النقلة هي النقلة التي انتظرها نقّاد الأدب ليفعلوا الشيء نفسه، وبالنجاح نفسه".

وفيما يخص دراسة فلاديمير بروب المبكّرة عن القصص الشعبية والروايات الخياليّة الروسية Fairy tales، فإنها "لا تقل في أهميتها عن دراسة ليفي -شتراوس .... إنّ مناقشة بروب لبناء المئة قصّة التي جمعها تقدّم لنا أوّل دراسة بنيويّة لبناء شكل قصصيّ، هو أقرب إلى الشكل الروائيّ منه إلى بناء الأسطورة. إنّه -بالفعل- يصل في تحليله لتلك القصص إلى تحديد علاقات الوحدات المكوِّنة للرواية، وهو إنجاز يضع دراسته المبكّرة في مقدّمة الدراسات البنيويّة المبكّرة للأدب .... إنّ أهميّة بروب كبنيويّ مبكّر تتأكّد بشكل قاطع حينما ينتقل من دراسة القصّة الخياليّة الواحدة كوحدة بنائيّة مفردة، إلى تصوّر بنية كليّة عامّة للقصة، يسمّيها "القصة العمدة أو الأنموذج"، تتوافر فيها كل الاحتمالات البنائية للإحدى والثلاثين وظيفة [وهي وظائف الشخوص كما استقرأها من جملة قصصه الخرافيّة]"2.

وإذا كان البنيويّون اللغويّون يقومون، كما نرى دلك في الدراسات اللسانية الحديثة، "بتقسيم النصّ اللغويّ إلى أصغر مكوّناته البنائيّة وهي الفونيمات والمورفيمات، أو إلى أصغر مكوّناته الصوتية والشكليّة، فإنّ البنيويّين الأدبيين -وعلى رأسهم ليفي شتراوس- يقسمون النصّ الأدبيّ إلى أصغر مكوّناته البنائيّة، وهي "المايتمات "Mythemes، أو ما يسميها كمال أبو ديب "الأُسيطرات"".

وفيما يتعلُّق بمفهوم النسق وتكوّنه وتطبيقه في مجالي: اللغة والأدب، يمكن إجمال ما سبق بأنّ اللغويّات البنيويّة عند تعاملها مع النصّ اللغويّ، في شتى تمظهراته، "تقوم بالبدء من نقطة صغرى: فتبدأ بتحديد العناصر التي ربّما لا يكون لها معنى، مثل: الفونيمات، وهي أصغر عناصر تكوين اللغة.

<sup>1-</sup> المرايا المحدبة: عبد العزيز حمودة، المرجع السابق، ص 227.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 233.

ثمّ ينتقل التحليل البنيوي لرصد تجميع هذه العناصر في وحدات ذات معنى، وهي الكلمات، ثمّ كيف بجُمع هذه الوحدات الدلاليّة الصغرى في نظام أوسع أو نسق أكبر، وهو اللغة. لكنّ الكلمة بمفردها — معزولة خارج نسق — لا يمكن أن تدلّ أو تشير إلى وحدة أخرى معزولة، ولهذا نتحوّل إلى النسق الأصغر، وهو الجملة. داخل النسق الأصغر، تصبح الوحدة الصغرى [أي الكلمة المفردة] جزءاً من نسق دالّ وتكتسب دلالتها الأوسع من علاقتها مع الوحدات الأخرى داخل النسق. المرحلة التالية أكثر تركيبيّة وتعقيداً، وهي ربط هذه الجمل / الأنساق الصغرى وتجميعها داخل نسق أكبر، هو النصّ.

في النسقين السابقين تتحدّد دلالة الوحدة (الكلمة في الجملة، والجملة في النصّ) عن طريق علاقاتها مع الوحدات الأخرى في ظلّ مبدأ اتّفق حوله البنيويّون جميعاً، وهو التضادّات الثنائية .Binary Oppositions وهناك نسق ثالث هو النسق العامّ أو النظام الذي يحكم الإنتاج الفرديّ للنوع Genre، وهو نسق نتحرّك في اتجاهه انطلاقاً من النصوص الفرديّة، أو منطلقين منه في اتجاه النصّ الفردي في تحليل تطبيقي يؤكّد اتّفاق النص المفرد أو النسق الأصغر، أو اختلافه مع النسق أو النظام العامّ .

بعدما فرغنا من تلك الإطلالة السريعة والإلمامة المتعجّلة بمصطلح البنية، نرجع بعدها إلى نظرية "النظم" عند الجرجاني، لنحكم على مدى اقتراب صاحبنا أو ابتعاده في نظريته عن هذا المصطلح الحديث، مستفيدين في ذلك من آراء مَنْ سبقنا إلى الخوض في هذا الموضوع من النقّاد المعاصرين، لنقف على رأي النقد الحديث في "نظرية النظّم "للجرجاني".

وعليه، آن لنا أن نبسط القول في تقييم هذا النقد لتلك النظريّة، بعد ما أسلفنا من وقوفٍ عند أبرز محطّات "نظرية النظم " للجرجاني، وتعريجٍ على مفهوم "البنية" في النقد الحديث، عن طريق بيان مدى صلتها بأكثر مفاهيمه مركزيّة - أعنى: مفهوم "البنية".

لا شكّ في أنّ "نظريّة النظم" هي أفضل وأرقى ما توصّلت إليه البلاغة العربيّة في تاريخا كلّه: قبل الجرجانيّ وبعده، وأنّها تمثّل تصوّراً متماسكاً ومنظّماً ودقيقاً لبناء البلاغة العربيّة.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-ينظر: المرايا المحدبة: عبد العزيز حمودة، المرجع السابق، ص 253-254.

بل لعلّنا لا نبالغ إذا قلنا: إنّ البلاغة العربيّة – على طول تاريخها – لم تنتج أيّة نظريّة بلاغيّة – بالمعنى الصحيح والدقيق والعلميّ للكلمة – سوى نظريّة الجرجاني، وإذا قلنا – أيضاً – : إنّ الدارس لتاريخ البلاغة العربيّة لن يقف عند أيّة محطّة فيها وقوفَه عند محطة الجرجاني، دون أن يُفهم من هذا – من قريب أو بعيد – أننا ننكر قيمة الأعمال السابقة للجرجاني في التمهيد لنظريته، ابتداءً بالجاحظ وانتهاء بالقاضي عبد الجبار المعتزليّ، ولكنّ الأقدار اسعدته بأن كان هو الذي قطف الثمرة، ودون أن يُفهم – كذلك – أنّنا ننكر قيمة المحاولات التي سارت في الجّاهات مغايرة لاتجاه الجرجاني، ولكنّنا هنا نتحدث عن نظريّات، ولا أظنّ أنّه بإمكاننا أن نُثبت هذا المصطلح – إذا تحرينا النهج العلميّ والموضوعيّ – لأيّ من تلك المحاولات. 1

وما نخلص إليه هو أن نظرية النظم كانت - بحق - مقدّمة أو نواة لنظرية بلاغية عربيّة فذّة، لو قُيّض لها من ينطلق منها ويتمّمها بعد الجرجاني، كانت - عندئذ - ستترقّى إلى نظرية ربّما تفوق كلّ النظريّات الحداثيّة اليوم، ولكنّها - وهذا ممّا يؤسف له - توقّفت عند الجرجاني.

وبعد ما سبق تفصيله في مباحث البلاغة نذكر فيما يلي علاقة النحو بتجاوز عتبة الجملة في التراث العربي.

- النحو: ( مغني اللبيب ) لابن هشام الأنصاري.

لو تتبع باحثٌ أشكالَ تجاوز عتبة الجملة، فإنه سيجد كثيراً من مباحث نحو الجملة في النظرية العربية تطرقت إلى أوضاع تركيبية تتعلق بما فوق الجملة  $^2$  إلا أن نظرة (قطرب) إلى العلامة الإعرابية كمجرد وسيلة للربط بين الكلام  $^3$  ولا يكون من دور حينئذ لعلامات الإعراب في تحديد المعنى النحوي تعد في الحقيقة أول نظرة تتجاوز منطق إعراب الجملة بطرح بديل نظري قد يتجاوز عتبة الجملة نفسها ، ولكن هذه المحاولة القطربية لم يقيض لها النمو. وفي الحقيقة يمكن عد هذه

2-من ذلك العطف، والحذف، والصلة، والشرط، وبعض مباحث التوابع...، والإضافة إلى الجمل ...إلخ.

<sup>1-</sup>ينظر: المرايا المحدبة: عبد العزيز حمودة، المرجع السابق، ص: 253-254.

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر: الإيضاح في علل النحو: أبو القاسم الزجاجي، تحقيق د. مازن المبارك، در النفائس، دمشق، الطبعة الرابعة،  $^{3}$ 1402هـ/1982م، ص:  $^{3}$ 70-17.

النظرية المختلفة التي نُقلت عن قطرب أول نظرة يمكن أن تزلزل عرش إعراب الجملة ،وتكون ممهدة للانتقال إلى نوع من الإعراب النصى القائم على الحالة النحوية أو المعنى النحوي.

أما المعالجة التي تجاوزت عتبة الجملة في إطار نظرية الإعراب في اللغة العربية، فهي مقولة ( إعراب الجمل). وفي الحق أن للإعراب في اللغة العربية وفي نحوها قيمة كبيرة، وكتاب مغني اللبيب من أهم الكتب التي عالجت المشكل الإعرابي، وبخاصة مقولة ( إعراب الجمل)، وغير صحيح ما يذهب إليه البعض من كون الإعراب مجرد قرينة عادية من جملة من القرائن التي يتضح بما المعنى، إذ الإعراب في اللغة العربية يشكل مكّوناً رئيساً فيها، وله علاقة بتفاصيل وتشعبات لها أهمية في إدراك المعنى، وغير ذلك.

ولا يذهبنَّ البعضُ إلى قلة عدم الحمل الوظيفي للإعراب في اللغة العربية المعاصرة؛ ليدلل على لا أهميته، فالإعراب ليس هو الحركات الثلاث، بل هو أكبر من ذلك إن له علاقة بتركيب الكلام وترتيبه، وبتركيب الجمل؛ لتكون نصا معرباً يصب في النهاية في دلالات نصية حالصة، والمعاني النحوية على أهميتها في الكلام. كما أشار عبد القاهر الجرجاني. في نظريته للنظم ليست مستقلة تمام الاستقلال عن المعاني الدلالية فبينهما نوع صلة 2، تستلزم فهم المعنى الدلالي؛ ليتشكل في ضوئه المعنى النحوي، فأنت لا يمكن أن تعرب كلمة دون فهم معناها حتى إن كان فهما خاطئاً، أو غير مستقيم في العقل.

وقد وجدنا ابن هشام نبَّه إلى ذلك في الباب الذي عنونه بقوله: في ذكر الجهات التي يدخل الاعتراض على المعرب من جهتها، وذكر أول جهة وهي مراعاة ظاهر الصناعة الإعرابية، وعدم مراعاة المعنى، ومثَّل على ذلك بعدة أمثلة منها أنه قال: "سألني أبوحيان \_ وقد عرض اجتماعنا . علام عطف ( بحقّلد ) من قول زهير:

تقيُّ نقيُّ لم يكثّر غنيمةً بنهكة ذي قربي ولا بحقَّلدِ

\_

<sup>1-</sup>ينظر: العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث: محمد حماسة عبد اللطيف، مرجع سابق، ص: 264-274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: المرجع نفسه، 274.

فقلت حتى أعرف ما الحقلد؟ فنظرناه فإذا هو سيئ الخلق، فقلت: هو معطوف على شيء متوهم إذ المعنى ليس بمكثر غنيمة، فاستعظم ذلك. "1"، وربما أتت العبارة المشهورة: (الإعراب فرع عن المعنى)، من هذا المنطلق، ومن ضرورة فهم المعنى الدلالي التركيبي.

وإعراب الجمل كان عبارة عن إشارات متفرقة في كتب النحو هنا أو هناك<sup>2</sup>، وكان يكثر إعراب الجمل في كتب تفسير القران وإعرابه، وأشهر من تناول إعراب الجمل هو ابن هشام الأنصاري حيث خصَّص لذلك باباً كبيراً من كتابه مغني اللبيب، إذ يعد هذا الباب بحثاً مكتملاً عن نحو ما فوق الجملة أو نحو النص، وقد بيّن في بداية الباب تعريف الجملة، وأقسامها، ثم انتقل إلى مسألة الإعراب، فقسم الجمل إلى جمل لا محل لها من الإعراب، وجمل لها محل التي أعربت؛ فلأنها وقد بدأ بالجمل التي لا محل لها من الإعراب؛ لأنها أصل في بابها. أما الجمل التي أعربت؛ فلأنها يمكن أن تحل محل المفرد، هذا هو المعيار في إعراب الجمل ...

أما الجمل التي لا محل لها من الإعراب عند ابن هشام فهي كالتالي : 1 - الابتدائية أو المستأنفة 2 - المعترضة 3 - التفسيرية 4 - المجاب بها القسم 4 - الواقعة جواباً لشرط غير جازم أو جازم ولم تقترن بالفاء أو إذا الفجائية 4 - الواقعة صلة لاسم أو حرف 4 - التابعة لما لا محل له 4 .

والجمل التي لها محل من الإعراب هي الآتي : 1- الواقعة خبراً 2- الواقعة حالاً 3- الواقعة مفعولاً 4- المضاف إليها 5- الواقعة بعد الفاء أو إذا جواباً لشرط جازم

 $^{4}$ . المستثناة  $^{2}$  المستثناة  $^{2}$  المستثناة  $^{2}$  المستثناة  $^{2}$  المسند إليها  $^{4}$ 

وبعد، إن الاستعراض الآنف الذكر لبعض جهود القدماء في تجاوز عتبة الجملة، يؤكد أمرين: الأول منهما هو تميّز تلك الجهود بالأصالة والنظرة العلمية الدقيقة، وإن كان ينقص مثل تلك

 $^{-}$ ينظر المرجع نفسه: ص 500. وينظر في الصفحة نفسها الهامش رقم (1).

112

<sup>1-</sup>مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: جمال الدين ابن هشام الأنصاري، تحقيق مازن المبارك، ومحمد علي حمه الله، المصدر السابق، ص: 684 – 685.

<sup>2-</sup>ينظر: الجمل المختلف في إعرابها: إبراهيم صالح الحندود، مجلة الدراسات اللغوية، المجلد السادس، ع الأول، (المحرم وربيع الأول 1425هـ/ إبريل ويونية 2004م)، ص 21.

<sup>3-</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 21.

الجهود لمُّ شتاتها في نظرية نصية كان لها أن تظهر لولا الجمود الذي ران على العقل العربي فترة طويلة وخصوصاً العقل اللغوي.

والأمر الآخر: أن تلك الجهود جزء لا يتجزأ من مكون النظرية اللغوية العربية الواسعة، بل إن تلك الجهود لتمثل جزءاً من النظرية المعرفية العربية ليس في المستطاع الاستغناء عن ما تمثله من قاعدة صلبة للتطور العقلي وللتطور المعرفي العربي، وعلى ذلك فلا يمكن إهمالها ألبتة ، أو التقليل من شأنها، أو حتى إنكار المكّون النصي اللساني في الجهد المعرفي والحضاري العربي.

ومن هنا، يتبين وجود فرق كبير في مفهوم النص، وذلك من خلال الاستقراء لما سبق، بين التراث والمعاصرة، وإذا كان مفهوم النص في السابق يشير إلى الدلالة المركزية للفظ (النص)، وما به من ظهور واكتمال، وإلى تركبه من أجزاء مترابطة ومتحركة وقابلة للتفكيك عبر استقصاء مسألة الفرد لاستنطاق نصه، إلا أنه لا يؤدي إلى التعريف التام الذي تثبته الدراسات الحداثية، وما بعد الحداثية في التعامل مع النص كمصطلح دلالي وإجرائي وبالأخص الدلالة الفقهية للنص والذي قصرته المعاجم على ما دل ظاهر اللفظ عليه من أحكام للنص. فلقد مالت الدراسات الحداثية إلى الأخذ بالمفهوم الغربي للنص ولذلك تشابه تعريف د.خليل أحمد خليل مع المعاجم الغربية.

لقد تطورت دلالة النص، ولا يضير العربية عدم وجود تعريف محدد بدقة للنص. فلقد "أدرك عدد من المفكرين الغربيين أهمية هذا الأمر بعد سقوط البلاغة عندهم. ولذا، نرى أن (رولان بارت) مثلاً يرفض تعريف (تودورف) للنص وينتقد عليه قربه من البلاغة، لأنه كما قال: (خاضع لمبادئ العلم الوصفي)، ثم ينتهي إلى القول بعد تحليل طويل: "نفهم الآن أن نظرية النص موضوعة في غير مكانها المناسب في المجال الحالي لنظرية المعرفة ولكنها تستمد قوتها ومعناها من تموضعها اللا مناسب بالنسبة إلى العلوم التقليدية للأثر الفني - تلك العلوم التي كانت ولا تزال علوماً للشكل أو للمضمون"2.

-

<sup>.207</sup> في الأسلوبية - دراسة: منذر عياشي، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ مقالات في الأسلوبية - دراسة: منذر عياشي، المرجع السابق، ص208. عن رولان بارت، نظرية النص: ت. محمد خير البقاعي. مجلة العرب والفكر العالمي.عدد (3) بيروت، 1988.

إن غيبة التعريف بالنص لا تعني عدم معرفة العرب به أو عدم وجود جذور له في العربية، فلقد تناول العرب النص ومارسوه وإن اختلف المنهج المتبع. فالتعريف غائب ولكن ممارسته حاضرة. " وفي البلاغة العربية برزت النظرة الشمولية إلى النص لدى غير واحد من البلاغيين. فعندما يتاح لنا النظر – مثلاً – في كتاب " إعجاز القرآن " لأبي بكر الباقلاني (403 هـ)، نجده يفرط إفراطاً كبيراً في التأكيد على النظرة الشمولية للقرآن الكريم، مستبعداً جل ما رجح به البلاغيون – قبله –من ظنون في إشكالية الإعجاز، مؤكداً أن خصائص الرشاقة والأسلوب، التي تتكرر في القرآن الكريم كله، حيثما أمْعنا النظر هي سبب الإعجاز ومصدره، وليس الإعلام بغيب أ.

أما عبد القاهر الجرجاني (471ه)، كما بينا ، فقد دعا إلى النظرة الشمولية التي تمكن القارئ من الوقوف على جماليات النص الأدبي. فهو - في نظره - لا يستطيع أن يحكم على المزية فيه من قراءة البيت أو الأبيات الأولى، وإنما يقتضيه هذا النظر والانتظار حتى يقرأ بقية الأبيات وقد لا يستطيع أن يقف على أسرار النص ما لم يستفرغ جهده في تأمل القطعة الأدبية كاملة، وبعد ذلك يستطيع أن يتبين المزايا التي تجعله يقف على ما فيها من براعة النقش وجودة التصوير والتعبير  $^2$ .

أما ضياء الدين بن الأثير توفي (637 هـ) فقد أنكر في كتابه " المثل السائر" ما كان ذهب اليه الجمهور، من أهل النظر البلاغي، من حيث أن البيت الشعري يجب أن يكون مستقلاً الاستقلال الكلي عن غيره من أبيات، وأنه لا يجوز أن يكتمل معناه في أول البيت الثاني – مثلاً – وأنكر ما عابه النقاد على الشعراء مما سموه " التضمين "، وهو ألا يكتمل المعنى بقافية البيت، بل يحتاج إلى الشطر الذي يليه.

وذهب، ابن الأثير، إلى القول بأن علاقة البيت بالبيت كعلاقة الفقرة بالفقرة من النثر، فكما أنه يجوز أن يصل الفقرة بالفقرة، دون أن يعد ذلك عيباً في نثره. فكذلك الشعر يستطيع الشاعر أن يعلق معنى البيت بالذي يليه، ولو صح هذا ... لكانت القصيدة كالسبيكة الواحدة، لا

.

 $<sup>^{-1}</sup>$  إعجاز القرآن: أبو بكر الباقلاني، المصدر السابق.

 $<sup>^{2}</sup>$  دلائل الإعجاز في علم المعاني: عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: الإمام محمد عبده ومحمد محمود التركزي الشنقيطي المصدر السابق، ص 157.

يستطيع كائن من كان أن يرى تفككها، وتشتت أجزائها، أو خلوها من وحدتها العضوية، وحدتها الحية التي ينشدها المبدع، وتعين القارئ على التفاعل مع النص، تفاعلاً يجعله يقف على مزاياه المتمثلة في انضباطه وتنظيمه الداخلي.

وينفرد حازم القرطاجني (684 هـ) ... بنظرة أكثر شمولية للنص، تميزه عن غيره من أهل النظر في علوم البديع والبيان ... فهو أول من قسم القصيدة العربية إلى " فصول " زعم أن لها أحكاماً في البناء، وأول من أدرك الصلة الرابطة بين مطلع القصيدة، وما سماه بالمقطع، وهو آخرها الذي يحمل في ثناياه الانطباع الأخير، والنهائي، عن القصيدة "2.

لقد عرف العرب القدماء النص وأدركوا دوره، وفي الأدب العربي إشارات عديدة ترشدنا إلى ما يؤكد أن النص غير متناه في الإنتاج والحركة، وقابل لكل زمان ومكان لأن فاعليته متولدة من ذاتيته النصية، ولقد أشارت كتب الأدب العربي إلى ممارسات نصية عديدة بخصائص ومميزات تختلف بين العصور الأدبية.

ولكن " لم يعرف العرب في تاريخهم ممارسة نصية كما عرفوها مع القرآن. ولعل أولى مظاهر هذه الممارسة ... تكمن في الوقوف على ( النص في ذاتيته النصية ) بتعبير رولان بارت. فذاتية النص تحليها قراءة للمكتوب تجعل النص كلاماً يقوم بنفسه إزاء كلام آخر يظهر عبر إنجاز لغوي مختلف"3.

بعدما أن بينا موقف الدراسات العربية القديمة من النص، وعرّجنا قبلها على أبرز الاتجاهات في مسيرة تطور لسانيات النص، أو علم اللغة النصي في الغرب، سنتناول في هذا المقام أهمّ الدِّراساتِ النَّصية التي تَّكاوزتْ عَتَبة الجُمْلةِ في اللغة العَربيّة في العصرِ الحاضِر لتكتمل الصورة ونفهم بحق موقف الدراسات العربية، قديمها وحديثها، من علم اللغة النصى.

<sup>1-</sup>ينظر المثل السائر: ضياء الدين بن الأثير.

الأسلوبية ونظرية النص — دراسات وبحوث/ نقد :د. إبراهيم خليل، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 1997، -55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-مقالات في الأسلوبية: منذر عياشي، المرجع السابق، ص 202.

وللإشارة زيادة على ما سبق، فإن لسانيات النص بصفتها فرعا من اللسانيات قد انتقلت إلى اللغة العربية بوساطة الترجمة، ولعل أول إشارة إلى لسانيات النص أو علم النص أو تحليل الخطاب في الأعمال العربية المعاصرة هي إشارة نهاد رزق الله في بحثه (دراسات منهجية في تحليل النصوص)، قائلاً: "جاء تحليل الخطاب هزيلاً جداً لأنه اكتفى بمعنى التعابير من ضمن النص المغلق ، أو أعطى كل المعاني لأي نص انطلاقاً من فرضيات المحلل وخلفياته." أ

وربما كانت هذه النظرة الهجومية لأن الرؤية لما تتضح بعد لآفاق هذا العلم، أو لبُعد نهاد رزق الله عن ممارسة التخصص اللساني بمعناه الدقيق. ويقرّر سعيد بحيري بعد ذلك أنه تعرَّف على كتاب علم النص (مدخل متداخل الاختصاصات)، تأليف: فان دايك في سنة (1985م)، حين بدأ يتحول إلى مجال علم اللغة النصي أو علم لغة النص. ويُلْحظ أن هذا التأريخ أي سنة (1985م) قد أشار إليه سعيد يقطين كبداية للتعرفه على جهود فان دايك أيضاً بيد أن سعيد بحيري يشير في آخر مترجماته التي أصدرها حول علم اللغة النصي أن تعرفه بمفاهيم هذا العلم وأعلامه يرجع إلى عام 1979م.

أما أول إشارة مهمة إلى هذا العلم فقد كانت في بحث سعد مصلوح الذي عنوانه: من نحو الجملة إلى نحو النص الصادر في سنة (1989م) في الكويت  $^4$  ويذكر سعد مصلوح أن الدعوة إلى نحو النص قد ترددت لديه في عملين سابقين هما:

الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، الذي صدر في الكويت 1980م، و بحث (مشكل العلاقة بين البلاغة العربية والأسلوبيات اللسانية) ضمن ندوة قراءة جديدة لتراثنا النقدي، في نادي جدة

 $^{3}$ -ينظر: التحليل اللغوي للنص (مدخل إلى المفاهيم الأساسية والمناهج): كلاوس برينكر، ترجمه وعلق عليه ومهد له أ .د سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى 1425هـ/ 2005م، ص 11 .

<sup>1-</sup>دراسات منهجية في تحليل النصوص: نهاد رزق الله، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى 1404ه/1984م، ص 10.

<sup>2-</sup>ينظر: انفتاح النص الروائي (النص والسياق): سعيد يقطين، المرجع السابق، ص 14.

<sup>4-</sup>ينظر: من نحو الجملة إلى نحو النص: سعد مصلوح، ضمن كتاب: الأستاذ عبد السلام هارون معلماً، ومؤلفاً، ومحققاً (مجموعة بحوث مهداه إلى الأستاذ عبد السلام هارون في ذكراه الثانية) تحرير: وديعة طه النجم وعبده بدوي: جامعة الكويت-كلية الآداب، 1410ه/ 1990م، ص: 406 - 432.

الأدبي الثقافي عام 1988م ، وهو يشيد في هذا البحث بلفتة بارعة لأمين الخولي في تاريخ متقادم يعود إلى عام 1931م تشير إلى وجوب مجاوزة حدود الجملة إلى النص في الدرس البلاغي، ويذكر أن هذه اللفتة قد وجدت صدى على صعيد النظر عند أحمد الشايب في كتابه الأسلوب الصادر في طبعته الأولى سنة 1939م غير أنه لم يُلتفت إليها على صعيد التطبيق. ويمكن أن يكون أول بحث عربي يستعمل بعض أدوات علم اللغة النصي، هو بحث: انفتاح النص الروائي (النص والسياق) الصادر في طبعته الأولى سنة (1989م) في الدار البيضاء، ثم توالت المترجمات والبحوث المنشورة باللغة العربية في مجال علم اللغة النصي. ثم ظهرت بحوث مهمة في لسانيات النص العربية لعل من أهمها بحث محمد الخطابي ( مدخل إلى انسجام الخطاب)، وبحث الأزهر الزناد (نسيج النص بحث فيما يكون به الملفوظ نصاً)، وبعض البحوث المتفرقة في الجامعات العربية.

ومع ذلك فإن حقل لسانيات النص في اللغة العربية يعدّ من أقل الحقول العلمية المرتبطة باللسانيات إنتاجا فكل البحوث العربية في هذا العلم لا تكاد تتجاوز المائة بحث حتى الآن، مع أن مراجعة للبحوث في مجلة فرنسية واحدة كما يقول محمد الشاوش في بحثه المهم حول تأسيس نحو النص في اللغة العربية يظهر أن البحوث المنشورة فيها تحت عنوان تحليل الخطاب أو علم النص تترواح في العام الواحد ما بين 94 إلى 298 بحثاً علمياً من عام 1978م حتى عام 1990م

ومع أن لسانيات النص بشكلها الآني تعدّ علماً بكراً إلا أنها، في تجاوزها نحو الجملة، محاولة إيجاد قواعد لنحو النص ستصبح من أهم فروع اللسانيات التي يعتمد عليها أي باحث في أي محال معرفي كان؛ ولذلك من الواجب الاهتمام بلسانيات النص التي يراها بعضهم السبيل الوحيد للقضاء على العقم الذي ران طويلا على نحو الجملة بعد نظريات تشومسكي، فضلا عن ذلك فإن الجهود الرائعة التي قام بما اللغويون والأصوليون العرب القدامي قد تكون أفضل أساس لإقامة نظريات نصية جديدة.

.839 في كتاب النادي الأدبي الثقافي بجدة 59، المجلد الآخر، ص $^{-1}$ 

ومما لا بد منه في هذا المقام الإشارة إلى بعض أهم اتجاهات لسانيات النص في البحوث، التي تناولت اللغة العربية، والحقيقة أنَّ عدد البحوث العربية ذات التخصص الدقيق في هذا الجحال قليلة جداً، فهي تُعدُّ على الأصابع.

وتعدُّ دراسة محمد خطابي (1991م) من أوائل الدراسات العربية في المجال التطبيقي في لسانيات النص، وقد تأثرت الدراسة بمنظور اللسانيات الوصفية من خلال اتجاه م .أك . هاليدي ورقية حسن المسمّى الاتساق في اللغة الإنجليزية (Cohesion in English) ، ومزج هذا المنظور في تطبيقه، بما استخلصه من التراث العربي من البلاغة والنقد الأدبي، والتفسير، ومع إن اتجّاه م . أ . ك . هاليدي ورقية الحسن في كتابهما يمكن أن يُعد ضمن الاتجاه اللغوي النحوي، إلا أن محمد خطابي درس جوانب دلالية، وأخرى تداولية. وأفاد من بعض اقتراحات (فانديك) و (ج . ب . بروان ) و (ج يول ) ذات الصلة بموضوع التماسك، كما أنه استثمر في دراسته تلك الجوانب مضيفاً عليها جوانب دلالية، وأسلوبية، وبلاغية من خلال معطيات التراث العربية .

وهو يبدو بهذا البحث ذا منهج نصي ينزع إلى الشمولية من خلال الانطلاق من الموضوع المطروح للدرس، وليس من منهج أو اتجاه بعينه، وهذه إحدى سمات المنهج النصي المتعدد المشارب ...

واتبع طريق محمد خطابي (مصطفى صلاح قطب 1996م)، ولم يصرح باتباعه نهج نصي محدد، بل إنه تناول التماسك النصي في إطار ثلاثة مناهج بحثية عامة هي المنهج الوصفي، والإحصائي، والتاريخي، مع الانطلاق من منظور (أ . م . ك . هاليدي , ورقية حسن)، والتنبيه على أن القدماء قد مارسوا التعامل مع النص وإن غاب عنهم تعريفه.

2-ينظر: لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب): محمد خطابي، المرجع السابق، ص 6-7، وص 209-211.

<sup>1-</sup>قارن ذلك بما لحظه محمد الشاوش من غزارة الإنتاج المعرفي في لسانيات في فرنسا ما بين عامي 1978م و1990م، إذ بلغ عدد البحوث في العام الواحد ما بين 94 إلى 298.

أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص): محمد الشاوش، ج1، ص ص76-77.

 $<sup>^{3}</sup>$ -دراسة لغوية لصور التماسك النصي في لغتي الجاحظ والزيات: مصطفى صلاح قطب: رسالة دكتوراه غير منشورة، جامعة القاهرة، كلية دار العلوم، 1417هـ/ 1996م، ص  $^{6}$ -6، وص  $^{205}$ .

كما سلك الطريق نفسها (صبحي إبراهيم الفقي 2000م)، مع ملاحظة أن التأثير الأوضح كان لا (أ . م . ك . هاليدي، ورقية حسن)، عليهم جميعاً  $^{1}$ كما تابعهم أيضاً (مصطفى النحاس 2001م)، وقد كان مقلّداً في دراسته الموجزة لمحمد خطابي ليس إلا.  $^{2}$ 

ومن الدراسات ذات التأثر الجلي بالدراسات الغربية تطبيقات نظرية (دي بوجراند ووولفجانج دريسلر) في اللغة العربية، التي قام بها ( إلهام أبو غزالة وعلي خليل حمد 1999م)، وقد اتفق الباحثون الأربعة أن يكون العمل جهداً مشتركاً لهم جميعاً 3

وبهذا العمل يتكوَّن اتجاهٌ إدراكيٌ إجرائيٌ أصيلٌ (الاشتراك في إنجاز النظرية، وليس ترجمتها أو التأثر بها فقط) في البحث النصى في اللغة العربية.

ومن البحوث المهمة المؤسسة في اللغة العربية للسانيات النصية ما قدمة (الأزهر الزناد 1993م) في ما يكون به الملفوظ نصاً، وقد اعتمد في بحثه على رصد الروابط التركيبية، والإحالية، والزمانية، معتمداً في الأخيرة على لوكاشيو (Lo Cascio)، الذي يعمل في إطار النحو التوليدي، وفي إطار نظرية العاملية والرابطية 4، أو ما يسمى بنظرية الربط العاملي، وبالإمكان عد نموذج الزناد نموذجاً خاصاً به، في إطار الاتجاه اللغوي النحوي في علم اللغة النصى.

ومن النماذج التي يمكن اعتبارها ضمن النماذج النحوية الدلالية المنطلقة من مفاهيم التراث العربي نموذج (عمر أبوخرمة 2004م)، ويقوم نموذجه على تحديد بنيان النص من خلال رصد العلاقة بين الفقرة والفقرة في سورة البقرة، وإيضاح أبعاد العلاقة الدلالية والنحوية بطريقة تؤدي إلى تشكل النص $\frac{5}{2}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق (دراسة تطبيقة على السور المكية): صبحي إبرهيم الفقي، ج1، المرجع السابق $^{1}$ 116.

<sup>2-</sup>نحو النص في ضوء التحليل اللساني للخطاب: مصطفى النحاس، المرجع السابق، ص: 58-83.

<sup>3-</sup>مدخل إلى علم لغة النص (تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر): إلهام أبو غزالة، وعلي خليل حمد، المرجع السابق، ص: 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-نسيج النص (بحث في ما يكون به الملفوظ نصاً): الأزهر الزناد، المرجع السابق، ص 72.

 $<sup>^{5}</sup>$  نحو النص (نقد النظرية وبناء أحرى): عمر أبو خرمة، عالم الكتب الحديثة، الأردن، ط1، 1425هـ/2004م، ص31، هامش رقم 2.

ومن الأعمال ذات الاتجاه النحوي المعتمد على النظرية النحوية العربية القديمة ما قدمه (حسني عبد الجليل يوسف 1997م) في استثماره مقولة إعراب الجمل في النحو العربي لتأسيس إعراب النص إذ أوضح أن النظريات الغربية قد لفتت نظره إلى إعراب الجمل في النحو العربي وكون المعربين وبخاصة معربي القران الكريم كانوا أقرب إلى نحو النص<sup>1</sup>.

وقد أكد في بحثه على عدم اعتماده على أي من البحوث الغربية في نظرته إلى إعراب النص.

ويأتي بعد ذلك العمل الضخم له (محمد الشاوش 2001م)؛ ليطرح مفهوم نحو النص في النظرية النحوية العربية بما فيها من تركيب، ودلالة، وسياق، واستعمال، ومقام، ونص رافضاً فكرة المسار الخطي التطوري في العلوم الإنسانية؛ وبناء على ذلك يمكن مقارنة النظرية النحوية العربية بمختلف النظريات النحوية واللسانية، من غير أن يكون هناك تسلّط لفكرة ما يُسمّى (تراثاً قديماً)، ليرصد من خلال ذلك الجهد الكبير الذي قدّمته النظرية العربية في تأسيس نحو النص (اللفظ، القول، الكلام، الخطاب)...، وأنه إذا كان هناك من مسوِّغ لانتقال النظرية العربية عليه؛ إذ نحو الخصم متضمن في أثنائها 2.

وهذه النظرة بالطبع لا تدعو إلى التوقف عند المحصول العربي السابق دون إعادة نظر، أو تمحيص، أو إضافة، أو تنظير، أو إفادة من معطيات البحث في العالم الحديث، ولكن ينبغي أن يكون الانطلاق الأوليُّ من خلال النظرية النحوية العربية الموسعة – مثل ما فعلت هنا، الإفادة من معطياتها.

وعلى ذلك ينبغي أن يُفرَّق بين تلك البحوث التي تبني تلفيقاً أو أمشاجاً مختلطة منطلقة في بداياتها من نظريات حديثة محاولة تصيّد بعض ما جاء في النظرية النحوية العربية، ووصله بتلك

<sup>1-</sup>إعراب النص (في إعراب الجمل التي لا محل لها من الإعراب): حسني عبد الجليل يوسف، دار الآفاق العربية، القاهرة، 1997م، ص 14-15.

 $<sup>^{2}</sup>$  –أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص): محمد الشاوش، المرجع السابق، ج1، ص 13– 21، وج2، ص 1352–1352.

النظريات الحديثة، كما ينبغي التنبه إلى وقوعها في خطأ فكري منهجي، ولذلك فإن التوجه العلمي المخمود في هذا الخصوص هو الانطلاق من خلال النظرية النحوية العربية الموسعة التي لا تقتصر على كتب النحو واللغة القديمة فقط، مع عدم الاستنكاف من الإفادة من المعطيات اللسانية الحديثة في البحث، والفحص، والمقارنة، والعمل على إيجاد آفاق نظرية وتطبيقية عربية جديدة في إطار علم لغة النص.

وفي هذا الإطار لفهم المدونات الأدبية يحتم علينا دراسة اللغة دراسة نصية متكاملة، لأن النظرة الجزئية لها تجعل أمر الفهم مستحيلا، لأن النص يوصف بأنه وحدة نحوية أوسع، وليس مجرد مجموع مُمَل كبرى، بل هو وحدة دلالية لها معنى سياقي يتحقق في شكل جمل، وهذا ما يفسر علاقة الجملة بالنص؛ إذ هي الجسد الأول للوحدة الدلالية الكبرى التي يشكلها النص.

ومن هذا كله، يتوجب البحث عن تحليل الخطاب من منظور كل من الدراسات البلاغية والدراسات الأسلوبية.

## المبحث الأول: بين البلاغة والأسلوبية

إذا كان الفصل السابق اهتم بتبيان ماهية لسانيات النص معرجا على أهم الخصائص والآليات ثم ذكر مراحل نشأة هذا العلم الجديد عند الغرب وختم بتبيان الإسهامات العربية،قديما وحديثا، في هذا الشأن.

فإن هذا الفصل سيركز على ذكر علاقة لسانيات النص، يوصفه علما متداخلا مع علوم أخراة، مع البلاغة والأسلوبية أثناء الممارسة النقدية.

يجدر بنا بداية، للكشف عن العلاقة بين البلاغة والأسلوبية في شتى تمظهراتها، أن نقف عند الماهيات ولو بصورة مبسطة، ريثما نتناولها بالبسط في أمكانها، للوقوف على المعاني المخبوءة وراء الكلمتين ليسهل علينا التعامل معها في ثنايا البحث.

ولكي نحدد مفهوم الأسلوبية، ينبغي علينا أولاً أن نبحث في جذرها اللغوي في اللغات الأوروبية، باعتبار أن هذا العلم وليد الدراسات النقدية الغربية الحديثة، وإن كانت له بدايات في النقد العربي القديم، فكلمة Style " أسلوب" ترجع إلى الكلمة اللاتينية Stitus وتعني الريشة أو القلم أو أداة الكتابة، ثم انتقلت إلى مجال الدراسات الأدبية لتعني طريقة الكتابة، ومنها جاءت القلم أو أداة الكتابة، ثم الأسلوب) .

والمخطط التالي يوضحها أكثر:

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام: د.عدنان النحوي، دار النحوي ، ط1، 1419هـ، ص $^{1}$ 



وإذا حللنا هذا المصطلح، مثلما بينه المخطط، نجد أنه مركب من جذر Style "أسلوب" ولاحقه الذي يدل على النسب Stics "يه" وخصائص الأصل تتقابل انطلاقاً من أبعاد اللاحقة.

واستنادا على ما سبق؛ فإن الأسلوب "ذو مدلول إنساني ذاتي، وبالتالي نسبي، واللاحقة تختص فيما تختص به، بالبعد العلماني العقلي وبالتالي الموضوع أن ويمكن في الحالتين تفكيك الدال الاصطلاحي إلى مدلوليه بما يطابق عبارة (Science of Style) "علم الأسلوب" لذلك تعرف الأسلوبية بداهة بالبحث عن الأسس الموضوعية لإرساء علم الأسلوب $^2$ .

ولقد مرت الأسلوبية بعدة مراحل، ففي بداية هذا القرن "نشأ نظامان عن تجديد المذاهب اللسانية فشكلا، باسم الأسلوبية، دراستين منفصلتين ومتميزتين، تطورتا تطوراً مساوقاً لتطور النقد التقليدي للأسلوب... وهما أسلوبية التعبير من جهة أولى، وهي عبارة عن دراسة علاقات الشكل مع التفكير، أي التفكير عموماً، وهي تتناسب مع تعبير القدماء"3.

كما ستنشأ من جهة أخرى أسلوبية الفرد. وهي، في الواقع "نقد للأسلوب، ودراسة لعلاقات التعبير مع الفرد والمجتمع الذي أنشأها واستعملها. وهي بهذا دراسة تكوينية إذن،

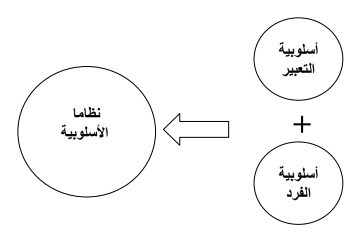
الأسلوبية والأسلوب: د.عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب، ليبيا، تونس، ط1، 1977، ص $^{-84}$ .

<sup>2-</sup>ينظر: الأسلوب والأسلوبية: بيروجيرو، ترجمة د. منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، دمشق، ط2، 1994، ص30.

<sup>3-</sup>الأسلوبية وتحليل الخطاب: د.منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 2002م، ص42.

وليست معيارية أو تقديرية فقط، إن أسلوبية التعبير لا تخرج عن إطار اللغة أو عن الحدث اللساني المعتبر لنفسه. بينما تدرس الأخرى هذا التعبير نفسه إزاء المتكلمين  $^{1}$ .

وهذا ما يوضحه المخطط التالي بجلاء:



وتنظر الأولى، منهما، إلى البنى ووظائفها داخل النظام اللغوي، وبهذا تعتبر وصفية، وتحدد الثانية الأسباب، وبهذا تعتبر تكوينية. ولذا كانت الأولى أسلوبية للأثر وتتعلق بعلم الدلالة أو بدراسة المعاني، بينما الثانية أسلوبية للأسباب وتنتسب إلى النقد الأدبي².

وقد وحدنا الاهتمام بالأسلوبية التعبيرية يكاد ينحصر "في بالي الاهتمام بالأسلوبية التعبيرية يكاد ينحصر "في بالي اللغوية الاحتيار كانت وظيفة العالم اللغوي عند بالي هي البحث عن القوانين اللغوية التي تحكم عملية الاحتيار فإن وظيفة المحلل الأسلوبي قد تطورت على أيدي تلاميذه لتصبح أكثر خصوصية، فتغدو البحث عن القوانين الجمالية التي تحكم عملية الإبداع الأدبي " $^{8}$ .

2-ينظر: الأسلوبية: بيروجيرو، ترجمة د. منذر عياشي، المرجع السابق، ص45-46.

<sup>1-</sup>الأسلوبية وتحليل الخطاب: د.منذر عياشي، المرجع السابق، ص43.

<sup>3-</sup>الأسلوبية والأسلوب: د.عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 85.

وما يمكن قوله في هذا الجال بأن تودوروف خطا بالأسلوبية خطوة كبيرة حين "تجاوز حدودها اللغوية التي تتعامل مع الألفاظ والتركيبات بالسياق العام وعلاقاته بالعالم الخارجي والظروف القادرة على تفسير تلك التركيبات اللغوية  $^{1}$ .

ومن المعلوم، في الدراسات اللغوية الحديثة، بأن أُفول الأسلوبية التكوينية يقوم على ظرفين: "من جهة أولى على نهضة أسلوبية وظيفية<sup>2</sup>، تتجه نحو غايات الأدب أكثر مما تتجه نحو أصله. وقامت من جهة ثانية، ضد نفور اللسانيات التاريخية من تمثيل المخططات البنيوية واستخدامها وابتعادها عن المعايير الجديدة التي كان بإمكانها أن تحملها إليها"<sup>3</sup>.

وثما أكدته الدراسات اللغوية الحديثة، أيضا، أنّه إذا "كانت ألسنية دي سوسير Ferdinand وثما أكدته الدراسات اللغوية الحديثة، أيضا، أنّه إذا "كانت ألسنية نفسها قد ولدت (de saussure) قد أنجبت أسلوبية بالي(Charles Bally)، فإنّ هذه الألسنية نفسها قد ولدت الهيكلية التي احتكت بالنقد الأدبي فأخصبا معاً شعرية "جاكبسون" و"إنشائية" تودورف وأسلوبية "ميناتير Michael RIFATTERRE".

وإذا كان دي سوسير (Ferdinand de saussure) قد اتبع منهجاً وصفياً، فإن تلاميذه من الألسنيين والأسلوبيين قد ساروا على طريقته، ولكن شارل بالي (Charles Bally ) اتخذ طريقاً مستقلاً فارق فيه سوسير؛ لأنه يدرس الطرائق التي يتحول بها النظام اللغوي العام إلى أسلوب خاص، ولذلك اهتم بالانحرافات عن القاعدة.

وإذا كانت الأسلوبية التعبيرية تنشد في مرحلة بحثها القصوى استجلاء أساليب التعبير ورسم خارطة للإمكانات الأسلوبية والطاقات التعبيرية للغة ما بناء على حصر بالي Charles Bally "مدلول الأسلوب في تفجر الطاقات التعبيرية الكامنة في صميم اللغة"<sup>5</sup>.

 $<sup>^{-1}</sup>$ الأسلوبية والأسلوب: د.عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص $^{-86}$ 

<sup>2-</sup> يعتبر جاكبسون هو صاحب الأسلوبية الوظيفية والتي تقوم على أساس فكرة الاتصال.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-الأسلوبية: بيير جيرو، المرجع السابق، ص 127.

<sup>4-</sup>الأسلوبية والأسلوب: د. عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 237.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-المرجع نفسه، ص 85.

وتحاول الأسلوبية التكوينية استنطاق أسلوب الخطاب "لمشارفة بؤرة الخلق وبلوغ المنطقة القصوى المجمعة والمولدة الصور والطاقات الإبداعية، معلقة بذلك، الأسلوب بذات صاحبه، فإن الأسلوبية البنيوية لا تعني بغير الخطاب موضوعاً للدراسة والغاية المستهدفة من البحث" مسيحة، بذلك، وجودها وحاصرة حدوده فيما يدعوه حاكبسون الوظيفة الإنشائية، أي اعتبار النص، حسب تعبير المسدي " خطاباً يركب لذاته وفي ذاته".

تعتبر الأسلوبية البنيوية، نظرية ريفاتير (Michael RIFATTERRE) ، المرحلة الثالثة، و"مرحلة ما بعد الأسلوبية تمييزاً لها عن مرحلتيها السابقتين. فلقد صار النص كاملاً هو موضوع البحث، ومن أجله قامت لسانيات النص فأحرزت بهذا تقدماً على نفسها بعد أن كانت حدود الدرس مقصورة على لسانيات الجملة. والأسلوبية مضطرة أن تماشي خطا هذا التطور وأن تكون الأسلوبية للخطاب، وأن تتعدد وفقاً للأجناس الأدبية نفسها. الرواية والقصة، والشعر، إلى آخره. ويدل هذا أنها حين تدخل كل مجال من هذه المجالات فإنها ستقارب النص من خلال جنسه الأدبي... وهنا سترى أمامها أنواعاً أخرى من الدراسات ستتداخل معها كلسانيات النص والشعرية، والتناص، إلى آخره".

ونستطيع، انطلاقا من أنّ الإحصاء من مناهج الأسلوبية، القول: أنه إذا كان "الأسلوب انزياح بالنسبة إلى القواعد...، فإن الإحصاء هو العلم الذي يدرس الانزياحات، والمنهج الذي يسمح بملاحظاتها، وقياسها، وتأويلها. ولذا فإن الإحصاء لا يتوانى عن فرض نفسه أداة من الأدوات الأكثر فعالية في دراسة الأسلوب. وإن كانت الآراء تقف منه موقفين متعارضين، فالأسلوبية الوظيفية استعارت نماذجها من نظرية الاتصال، واستعانت بمفاهيم الإحبار، والتكرار، والضوضاء، وهذه أمور يستطيع الإحصاء أن يمنحها مضمونها الموضوعي الذي ينقصها"4.

<sup>1-</sup> الأسلوبية والأسلوب: د. عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 84.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 89.

<sup>3-</sup>الأسلوب والأسلوبية: بيروجيرو، ص 142-143.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المرجع نفسه، ص 134- 135.

ولقد تناول الأسلوبية الإحصائية صلاح فضل في كتابه "علم الأسلوب"، وسعد مصلوح في "الدراسة الإحصائية للأسلوب" ، وشفيق السيد في "الاتجاه الأسلوبي" وغيرهم، وتعرضوا لمن وقف مع أو ضد الإحصائية، والمميزات السلبية والإيجابية للإحصاء.

وينصب التناول الأسلوبي "على اللغة الأدبية، لأنها تمثل التنوع الفردي المتميز في الأداء، بما فيه من وعي واختيار، وبما فيه من انحرافات عن المستوى العادي المألوف بخلاف اللغة العادية التي تتميز بالتلقائية، والتي يتبادلها الأفراد بشكل دائم وغير متميز، وعلى هذا يمكننا القول بأن علم اللغة هو الذي يدرس ما يقال بينما الأسلوبية هي التي تدرس كيفية ما يقال، مستخدمة الوصف والتحليل في آن واحد"1.

وقد أدى اقتصار الدراسات الأسلوبية على الظواهر اللغوية والبلاغية وأنماط حرق الأسلوب العادي، "إلى وضع الأسلوبية في طريق مسدود... وذلك لأن الأدب ظاهرة شمولية تجمع كل الظواهر الاجتماعية والثقافية والحضارية... الخ، ولا سبيل بأدواتها اللغوية البحتة أن تطمح إلى إطلاق الأحكام الاجتماعية، والثقافية، أو سبر أغوار رؤى الكاتب الاجتماعية، وغيرها بأدواتها اللغوية الجزئية في النهاية"2.

هذا وقد ألفينا الدراسات النصية تنظر إلى "المنظور الأسلوبي بصورة هامشية، فالأسلوبية تضع قاعدة معياراً متحققاً بالقوة في اللغة العادية، وتقابلها مع الانحرافات في الأسلوب ويتعارض هذا التصور مع فكرة مركزية النص"3.

في حين لم تقف الأسلوبية عند القواعد المعيارية وأخذت في التطور حتى وصلت إلى النصانية (النصية بتعبير أفصح)، فما النصانية إلا وليدة عنها، حيث لم يقف النقاد عند القوالب الجاهزة وتطبيقها على النصوص، كما لم يقصروا أنفسهم على بنية النص السطحية، ودراستها

<sup>1-</sup>بين البلاغة والأسلوبية: د. محمد عبد المطلب، مكتبة الحرية الحديثة، القاهرة، ط1، 1984، ص146.

<sup>2-</sup>الأسلوبية الحديثة: د.محمد عياد، مجلة فصول، المجلد الأول، العدد الثاني، الجزء الأول،1981، ص 130.

<sup>3-</sup> مدخل إلى مناهج النقد الأدبي: مجموعة من الكتاب، ترجمة: د. رضوان ضاضا، عالم المعرفة، 1997م، ص 216.

دراسة إحصائية أسلوبية، تكتفي بالإحصاء أحياناً، وبالدلالات الجزئية القريبة والقائمة غالباً على محاور مبنية على ثنائيات. بل تطورت الأسلوبية ليتولد عنها ما أطلق عليه النصانية  $^{1}$ .

هذا ما كان بخصوص الأسلوبية أما فيما يخص البلاغة فقد ظل التمثل الأساسي لها أنها فن القول، أو فن الكتابة، أو فن التعبير الأدب. وقد كان أرسططاليس يتمثل الخطابة فناً، فن الإقناع، أو كانت مباحثها تشمل الإيجاد، والترتيب، والتعبير، والتي ظلت مباحث البلاغة التي ما انفك الغربيون يتوارثونها إلى اليوم، ويجتهدون فيها مبحثاً، مبحثاً.

ورغم أنه، في العصور المتأخرة، تغلبت العناية عندهم بمبحث التعبير، والذي يتعلق بصور البلاغة من تشبيه، واستعارة، ومجاز وما شابه، على غيره من المباحث، فإن البلاغة رغم معياريتها، وقواعديتها ظلت تخدم جانب الفرادة في ذلك، والذي هو جانب الفرادة الأسلوبية؛ ومن هنا قالوا في صور البلاغة أنها صور أسلوب.

إلا أن الملفت للنظر أن تجارب الأدب، في الفترات الأحيرة، كشفت عن بروز أشكال جديدة للتعبير الأدبي، وبالتالي بروز صور بلاغية جديدة، مثل ما يسمى بر (الصورة symbole)، أو ما يسمى برالرمز

فقد أطلق مصطلح (صورة) على الجانب الحسي الذي يمثل العالم في تجربة الإنسان؛ ولذلك شملت التشبيه، والتمثيل، والاستعارة، والشعار، والأسطورة، والرمز؛ رغم أن (الرمز) يتميز بأنه (صورةٌ حسيةٌ) ترمز شيئاً معنوياً؛ وذلك  $^{3}$  هو تعريفه الفنى اليوم.

يرى كثير من الباحثين المحدثين بأن البلاغة اهتمت بدراسة الخطاب دراسة جزئية <sup>4</sup> تقوم على المعيارية واستصدار الأحكام التقييمية، وقد استندت أساسا في ذلك على مبدأي التخطئة

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: نظرية النقد الأدبي الحديث: د. يوسف نور عوض، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1997، ص $^{6}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، مصر: الهيئة العامة للكتاب، ط1، 1984م، ص 268.

<sup>3-</sup>ينظر: المرجع نفسه، ص 193.

<sup>4-</sup>ينظر في كتب د.محمد العمري. يعود هذا الخطأ إلى المفهوم الشائع للبلاغة في الساحة الأدبية والتعليمية العربية، وهو خطأ ناجم عن اعتماد شروح التلخيص التي انصبت على عمل السكاكي"مفتاح العلوم".

والتصويب، وبناء على تفضيلها للشكل على المضمون مما جعلها في النهاية تصاب بالعقم، في استنطاق النصوص إلى حد ما.

ومع ظهور لسانيات دي سوسير Ferdinand de saussure ،كما أشرنا سابقا، في مطلع القرن العشرين، ودعوته إلى الدراسة العلمية الوصفية التزامنية للغة، ظهرت على أنقاضها الأسلوبية كمنهج بديل، مادامت هذه الأخيرة "كعلم جديد نسبياً، حاولت تجنب المزالق التي وقعت فيها البلاغة القديمة من حيث إغراقها في الشكلية، ومن حيث اقتصارها على الدراسة الجزئية بتناول اللفظة المنفردة، ثم الصعود إلى الجملة الواحدة أو ما هو في حكم الجملة الواحدة، وهذه الدراسة المعيارية البلاغية كانت يوماً ما أداة النقد في تقييم الأعمال الأدبية"، حين كانت الدراسة المعيارية المعتمدة استصدار الأحكام، والحرص على التقيد بالتوصيات المسطرة سلفاً، منهجاً يعول عليه كثيراً في تركيب الآثار الأدبية.

تستمد الأسلوبية علاقتها بالدرس اللساني الحديث بوصفها منهجاً وصفياً علمياً، تنفي عن نفسها المعيارية، وإرسال الأحكام التقييمية، بالقبول، أو بالرفض، ينضاف إلى ذلك، أنها لا تسعى إلى غاية تعليمية البتة، ناهيك عن حرصها الشديد على تعليل الظواهر الإبداعية وبعد أن تقرّر وجودها ههنا جاز لنا أن نقر بأحقية الدراسات الأسلوبية في مقاربتها النصوص الإبداعية، بشيء من العلمية الوصفية، على النقيض مما تعاملت به البلاغة.

لقد لقيت دراسة الأسلوب في مباحث الإعجاز القرآني احتفاء عظيما في الدرس العربي، منذ القرن الثاني الهجري، التي استدعت، بالضرورة، ممن تعرضوا للتفسير أن يتفهموا مدلول لفظة "أسلوب " عند البحث المقارن بين أسلوب القرآن الكريم وغيره من أساليب الكلام العربي، متخذين ذلك وسيلة لإثبات ظاهرة الإعجاز للقرآن الكريم.

وقد أدى اجتهاد كثير من العلماء المتقدمين كأبي عبيدة (210هـ) والأخفش سعيد بن مسعدة (207هـ) والفراء ( 208هـ) إلى إثراء مفهوم الأسلوب في الشعر وجلاء أشكاله، رغم تباين

129

<sup>1-</sup>البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، المرجع السابق، ص 268.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، 256.

الأهداف التي سعوا إليها، بين بلاغة الخطاب القرآني وإعجازه أو دفع طعون الملحدين في القرآن وعربيته.

وبالعودة إلى المعاجم العربية نجد الزبيدي، مثلا، يُعرّف الأسلوب بأنه هو "السطر من النخيل و"الطريق" يأخذ فيه، وكل طريق ممتد فهو أسلوب، والأسلوب: الوجه والمذهب، يقال هم في أسلوب سوء، ويجمع على أساليب، وقد سلك أسلوبه: طريقته وكلامه على أساليب حسنة، والأسلوب بالضم "الفن"، يقال أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانين منه".

ويذهب الفيروز أبادي نفس المذهب إلى أن "الأسلوب الطريق"  $^2$ ، وينعته الرازي بـ "الفن" وجمعا للمعنين يصير الأسلوب هو طريق الفن.

أما عند البلاغيين فإنّ الأسلوب في اعتقاد ابن طباطبا . كشأن "النساج الحاذق الذي يوفق وشيه بأحسن التوفيق ويسديه وينيره" حتى يجلي نظمه في أحسن حلة، ولا يتأتى له ذلك إلا بالحذق في صناعة الأسلوب والتحكم في آلياته.

ولقد ألفينا النظرة إلى الأسلوب تتعمق في التراث البلاغي مع أطروحات عبد القاهر الجرجاني (471هـ)؛ إذ نجده يساوي بين الأسلوب والنظم، بل يجمع بينهما جمعا عبقريا، لأن الأسلوب عنده لا ينفصل عن رؤيته للنظم، بل نجده يماثل بينهما من حيث إنهما يشكلان تنوعاً لغوياً خاصاً بكل مبدع يصدر عن وعي واختيار وفهم، ومن ثم يذهب عبد القاهر إلى أن الأسلوب ضرب من النظم وطريقة فيه 5.

وإذا كان الأسلوب، كذلك، يجب أن يتوخى فيه المبدع اللفظ لمقتضى التفرد الذاتيّ في انتقاء اللغة عن وعي وذلك بمراعاة حال المخاطب، فإن الجرجاني قد أضاف أصلاً أصيلاً إلى

 $<sup>^{1}</sup>$ تاج العروس: الزبيدي، المصدر السابق، 1/ 302.

<sup>2-</sup>القاموس المحيط: الفيروز أبادي، المصدر السابق، 1/ 86.

<sup>3-</sup> مختار الصحاح: الرازي، المصدر السابق، ص130.

<sup>4-</sup> عيار الشعر: ابن طباطبا العلوي، تحقيق: د. عبد العزيز بن ناصر المانع، كلية الآداب جامعة الملك سعود، دار العلوم بالرياض ، ص 11.

<sup>5-</sup>ينظر: دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص64.

نظرية الأسلوب في البلاغة العربية القديمة، إذ جعل الأسلوب يقوم على الأصول العربية وقواعدها، فالنظم يمتنع معنى إذا لم ينضبط بالنحو، وذلك ما أسس له الجرجاني في دلائل الإعجاز بقوله: "واعلم أن ليس النظم إلا أن تضع كلامك الذي يقتضيه علم النحو، وتعمل على قوانينه وأصوله، وتعرف مناهجه التي تحجت، فلا تزيغ منها، وتحفظ الرسوم التي رسمت لك، فلا تخل بشيء منها".

وجعل، بذلك ،عبد القاهر الجرجاني (- 471هـ) من النحو قاعدة لكل نظم، لا باعتباره أداة أسلوب ينتظم بها التركيب في نسقه الإعرابي العام، وإنما جعل منه، كذلك، مستفتحاً لما استغلق من المعنى؛ إذ الألفاظ مغلقة على معانيها حتى يكون الإعراب مفتاحاً لها، و"أن الأغراض كامنة فيها حتى يكون هو المستخرج لها، وأنه المعيار الذي لا يتبين نقصان كلام ورجحانه حتى يعرض عليه؛ والمقياس الذي لا يعرف صحيحاً من سقيم حتى يرجع إليه ولا ينكر ذلك إلا من ينكر حسه"2، فإذا أدرك المبدع ذلك استقام له الأسلوب وأتاه أبي شاء.

وإذا انتقلنا بعد ذلك إلى ابن خلدون نجده يصرح بأن الأسلوب عند أهل الصناعة "عبارة عن المنوال الذي تنسج فيه التراكيب أو القوالب التي يفرغ فيها، ولا يرجع على الكلام باعتبار إفادته كمال المعنى الذي هو وظيفة البلاغة والبيان؛ ولا باعتباره الوزن كما استعمله العرب فيه الذي هو وظيفة العروض. فهذه العلوم الثلاثة خارجة عن هذه الصناعة الشعرية"3.

ويؤكد ابن خلدون في مقدمته، أيضا، أن الوظيفة الشعرية أو الصناعة الشعرية "ترجع إلى صورة ذهنية للتراكيب المنتظمة باعتبار انطباقها على تركيب خاص، وتلك الصورة ينتزعها الذهن من أعيان التراكيب وأشخاصها ويصيرها في الخيال كالقالب أو المنوال، ثم ينتقي التراكيب الصحيحة عند العرب باعتبار الإعراب والبناء، فيرصها فيه رصاً كما يفعله البناء في القالب أو النساج في المنوال حتى يتسع القالب بحصول التراكيب الوافية بمقصود الكلام"4.

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص64.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص74.

<sup>3-</sup>مقدمة: ابن خلدون، ج 2، ترجمة على عبد الواحد وافي، ص 352.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المصدر نفسه، ص 353، 354.

ومن الممكن القول، بعد هذا، أن الأسلوب مهاد طبيعي للأسلوبية، إذ يعدُّ مفهوم الأسلوبية . . كما أسلفنا، وليد القرن العشرين وقد التصق بالدراسات اللغوية، وهو بذلك قد انتقل عن مفهوم "الأسلوب" السابق في النشأة منذ قرون، والذي كان لصيقاً بالدراسات البلاغية.

وتحاول الأسلوبية، أساسا، الإجابة عن السؤال: كيف يكتب الكاتب نصاً من خلال اللغة؟ إذ بما ومنها يتأتى لله، أيضاً، الوقوف على ما في النص من جاذبية فنية تسمو بالنص إلى مصاف الأعمال الفنية الخالدة.

وتعتبر الأسلوبية من المناهج التي تبنت الطرح النسقي انطلاقاً من مؤسسها شارل بالي Charles Bally ، كما تمت الإشارة إليه سلفا، "فمنذ سنة 1902 كدنا نجزم مع شارل بالي Charles Bally أن علم الأسلوب قد تأسست قواعده النهائية مثلما أرسى أستاذه فدي. سوسير Ferdinand de saussure أصول اللسانيات الحديثة".

وعندما وضع شارل بالي Charles Bally قواعدها المبدئية، حينها غيرت الدراسات النقدية غط تعاملها مع الآثار الأدبية، باعتمادها النسق المغلق المتمثل في النص، واستقرائه من خلال لغته الحاملة له، وإبعادها كل ماله صلة بالسياقات وإصدار الأحكام المعيارية.

وزيادة على ما سبق، فإن الأسلوبية كمنهج نقدي غايته مقاربة النصوص في سياقها اللغوي المتمثل في النص، ومدى تأثيره في القراء، فيجعل من الأسلوب مادة لدراسته، حينها نجد أن هذا الأحير يكون حقلاً خصباً تجد فيه الأسلوبية ضالتها درساً وتطبيقاً.

ومن هنا، فإن الجانب اللغوي هو مجال الباحث الأسلوبي، لأنّ الأسلوبية تعود بالضرورة، حسب طبيعتها، إلى "خواص النسيج اللغوي، وتنبثق منه، فإن البحث عن بعض هذه الخواص ينبغي أن يتركز في الوحدات المكونة للنص وكيفية بروزها وعلائقها" أمّا فيما يتصل" بالأثر

-2-شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية القصد والقصيد/ صلاح فضل، دار الآداب، بيروت، ط1999/1، ص80.

132

 $<sup>^{-1}</sup>$ الأسلوبية والأسلوب: د. عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص $^{-20}$ 

الجمالي، أو تحليل عمل الشاعر، أو الروائي، أو المسرحي وجدانياً، وجمالياً وموقفاً أو سواه فكل ذلك يكون مهمة الناقد الأدبي بعد ذلك $^{11}$ .

ونجد أن الدارسين في البلاغة، والأسلوبية اليوم يعترفون بوجود منطقة مشتركة بين البلاغة، والأسلوبية يعملون، كما يعمل علماء النص<sup>2</sup>، على دراستها، والإفادة منها، خاصة ما يسمى برالحزمة الأسلوبية)، أي ما في النص من مؤشرات دالة، أو ذات دلالة: وهي المؤشرات التي تتداخلها: - صور البلاغة؛ وحس الجمال، والجمالية.

والدارسون اليوم يعتبرون، أيضا، أن الانحرافات التي في النسيج الكتابي الأدبي للنص هي التي تعكس هذه المؤشرات الدالة، وحزمتها الأسلوبية؛ وهناك تتكشف مجالات كل من البلاغة، والأسلوبية، وآثار كل منهما في الكتابة الأدبية للنص.

وذلك أن الأسلوبية تصافح الملفوظات الأدبية في حسيتها المباشرة، فتكشف عن خصوصيتها، وبالتالي فرادتها؛ بينما تظل البلاغة عند قواعديتها، فتكشف عن حقيقة هذه الفرادة في كشفها عن الانحرافات التي في الكتابة.

والبلاغة في نظر فان ديك (Van Dijk) ، هي السابقة التاريخية لعلم النص، وكانت تصف النصوص، وتحلل الصور الأسلوبية، كما تدرس وسائل الإقناع، مما هو داخل في وظائف الاتصال، ويصبّ اليوم في نظره، في علم النص، الذي يجب أن يكون الإطار العام للبحوث، والمظاهر التي لا تزال تسمى بلاغية 3.

2-يتجاوز (فان ديك)، مثلا، الجملة إلى النص، ويصير يهتم ببنية النص نفسه، والتي استخرجها بدراسة ما يسميه بر(الأبنية النصية)، وهي: 1- أبنية صوتية، 2- أبنية تركيبية، 3- أبنية دلالية، أعتبر أن علينا الوقوف على خصائصها استناداً إلى (عمليات) تتم على مستويات معينة، وداخل وحدات معينة؛ وهذه العمليات هي: أ- الإضافة، ب- الحذف، ح- القلب، د- الاستبدال.

<sup>1-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، دار المعارف، مصر، ط01/ 1993، ص33.

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر: النص والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي: ترجمة عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء - بيروت، 2000م، ص 14.

إن الذي أكد الصلات التي بين البلاغة، والأسلوبية، رغم استقلال كل منهما بعض عن بعض؛ أو أيضاً ازدهار كلٍ منهما في مجاله الخاص، الآراء والنظريات التي صارت تقدم في الأدب، والنقد الأدبي، والأسلوب، مثل خصوصية الأدب من الوجهة الجمالية، أوحوارية الكلمة، وخاصة في الرواية، أو تحرير المتلقي من آلية المألوف، استناداً إلى تعددية الصور البلاغية، أو الشعرية كوظيفة في الخطاب الأدبي، أو الرسالة الخالقة لأسلوبها، وهكذا دواليك.

ولهذا سنقف على أهم أوجه الاتفاق الكثيرة بين علم الأسلوب وعلم البلاغة وعلى أوجه الاختلاف بينهما، ولعل الوقوف على هذه الفروق يوضح لنا ويجلي مدى العلاقة والاتصال بين الأسلوبية والبلاغة .

فأما أوجه الاتفاق فهي كما يأتي:

- 1. أن كلا منهما نشأ منبثقا من علم اللغة وارتبط به.
  - 2. أن مجالهما واحد وهو اللغة والأدب.
- 3. علم الأسلوب استفاد كثيرا من مباحث البلاغة مثل علم المعاني والجحاز والبديع وما يتصل بالموازنات بين الشعراء وأساليبهم الفردية.
  - 4. كما أنهما يلتقيان في أهم مبدأين في الأسلوبية هما: العدول والاختيار.
    - 5. يرى بعض النقاد أن الأسلوبية وريثة البلاغة وهي أصل لها.
- الشكل بين الشكل الشعب الأسلوبية مع البلاغة في نظرية النظم ، حيث لا فصل بين الشكل والمضمون كما أن النص لا يتجزأ .
- 7. البلاغة تقوم على مراعاة مقتضى الحال والأسلوبية تعتمد على الموقف وواضح ما  $\frac{2}{2}$  بين المصطلحين من تقارب.

<sup>1-</sup>ينظر: البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، المرجع السابق، ص 268.

<sup>2-</sup>ينظر: اللغة والإبداع مبادئ علم الأسلوب: شكري عياد، الطبعة الأولى 1988م، ص43-49.

أما أوجه الاختلاف فهي على النحو الآتي:

- 1. علم البلاغة علم لغوي قديم أما علم الأسلوب فحديث.
- البلاغة تدرس مسائلها بعيدا عن الزمن والبيئة أما الأسلوبية فإنها تدرس مسائلها بطريقتين :

طريقة أفقية. أي علاقات الظواهر بعضها ببعض في زمن واحد .

طريقة رأسية. أي تطور الظاهرة الواحدة على مر العصور.

- 3. عندما تدرس البلاغة قيمة النص الفنية فإنها تحاول أن تكشف مدى نجاح النص المدروس في تحقيق القيمة المنشودة، وترمى إلى إيجاد الإبداع بوصاياها التقييمية.
- 4. أما الأسلوبية فإنما تعلل الظاهرة الإبداعية بعد إثبات وجودها وإبراز خواص النص المميزة له.
- من حيث المادة المدروسة فالبلاغة توقفت عند الجملتين كحد أقصى في دراستها للنصوص، كما أنها تنتقى الشواهد الجيدة وتجزئها.
  - أما الأسلوبية فتنظر إلى الوحدة الجزئية مرتبطة بالنص الكلى وتحلل النص كاملا.
- البلاغة غايتها تعليمية ترتكز على التقويم، أما الأسلوبية فغايتها التشخيص والوصف للظواهر الفنية 1.

وبعد هذه المقارنة بين البلاغة والأسلوبية يتضح لنا أنه لا تعارض بينهما، وأنّ الأسلوبية استفادت من البلاغة كثيرا؛ بل إن الأسلوبية لم تنهض إلا على أكتاف البلاغة ولكنها تقدمت عليها في مجال علم اللغة الحديث ولو أن هذا التقدم لا يصعب على البلاغة أن تحوزه، كما سنبين في المبحث اللاحق، إذا ما استفادت من مبادئ وإجراءات لسانيات النص وعلم الأسلوب والمناهج الألسنية بعامة.

135

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، مطابع الحميضي، ط1، ص68-70.

## المبحث الثانى: تحليل الخطاب من منظور الدراسات البلاغية

## -ماهية البلاغة:

وردت كلمة (بلغ) في معجم (الصّحّاح في اللغة) "بَلَغْتَ المكان بُلوغاً بمعنى وصلت إليه، وكذلك إذا شارفتَ عليه. ومنه قوله تعالى: "فإذا بلَغْنَ أَجَلَهُنَّ" أي قارَبْنَهُ. وبلَغَ الغلامُ: أدرك. والإِبْلاغُ: الإيصالُ، وكذلك التَبْليغُ، والاسمُ منه البَلاغُ. والبَلاغُ أيضاً: الكفايةُ. ومنه قول الراجز: نَزَجَّ مِنْ دُنْياكَ بالبَلاغ و وإذا قلنا (بَلَّغْتُ الرسالةَ. وبَلَّغَ الفارسُ، إذا مَدَّ يدَه بعنان فرسه ليزيد في جَرْيه. وشيءٌ بالِغُ، أي جيِّدُ.

وقد بَلَغَ في الجودة مَبْلَغاً. ويقال أمرُ اللهِ بَلْغٌ بالفتح، أي بالِغٌ من قوله تعالى: "إنّ الله بالِغٌ أَمْرُهُ". وقولهم: أَحْمَقُ بِلْغٌ بالكسر، أي هو مع حماقته يَبْلُغُ ما يريد. والبَلاغَةُ: الفصاحةُ. وبَلُغَ الرجلُ بالضم، أي صار بَلِيغاً. والبَلاغاتُ، كالوشاياتِ. والبِلَغينُ الداهية.

وفي الحديث أن عائشة قالت لعليّ رضي الله عنهما حين أُخِذَتْ: "بَلَغْتَ مِنَّا البِ ُلَغينَ. فلانٌ في أمري، إذا لم يقصِّر فيه. والبُلْغَةُ يُتَبَلَّغُ به من العَيش. وتَبَلَّغَ بكذا، أي اكتفَى به. وَتَبَلَّغَتْ به العِلَّةُ أي اشتدّتْ. والبالِغاءُ: الأكارعُ في لغة أهل المدينة"1.

أما من حيث الإصطلاح فأوّل ما يطالعنا من ذلك ما نقله الجاحظ عن العتابي من أن: "كلّ من أفهمك حاجته فهو بليغ"<sup>2</sup>، ويعرف البلاغة بأنها "كلّ ما تبلغ به المعنى قلب السامع فتمكنه في نفسه كتمكنه في نفسك مع صورة مقبولة ومعرض حسن."<sup>3.</sup>

<sup>1-</sup>الصحاح: الجوهري، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، المصدر السابق، مادة (بلغ).

ابيان والتبيين: الجاحظ أبو عمرو عثمان بن بحر، تحقيق علي أبو ملحم، دار ومكتبة الهلال، بيروت، طـ01: 1408هـ،  $^2$  1988م، جـ01، صـ148.

 $<sup>^{-}</sup>$ كتاب الصناعتين: العسكري أبو هلال، تحقيق محمد على البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المصدر السابق، ص $^{-}$ 

ونجد أن مفهوم البلاغة استقر بعد ذلك على أنها "الاختيار الأمثل للمعطيات اللغوية من جانب المستعمل للغة، بالنظر إلى الإمكانيات اللانهائية التي تتيحها اللغة في جميع مستوياتها، الصوتي والمعجمي والصرفي والتركيبي»  $^{1}$ .

وحين قال البلاغيون العرب لكل مقام مقال، ولكل "كلمة مع صاحبتها مقام، وقعوا على عبارتين من جوامع الكلم تصدقان على دراسة المعنى في كل اللغات لا في العربية الفصحى فقط، وتصلحان للتطبيق في إطار كل الثقافات على السواء، ولم يكن «مالينوفسكي» وهو يصوغ مصطلحه الشهير (سياق الحال) «CONTEXT OF SITUATION» يعلم أنه مسبوق إلى مفهوم هذا المصطلح بألف سنة أو ما فوقها»

ولقد ألفينا أن مفهوم البلاغة (Rhétorique) يطرح في الساحة التداولية العربية عدة الشكالات، ناجمة عن الاختزال الذي تعرضت له البلاغة، عندما تقاسمت تركتها عدة علوم كالنحو والفلسفة والمنطق، واللسانيات...، تاركة لها حيزا ضيقا متمثلا في الأسلوب.

والواقع أن هذا الفهم الاختزالي، في تعاملها مع الخطاب، الذي تعرضت له البلاغة عند العرب كما عند الغرب طيلة قرون طويلة، لا يعكس الدينامية التي عاشتها البلاغة، في عصورها الذهبية مع اليونان، ومع الفلاسفة والبلاغيين العرب، ومن هنا سنحاول عرض مفهوم البلاغة كما تبلور مع اليونان، ومع البلاغيين العرب، قبل أن نستعرض القراءات الاختزالية للبلاغة، والآفاق التي تفتحها بعض المقاربات الحديثة في الموضوع.

التحليل العلمي النصوص بين علم الأسلوب وعلم الدلالة والبلاغة العربية: عبد الرحمن حاج صالح، مجلة المبرز، المدرسة العليا للأساتذة -الجزائر، عدد 60، حويلية 1996م.

<sup>2-</sup>اللغة العربية معناها ومبناها: تمام حسان، القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1982م.ص372.

التحليل العلمي النصوص بين علم الأسلوب وعلم الدلالة والبلاغة العربية: عبد الرحمن حاج صالح، نفس العدد، المرجع السابق.

## -مولد البلاغة والممارسة النقدية:

والحقيقة إن الحديث عن مولد البلاغة ونشأتها، يدفع البحث لأن يسير بنا في اتجاهين: الشعر والقرآن، والكلام عن القضايا التي طرحها القرآن أولى، وإن كان الشعر العربي أقدم في وجوده وأسبق. وذلك لسببين: الأول، لأنّ الأمة العربية قبل الإسلام كانت أمة أمية على وجه الإجمال ولم تكن وثيقة الصلة بالبحث العلمي واللغوي. والثاني، لأن البحث في القرآن كان هو الدافع للبحث في الشعر واللغة على حد سواء، أو بمعنى أدق، كان باعثاً للبحث في لغة الشعر على وجه التحديد.

والأهم من هذا وذاك، هو أنه للقرآن يعود سبب خلق الحضارة العربية الإسلامية وتوجيهها. فكان له فضل تكوين العقل العلمي عند العرب والمسلمين من جهة، وتسيير الجهد العلمي والبحث الأصولي وجهته التي سار بها من جهة أخرى.

هذا، وقد كان للإشكاليات التي طرحها أهل المذاهب والفرق، كبير الأثر في تقوية الدرس اللغوي وتعميقه، فحظيت الدراسات الأدبية والبلاغية من جراء ذلك بنصيب وافر من النظر والعناية، كما تأثرت بطرق الباحثين في القرآن إعجازاً وإشكالاً ومعنى، لاسيما أن القاطع المشترك بين الدرس القرآني والدرس الأدبي، كان يقوم على محور واحد هو محور اللغة. وقد أدى هذا الأمر إلى تكوين نقاد للأدب، اختصوا به، وعملوا على وضع أسس لدرسه، ومعايير لنقده.

ومن هنا ،فإن الدرس اللغوي والبلاغي عند العرب، بمعناه العلمي، قد ابتدأ بدراسة الإعجاز في القرآن، عن طريق البحث عن أسرار التعبير القرآني.

وقد أثارت هذه القضية قضايا أُخر كثيرة، لأنها تركزت من حيث الأساس على تداخل الشاغل الديني بالشاغل اللغوي. وأخذ هذا الأمر فيها أهمية كبرى، لأنه ربط بين ميدانين: فقد

منظر: التفكير البلاغي عند العرب: حمدي صمود، منشورات الجامعة التونسية، 1981م، ص35.  $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: المرجع نفسه، ص47.

صير التقرير اللغوي بإعجاز القرآن تأكيداً للمصدر الإلهي في وحيه وتنزيله. كما كان لهذا التداخل أثره العظيم أيضاً على مسار الفكر العربي، وتوجيهه وإثرائه.

أما عن قضية الإعجاز بالذات، فقد ذهب الباحثون فيها مذهبين: الأول، ويرى الإعجاز في الأمور الغيبية التي اشتملت عليها بعض السور. والثاني، ويرى الإعجاز في نص القرآن نفسه، أي في لغته ونظمه. وحجتهم في ذلك:

- 1. أن كثيراً من السور لا تشتمل على أمور غيبية.
- $^{1}$ . وأن الله تحدى العرب، وهم الفصحاء، أن يأتوا بسورة من مثله.  $^{2}$

وقد قاد هذا الأمر الباحثين إلى إجراء مقارنات بين لغة القرآن وغيره من جهة، كما قادهم، من جهة أخرى، إلى دراسة القرآن وغيره من جهة، كما قادهم، من جهة أخرى، إلى دراسة القرآن من حيث هو نص لغوي لاكتشاف سر الإعجاز فيه.

فاهتم بدراسة غريب لفظه، كما درس تركيبه، ودرس مجازه، كما درست طرق تصرفه بالكلام. وباختصار فقد وقفوا فيه على مسائل، ليست من خصوصيات الأدب، لأن القرآن كما جزموا القول فيه ليس نصاً أدبياً، ولكنها، لكي تكون قريبة إلى أفهامنا، من خصوصيات الأدبية، وهذا يعني أنهم وقفوا فيه على أمور تجعل منه كلاماً يوازي كلام العرب ويفارقه في الوقت نفسه. هذه الأمور هي جملة فرادته التي اصطلحوا على تسميتها الإعجاز.

ولقد كان هذا التوجه من قبلهم إيذاناً مبكراً لإرساء بعض القواعد المنهجية لعدد من الدراسات التي اتصلت العلوم اللسانية بها حديثاً فقط. ونقصد بهذه العلوم: الدراسات المتزامنة للغة، والدراسات الأسلوبية والمقارنة، والدراسات النصية أو ما يسمى بلسانيات النص، وعلم الدلالة، والتداولية، وعلم الإشارة 6.

<sup>1-</sup>الإعجاز في دراسات السابقين، دراسة كاشفة لخصائص البلاغة العربية ومعاييرها: عبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي، الطبعة الأولى 1974، ص06.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: البلاغة تطور وتاريخ: د.شوقي ضيف، دار المعارف، الطبعة التاسعة، ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر: المرجع نفسه، ص: 6-7.

البلاغة و الموقف من الخطاب ما يهمنا هو أن نقف على ذلك الخطاب الذي أنشأه علماؤنا دراسة للخطاب القرآني، وتحليلاً له. إذ به سجلوا مواقفهم، وبه انفتحت طرق فكرهم، وبه تعددوا فرقاً ووجهات نظر. وهذه قضايا، في رسم ملامحها، تتحدد أطر نشأة الدرس اللغوي والأسلوبي والبلاغي في الثقافة العربية الإسلامية.

إذا عدنا إلى ابن قتيبة في كتابه "تأويل مشكل القرآن"، فسنراه يتحدث في المقدمة عن أمرين، فيهما الجواب على كثير من التساؤلات، ومنهما يستشف الواقع الذي حدا العرب إلى الانتقال بالبحث اللغوي من دراسة الجملة: نحواً وصوتاً وصرفاً، كما هي الحال في الدراسات اللي تقدمها اللسانية والنحوية مثلاً، إلى دراسة النص ومكوناته، كما هي الحال في الدراسات التي تقدمها لسانيات النص حديثاً.

ينطلق ابن قتيبة من رصد بعض الظواهر الأسلوبية عند العرب عامة وفي القرآن حاصة، ليؤسس بهذا فرادة الكلام المدروس ضمن الظاهرة اللغوية. وهو إذ يفعل هذا، فإنما يريد أن يبين أن للكلام سمات بها يتميز من غيره، وأنه من غيرها يفقد خصوصيته التي بها صار مميزاً.

ولتعزيز مذهبه في رصد فرادة الكلام، فإنه يركن إلى الترجمة ليتخذ منها دليلاً، فهو يتكلم عن صعوبتها أولاً، ثم يؤكد استحالتها في نقل القرآن الكريم إلى لغة أخرى، كما تم ذلك بالنسبة إلى الإنجيل والتوراة والزبور، ونحن نعلم أن الترجمة بالإضافة إلى كونها عملاً لغوياً، فإنها أيضاً رؤية للعالم، يتموضع فيها خطاب جديد استل من خطاب سابق.

الأمر الثاني، وهو الذي يبدو الدافع فيه واضحاً. فقد ذهب ابن قتيبة يرد عن القرآن وينافح عنه، شأنه في ذلك شأن معظم العلماء الذين استحوذت عليهم هذه القضية وفجرت طاقاتهم الإبداعية وقدراتهم العلمية، فجاء الدرس اللغوي والعلمي عندهم صورة مثلى لعمل حضاري رصين.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: التفكير البلاغي عند العرب: حمدي صمود، المرجع السابق، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص $^{37}$ .

يتبين لنا مما سبق، أن نشأة التفكير اللغوي والبلاغي كانت ضمن دائرة التفكير الديني، ولما كان الأمر كذلك، فقد كان لا بد أن تحتدم المواقف، وتصطرع الأفكار، كما كان لا بد أن يقوم علم يطرح القضايا والمسائل، ويقيم الأصول، ويحدد القواعد.

ولما كان الكلام على الكلام في التراث العربي الإسلامي، نتاجاً لتصور حضاري، فقد أسس بنيانه على مجموع مسائله وقضاياه، وانتهى بالعمل العلمي عامة، والعمل اللغوي خاصة إلى كشوف معرفية تكاد لا تحصى 1.

وكان من أثر تعددية الأصوات هذه، أن تعددت المستويات اللغوية لدراسة النص، كما تعددت مستويات رصد متغيرات الأسلوب في الخطاب الواحد على أساس معرفي وليس على أساس طبقي اجتماعي، الأمر الذي جعل الدرس البلاغي العربي يخالف من حيث الأساس، أي من حيث المولد، طبيعة الدرس البلاغي عند اليونان، ولدى بعض التيارات الإيديولوجية المعاصرة.

ولقد كان لعلم البلاغة فضل كبير في بيان أساليب العرب، وتَراكيب لغتهم، وما تَمتاز به من قوَّةٍ وجمال؛ في اللفظ والمعنى، والعاطفة والخيال؛ ممَّا أعان كثيرًا على فَهْم تُراثنا، وتقدير لُغتنا، وبيان إعجاز كتابنا الكريم، بل إنَّ دراسة الإعجاز وإدراكه كان الهدف الأسمى الذي من أجُله وُضِعَ علم البلاغة؛ يقول ابن خلدون: "واعلم أنَّ ثمرة هذا الفن، إنما هي فَهْم الإعجاز من القرآن"3.

ومن هنا؛ فإن البلاغة العربيَّة وسيلة مهمة في فهم كتاب الله، لهذا فهي قرآنية المولد، درجتْ ومَن هنا؛ فإن البلاغة العربيَّة وسيلة مهمة في فهم كتاب الله، تستهدي آياته، وتتشرَّب معانيه، قبل أنْ تتناولَ الأدب العربي بوجْه عام.

<sup>1-</sup>ينظر: التفكير البلاغي عند العرب: حمدي صمود، المرجع السابق، ص38.

<sup>2-</sup>ينظر: البلاغة تطور وتاريخ: د.شوقي ضيف، المرجع السابق، ص7.

المقدمة، ابن خلدون، باب البيان، طبعة دار الشعب، المصدر السابق، ص521.  $^{3}$ 

وعلى هذا، فالبلاغة علمٌ له قَدْره ومكانته، وعلينا نحن العرب والمسلمين أنْ نحلَّه المكانة اللائقة به من الاهتمام والتقدير.

لكنَّ البلاغة العربية، وإنْ كانت لَقِيت عناية كبيرة في عصورها الأولى، تخلَّفتْ عن رَكْب العلوم الحديثة، واعترَض طريقَها من الصعاب والعقبات ما وقَف بها عن بُلوغ الغاية، وحادَ بها عن مسار الذوق والفن والجمال.

ذلك أنَّ البلاغة بعد أنْ أَيْنَعتْ على يد عبد القاهر (471هـ)، واستوَتْ على سُوقها تُعجب الزرَّاع، ما لَبِثت أن استقرَّت في يد عُلماء الكلام والفلسفة والمنطق، فحوَّلوها إلى تعاريف وتقاسيم تقومُ على جَدَلٍ عَقيم.

فمنذ ألَّف السكاكي (626هـ)في القرن السادس الهجري كتابه "المفتاح"، وجعَل القسم الثالث منه في علم البلاغة، وكُتبُ المؤلفين تدور حوله، وتُبنَى عليه، وتَنهج طريقته الكلاميَّة الجدليَّة، بل تزيد عليه تعقيدات وإغرابًا 1.

وجاء القزويني (682 هـ) في القرن الثامن الهجري، فاتَّجه هو الآخر إلى "مفتاح العلوم"، ولحَّص قسمه الثالث، بعد أن رأى فيه حشوًا وتطويلاً وتعقيدًا، فهذّبه ورتّبه ترتيبًا أقربَ تناولاً، ولكن بنفس الطريقة والأسلوب، ثم رأى أنَّ هذا التلخيص غير وافٍ بالغَرَض، فوضَع شرْحًا على تلخيصه هو "الإيضاح"، وهذا الكتاب هو الذي وقفتْ عنده البلاغة لا تَرِيم، ولم يُكتب لها بعده التطوُّر والتجديد.

وفي كتابي القزويني (682 هـ) "التلخيص" و"الإيضاح"، يجدُ الباحث الفلسفة وأساليب المناطِقة ومصطلحاتهم ماثلةً أمامه؛ ممَّا يعوق الانتِفاعَ من بلاغته في صَقْل الأذواق وتربيتها، وللأسف فإنَّ كتاب "التلخيص" هو الذي دارَتْ حوله وحول شروحه دراسة البلاغة حتى العصر الحديث.

142

<sup>1-</sup> يُستثنى من ذلك النذر اليسير، مثل: كتابي ابن الأثير وابن سنان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: "مناهج بلاغية"، ص 378.

وقد نقد أحمد مطلوب كتابي القزويني (682 هـ) نقْدًا جيِّدًا أ، وأبرَزَ ما فيهما من عُيوب وإغراب عن مسائل البلاغة وفنِّها، ونقَل بعض عبارات القزويني (682 هـ) عن الملكة والكيف، والصدق والكذب، والجامع والدلالات وغيرها، كأمثلةٍ تُؤيِّد وجهة نظره، ثم قال: لقد نقلنا هذا كلَّه؛ لنُظهِر خُروجَهم عن البلاغة، وإلاَّ فما علاقة هذا الكلام بها؟ وكيف يستفيد منه الأديب في نقد الأدب، وإظهار جماله؟

وننتهي من هذا كلِّه إلى أنَّ النزعة الفلسفية والجُدَلية تُسَيْطِر على بلاغة القزويني (682 هـ)، وهذا واضحٌ في المنهج والتبويب، وبيان المعاني البلاغية، واستخدام الأساليب والمصطلحات الكلامية والفلسفية، ومن هنا نرى أنْ لا فائدة من العُكوف على بلاغة القزويني (682 هـ)، وشُرَّاح تلخيصه 3.

والواقع أنَّ الشَّكوى من جَفاف علم البلاغة، وإقحام مسائل الفلسفة والمنطق فيه، شكوى عامَّة وردتْ في كثير من كُتب المعاصِرين، الذين كتَبُوا في تاريخ البلاغة وعلومها، أو دعوا إلى تجديدها، كما وردتْ كذلك في كُتب المتقدِّمين والمتأخِّرين.

ونجد من ذلك قولُ المغربي بعد أنْ تحدَّث عن اللذَّة والألمَ، والأشكال والسمع والذوق: "وقد أطنبتُ فيما يتعلَّق بهذه الكيفيَّات، على حسب ما فسَّرها الشارح، ممَّا هو من تدقيقات الحكماء، بعد تفسير بعضها بما هو أقرب إلى الفَهم؛ قصدَ الإيضاح وزيادةً في الفائدة، وإنْ كان تفسيره، كما قيل، لا يناسب هذا الفن، ولا يَسهل على المتعلِّم، بل يزيده حَيْرة"4.

من ذلك، أيضًا، قولُ عصام الدين بعد أنْ تكلَّم عن الحواس والكيفيات والحركات: "واعلم أنَّه لَم يفِ المصنِّف بما وعَد في ديباجة الكتاب؛ من حذف الحشو، والتطويل والتعقيد،

<sup>.420</sup> مناهج بالأغية"، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع نفسه، ص404.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 410.

<sup>4-</sup>شروح التلخيص: مواهب الفتاح، ج3، ص 343.

وسَهَا عنه في هذا المقام؛ لأنَّ هذه التقسيمات ممَّا لا نفْع له في هذا الفن، بل يوجِب تحيُّر الأفهام، وإيقاع المبتدئين في الظلام"1.

ولقد أحسَّ القدماء أنفسُهم بما في هذه البُحوث من حشوٍ وإقحام على الدراسات البلاغيَّة، ولكنهم - فيما يبدو - فعلوا ذلك؛ ليثبتوا ثقافتهم الواسعة، واطِّلاعهم العميق على أساليب الفلاسفة والمتكلمين.

فإذا كانت البلاغة عند أرسطو مفهوم شاسع يتضمن كل العناصر المتعلقة بإنتاج الخطاب من مرسل ونص ومتلقي، وأنها تشمل فضلا عن المكونات اللغوية، أبعادا أخرى تداولية وإقناعية. ولكن شاء تاريخ البلاغة عند الغرب أن يحتفظ بالقسم الثالث، أي العبارة و"نسي الناس شيئا فشيئا مكوناتها الأخرى واحتفظوا بهذا الجزء على أنه الكل. مما أحدث في ممارسة الإنسان والنص) فشيئا مكوناتها للظاهرة اللغوية تقاربا كاد يكون تطابقا بين الخطاب (Discours)ومن ثم بين الخطابة والأدب" .

لم تنشأ البلاغة العربية نشأة فلسفية همها البحث عن الحقيقة، ولم تصاحبها التحولات الديمقراطية التي صاحبت ظهور البلاغة اليونانية، وبالرغم مما يمكن أن يقال من أن البلاغة العربية نشأت في أحضان الشعر، فاهتمت أساسا بصورة الخطاب وشكله، وليس بأبعاده التداولية والإقناعية، وهو ما يمكن أن يرادف المعنى الاختزالي للبلاغة.

فلهذا لا يجب أن ننساق مع مثل هذه الآراء في عموميتها. حقا إن الاهتمام بالصور والمحسنات ظل الغالب في التراث البلاغي العربي، ولكن يجب ألا نغفل عن بعض المحطات المتميزة التي اهتمت في التنظير للبلاغة بمختلف جوانب الخطاب.

<sup>1-</sup>1-الأطول، ج 2، ص 77.

<sup>2-</sup>ينظر: مقدمة في الخلفية النظرية لمصطلح الحجاج: حمادي صمود. ضمن كتاب جماعي من إنجاز فريق البحث في البلاغة والحجاج عنوانه : "أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم"، نشر كلية الآداب منوبة. تونس. 1998، ص

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 18.

وما تحدر الإشارة إليه، في البداية، هو أن مؤسس البلاغة العربية أي "الجاحظ" (255هـ)، لم يدر بخلده أبدا، كما سيشيع بعده، أن يختزل البلاغة في الصور والمحسنات، فقد اهتم في كتبه ورسائله بالتنظير لمختلف عناصر الخطاب: المتكلم والنص والمتلقي. واهتم اهتماما بالغا بالخطاب الإقناعي، ودعا إلى مناظرة الخصوم والبصر بالحجة، والمعرفة بمواضع الفرصة أ.

مما يمكن معه القول بأن مفهوم البلاغة في ذهن الجاحظ (255هـ)، لم يكن يختلف عن المفهوم الذي كان عند أرسطو، على وجه العموم.

ولقد وجد البلاغيون اللاحقون كل شيء في بلاغة الجاحظ (255هـ)، إلا الإقناع. مما سيساهم في تكريس مفهوم اختزالي للبلاغة، سيدعمه ذلك الاهتمام المبالغ فيه الذي حظيت به بلاغة السكاكي (626هـ)، أو بالأحرى شروح وتلخيصات كتاب السكاكي "مفتاح العلوم". والتي اختزلت البلاغة في ثلاثة مباحث هي: البيان والمعاني والبديع. علما أن المشروع العام لبلاغة السكاكي كان ينطلق من مفهوم شامل للبلاغة يتداخل فيه النحو، والمنطق، والشعر فضلا عن المعاني والبيان.

وقد ظل هذا المفهوم الاختزالي للبلاغة – ولا يزال – مهيمنا في نظرتنا للبلاغة العربية، وكأن السكاكي(626ه ) وشراحه هم الممثلون الوحيدون للبلاغة العربية، وكأن الفلاسفة المسلمين لم يستطيعوا تقريب المفهوم الشامل للبلاغة من خلال ترجمتهم لكتاب "الخطابة" لأرسطو.

#### الدرس البلاغية والعودة من جديد:

ظهرت، منذ النصف الثاني من القرن العشرين، في الغرب أصوات تنبه إلى خطورة اختزال المبراطورية البلاغة في المستوى الأسلوبي أو المحسنات، وهكذا "ألّف جيرار جنيت مقالا حظي مكانة خاصة في التنظير البلاغي الحديث سماه البلاغة المختزلة( La Rhétorique restreinte )

 $<sup>^{-1}</sup>$ مقدمة في الخلفية النظرية لمصطلح الحجاج: حمادي صمود المرجع نفسه، المرجع السابق، ص:  $^{-2}$ 

<sup>2-</sup>البلاغة العربية أصولها وامتداداتها: محمد العمري، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 1999، ص: 481-485.

محاولا فيه إبراز الانزياح الذي حدث في تاريخ البلاغة عندما تم النظر إليها من خلال جزء من أجزائها هو الأسلوب"1.

كما دعا بيرلمان(Ch. Perelman) إلى ضرورة "العودة إلى المعنى الشامل للبلاغة الذي يضم أبعادا حجاجية حدلية وفلسفية منطقية، وذلك في محاولة منه لإحياء البلاغة الميتة التي فقدت على مدى قرون أجزاء .هامة من امبراطوريتها الواسعة"2.

وعندما ننتقل إلى التنظير العربي البلاغي الحديث نفاجاً بقلة الدراسات التي اهتمت بتدقيق المصطلح البلاغي، بل إن إلقاء نظرة على المقررات الجامعية والمدرسية تثبت مدى استمرارية السطو على الميراث البلاغي من خلال علوم تتخذ مسميات متعددة: فهي سيميولوجيا، وأسلوبية، ولسانيات، وهي منطق وجدل...إلخ.

ويعتبر محمد العمري - فيما أعلم - من أوائل من نبه إلى خطأ المفهوم الشائع للبلاغة في الساحة الأدبية والتعليمية العربية، وهو خطأ ناجم عن اعتماد شروح التلخيص التي انصبت على عمل السكاكي "مفتاح العلوم"، كما أسلفنا.

فقد شاع أن البلاغة تنحصر في ثلاثة علوم هي: البيان والمعاني والبديع، وهو المعنى التي تقدمه الكتب التعليمية المشهورة مثل: "علوم البلاغة" لمصطفى المراغي. وغيره من الكتب التي حذت حذوه النعل بالنعل<sup>3</sup>.

وقد قاد العملية التصحيحية للمسار البلاغي العربي محمد العمري في مجمل ما كتب حول البلاغة، من خلال وضع الأنساق العربية الكبرى التي لا يشكل الأسلوب رافدها الوحيد، بل هناك روافد أخرى تداولية، وحجاجية إقناعية، مما يعني أن البلاغة العربية تختزن مفهوما مغايرا للذي كرسته عصور الركود عنها.

<sup>3</sup>-ينظر: البلاغة القديمة: رولان بارت، ترجمة وتقديم عبد الكبير الشرقاوي، نشر الفنك للغة العربية، 1994، ص 39.

<sup>1-</sup>البلاغة العربية أصولها وامتداداتها: محمد العمري المرجع السابق، ص 123.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 124.

وشكلت، كذلك، كتابات محمد الولي نقطة هامة لتدقيق المصطلح البلاغي الذي ينصرف تارة إلى بلاغة المحسنات، وتارة إلى بلاغة الحجاج (بلاغة الإمتاع وبلاغة الإقناع). حيث وقف عند مختلف العناصر التي تشكل قوام البلاغة عند أرسطو، والتي لا تعتبر المحسنات إلا جزءا من أجزائها 1.

ولعل هذا ما دفع — حسب محمد الولي — الشعريات الحديثة إلى العودة إلى البلاغة البلاغة القديمة بعدما لاحظت عدم كفاية المستويات الشكلية والأسلوبية في الإحاطة بمكونات النص الأدبي: "ولكي تنجز الشعرية هذا المشروع عليها أن تطرح إشكالاتها الخاصة المختلفة عن إشكالات البلاغة الإقناعية"2.

وليست الثورات المعاصرة المتمثلة في نظريات جمالية التلقي وتاريخ الأدب وتداولية النص الأدبي... إلخ إلا بدايات لإعادة النظر إلى أسس الأدب التي اختزلت لعهود في نظرية المحسنات".

إن هذه المجهودات المبذولة اليوم في التنظير البلاغي المغربي إذا أضيفت لها بعض الجهود الأخرى المحمودة 4، يمكن أن تفتح بابا جديدا لإعادة قراءة البلاغة العربية القديمة، والكشف عن مكوناتها الحجاجية والإقناعية والتداولية، خاصة إذا نظرنا إلى الفكر العربي في شموليته حيث يمكن أن نجد تقاطعات عديدة بين الدرس البلاغي وبين علوم أخرى كالنحو وعلم والكلام والتفسير والمنطق.

<sup>1-</sup>ينظر: من بلاغة الحجاج إلى بلاغة المحسنات: محمد الولي، ومقال آخر له معنون بـ: "المدخل إلى بلاغة المحسنات". ضمن محلة فكر ونقد، العدد 17مارس، 1999.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، نفس العدد.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 138.

<sup>4-</sup>ينظر: "أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: كتاب جماعي، نشر كلية الآداب منوبة، تونس. 1998، ص45.

ولهذا لم يكن غريبا أن تتضمن كتب بعض المناطقة المغاربة مثل طه عبد الرحمن ولمذا الباهي الكثير من المباحث البلاغية أ، مما يؤكد فرضيات البلاغة الجديدة أو بلاغة الحجاج كما بشر بما بيرلمان وتتيكاه وغيرهما من البلاغيين الجدد.

كما أن تبني هذا المفهوم الشامل للبلاغة من شأنه أن يساعدنا على تحيين هذه الأخيرة وجعلها مواكبة للثورة الإعلامية والتواصلية الحديثة، لأن عصرنا هو عصر بلاغة بامتياز، إذ، لنقول مع ميشال ميار Michel meyer، يكفي أن نشعل التلفاز أو نقرأ الجريدة أو نستمع إلى رجال السياسة أو إلى الإعلانات الإشهارية إلخ، لنجد أنفسنا أمام تواصل بلاغي2.

وانطلاقا مما سبق، فإننا نلاحظ أن الدرس البلاغي يعود من جديد، لأن البلاغة ما هي إلا فن الخطاب الجيد، بل هي" نظام من القواعد، تقوم مهمته على التوجه في إنتاج النص الأدبي، وهي نظام يتحقق في النص، تؤثر على القارئ بإقناعه، أو تؤثر على المتلقي في عملية الاتصال الأدبي."

8

ومن خلال استقراء تاريخ علم البلاغة ندرك أنه كان له فضل كبير في بيان أساليب العرب، وتراكيب لغتهم، وما تَمتاز به من قوَّةٍ وجمال؛ في اللفظ والمعنى، والعاطفة والخيال؛ ممَّا أعان كثيرًا على فَهْم تُراثنا، وتقدير لُغتنا، وبَيان إعجاز كتابنا الكريم.

بل إنَّ دراسة الإعجاز البياني وإدراكه كان الهدف الرئيس الذي من أجُّله وُضِعَ علم البلاغة؛ وفي هذا يقول ابن خلدون: "واعلم أنَّ ثمرة هذا الفن، إنما هي فَهْم الإعجاز من القرآن"4.

 $<sup>^{1}</sup>$ -ينظر: "في أصول الحوار وتجديد علم الكلام": طه عبد الرحمن، المركز الثقافي 2000 وإلى حسان الباهي: "الحوار ومنهجية، العربي، الدار البيضاء/بيروت، ط 2 2004 التفكير النقدي"، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط 1

<sup>2-</sup>ينظر:

<sup>-</sup> Question rhétorique. Michel Meyer. Le livre de poche. Librairie général Française. 1993. P7-8

 $<sup>^{2}</sup>$ علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: أ.د/سعيد حسن بحيرى، المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-مقدمة ابن خلدون، باب البيان، المصدر السابق، ص521.

فالبلاغة العربيَّة على هذا، كما أسلفنا، دينية المنشأ، قرآنية المنبع، درجتْ ونَمَتْ في رحاب كتاب الله تعالى، تتبع آياته دراسة و تنقيبا، وتتلقف معانيه فهما واعتبارا، قبل أنْ تتناولَ الأدب العربي شعره ونثره.

ومن خلال، أيضا، تتبعنا الدقيق لمسارات البحث البلاغي عند العرب، خلُصنا إلى أنّ الملاحظات الأسلوبية هي المصدر الأول للبلاغة العربية، حيث جُمعت تحت اسم البديع ومحاسن الكلام (ابن المعتز)، وأن الطموح إلى صياغة نظرية عامة للفهم والإفهام أو للبيان والتبيين (الجاحظ 255هـ) هو المصدر الثاني الكبير للبلاغة العربية.

ومن هنا، فإن للبلاغة العربية مهدين كبيرين أنتجا مسارين كبيرين: مسار البديع يغذيه الشعر، ومسار البيان تغذيه الخطابة ونظرا للتداخل الكبير بين الشعر والخطابة في التراث العربي، فقد ظل المساران متداخلين وملتبسين رغم الجهود الكبيرة النيرة التي ساهم بها الفلاسفة وهم يقرؤون بلاغة أرسطو وشعريته.

وفي هذا يقول حازم القرطاجني: "ولو وجد الحكيم أرسطو في شعر اليونانيين ما يوجد في شعر العرب من كثرة الحكم والأمثال والاستدلالات واختلاف ضروب الإبداع في فنون الكلام ... لزاد على ما وضع من القوانين الشعرية" ولهذا كله وغيره، وجدنا أغلب التيارات النقدية الحديثة تتجه إلى إمكانية إعادة قراءة البلاغة على ضوء المكتسبات المنهجية الجديدة، ولاسيما مكتسبات اللسانيات.

ولقد بنيتُ هذا البحثَ على إمكان هذه القراءة وجدواها فكان لها مكانها ودورها. ولاشك أن هذا التوجه يجد سندا له في الدراسات الغربية التي انطلقت منذ الستينات تؤرخ للبلاغة الغربية، أو تعيد قراءتها وتفسر فعاليتها مع بارت Roland Barthes (تاريخ البلاغة) وجان كوهن وكبدي فاركا وجان مولينو و طامين...

<sup>1-</sup>ينظر: البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول: الدكتور محمد العمري، دار افريقيا الشرق سنة 2005م، ص 28، 29.

<sup>2-</sup>منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني، ص 68.

 $<sup>^{-3}</sup>$ ىنظر البلاغة العربية أصولها وَامتداداتها: محمد العُمَري، المرجع السابق، ص $^{-3}$ 

ونظرا أيضا، لعودة البلاغة إلى الواجهة، إذ ها هو ذا "رولان بارث Roland Barthes" زعيم المحددين نفسه يبحث للبلاغة القديمة عن فستان حديث، وعن شغل في شركات الإشهار (بلاغة الصورة).

فلقد كتب سنة 1963 قائلا: "ينبغي إعادة التفكير في البلاغة الكلاسيكية بمفاهيم بنيوية، وسيكون، حينئذ، من الممكن وضع بلاغة عامة أو لسانية لدوال التضمين، صالحة للصوت المنطوق، والصورة والإيماء.."

وها هي ذي الصيحات النقدية تدعو إلى عودة البلاغة بصفتها "الإمبراطورية"، التي هيمنت على حقول المعرفة النقدية والأدبية في الحقب السوالف.

ونحن مطالبون اليوم، بصورة ملحة، بإعادة الشرعية للدرس البلاغي، انطلاقا من المفهوم النسقي لها، الذي يسعى إلى جعل البلاغة علما أعلى يشمل التخييل والحجاج، ويستوعب المفهومين معا من خلال المنطقة التي يتقاطعان فيها، ويوسّع منطقة التقاطع إلى أقصى حدّ ممكن.

فقد حدث خلال التاريخ أن تقلّص البعد الفلسفي التداولي للبلاغة، وتوسّع البعد الأسلوبي حتى صار الموضوع الوحيد لها، فكانت نهضة البلاغة حديثا منصبّة على استرجاع البعد المفقود في تجاذب بين الجال الأدبي، حيث يهيمن التخييل، والجال الفلسفي المنطقي من جهة، واللساني التداولي من جهة ثانية 2.

وقد دعا باحثون سابقون في مقولاتهم إلى تجديد البلاغة العربية قصد إحياء قواعدها وربطها بما استحدث من بحوث في شتى المناهج النقدية التحليلة، "أمثال الشيخ أمين الخولي وأحمد الشايب وأحمد الزيات و مصطفى صادق الرفاعي، وكانت محاولاتهم الأولى بداية الربط الحقيقي بين الدرس البلاغي القديم، والدرس الأسلوبي الحديث".

 $<sup>^{1}</sup>$  بلاغة الصورة: ر. بارت، نقله الشرقاوي في البلاغة القديمة، ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي، نشر الفنك، البيضاء، 1994م  $^{2}$  ، ص $^{5}$ .

<sup>2-</sup>ينظر: "البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول: د. محمد العمري، المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-البلاغة العربية قراءة أخرى: د.امحمد عبد المطلب، الشركة العالمية للنشر، ط1 /1997م، ص 6.

لأن البلاغة منذ قال القائل قولته بل ومن قبلها ومن بعدها إلى اليوم والدرس البلاغي يموج بالحركة والتجديد فلا مسائله مستقرة ولا مناهجه تتوقف عن التجديد.

#### بين البلاغة ولسانيات النص.

في الحديث عن البلاغة ولسانيات النص لا بد من الإشارة إلى التقارب المنهجي بينهما في النظرة إلى النصوص بصفة عامة، فبينهما نقاط تلاق كثيرة، وفي هذا يقول أ.د/سعيد حسن بحيرى: "لا يخفى أن لمناقشتنا لحدود البلاغة علاقتها بعلم لغة النص دلالة واضحة على الصلة بينهما إلى حد الذي جعل بعض الباحثين يعدها السابقة التاريخية لعلم النص"1.

وهذا يوضح بجلاء العلاقة بيهما في التعامل مع النص الأدبي في شتى تمظهراته، وهذا ما يدفعنا، على حسب قول فانديك، إلى القول بأن "البلاغة هي السابقة التاريخية لعلم النص إذا نحن أخذنا في الاعتبار توجُّهها العام، المتمثل في وصف النصوص وتحديد وظائفها المتعددة."<sup>2</sup>

وينبغي أن يشار هنا إلى أن كثيرًا من الأفكار التي تبنتها لسانيات النص والنظرات النصية بزغت "من بحوث في البلاغة القديمة؛ إذ إن البحث في ممارسة الخطاب (الكلام) في البلاغة القديمة يضم عددا من النظرات والقواعد الخاصة بتنظيم نصوص محددة - إذ إنه قد استخدمت في المباحث المتعلقة بترتيب الأفكار وزخرفته، قواعد بناء محددة للنصوص لأهداف بلاغية محددة."<sup>3</sup>

ويضاف إلى ما سبق أن البلاغة تتوجه "إلى المستمع أو القارئ لتؤثر فيه، وتلك العلاقة ذات خصوصية في البحث اللغوي النصي." وما تزال قواعد بناء النص البلاغية ضرورية، ولا يمكن الاستغناء عنها في دراسة النص، وبخاصة دراسة النص الشعري بفهومه الواسع.

<sup>1-</sup>علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: أ.د/سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 20.

<sup>20</sup> المرجع نفسه، ص

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 29.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ص 21.

وعلى ما سبق، فإن العلاقة بين البلاغة وعلم النص هي علاقة تفاعلية مستمرة لأنّ "علم النص يمكن أن يقدم إطارا عاما للدراسة المجددة لبعض الجوانب البلاغية في الاتصال." وذلك لأن البلاغة التي كانت فقدت أهميتها "في فترات سابقة تعد الآن السابق التاريخي لعلم النص"  $^{1}$ 

## علم البلاغة نموذج جديد لتحليل الخطاب.

في البداية أردنا أن نقرر بأنّ "معرفة طرق التناسب بين المسموعات والمفهومات لا يوصل إليها بشيء من علوم اللسان إلا بالعلم الكلي في ذلك وهو علم البلاغة"<sup>2</sup>، فلا عجب أنه منذ النصف الثاني من القرن العشرين ظهرت في الغرب أصوات تنبه إلى خطورة اختزال إمبراطورية البلاغة في المستوى الأسلوبي أو المحسنات.

La Rhétorique ) ألف مقالا أسماه البلاغة المختزلة (G. Genette ونجد جيرار جنيت G. Genette "ألف مقالا أسماه البلاغة عدث (restreinte في التنظير البلاغي الحديث محاولا فيه إبراز الانزياح الذي حدث في تاريخ البلاغة عندما تم النظر إليها من خلال جزء من أجزائها هو الأسلوب"G.

كما دعا بيرلمان Ch. Perelman إلى ضرورة العودة إلى المعنى الشامل للبلاغة الذي يضم أبعادا حجاجية جدلية وفلسفية منطقية. وذلك في محاولة منه "لإحياء البلاغة الميتة التي فقدت على مدى قرون أجزاءهامة من امبراطوريتها الواسعة"4.

وعندما ننتقل إلى التنظير العربي البلاغي الحديث، نفاجاً بقلة الدراسات التي اهتمت بتدقيق المصطلح البلاغي، بل إن إلقاء نظرة على المقررات الجامعية والمدرسية تثبت مدى استمرارية السطو على الميراث البلاغي من خلال علوم تتخذ مسميات متعددة: فهي سيميولوجيا، وأسلوبية، ولسانيات، وهي منطق وجدل...إلخ.

<sup>1-</sup>الخطاب والقارئ: د.حامد أبو حامد، مركز الحضارة العربية، ط2 القاهرة 2002، ص141.

<sup>2-</sup>منهاج البلغاء: حازم القرطاجني، المرجع السابق، ص 226.

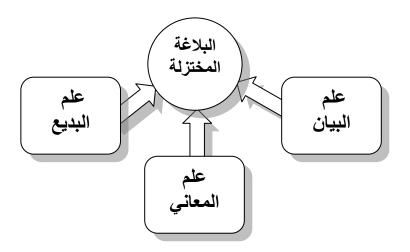
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - Rhétorique restreinte. G. Genette. Figure 3. Edition du seuil. Paris 1972. P 21-40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - L'empire Rhétorique . Ch. Perelman. Librairie Philosophique. 1977. P13.

وقد وجدنا الدارسين المحدثين، محمد العمري على وجه الخصوص، فيما أعلم، من أوائل من نبه إلى خطأ المفهوم الشائع للبلاغة في الساحة الأدبية والتعليمية العربية، وهو خطأ ناجم عن اعتماد شروح التلخيص التي انصبت على عمل السكاكي (626هـ)"مفتاح العلوم".

فقد شاع، في الأوساط التعليمية العربية، أن البلاغة تنحصر في ثلاثة علوم هي: البيان والمعاني والبديع، وهوالمعنى التي تقدمه الكتب التعليمية المشهورة مثل: "علوم البلاغة" لمصطفى المراغى. وغيره من الكتب التي حذت حذوه النعل بالنعل.

ويبين المخطط التالي العلوم التي اختزلت فيها البلاغة:



هذا الاختزال للبلاغة جعل محمد العمري في مجمل ما كتب حول البلاغة يدعو إلى تصحيح المسار البلاغي العربي من خلال وضع الأنساق العربية الكبرى التي لا يشكل الأسلوب رافدها الوحيد، بل هناك روافد أحرى تداولية، وحجاجية إقناعية أن البلاغة العربية تختزن مفهوما مغايرا للذي كرسته عصور الانحطاط عنها.

153

كما علمنا، من خلال ما درست، بأن كتابات محمد الولي شكلت نقطة هامة لتدقيق المصطلح البلاغي الذي ينصرف تارة إلى بلاغة المحسنات، وتارة إلى بلاغة الحجاج (بلاغة الإمتاع وبلاغة الإقناع). حيث وقف عند مختلف العناصر التي تشكل قوام البلاغة عند أرسطو، والتي لا تعتبر المحسنات إلا جزءا من أجزائه 1.

وقد دعت الدراسات اللسانية الحديثة، بجميع مدارسها، إلى العودة إلى البلاغة القديمة بعدما لاحظت عدم كفاية المستويات الشكلية والأسلوبية في الإحاطة بمكونات النص الأدبي: "ولكي تنجز الشعرية هذا المشروع عليها أن تطرح إشكالاتها الخاصة المختلفة عن إشكالات البلاغة الإقناعية.

وقد شكلت الصيحات العلمية المعاصرة المتمثلة في نظريات "جمالية التلقي" و"تاريخ الأدب" وتداولية النص الأدبي وغيرها، بدايات لإعادة النظر إلى أسس البلاغة التي اختزلت لعهود في نظرية المحسنات". 3

إن هذه المجهودات المبذولة اليوم في التنظير البلاغي العربي 4 يمكن أن تفتح بابا جديدا لإعادة قراءة البلاغة العربية القديمة، والكشف عن مكوناتها الحجاجية والإقناعية والتداولية، خاصة إذا نظرنا إلى الفكر العربي في شموليته حيث يمكن أن نجد تقاطعات عديدة بين الدرس البلاغي وبين علوم أحرى كالنحو وعلم والكلام والتفسير والمنطق.

وقد كان لهذه البوادر والبدايات أصواتٌ تعلو حينًا، وتخفت أحيانًا، إلى أنْ كانت البادرة التي أشعلت الحماس، وأثارت الرأي، وتلك هي معركة البلاغة التي حَمِي وطيسُها على صفحات مجلة الرسالة بين على العماري، والأستاذ أمين الخولي، ثم انضمَّ إليهما آخرون  $^{5}$ .

المدخل إلى بلاغة المحسنات: محمد الولي، "مجلة فكر ونقد". العدد 17.  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>من بلاغة الحجاج إلى بلاغة المحسنات: محمد الولي، المصدر السابق، ص 138.

<sup>3-</sup>المصدر نفسه، ص138.

<sup>4-&</sup>quot;أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، المرجع السابق، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> -التجديد في علوم البلاغة في العصر الحديث: منير محمد خليل ندا، أرشيف جامعة القاهرة، ص190.

وتَثُور قضيَّة التحديد البلاغي، فنحد الأستاذ أمين الخولي يعكف على كتابه "فن القول"، ويضعُ ويُضمِّنه آراءَه وخطَّته في تجديد البلاغة أ، ويصدر الأستاذ أحمد الشايب كتابه "الأسلوب"، ويضعُ فيه منهجًا كاملاً لبلاغة جديدة أ، ويُشارِك الأستاذ أحمد حسن الزيَّات في القضيَّة، فيدفع إلى الميدان بكتابه "دفاع عن البلاغة" أ، وفي الجامعة الأمريكية يُلقِي البشري محاضرته: "ثورة على علوم البلاغة" أ.

وفي المجمع اللغوي يُلقي د. عبد الرازق محيي الدين بحثَه: "مفاهيم بلاغية"<sup>5</sup>، ويكتب العماري بحثه: "البلاغة العربية وحاجتها إلى التجديد"<sup>6</sup>، وتُعقد الندوات والمحاضرات بين المعنيِّين بالدِّراسات البلاغيَّة، وتُذاع على الهواء، كالندوة التي عُقِدت بين الدارسين: غنيمي هلال، وبدوي طبانة، وأحمد بدوي<sup>7</sup>، حيث نوقشت فيها قضية التجديد في علوم البلاغة في العصر الحديث.

وعلى هذا، وتأسيسا على ما سبق، فإن" البلاغة تهتم بالشفرة العامة، لا بالأساليب الفردية، فإن البلاغة بقوانينها —غير المعيارية –هي التي تتولى، إذن، حصر الأشكال المحددوة وربطها بالمتغيرات الماثلة في الواقع الإبداعي، ووصف القيمة النسبية لكل شكل منها، إذ بمجرد أن تولد الكلمة حية في سياقها المتحرك من رحم الإبداع الشخصي، ويتاح لها أن تدخل في نطاق التقاليد المستقرة، فإن وظيفة الشكل البلاغي حينئذ تتمثل في إضافة صيغة الشعرية على الخطاب الذي يحتويها، فبلاغة الخطاب تطمح إلى إقامة قوانين الدلالة الأدبية بكل ثرائها وإيحاءاتها، أو تهدف إلى احتواء ما أطلق عليه "بارت" علامات الأدب".

<sup>1-</sup> التحديد في علوم البلاغة في العصر الحديث، المرجع السابق، ص363.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص242.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص484.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ص114.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-المرجع نفسه، ص151.

<sup>6-</sup>المرجع نفسه، ص143.

<sup>7-</sup>المرجع نفسه، ص127.

<sup>8-</sup>علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: أ.د/سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 27.

وزيادة على ما سبق، فإن البلاغة الجديدة ترى" أن عملية التشكيل تمتد بجناحيها لتشمل القول أو النص بأكمله، وتجعل هذه المقولة من الفصل بينها وبين علم لغة النص أمرا مستحيلاً." $^{1}$ 

ولما كانت البلاغة نظاما من التعليمات "تستخدم في إنتاج النص، فإن معارفها مهمة في إنتاج كثير من الحالات، وإن كان يتم عرض إمكانات الانتفاع بالأجناس البلاغية كلها في تحليل النص"<sup>2</sup>.

وعلى هذا، فإنّ النص يبقى مفتوحا و"تظل قراءتنا ومشروعنا منفتحا على السؤال والبحث والاستفادة من الإنجازات الهامة في مجال علوم الأدب والعلوم اللسانية والاجتماعية، بما يسهم في إنجاز قراءة أكثر إنتاجية وأكثر انفتاحا وقبولا للتطوير والإغناء: إغناء المنهج الذي به نحلل، والنص الذي نقرأ، ولا يمكن أن يتأتى هذا إلا عبر التفاعل الإيجابي القائم على الحوار الهادف والبناء" بين القديم والجديد مما يجعلهما ينصهران في بوتقة واحدة مشعة بالأفكار الأصيلة والمتحددة.

لأنه رغم تطور المناهج الحديثة انطلاقا من دي سوسير إلى فانديك ور.بارت وغيرهما. فإنه لا ينبغي لنا ننكر الزخم الكبير من المعارف والقوانين التي قدمتها لنا البلاغة القديمة فلهذا ينبغي أن نوضح أن "البلاغة القديمة قد قدمت نموذجا معينا، كان مُعينا للأراء والاقتراحات التي طُرحت فيما بعد، وبخاصة من خلال النظريات الحديثة."

ومن المنظور السابق، نصل إلى أن البلاغة القديمة "تضم الأفكار الجوهرية التي عُنيت الدراسات النصية بالتوسع فيها، ومن ثم توجد جوانب اتفاق عدة بينها إلى حد يصعُب معه إغفال الأثر، حتى حين تكون درجة خفائه مرتفعة."<sup>5</sup>

<sup>3</sup>-انفتاح النص الروائي: سعيد يقطين، المرجع السابق، ص: 154، 155.

<sup>1-</sup>علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: أ.د/سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 28.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 24.

<sup>4-</sup>علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: أ.د/سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-المرجع نفسه، ص: 143، 144.

ومن هنا فإن البلاغة العامة، الجامعة بين البلاغة القديمة والجديدة، تطرح نفسها كبديل في تحليل الخطاب وفق المعطيات التي رسمها المنظرون القدماء والمحدثون وأنا في هذا أطرح نوعا "من المثاقفة يقوم على الاستعانة بالتراث في فهم المسائل اللغوية الحديثة، خاصة تلك العلوم التي لها جذور تراثية مثل علم النص الذي قلنا إن البلاغة تمثل السابق التاريخي له."

وخلاصة القول، فإننا مهما حاولنا أن "نخرج بمعلومات وافرة من علم تحليل الخطاب المعاصر فلن يكون هذا المطلب يسيرا إلا إذا عدنا إلى البلاغة العربية."<sup>2</sup> الأصيلة.

لأنه انطلاقا من هذه المعطيات فقد" أثبتت اللغة العربية قدرتها على استيعاب الرموز والدلالات الدينية والاجتماعية والروحية والإنسانية، بوصفها لغة حية لها تقنياتها الخاصة بها، ومقوماتها وقوانينهات الذاتية التي بها تحفظ سلامتها وديمومة فاعليتها. أسست هذه المقومات والخصائص مبادئ أولية لعلم النقد العربي البلاغي، فأرسى البلاغيون القدامي قواعد النقد البلاغي، وكانت أبحاثهم منطلقا لدراسات نقدية لاحقة"3.

هذه الفكرة التي أردنا أن نطرحها في هذا البحث، وسنقوم بجملة من التطبيقات على نصوص قرآنية كريمة، لنقف على أهم معالم هذه البلاغة العامة الجامعة بين القديم والجديد.

مما سبق، صار لزاما توسيع المفاهيم البلاغية القديمة ودفعها تصنيفا، وتفسيرا، إلى مستوى الأصول التي يتولد عنها غيرها؛ ضمن نسق جديد، كما فُعِل مع الاستعارة والجاز المرسل وصور التكرار والتوازي ضمن ما أسموه : نحو الشعر 4.

مع ضرورة زرع التقارب المفهوماتي في حقول تحليل الخطاب بين النقد القديم والجديد.

نستطيع تفسير طبيعة الصور البلاغية وكيفية اشتغالها بإدخالها في نسق عام واستخراج البنية المشتركة بينها.

3-النقد العربي البنيوي: د.مها خير بك ناصر، مجلة الخطاب، العدد الثاني: ماي 2007، ص200.

<sup>1-</sup>الخطاب والقارئ: د.حامد أبو حامد، المرجع السابق، ص149.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص141.

<sup>4-</sup>ينظر: الخطاب والقارئ: د.حامد أبو حامد، المرجع السابق، ص142.

يمكن الربط بين البلاغة وعلم النص (البلاغة الجديدة) في نسق معرفي واحد وشامل لتسهيل عملية التواصل بين العلمين. علنا نبلغ إلى اكتشاف معان أُخر داخل النص الأدبي في شتى تمظهراته الإبداعية والتحليلية. وحتى نظل في دائرة الاتصال الوثيق بلغتنا العربية وقيمها التعبيرية والبيانية.

# المبحث الثالث: تحليل الخطاب من منظور الدراسات الأسلوبية الحديثة: ماهية الأسلوبية:

من المعلوم لغويا بأن العرب كانت تسمي السَّطْر من النخيل "أُسْلوباً. وكلُّ طريقٍ ممتدٌ، فهو أُسلوبٌ عندهم. ونحد بأنّ الأُسْلوبُ يأتي بمعنى الطريق، والوجه، والمَذْهَب؛ ويقال أيضا: أَنتم في أُسْلُوبِ سُوءٍ، ويُجْمَعُ أُسالِيبَ. والأُسْلُوبُ الطريقُ تأخذ فيه. والأُسْلُوبُ، بالضم: الفَنُ؛ يقال: أَخذ فلانٌ في أَسالِيبَ من القول أَي أَفانِينَ منه؛ وإنّ أَنْفَه لفي والأُسْلُوبِ إذا كان مُتكبِّراً؛ قال: أُنوفُهُمْ، بالفَحْرِ، في أُسْلُوبِ، وشَعَرُ الأَسْتاهِ بالجَبوبِ يقول: يتكبَّرون وهم أُخِسَّاء، كما يقال: أَنْفُ في السماءِ واسْتُ في الماءِ. والحَبوبُ: وجهُ الأَرضِ، ويروى: أُنوفُهُمْ، مِلفَحْرِ، في أُسْلُوبِ أَراد مِنَ الفَحْرِ، فحَذف النونَ. والسَّلُبُ: ضَرْبٌ من الشجر ينبُتُ مُتناسقاً، ويَطولُ فيُؤخذُ ويُمَلُ، ثم يُشَقَّقُ، فتخرجُ منه مُشاقةً والسَّلُبُ: واحدتُه سَلَبَةٌ، وهو منْ أُجودِ ما يُتخذ منه الحبال. 1

ومن هنا فإن الأسلوب من حيث المعنى اللغوي تعددت تعريفاته، إلا أنها تصب في معنى الإستقامة والجودة والطريقة المثلى. ولذلك فإن تعريفات العلماء للأسلوبية تنوعت وبينها تباين من حيث الصياغة والمنطلقات وهي مستوحاة من الأسلوب ولعنا نأخذ لمحة تاريخية عن هذا المصطلح.

لقد عرف مصطلح الأسلوب قديما عند العرب كما عرف عند غيرهم، وقد استخدم علماء العربية هذا اللفظ في دلالات اصطلاحية متعددة، فقد ذكر ابن قتيبة مصطلح الأسلوب في قوله:"إنما يعرف فضل القرآن من كثر نظره واتسع علمه وفهم مذاهب العرب وافتنانها في الأساليب"2.

كما ذكره الخطابي في معرض حديثه عن إعجاز القرآن "وهنا نوع من الموازنة وهو أن يجري أحد الشاعرين في أسلوب من أساليب الكلام وواد من أوديته ويقول الباقلاني في حديثه

 $<sup>^{-1}</sup>$ لسان العرب: لابن منظور، دار صادر، بیروت، ط1، 2000م، مادة (سلب)، ص225.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر اللغة والإبداع مبادئ علم الأسلوب: شكري عياد، المرجع السابق، ص $^{13}$ 

عن الإعجاز أيضا : "وقد بينا في الجملة مباينة أسلوب نظم القرآن جميع الأساليب ومزيته عليها في النظم والترتيب" أ.

والذي يظهر من سياق كلامهم أنهم لا يستخدمون مصطلح الأسلوب بالمعنى المستخدم الآن وإنما يعنون به الطريقة الخاصة في النظم والسمة المميزة لكلام عن كلام آخر وهذا يفيدنا أن أصل اللفظ وشيء من المعنى كان موجودا عند علمائنا الأوائل قديما.

وقد تطرق عبد القاهر الجرجاني للأسلوب فقال في تعريفه: فقال هو" الضرب من النظم والطريق فيه" كما تعرض له الحازم القرطاجني وابن خلدون وهذا كله مما يؤكد وجود أصل هذا المصطلح قديما.

أما عن الأسلوب عند الأوروبيين قديما فقد كان من عهد أرسطو ومن بعده وكانت تستخدم أصلا للقلم والريشة ثم استخدمت لفن النحت العمارة ثم دخلت في مجال الدراسات الأدبية، حيث صارت تعني أي طريق خاص لاستعمال اللغة بحيث تكون هذه الطريقة صفة مميزة للكاتب أو الخطيب<sup>3</sup>.

وخلاصة عن الأسلوب في العصر الحديث فإنه يعرّف بعدة تعريفات نظرا لتعدد الاعتبارات وهي على النحو الآتي:

### باعتبار المرسل أو المخاطِب:

هو التعبير الكاشف لنمط التفكير عند صاحبه ولذلك قالوا الأسلوب هو الرجل.

## باعتبار المتلقى والمخاطب:

هو سمات النص التي تترك أثرها على المتلقي أياكان هذا الأثر.

 $^{-145}$  ينظر الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام: د.عدنان النحوي، المرجع السابق، ص $^{-3}$ 

<sup>1-</sup>دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص469.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص469.

#### باعتبار الخطاب:

هو مجموعة الظواهر اللغوية المختارة الموظفة المشكلة عدولا، وما يتصل به من إيحاءات ودلالات 1.

## أما عن الأسلوبية في العصر الحديث:

فهي كما يقول مؤسسها الأول شارل بالي Charles Bally : علم يعنى بدراسة وقائع التعبير في اللغة المشحونة بالعاطفة المعبرة عن الحساسية.

ويقول عبد السلام المسدي عن هذا المصطلح أنه مركب من جذر "أسلوب" ولاحقته "ته" فالأسلوب ذو مدلول إنساني ذاتي واللاحقة تختص بالبعد العلماني العقلى الموضوعي $^{3}$ .

وعرفها حاكبسون أنها بحث عما يتميز به الكلام الفني عن بقية مستويات الخطاب أولا عن سائر أصناف الفنون الإنسانية ثانيا.

وخلاصة فإن الأسلوبية جملة الصيغ اللغوية التي تعمل على إثراء القول وتكثيف الخطاب وما يستتبع ذلك من بسط لذات المتكلم وبيان التأثير على السامع.

#### مبادئ الأسلوبية:

لقد دأب النقاد الأسلوبيون المعاصرون على رصد أساليب الكتاب وتفردهم واختلافهم، الواحد عن الآخر، من خلال المقولات الثلاث: الاختيار . التركيب . الانزياح. 1 . الاختيار:

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر النقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة رؤية إسلامية: أ.د.سعد أبو الرضا، ط2، 1428ه ص117، وفي الأسلوب والأسلوبية، محمد اللويمي، ص16.

<sup>2-</sup>في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، مطابع الحميضي، المرجع السابق، ص42.

<sup>3-</sup>الأسلوب والأسلوبية: عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص242.

 $<sup>^{4}</sup>$ ولد بموسكو سنة 1896م واهتم باللهجات الفولكلور واطلع على أعمال سوسير وأسس النادي الألسني بموسكو وعنه تولدت مدرسة الشكليين الروس، تنقل بين عدد من الدول واستقر أخيرا في أمريكا في جامعة هارفارد وهناك رسخت قدمه في التنظير للألسنية ينظر: الأسلوب والأسلوبية، عبد السلام المسدى، ص242.

ينتقي الكاتب مفرداتٍ من اللغة بوصفها حزّاناً جماعياً رحباً، يتخيرها كي يصب فيها ما تجيش به نفسه من مشاعر وأحاسيس وانطباعات، وهنا يبدأ بحث النقاد الأسلوبيين من حيث العمل على كشف العلل والأسباب الكامنة وراء هذا الاختيار أو ذاك مادام "مبدأ "الاختيار" أو "الانتقاء" يمثل خاصية من خصائص البحث الأسلوبي، وإذا كانت اللغة تحوي مفردات متعددة، تتركب منها أعداد لا تحصى من العبارات والجمل، فإن القضية المثارة هي البحث عن الدلالات المتعلقة بأسباب اختيار جملة بدلاً من جملة أخرى، وتفضيل تركيب عن تركيب سواه"، ورصد العلل المضمرة وراء هذا الاختبار أو ذلك.

ويعتبر الاختيار من أهم مبادئ علم الأسلوب لأنه يقوم عليه تحليل الأسلوب عند المبدع، ويقصد بما العملية التي يقوم بما المبدع عندما يستخدم لفظة من بين العديد من البدائل الموجودة في معجمه فاستخدام هذه اللفظة من بين سائر الألفاظ هو ما يسمى "اختيار" وقد يسمى "استبدال" أي أنه استبدل بالكلمة القريبة منه غيرها لمناسبتها للمقام والموقف<sup>2</sup>.

2كم عملية الاختيار جانبان: شعور فردي وجداني يه التدفق الشعوري للإبداع، وآخر خارجي اجتماعي لغوي فني تفرضه القواعد والأعراف، والطقوس المتداولة عند الكتاب والمتلقين، حتى يكون هناك إدراك واضح لما تحمله النصوص الإبداعية، والذي "يتحقق باختيار الكلمات المعينة غير المشتركة بين معان، والتي تدل على الفكرة كاملة، والاستعانة بالعناصر الشارحة، أو المقيدة، أو المخيلة، واستعمال الكلمات المتقابلة المتضادة إذا كان ذلك يخدم المعنى والفكرة، والبعد عن الغريب الوحشي، والعمد إلى لغة الناس وما يستطيعون إدراكه" وبسهولة وبصورة واضحة لا تشويها شائبة.

يبقى الاختيار من العمليات المساعدة على كشف تفرد كاتب عن كاتب آخر، من خلال أسلوبه المتمثل في اللغة المعجمية، التي انتقاها ورصها مفرداتياً بعضها إلى بعض لتصير في النهاية

<sup>.120</sup> البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>2-</sup>ينظر: الأسلوب والأسلوبية، عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص134، والأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، المرجع السابق، ص26.

<sup>3-</sup>البلاغة والأسلوبية، محمد عبد المطلب، ص 101.

لغة إبداعية فنية جمالية تستهوي القارئ، وترقع النص إلى مصاف الآثار الأدبية الخالدة. 2. التركيب:

تستدعي سلامة التركيب في جميع نواحيه، معجمياً، ونحوياً، وصوتياً، وصرفياً، ودلالياً، انطلاقه من عملية سابقة عليه، وهي الاختيار، فكلما كان الاختيار دقيقاً يخدم الكاتب والنص القارئ، حينها يأتي التركيب كذلك؛ إذ "ترى الأسلوبية أن الكاتب لا يتسنى له الإفصاح عن حسه ولا عن تصوره للوجود إلا انطلاقاً من تركيب الأدوات اللغوية تركيباً يفضي إلى إفراز الصورة المنشورة والانفعال المقصود"1، والانطباع النابع من الذات عبر النص من خلال اللغة، ليحتضنه القارئ بحرارة.

وتقاس عملية التركيب بالرجوع إلى المزاج النفسي للكاتب وثقافته الخاصة، بالإضافة إلى السمات الثقافية لكل عصر، وهي الرقيب الذي يسير الكاتب تحت إمرته حتى يفهم عند المتلقين.

ونعلم بأن لكل كاتب له "مزاجه النفسي وثقافته المتميزة، كما أن لكل عصر سماته الثقافية، ومزاجه الفكري، ومن ثم يختلف أسلوب كاتب عن كاتب، كما يختلف أسلوب عصر عن عصر، إن الموقف وطبيعة القول وموضوعه، كل ذلك سوف يفرض بالضرورة أداء يختلف عن أداء، بل إن ذلك قد يكون لدى كاتب واحد"<sup>2</sup>، لأنه عايش فترتين زمنيتين مختلفتين.

تتحدد ظاهرة التركيب، التي لها علاقة تامة بالأسلوب، ضمن الأداء، من عدّة منطلقاتٍ ذاتيةٍ خاصةٍ بالكاتب ومزاجه النفسي، وثقافته المتميزة، والموضوع المتناول، وهي التي تفرض عليه لا محالة توظيف مفردات وتراكيب خاصة به، انطلاقاً مما سلف ذكره، وهذا لن يكون ذا فائدة تواصلية لغوية فنية جمالية 3، ما لم يبق في إطار العصر وخصائصه الثقافية والفكرية واللغوية.

163

<sup>1-</sup> الأسلوبية وتحليل الخطاب: نور الدين السد، الجزء الأول، دار هومه، الجزائر، ص169.

<sup>2-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، رجاء عيد، المرجع السابق، ص 49.

المرجع نفسه، ص50

## 3. الانزياح:

نحد حل النقاد الأسلوبيين يذهبون، وعلى رأسهم الناقد الفرنسي "جون كوهن"، إلى كشف ملامح الاختلاف بين الأساليب بدءاً بمدى انحراف الكتّاب عن النمط المألوف، والطقوس المتداولة في الكتابة في سياق نصوصهم الإبداعية؛ إذ "الأسلوب هو كل ما ليس شائعاً ولا عادياً ولا مطابقاً للمعيار المألوف... إنه انزياح بالنسبة لمعيار، أي إنه خطأ ولكنه خطأ مقصود"، ومحمود تنزع النفس إليه مادام يحمل جمالاً فنياً.

وعلى هذا، فالانزياح في المفهوم الأسلوبي هو قدرة المبدع على انتهاك واختراق المتناول المثناول المألوف، سواء أكان هذا الاختراق صوتياً أم صرفياً أم نحوياً أم معجمياً أم دلالياً؛ ومن ثم يحقق النص انزياحاً بالنسبة إلى معيار متواضع عليه.

لذا تبقى اللغة الإبداعية هي التي تسمح بهذه الخلخلات اللغوية ضمن النصوص بحملها من النفعية البلاغية إلى الفنية الجمالية؛ وهذا كله وفقاً لأفكار وتداعيات خاصة، في إطار أمنية ومواقف محددة تمليها طبيعة المواضيع المتناولة في ضمن النصوص، حيث "أنه من غير الجحدي حصر الكلام في تكرار جمل جاهزة، كل واحد يستعمل اللغة لأجل التعبير عن فكرة خاصة في لحظة معينة، يستلزم ذلك حرية الكلام" واستقلالية الخوض فيه وبه بارتياح، في رحاب لغة فنية أدبية بحعل الجمالية والتأثير غايتَيْها.

يتأتى للقارئ الإقبال على العمل الفني، وتذوقه ومدارسته ومحاورته، بشقف ونهم كبيرين، إلى درجة الاستمتاع والإثارة والاقتناع به فنياً وجمالياً، عندما تخلق اللغة الإبداعية هوامش رحبة، على حساب اللغة المعجمية وانطلاقاً منها، وهنا تكمن جمالية الانزياح.

وتبحث الأسلوبية عن الخصائص الفنية الجمالية التي تميز النص عن آخر، أو الكاتب عن كاتب آخر، من خلال اللغة التي يحملُها خلجات نفسه، وخواطر وجدانه، قياساً على هذه

164

<sup>1-</sup> بنية اللغة الشعرية: جون كوهن، تر: محمد الوالي ومحمد العمري، دار توبقال، البيضاء، 1986م، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع نفسه، ص 101.

الأمور مجتمعة، تظهر الميزات الفنية للإبداع<sup>1</sup>، إذ منها نستطيع تمييز إبداع عن إبداع انطلاقاً من لغته الحاملة له بكل بساطة.

تحاول الأسلوبية، من خلال ذلك، الإجابة عن الكيفية التي يكتب الكاتب بها نصاً من انطلاقا من اللغة إذ بها ومنها يتأتى للقارئ استحسان النص أو استهجانه، كما يتأتى له أيضاً الوقوف على ما في النص من جاذبية فنية تسمو بالنص إلى مصاف الأعمال الفنية الخالدة.

والأسلوبية من المناهج التي تبنت الطرح النسقي انطلاقاً من مؤسسها شارل بالي Charles الأسلوب قد تأسست "فمنذ سنة 1902 كدنا نجزم مع شارل بالي Charles Bally أن علم الأسلوب قد تأسست قواعده النهائية مثلما أرسى أستاذه ف.دي. سوسير أصول اللسانيات الحديثة"<sup>2</sup>، ووضع قواعدها المدئية.

ومن ثم غيرت الدراسات النقدية نمط تعاملها مع الآثار الأدبية، باعتمادها النسق المغلق المتمثل في النص، واستقرائه من خلال لغته الحاملة له، وإبعادها كل ماله صلة بالسياقات وإصدار الأحكام المعيارية.

تدرس الأسلوبية بشكل عام النص وتقرؤه من خلال لغته وما تعرضه من خيارات أسلوبية على شتى مستوياتها: نحوياً، ولفظياً، وصوتياً، وشكلياً، وما تفرده من وظائف ومضامين ومدلولات وقراءات أسلوبية لا يمت المؤلف بصلبه مباشرة لها على أقل تقدير أذا نحن وضعنا في الحسبان أن المناهج النسقية تزيح السياقات في مقاربتها لنصوص الإبداعية. تترصد الأسلوبية مكامن الجمال ومواطن الفنية في الآثار الأدبية وما تحدثه من تأثيرات شتى في نفس القارئ، لما تسمو هذه الآثار عن اللغة النفعية المباشرة، إلى لغة إبداعية غير مباشرة، فنية وأكثر إيحاء وتلميحاً، هذا يحدد مجال الدراسة الأسلوبية.

<sup>.25</sup> البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>الأسلوبية والأسلوب: عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص20.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: لمن النص اليوم للكاتب أم القارئ: حسن غزالة، مجلة علامات، ع: 392، مج $^{10}$ ، مارس $^{2001}$ ، ص  $^{130}$ .

بينما يبقى "الأسلوب الوسيلة بيانية للكتابة تتحقق على المستوى الفردي، كما تتحقق على المستوى الجماعي بل وتتمايز المراحل التاريخية للفرد أو العصر " $^1$  من منطقة إلى منطقة أخرى حسب تركيبتها الثقافية والاجتماعية والفكرية.

وتسعى الأسلوبية، أيضا، كمنهج نستقي دوماً إلى محاولة مدارسة أساليب الكتاب اللغوي، ومدى تمايزها من خلال قدرة كل كاتب على التمايز في توظيف معجمه الفني من جهة، ومن جهة ثانية مدى استطاعته التأثير في المتلقي عبر اللغة، حينها تكون هاته اللغة تحقق انزياحات بشتى أنواعها سواء أكانت معجمية، أو دلالية، أو نحوية، أو عرفية، أو صوتية.

قد لا نعدو الحقيقة، إذا قلنا إن الأسلوبية مجال درسها الأسلوب، كظاهرة لغوية فنية، تسعى جاهدة إلى الوقوف على نسبية اختلافها من كاتب إلى كاتب، "وبصورة مجملة فإن البحث الأسلوبي إنما يعني بتلك الملامح أو السمات المتميزة في تكوينات العمل الأدبي وبواسطتها يكتسب تميزه الفردي أو قيمه الفنية، بصفته نتاجاً إبداعياً لفرد بعينه، أو ما يتجاوزه إلى تحديد سمات معينة لجنس أدبي بعينه" دون سواه من الأجناس الأدبية الأخرى. يمكننا أن نخلص ،انطلاقاً مما سبق، إلى أن الأسلوبية كمنهج نقدي غايته مقاربة النصوص في سياقها اللغوي المتمثل في النص، ومدى تأثيره في القراء، فيجعل من الأسلوب مادة لدراسته، حينها نجد أن هذا الأخير يكون حقلاً خصباً تجد فيه الأسلوبية ضالتها درساً وتطبيقاً.

تعرف اللغة بأنها مؤسسة اجتماعية تدرس تزامنياً، كما نادى بذلك دي سوسير في محاضراته، وهي مؤسسة اجتماعية لأنها تبحث في لغة جماعة ما، لها خصائصها المختلفة عن جماعة أخرى، في الزمان والمكان.

يقف البحث اللغوي الحديث عند اللغة في شموليّتها، أي في تداولها بين فئة اجتماعية معينة، ليضع لها قواعد صارمة لا يجب الخروج عنها أو تجاوزها، دون تطرقه للغة الفرد من

.

<sup>1-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، المرجع السابق، ص25.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 55.

خلال هذه الجماعة، فهذا الأخير في إبداعاته يقوم بتشويه اللغة، بحملها من المألوف إلى المألوف، ولن يكون له ذلك إلا بخرقه لهذه القواعد خرقاً فنياً جمالياً نابعاً من اللغة ذاتها. 1

وهذا ما دأبت على مدارسته الأسلوبية بشتى اتجاهاتها، حيث تبقى أقل شمولية من البحث اللغوية الصرفة، مادامت تجنح إلى الانتهاكات الفردية للغة ومحاولة تعليل ذلك من مستويات ثلاثة: الكاتب، النص والقارئ، كل حسب دوره في عملية التلقي ووظيفته التواصلية. رصداً للقيم التزينية والفنية.

وبذلك يتخذ "الدرس اللغوي مساره تجاه الأصوات. المفردات. التركيبات وما يتصل بذلك، محدداً هدفه نحو دراسة تلك العناصر، وما يتميز به من خواص معينة، بينما تجعل "الأسلوبية" وجهتها دراسة العلاقات بين تلك العناصر السابقة، ودرجة تمازجها ومدى علاقاتها ومسافة توزعها، ثم يكون ذلك لهدف تال، وهو استشفاف القيم الفنية والجمالية من خلال ذلك التوجه الخاص للظاهرة اللغوية"، وتفردها عن ظواهر لغوية أخرى في إبداعات فنية لكتاب آخرين.

نستطيع، مما سلف ذكره، أن نبقى على مجال البحوث اللغوية في مدارستها للألفاظ والتراكيب، صوتياً، معجمياً، نحوياً، صرفياً، لتأتي البحوث الأسلوبية لرصد العلاقات الكامنة وراء النسيج اللغوي، والعلل الباعثة له من خلال اختلافه عن نسيج لغوي آخر، سعياً وراء كشف الفنية والجمالية في الظاهرة اللغوية ، ذات النمط الخاص ضمن الإبداعات الفنية المختلفة شعرية كانت أو سردية.

#### الأسلوبية واللسانيات:

بدأت الدراسات اللغوية تأخذ الصبغة العلمية الوصفية بعيداً عن المعيارية الحكمية، ومع مجيء لسانيات دي سوسير في مطلع القرن العشرين، ومناداتها بدراسة اللغة تزامنياً، دراسة

<sup>1-</sup>ينظر: الأسلوبية وتحليل الخطاب: نور الدين السدّ، المرجع السابق، ص172.

<sup>2-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، المرجع السابق، ص 56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر: المرجع نفسه، ص52.

علمية وصفية، تقصي من غاياتها الاحتكام إلى المعايير واستصدار الأحكام القطعية، ينضاف إلى ذلك إقصاء الدراسة التعاقبية التاريخية للغة، وعلى هذا النهج، ومن هذا الرحم اللساني المحض نهلت الدراسة طريقة تعاملها مع اللغة من خلال النصوص.

أنجبت لسانيات دي سوسير" أسلوبية بالي Charles Bally ، وهذه اللسانيات نفسها قد ولدت البنيوية التي احتكت بالنقد الأدبي فأخصبا معاً "شعرية" جاكبسون، و"إنشائية" تودوروف، و"أسلوبية" ريفاتير Michael RIFATTERRE .

ولئن اعتمدت كل هذه" المدارس على رصيد لساني من المعارف، فإن الأسلوبية معها قد تبوأت منزلة المعرفة المختصة بذاتها أصولاً ومناهج"، ما دامت، في رأينا، أخصب المناهج وأقربها إلى الدراسات اللغوية الحديثة المعتمدة الوصف العلمي منهجاً.

أخذت الأسلوبية من اللسانيات الصفة العلمية الوصفية في الدراسة اللغة، غير أنها درست الخطاب ككل، وما يتركه هذا الخطاب من أثر في نفس المتلقي، في حين نجد أن اللسانيات قد اتجهت إلى دراسة الجملة بالتنظير واستنباط القواعد التي تستقيم بها، والقوانين التي من خلالها تكتسب طابع العلمية.

زودت اللسانيات المنهج الأسلوبي بطابع العلمية الوصفية في دراسة النصوص من خلال لغتها، وبذلك جعلت منه منهجاً علمياً وصفياً ينأى عن الدراسة المعيارية الحكمية، التي وقعت فيها البلاغة القديمة مما ولد عقمها وجمودها.

ومن التصنيفات العلمية للأساليب ما قام به غيرو (Guiraud Pierre)، حيث بين بأن الأسلوب هو "المظهر الذي في الخطاب، ينجم عن اختيار وسائل التعبير، والتي بدورها تحددها مقاصد المتكلم، أو الكاتب، وطبيعته"3.

2-ينظر اللغة والإبداع مبادئ علم الأسلوب: شكري عياد، المرجع السابق، ص13

الأسلوب والأسلوبية، د. عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص $^{-1}$ .

<sup>3-</sup>الأسلوبية، لبيير غيرو، سلسلة ماذا أعرف، العدد 616، باريز 1975م، ص120.

ثم في محاولته تصنيف الأساليب، يصير يربط كل أسلوب منها، وإما بطبيعة التعبير، ومصادره، أو مظهره، فيجد:"

### -أولاً-

بالنسبة إلى طبيعة التعبير، هناك قيم مختلفة يتضمنها الخطاب الأدبي؛ وهي إما تترجم الموقف العفوي للمتكلم، أو الكاتب، أو تترجم الأثر الذي يقصد إحداثه في المتلقي:

أ) -القيم العقلية: يترتب عليها أن يكون (الأسلوب) واضحاً، أو صحيحاً..

ب) -القيم التعبيرية: تجعل (الأسلوب) مندفعاً، أو ساذجاً، أو عادياً..

ج -والقيم الاجتماعية: تجعل (الأسلوب) طاغياً متحبراً أو ساخراً، وهزلياً"..

#### -ثانياً

وبالنسبة إلى مصادر التعبير

أ- "من وجهة الخاصية النفسية، والفسيولوجية للتعبير، هناك (أسلوب) صفراوي، أو مزاجي، وآخر حزين وآخر نسائي، وآخر طفولي بحسب فارق المزاج، والجنس والعمر.

ب- من وجهة اجتماعية التعبير، هناك أساليب للطبقات، وأساليب للحرفيين، وأساليب للعادات والتقاليد.

ج -من وجهة وظيفية التعبير، هناك أسلوب إداري، وأسلوب قانوني، وأسلوب خطابي، وأسلوب أدبي "2.

#### -ثالثاً-

وبالنسبة إلى مظهر التعبير، هناك:

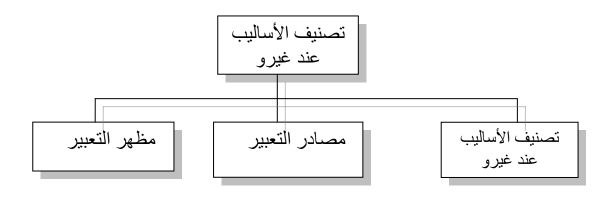
<sup>1</sup> الأسلوبية، لبيير غيرو، سلسلة ماذا أعرف المصدر السابق، ص: 120 -122.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص123.

أ- من حيث (الشكل)، أسلوب موجز، وأسلوب استطرادي، وأسلوب تصويري..

ب -ومن حيث (المضمون)، أي الفكر، يكون (الأسلوب) رفيقاً، رقيقاً، أو نشيطاً فيه شهامة..

ج -ومن حيث (تعبيرية) المتكلم، يكون (الأسلوب) شاعرياً، أو تقليدياً وهلم جراً وفي المخطط التالي تلخيص لهذه التصنيفات:



فهذا التصنيف يبرز لنا جليا التنوع في مقاربة النص عند الأسلوبيين، فما هي أهم اتجاهات الأسلوبية في ذلك؟

اتجاهات الأسلوبية:

راح الأسلوبيون. في إطار البحث الأسلوبي . يدرسون النصوص الأدبية، فهناك من قارب الظاهرة الأسلوبية بدءاً بعلاقة المبدع بالنص، وهنا انصب جهدهم على دراسة مدى انعكاس شخصية المبدع في نصه، وتصبح الرسالة اللغوية حينها مطية للتعريف بشخصية المبدع، مما يدخل في إطار علم النفس اللغوية إذا اعتبرنا هذا الأحير أحد مناهج المقاربة الأسلوبية.

170

ينظر: الأسلوبية، لبيير غيرو، سلسلة ماذا أعرف المصدر السابق، ص123- وما بعدها.  $^{-1}$ 

ونحد بعضهم الآخر قد حشد اهتمامه في دراسة النصوص وعلاقتها بمتلقيها، إذ يهتم بمدى استجابة القارئ للنصوص وأهميته في ذلك، حيث يعد المتلقي، من خلال ملاحظاته منطلقاً طبيعياً لفحص الرسالة اللغوي الحاملة للنص.  $^{1}$ 

وأقصى فريق آخر كلاً من المبدع والمتلقي في مقاربته للنصوص الإبداعية، وأبقى على النص وحده، إذ يرى أن النص هو الوحيد الذي باستطاعته، إلى حد ما، الكشف عن محموله الدلالي من خلال خواصه اللغوية التي تميزه عن نص آخر، أو يتميز بها كاتبه عن كاتب آخر.

ومن ثم نجد أن مقاربة الظواهر الأسلوبية، سواء ربطنا النص بمنشئه، أو متلقيه، أو اقتصرنا عليه دون منشئه ولا متلقيه، . تحتم علينا لا محالة اتخاذ الإحصاء منهجاً لرصد الظواهر الأسلوبية الكامنة في النصوص<sup>2</sup>.

## الأسلوبية التعبيرية (شارل باليCharles Bally):

دأب شارل بالي Charles Bally وأتباعه من الأسلوبيّين في تعاملهم مع النصوص الأدبية، انطلاقاً من المنهج الأسلوبي الذي يدرس لغة الخطاب سبراً لأغوارها، وما كان له ذلك لو لم ينحو منحى الدراسات اللسانية الحديثة، التي امتطت العلمية الوصفية سبيلاً لمدارسة النصوص من خلال لغتها ضمن تزامنيتها في إطار النسق المغلق المتمثل في النص.

تشكل الأسلوبية أو الأسلوبيات أو علم الأسلوب، التي هي كلمات مشتقة من الأسلوب، التي هي كلمات مشتقة من الأسلوب، الجاها نقدياً يعتني بمقاربة الجوانب الأسلوبية في النصوص الإبداعية.

وقد ظهرت خلال القرن التاسع عشر في النقد الغربي، لكن ملامحها كمنهج نقدي لم يحدد إلا في بداية القرن العشرين مع "شارل بالي" (C. Bally)، بعد أن كانت متداخلة مع علم البلاغة في التراث اللغوي العالمي.

<sup>1-</sup>ينظر في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، المرجع السابق، ص44.

 $<sup>^{2}</sup>$ الأسلوبية الرؤية والتطبيق: أ.د.يوسف أبو العدوس، دار المسيرة، ط1،  $^{1427}$ ه، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-الأسلوبية وتحليل الخطاب، المرجع السابق، ص 60.

استفاد شارل بالي Charles Bally في التأسيس للأسلوبية كثيراً من أستاذه فردينان دي سوسير (Ferdinand de saussure (1913.1857) وبخاصة في بعض إنجازاته اللغوية الأساسية.

ومن هنا، وضع "شارل بالي Charles Bally "، بوصفه مؤسس الأسلوبية ورائد التعبيرية منها، الطابع الوجداني محدداً في عملية التواصل بين المرسل والمتلقي، ضمن الإطار اللغوي للرسالة.

إذ يعد، بذلك، من الرواد "المؤسسين للأسلوبية، وهي تعني عنده البحث عن القيمة التأثيرية لعناصر اللغة المنظمة والفاعلية المتبادلة بين العناصر التعبيرية التي تتلاقى لتشكيل نظام الوسائل اللغوية المعبرة، وتدرس الأسلوبية عند "بالي Charles Bally" هذه العناصر من خلال محتواها التعبيري والتأثيري" من النص إلى المتلقي عبر اللغة.

اهتم بالي Charles Bally في أسلوبيته التعبيرية بالجانب الأدائي للغة الإبلاغية، من خلال تأليف المفردات والتراكيب اللغوية ورصدها جانباً إلى جنب، انطلاقاً مما يمليه وجدان المؤلف.

تعتبر، بذلك أيضا، التراكيب اللغوية حاملة لمضمون عاطفي مشحون دلالياً يجعل المتلقي يتأثر به، عندها يبقى الخطاب من خلال لغته المشكلة لبنيته الخارجية ذا تأثير فعال فيمن يحمل إليه، مادام "موقف التحليل الأسلوبي عند بالي Charles Bally هو الخطاب اللساني بصفة عامة، ولكنه يحصر مجال الأسلوبية في القيم الإخبارية التي يشتمل عليها الحدث اللغوي بأبعاده دلالية وتعبيرية وتأثيرية" إلى المتلقى للخطاب.

حصر "بالي Charles Bally" أسلوبيته في اللغة الشائعة، لغة التواصل اليومي، دون اللغة الأدبية، لغة الإبداع، لأن همه منصب في قضية الوظيفة التأثيرية للغة.

<sup>1-</sup>الأسلوبية وتحليل الخطاب، المرجع السابق، ص 60.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص 64.

ومن هنا كان الأسلوب عند بالي Charles Bally " هو تتبع السمات والخصائص داخل اللغة اليومية، ثم استكشاف الجوانب العاطفية والتأثيرية والانفعالية التي تميز أداء عن أداء" ، من شخص إلى شخص، ومن بيئة إلى بيئة.

واستنتج من ذلك بأن العلاقة بين اللغة والحديث أو بين عناصر الوراثة في اللغة وهو ما أطلق عليه "Langue"، وبين الاستخدام الذي يزاوله الناس في الحديث "Parole". ثم تحليل الرموز اللغوية، وذلك باعتبار أن المسميات اللغوية ليست سوى مفاهيم ترتبط بذهن من ينطقها،مع ضرورة دراسة التركيب العام للنظام اللغوي لأن الكلمة في حد ذاتما لا تمثل بناءً لغوياً.

ولاحظ ،أيضا، بأن دي سوسير Ferdinand de saussure آثر الفصل بين مناهج الدراسة الوصفية (سانكروني) والمناهج التاريخية (دياكروني)، بأن العلامة اللغوية تمتاز بطابع خاص سماه (الدال)، وطابع دلالي سماه (المدلول).

تميزت الأسلوبية منذ القرن العشرين "عما هو مشترك في مفهوم الأسلوب عن البلاغة القديمة"<sup>2</sup>، ولذلك ركّز شارل بالي(Charles Bally) في دراسته للأسلوب على الكلام أو الحديث اليومي باعتباره الخطاب البسيط و البعيد عن التعقيد والوعي القصدي، واشتغل كثيراً بالوصف اللغوي.

ولهذا نعتت أسلوبيته منذ البداية بالوصفية؛ إذ هي عبارة "عن وصف للوسائل المقدمة من اللغة، واختبار للعلاقة السنكرونية بين العبارة والوعي النفسي التحليلي  $^3$ ، وبذلك نجد أن شارل بالي (Charles Bally) في أسلوبيته الوصفية يترجح بين سلطان العقل والعاطفة من أثر اللغة في المتلقي.

<sup>1-</sup> البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، رجاء عيد، المرجع السابق، ص 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- G. Gengembre. Les Grands Courants Littéraire. P:40.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص40.

ويخلص شارل بالي (Charles Bally) في طرحه الأسلوبي إلى تأكيد سلطان العاطفة في العملية اللغوية، وأرجع سلطان العقل إلى المستويات الخلفية، معللاً ذلك بأن الإنسان في جوهره كائن عاطفي قبل كل شيء، وأن اللغة هي الكاشف الأكبر من هذا الإنسان.

يسجل الدارسون أن المنحى الذي سلكته الأسلوبية وبخاصة مع "شارل بالي Charles Bally " كان علمياً خالصاً، أو على أقل تقدير كانت نظرتها إلى الأسلوب تندرج في إطار علمي خاص، ويؤكد ذلك ما ذكره الأسلوبيون الفرنسيون من أمثال "بيير جيرو" و "جيرار جنجمبر"؛ إذ تسعى الأسلوبية الحديثة، في نظر هذا الأخير، إلى نظرة علمية.

توسعت داخل هذا الإطار المدرسة الأسلوبية الفرنسية لتشمل أعمال "شارل برينو" و"مارسيل كريسو" وأخذت تعتني بوسائل المعنى المعتمدة من المبدع في إطارها اللغوي البحت؛ ثم تطورت الأسلوبية تطوراً كبيراً وسجلت قفزة نوعية في مجال الدراسات الأدبية؛ فلم تعد لغة النص غاية في ذاتها بل أصبحت وسيلة لدراسة الأدوات التعبيرية من أجل غايات أدبية أسلوبية، وبذلك تكون الأسلوبية في مفهومها النقدي هي العلم الذي يكشف عن القيم الجمالية في الأعمال الإبداعية ألى الإبداعية ألى الإبداعية ألى الإبداعية ألى الإبداعية ألى الإبداعية ألى الإبداعية المناس المن

وخلاصة الأمر، يقصد بالأسلوبية التعبيرية طاقة الكلام الذي يحمل عواطف المتكلم وأحاسيسه حيث أن المتكلم يحاول أن يشحن كلماته بكم كبير من الدلالات التي يظهر أثرها على المتلقى وهي ظاهرة تكثيف الدوال خدمة للمدلولات $^2$ .

جُلت الأسلوبية التعبيرية في النقد العربي المعاصر، في ترجمة جزء من أعمال بالي Charles بأحث الأسلوبي" ترجمة لفصل من Bally ؛ إذ ضمن الباحث شكري محمد عياد كتابه "اتجاهات البحث الأسلوبي" ترجمة لفصل من كتاب شارل بالي (Charles Bally ) "اللغة والحياة" بعنوان "علم الأسلوب وعلم اللغة العام".

<sup>1-</sup>ينظر: الأسلوبية الرؤية والتطبيق: يوسف أبو العدوس، ص38.

<sup>2-</sup>ينظر في الأسلوب والأسلوبية، محمد اللويمي، ص44.

كما نجد عزة آغا ملك في مقال لها قد توصلت إلى "أن كلاً من: جول ماروزو، ومرسيل كريسو، وروبرت سايس، وشيفات أولمان، قد ساروا على نفج مؤسس الأسلوبية شارل بالي 1. Charles Bally

ومن الذين اهتموا بالأسلوبية التعبيرية في النقد العربي المعاصر إضافة إلى من سلف ذكرهم، "صلاح فضل" في مؤلفه "علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته" ينضاف إلى ذلك "حمادي صمود" في مؤلفه: "الوجه والقفا في تلازم التراث والحداثة" 1988.

حاول كلهم فهم الأسلوبية التعبيرية، كما جاءت من "شارل بالي Charles Bally " وأتباعه، بالإضافة ثم سعوا إلى تطبيق مقولاتها على اللغة العربية إبداعاً ونقداً في سياق معركة الحداثة التي تحتاح الحركة النقدية العربية المعاصرة.

175

الأسلوبية من خلال اللسانية: عزة آغا ملك، مجلة الفكر العربي، ع: 38.  $^{-1}$ 

## الأسلوبية النفسية "ليو سبيتزر" Les Spityer :

تضع الأسلوبية النفسية، الأثر الأدبي وسيلة للولوج إلى نفسية مبدعه، من خلال المعجم الإفرادي والمعجم تركيبي للغة الحاملة للخطاب القابع في النص الأدبي؛ وذلك كي يتسنى للباحثين في هذا الاتجاه الوصول إلى ذاتية الأسلوبي انطلاقاً من مضمون الرسالة ونسيجها اللغوي في إطار النص المبدع.

من رواد هذا الاتجاه في البحث الأسلوبي نجد الألماني ليوسبيتزر 1960-Les Spityer 1887 في مؤلفه: "دراسة في الأسلوب"؛ إذ يهتم بالذات" المبدعة وخصوصية أسلوبها انطلاقاً من تفردها في الكتابة، حيث يتميز باحتفاله بخصوصية الذات الكاتبة..." وآثر ذلك على خصوصية استعمالاتها الأسلوبية.

ومن ثم يكاد سبتزر "يجنح إلى تلامس واضح بين الجانب النفسي، لتلك الذات المنتجة، وبين ما أنتجته من كتابة معينة"<sup>2</sup> تختلف عن كتابات الآخرين.

ينضاف إلى ذلك ربط سبتزر لفردية الذات المبدعة، وتفردها في الأسلوب، داخل وسط اجتماعي يتطور تاريخياً، كما "يكاد يلامس كذلك المنحى الاجتماعي بحسبان تلك الذات جزءاً من شريحة اجتماعية ضخمة، وهي كذلك واحدة من سلاسل أفراد وجماعات لها روحها العام بجانب روح الذات الخاص"<sup>3</sup> مفردة ضمن سياقها الاجتماعي العام.

ينظر "سبتزر" إلى الأسلوب من خلال الذات المبدعة، وخصوصيتها الفردية في إطار سياق جماعي تاريخي يساهم في وسم الأسلوب بميزات خاصة تبعاً لما تمليه الظروف المختلفة؛ "فالأسلوب خصوصية شخصية في التعبير والتي من خلالها تتعرف على الكاتب، وذلك من خلال عناصر

البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، المرجع السابق، ص 52.  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص: 52 –53.

<sup>3-</sup>المرجع السابق، ص 53.

متعددة تعمل على تكوين هذه الشخصية الذاتية" من خلال ذوات أخرى تَحْيا جنباً إلى جنب معهم، في شكل جماعة تحكمها ظروف اجتماعية ونفسية وتاريخية خاصة.

تذهب الأسلوبية النفسية، من خلال طرحها في مقاربة النص، إلى أن علم الأسلوب، من منظورها، قادر على إدراك كل ما يتضمنه فعل الكلام من أساليب أصلية تتوفر على عناصر الفرادة أوجدتما طاقة خلاقة منبثقة من نفس مبدعة وتفرده في الإلقاء، وقدرته على القول، وتمكنه من التعبير.

وهنا ينصب جهد البحث الأسلوبي النفسي على تتبع التحولات اللغوية، التي أحدثها المبدع في خصوصيته وفرديته المتميزة انطلاقاً من دفقة شعورية يختص بها، لذلك قد تكون الأسلوبية النفسية أشبه بدراسة السير الذاتية للمبدعين والكتاب، وذلك بالاعتماد على استنطاق لغة النص وما تحمله من دلالات عديده، كما نادت بذلك اللسانيات الحديثة، والتي ولدت من رحمها الأسلوبية.

جنحت الأسلوبية النفسية إلى الانطباعية. والإغراق في ذوات المبدعين يظهر حالياً، مادامت تعتم بالجوانب النفسية، في إطار الجماعة بكل ظروفها التي تحيا ضمنها، جاعلة من أسلوب الكاتب في انحرافه عن السائد والمألوف، حقلاً للدراسة والبحث والتقصى.

نجد أن الأسلوبية النفسية ، كباقي الاتجاهات الأسلوبية الأخرى، تجلت في النقد العربي المعاصر، فراح باحثونا يترجمون لأعلامها ساعين إلى فهم وكشف ما تحمله هذه الدراسات الأسلوبية النفسية المعتمدة على المبدع، المتفرد من خلال نصه، الذي لا يفهم إلا منه 3.

البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، المرجع السابق، ص 126.  $^{1}$ 

<sup>2-</sup>ينظر في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، المرجع السابق، ص48.

<sup>3-</sup>ومن النقاد العرب الذين اهتموا بمذا الطرح الأسلوبي نحد:

<sup>-</sup>عزة آغا ملك في بحث لها بعنوان "منهجية ليوسبتزر في دراسة الأسلوب الأدبي" عن مجلة الفكر العربي عدد 36-1985.

<sup>-</sup> مادي صمود في مؤلفه "الوجه والقفا في تلازم التراث والحداثة" 1988.

<sup>-</sup>عبد الفتاح المصري في بحثه "أسلوبية الفرد" عن مجلة الموقف الأدبي، عدد 135 -136، دمشق 1982.

<sup>-</sup>صلاح فضل في كتابه "علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته" 1985.

ومن هنا فقد ترجحت بحوث العرب في الأسلوبية النفسية بين الترجمة، ومحاولة الفهم والدراسة، إلى التطبيق والنقد في غالب الأحيان.

## الأسلوبية والبنيوية: (الوظيفة).

يُعرُف النص بأنه نسق لغوي منسجم البنى، ومن هذا المعطى العلمي تنطلق الأسلوبية البنيوية في بحثها، متأثرة في أطروحاتها باللسانيات الحديثة، وبخاصة علوم: الصرف، والمعاني والتراكيب، لرصد ما يحمله النص من دلالات وإيحاءات بدءاً بمفرداته وتراكيبه المشكلة له، إذ تقارب الأسلوبية البنيوية الأسلوب من خلال النسيج اللغوي للنص، فتحدد العلائق اللغوية في مستوياتها الإفرادية والتركيبية المشكلة لنسيجها النصاني في تتابعها ومماثلتها، مهتمة بمقاربة الظواهر وما تولده من فروق تتولد في سياق الوقائع الأسلوبية ووظائفها في الخطاب الأدبي ذي الجودة العالية فنياً وجمالياً.

ينطلق البحث الأسلوبي البنيوي في تحليله للآثار الأدبية من خلال البنى اللغوية المشكلة لها، ومدى تناسقها وتضافرها داخلياً لتكوين ذلك الكل الشمولي المتمثل في النص، "وليس النص الأدبي نتاجاً بسيطاً من العناصر المكونة، بل هو بنية متكاملة تحكم العلاقات بين عناصرها قوانين خاصة بحا، وتعتمد صفة كل عنصر من العناصر على بنية الكل. "أ وعلى القوانين التي تحكمه.

ولا يمكن أن يكون للعنصر وجود، "فيزيولوجي أو سيكولوجي، قبل أن يوجد الكل، وعلى هذا الأساس فإنه لا يمكن تعريف أي عنصر منفصل إلا من خلال علاقاته التقابلية أو التضادية مع العناصر الأخرى في إطار بنية الكل"2.

حينئذ يمكننا مدارسة النصوص الأدبية انطلاقاً من لغتها الحاملة لها، ومدى تفاعل الشكل المتمثل في المفردات والتراكيب في سياق نحوي ما، ناهيك عن تفاعل هذا الشكل بما تولده هذه المفردات والتراكيب والأصوات من دلالات تكتسبها ضمن علاقاتها جنباً إلى جنب لتكون النص في شكله العام.

<sup>1-</sup>الأسلوبية منهجاً نقدياً: د.محمد عزام، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، سوريا، 1989م، ص 110.

المرجع نفسه، ص 110. $^{2}$ 

تؤسس الأسلوبية البنيوية لمنهج غايته دراسة النصوص الأدبية انطلاقاً من لغتها، وما تحدثه في تجاور مفرداتها وتراكيبها، في إطار النص كنسق لغوي معزول عن كل اعتبارات تاريخية أو نفسية، لذلك لا يبحث النقاد الأسلوبيون البنيويون عن ملامح أصالة النص في محاكاته للأسيقة بكل أنواعها.

بل نجد أن اهتمامهم ينصب على انسجامه النص مع نفسه، ويركزون على مقاربة وحداته التي أسست لتناميه فيبرزون جماليات مكوناته، وثراء دلالاته من خلال تناسق وانسجام أساليبه، فالنص الأدبي من هذا المنظور هو نظم لغوي يعبر عن ذاته بدءاً بانسجام مفرداته وتراكيبه، وعلاقة بعض، ومن ثم يجب مقاربته بذاته ولذاته 1.

تركز الأسلوبية البنيوية على تناسق أجزاء النص اللغوية، ورصد مدى انسجامها علائقياً، حتى تكتسب اللغة من خلال النص صفة الأدبية زيادة على صفة الإبداعية ضمن السياق العام للغة.

هذا كله ينبئ بأنها بقدر ما تحتم بالنص لذاته وبذاته، فإنها تحتم كذلك بالمتلقي كعنصر هام في تفعيل العملية الإبداعية، مادام هذا الأخير يقبل على الأثر الأدبي إذا بلغ درجة فنية راقية، تجعله يقع في نفسه موقع الاستحسان والقبول الفنيين، فيتمتع به، ويصغي إلى محمولته الدلالية، وينحذب نحو سحره الظاهر في إطار لغة فنية راقية تسمو عن التواصلية النفعية إلى التأثير الجمالي وتالياً إلى الإبداع والفن.

لقد كان لـ"رومان جاكبسون" الأثر الأعظم في التأسيس للتحليل الأسلوبي وبخاصة البنوي منه، إذ كان منطلقه في ذلك أن "الأدب أبعد من المعنى، والعمل الأدبي يمثل كل طرائق الأسلوب، وأن الأسلوب هو البطل الوحيد في الأدب" ، ومن ثم قام بالتأسيس الأسلوبية للبنوية ذات الطرح المحايث الذي يجعل من الأسلوب الميدان الأول للبحث والمقاربة.

 $^{2}$  حول الأسلوبية الإحصائية: محمد عبد العزيز الوافي، مجلة علامات، ج42، مج $^{11}$ ، ديسمبر 2001، ص $^{2}$ 

<sup>1-</sup>ينظر: الأسلوبية منهجاً نقدياً: محمد عزام، المرجع السابق، ص112.

كما ركز "ميشال ريفاتير Michael RIFATTERRE" في كتابه "مقالات في الأسلوبية البنيوية" على مقاربة المعالم الكبرى للأسلوب الفني وفقاً للطرح النقدي، مع الإدراك الواعي بما تحققه تلك المعالم من غايات وظائفية، سواء أكانت أسلوبية أم جمالية، انطلاقاً من أن النص بنية خاصة تشكل منظوراً أسلوبياً.

أسس هذا الطرح للتحليل الشكلاني الذي يحلل ويصنف مجموعة الأنساق التكرارية مع التركيز على ملاحظة الأداء البنائي وفق المستويات المتنوعة، مع الاهتمام بمقاربة المستوى الصوتي منه بخاصة.

لقد تشكل الاهتمام لدى الأسلوبية البنيوية بفن الشعر أو فن الأسلوب أكثر الاهتمام سعة وعمقاً، حتى كادت أن تعرف بدراسة الشعر دون الأجناس الأخرى؛ إلا أن هذا المدى الأسلوبي الشكلي، والذي استمد أسسه من الطابع الموضوعي المفرط في المحايثة، لم يسلم من الانتقاد المنهجي من بعض الدارسين، الذين عابوا عليه الانغماس في الطابع اللغوي الجاف متناسياً الجانب المضموني في العمل الأدبي.

وهذا ما دفع إلى بروز اتجاه آخر في الأسلوبية يركز على المناحي الانطباعية ويحاول ملامسة الجوانب الإنسانية في الأعمال الأدبية، وقد عرف بالأسلوبية الأدبية ولقي رواجاً في الدراسات الألمانية التي تستند في كثير من أطروحاتها إلى الفلسفة المثالية  $^{1}$ .

وخلاصة، تعتبر الأسلوبية البنيوية امتداد لآراء سوسير في التفريق بين اللغة والكلام كما تعد امتدادا لمذهب بالي في الأسلوبية التعبيرية الوصفية، وفقد طور البنائيون في بعض الجوانب وتلافوا بعض جوانب النقص عند سابقيهم حيث عايشوا الحركة الأدبية  $^2$  وهنا يكون التحليل الأسلوبي خاضعا لتفسير العمل الفني باعتباره كائنا عضويا شعوريا  $^3$ .

التحاه الأسلوبي في النقد: د. شفيع السيد، دار الفكر العربي، القاهرة، 1986، -117. -117

<sup>2-</sup>ينظر: في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، المرجع السابق، ص45.

الآبحاه الأسلوبي في النقد: د. شفيع السيد، المرجع السابق، ص $^{117}$ .

وجد هذا الاتجاه أقلاماً نقدية عربية حاولت أن تتبنى أطروحاته وتحاول أن تؤسس لها حتى تصبح قراءة لها مجال في الممارسة النقدية العربية المعاصرة 1.

لقد ترجحت هذه البحوث بين الترجمة ومحاولات التطبيق على النصوص الأدبية العربية، وقيامهم بالنقد أحياناً.

### 4. الأسلوبية الإحصائية:

تعتمد الأسلوبية الإحصائية، الإحصاء الرياضي مطية للدخول إلى عوالم النصوص الأدبية، دلالة منها على خصائص الخطاب الأدبي في أدواته البلاغية والجمالية إذ "يهدف التشخيص الأسلوبي الإحصائي إلى تحقيق الوصف الإحصائي الأسلوبي للنص، لبيان ما يميزه من خصائص أسلوبية "2 عن باقى النصوص الأخرى.

انصبت جهود الأسلوبيين الإحصائيين على مدارسة النصوص الإبداعية، من خلال بنياتها المشكلة لها ومراعاة عدم تكرارها، والبحث عن الصيغ والمفردات التي يركز عليها المبدع دون غيرها، وذلك للوقوف على المعجم الإفرادي والتركيبي والإيقاعي للمبدع ذاته.

كما سعت الأسلوبية الإحصائية إلى تبيان خصائص اللغة التي اعتمدها الكاتب محاولة منها لتأكيد أن المقاربة الإحصائية للأسلوب يقصد منها تمييز الملامح اللغوية للنص، وذلك من خلال إبراز معدلات تكرار مختلف المعاجم، سواء أكانت إفرادية أم تركيبية أم إيقاعية ونسب هذا التكرار، ولهذا النمط من المقاربة أهمية خاصة في تشخيص الاستعمال اللغوي عند المبدع، وإظهار

<sup>1-</sup>ومن النقاد الذين سعوا إلى ذلك:

<sup>-</sup> فؤاد أبو منصور: "النقد البنيوي الحديث".

<sup>-</sup> عبد السلام المسدي: "محاولات في الأسلوبية الهيكلية".

<sup>-</sup> حمادي صمود: "الوجه والقفا في تلازم التراث والحداثة".

<sup>-</sup> محمد العمري: "تحليل الخطاب الشعري"

<sup>-</sup> شكري محمد عياد: "اتجاهات البحث الأسلوبي".

<sup>-</sup> فؤاد زكريا: "الجذور الفلسفية للبنائية.

<sup>2-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، رجاء عيد، المرجع السابق، ص 48.

الفروق اللغوية بينه وبين مبدع آخر، مع ذكر العلل والأسباب إلى حد ما.  $^{1}$  وعموما فإن هذا الاتحاه يعنى بالكم وإحصاء الظواهر اللغوية في النص ويبني أحكامه بناء على نتائج هذا الإحصاء.

ولكن هذا الاتجاه إذا تفرد فإنه لا يفي الجانب الأدبي حقه فإنه لا يستطيع وصف الطابع الخاص والتفرد في العمل الأدبي، وإنما يحسن هذا الاتجاه إذا كان مكملا للمناهج الأسلوبية الأخرى<sup>2</sup>.

من رواد المنهج الأسلوبي الإحصائي في الغرب يمكن أن نقتصر على الأسماء الآتية:  $^{-1}$ 

<sup>-</sup> برنلد شبلز في مؤلفه "علم اللغة والدراسات الأدبية، دراسة الأسلوب والبلاغة

<sup>-</sup> كراهم هاف: "الأسلوب والأسلوبية".

<sup>-</sup>جون كوهن: "بنية اللغة الشعرية"

<sup>2-</sup>ينظر:

<sup>-</sup>النقد الأدبي الحديث: أ.د.سعد أبوالرضا، المرجع السابق، ص115.

<sup>-</sup>في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، المرجع السابق، ص46.

ويبقى أن المنهج الإحصائي أسهل طريق لمن يتحرى الدقة العلمية ويتحاشى الذاتية في النقد $^1$ ، فيحب أن يستخدم هذا المنهج كوسيلة للإثبات والاستدلال على موضوعية الناقد أي بعد أن نتعامل مع النص بالمناهج الأخرى التي تبرز جوانب التميز في النص.

كما نحد تجلي الأسلوبية الإحصائية واضحاً في النقد العربي المعاصر، حيث تركز بين الترجمة والنقد ومحاولات التطبيق على النصوص الإبداعية العربية<sup>2</sup>.

## الأسلوبية وتحليل الخطاب

لما كان النص في حركيته الإبداعية لا يستخلص إلا عن طريق التحليل، الذي يمثل الفهم السليم للنص في ذاته، لكونه يبرز وحداته اللغوية التي تؤلف شكله، فإن دراسة النص تتم بتحليل مستوياته المتعددة، و"تحليل قصيدة شعرية يستلزم وصف مختلف العلاقات التي تقوم بين المستويات المتعددة للقصيدة".

تضمن هذه المستويات إجابات متعددة لما ينطوي عليه المركب النصي من مجموعة عضوية متكاملة، يفهم مجموعه بالدراسة الدقيقة لأجزائه ووحداته اللغوية.

ويتم التحليل الأدبي" على مستويات، لكل منها وحداته الخاصة به" اعتمد التحليل الأسلوبي على أجزاء الوحدات اللغوية وخصائصها التي يمكن أن تبحث جميعا على أساس كمّي وإحصائي"<sup>4</sup>. والمعرفة العلمية للأدب التي تقدف إلى الموضوعية، تتمّ بهذا النوع من التحليل.

<sup>1-</sup>ينظر: البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، مكتبة لبنان، ط1، 1994م، ص 198.

<sup>2-</sup>ومن النقاد العرب الأسلوبيين الذين برزوا في هذا الاتجاه:

<sup>-</sup>محمد الهادي الطرابلسي "في منهجية الدراسة الأسلوبية"، مجلة الجامعة التونسية نوفمبر 1983.

<sup>-</sup>سعد مصلوح "الأسلوب دراسة لغوية إحصائية"، و"الدراسة الإحصائية للأسلوب، بحث في المفهوم والأجزاء والوظيفة" عالم الفكر العدد 03 أكتوبر، نوفمبر، ديسمبر 1989.

<sup>-</sup>صلاح فضل "علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته".

<sup>-</sup>محمد العمري "تحليل الخطاب الشعري".

<sup>3-</sup>تحليل الخطاب الأدبي، دراسة تطبيقية: إبراهيم صحراوي، ط 1، دار الآفاق، الجزائر، ص19.

 $<sup>^{4}-</sup>$  barthes (Roland ) introduction à l'analyse structurale du récit , in communications, paris, page : 11  $N_{2}$  :08 .

فلا تتّصف الأسلوبية بالجدة إلا بإدراجها في إطار علمي، "وإذا حصل ذلك فإن النتيجة  $^{1}$ .  $^{1}$ 

ولا يستغني أيّ علم عن الإحصاء، لأنه مفتاح منهجي مهم يفضي بنا بعد كل دراسة إلى حصر الخصائص الألسنية العامة لنسيج النص، بعد ملاحظة وتشخيص وقياس الظاهرة الأدبية .

ونحن نعلم بأن للعملية الإحصائية فضل بارز في عقلنة المنهج النقدي<sup>2</sup>"، ومن هنا فإن الأسلوبية تطبق الإحصاء والكم، لقياس تردد العدولات في اللغة، خاصة اللغة الشعرية.

إذ" يعتبر الكم في حد ذاته عاملا من العوامل البروز والظهور، فالمواد التي تتكاثف بشكل غير عادي بالنسبة لمستعمل اللغة كفيلة بإثارة الانتباه بكمياتها نفسها، إن القارئ الناقد هو نفسه معيار الانزياح. 3"

ويعرف الانزياح الأدبي كميا بالقياس. واللغة الشعرية تصبح قابلة للقياس، والتشخيص الإحصائي، في الدراسات الأسلوبية التي تتبّع بصمات الشّحن في الخطاب عامّة 4.

ولا يتأتى لها ذلك إلا بوصف الظاهرة الأدبية، وتمييز سماتها اللغوية فيها، ثم تحليلها، وتأويلها بعد إظهار نسب ومعدلات تكرارها، لتنتهي إلى إظهار السمات الأسلوبية للنص المدروس، وتعتمد في ذلك على أدواتها الإجرائية، مستثمرة معارف اللغة وحقولها في وصف البنى السطحية، والبنى العميقة في الخطاب، لتحديد الظاهرة الفيزيائية أن لتنتهي بتحديد النظام العام للخطاب، والوصول إلى المؤثرات الموضوعية للنص.

<sup>1-</sup>الأسلوب والأسلوبية: غراهم هوف، ترجمة كاظم سعيد الدين، المرجع السابق، ص57.

<sup>2-</sup>قضية البنيوية: عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 78.

<sup>3-</sup>تحليل الخطاب الشعري: محمد العمري، الطبعة: 1، الدار العالمية للكتاب، المغرب 1990، ص 29.

<sup>4-</sup>الأسلوب والأسلوبية: عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-قضية البنيوية: عبد السلام المسدي، المرجع السابق، ص 79.

وفي هذا وجدنا سعد مصلوح يرى بأن "التشخيص الأسلوبي الإحصائي يمكن اللجوء إليه حين يراد الوصول إلى مؤثرات موضوعية، في فحص لغة النصوص الأدبية  $^{1}$ ".

وتعتبر تلك المؤشرات وسيلة منهجية منطقية، يمكن استنفاذ الدرس الأدبي من ضباب العموم والتهويم، وتخليصه من سلطات الأحكام الذاتية، التي تفتقد السند والدليل. وتسعى الدراسات النقدية إلى اعتماد منهج الأسلوبية الإحصائية، في تحليلها للخطاب الأدبي، إنما تتعدى الإحصاء، إلى الكشف عن التوظيف الأسلوبي والدلالي للظاهرة اللغوية المتواترة، في الخطاب، وبالتالي يتحول الكم الرقمي إلى كيف دلالي، فينحصر بذلك العمل عن الوجهة التقويمية المعيارية، التي تعتمد إطلاق الأحكام المعيارية والارتجالية، إلى وجهة المعاينة الدقيقة، ذات الموضوعية 2.

وينظر إلى المعجم الشعري وخاصيته الأسلوبية الفنية من خلال تواتره، وأساليب توظيفه وتردده في سياقات محددة تفصح عن مكنونات الشاعر وأحاسيسه.

ولا تدرس الكلمات المحصاة للمعجم الفني خارج سياقها، بل تعالج ككل متكامل، لأن المعجم هو أحد العناصر الأساسية لبنيوية النص، فكلماته الطاغية في النص تؤلف خطابه، الذي تتضافر في نسجه العناصر الصوتية، والمعجمية، والمعنوي ويقوم المعجم بدور مهم في تركيب الجمل وفي معناها، لارتباطه بحياة اللغة ارتباطا وثيقا، حين يتردد في الخطاب بنفسه أو بتركيب يؤدي معناه.

لهذا فإن الدراسة التركيبة ترى في المعجم مكونا أساسيا، جوهريا تأسس عليه بنية الجملة، ويتحدد معناها، فالتركيب والمعجم بحسب هذه النظرة غير منفصلين، وعلاقتهما تكوينية ضامنة لإشغال اللغة 3".

ولتصنيف المعجم لا بدل من القراءة الباطنية التأويلية، لكشف الدلالات المبينة والدلالات المسكوت عنها، "لأنه لا تلقي بدون تأويل ولا تأويل بدون تلقي .4"

<sup>1-</sup>الأسلوبية وتحليل الخطاب: نور الدين السد، الجزء الأول، دار هومه، الجزائر، ص 108.

<sup>2-</sup>الأسلوبية وتحليل الخطاب: نور الدين السد، المرجع السابق، ص120.

<sup>3-</sup>تحليل الخطاب الشعري استراتيجية التناص: محمد مفتاح ، المرجع السابق، ص57.

<sup>4-</sup>من قضايا التلقي والتأويل: سعد يقطين، طبعة 1، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، الرباط، 1994، ص 141.

إن انتقاء المعجم اللغوي وتوظيفه ضمن سياق معين يدل على دراية أسلوبية، لأن "إحدى مميزات اللغة الأدبية.. تعويلها المطلق على طاقتها الإيحائية دون الطاقة التصريحية "".

ونكشف بهذه الطاقة عن لغة المؤلف وأسلوبه، ومختلف العلاقات التي تقوم بين مستويات الخطاب، فالكلمات تكتسب مدلولاتها الخاصة والمميزة عبر العمل المشترك للسياق، وهي بالرغم من إحالتها إلى مدلول معين، تظهر في الوقت نفسه محملة بمدلولات أحرى ممكنة خاصة في الخطاب الشعري<sup>2</sup>.

وتردد الحقول الدلالية في أي نص، وتعدد قرأتما يفضي إلى تحديد هوية النص " فإذا ما وجدنا نصا بين أيدينا ولم نستطع تحديد هويته بادئ الأمر، فإن مرشدنا إلى تلك الهوية هو المعجم، بناءا على التسليم بأن لكل خطاب معجمه الخاص. 3" لكن القول بأن لكل خطاب شعري معجمه الخاص به أمر نسبي، فقد تكون للشاعر الواحد نفسه معاجم بحسب المقال والمقام ف: "إنما الذي بعث في مثل ذلك اللفظ المعجمي الحياة الدلالية هو الفنان 4"

ويضاف إلى ذلك أن المعجم قد يتراجع عن هيمنته في النص، ويترك الصدارة للظاهرة الصوتية والتركيبية. كما أنّ سمّة عدم الثبات هي خاصية المعجم الشعري، الذي يتغير حسب قدرات الشاعر على الخلق والإبداع، وعدم ووحدانيته عبر الزمان والمكان ضمن لغة ما، جعل معجم الشعر متطور باستمرار، تتحكم فيه الشروط الذاتية والموضوعية.

فالشاعر يعيش بالكلمة في بيئته اللغوية، وفيها يتم الاتصال بينه وبين الآخرين في إطار أسلوبه الخاص، الذي هو "كيفية ممكنة ينبغي أن تسترجع في عملية الاستقبال" 5.

<sup>1-</sup> قضية البنيوية، عبد السلام المسدي، المرجع السابق ص 78.

<sup>2-</sup>المرسلة الشعرية أمبرتو أيكو، مجلة الفكر المعاصر، عدد، 18، 19، بيروت، لبنان، 1982، ص 103.

<sup>3-</sup>تحليل الخطاب الشعري، محمد العمري، المرجع السابق، ص58.

<sup>4-</sup>النص من أين؟ وإلى أين؟: د.عبد الملك مرتاض، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983، ص 86.

<sup>5-</sup> علم اللغة والدراسات الأدبية، دراسة الأسلوب، البلاغة، علم اللغة النصي :برند شيلز، ترجمة محمود جاد الرب، الدار الفنية للنشر والتوزيع، ط1، الرياض، 1987، ص109.

ونبحث بعلم أسلوب المعجم في وسائل تعبير الكلمات وما يترتب على ظواهر نشأتها، ف" .. اللفظ كان على الدوام جزءا نصيا بامتياز ""

إن النظر للمعجم الشعري الفني للشاعر لا يتأتى إلا بدراسة الحقول الدلالية بمنهجية إحصائية. وتسهم هذه الأخيرة بدور فعال في إظهار الترددات التي تشكل محاور معجمية، أو حقول دلالية، تضمن انسجام النص مع نفسه، ومع غيره من النصوص، يقول الدكتور مفتاح في هذا الصدد: ".. الطريقة الإحصائية تضع يدنا على بعض الترددات التي هي ذات مغزى، فلا أحد ينكر دورها في رصد المحاور التي يدور عليها الديوان أو القصيدة، ولا أحد يجادل في أن تلك الترددات تضمن انسجام النص مع نفسه ومع النصوص الأخرى التي ينتمي إلى جنسها .2"

وأثناء رصد المعاجم المتواترة والحقول الدلالية الطاغية في الخطاب، يتوصل الباحث إلى نتائج سليمة وموضوعية، تتحدد على إثرها الخصائص الأسلوبية للدلالات اللغوية في العمل الأدبي، ولا يتم ذلك إلا بمنهجية علمية دقيقة تطبق قواعد وإجراءات خاصة، ترسم الطريق بوضوح وبصورة مستقيمة.

مع ظهور البنيوية في القرن العشرين، بتأثير من لسانيات دي سوسير، ودعوتها إلى دراسة النص من الداخل وإقصائها لجميع السياقات الخارجة عن النص، راحت حل المناهج النقدية المعاصرة تحذو حذوها في قراءتها النصوص الأدبية.

نحد الأسلوبية من المقاربات التي اقتصرت في درسها للنص الأدبي على جانبه اللغوي، "ومن هنا فإن الجانب اللغوي هو مجال الباحث الأسلوبي، أما ما يتصل بالأثر الجمالي، أو تحليل عمل الشاعر، أو الروائي، أو المسرحي وجدانياً، وجمالياً وموقفاً أو سواه فكل ذلك يكون مهمة الناقد الأدبي بعد ذلك" بصفة أكثر شمولية، وذلك ما يطلع به النقد بشتى اتجاهاته.

نظرية اللغة الأدبية: خوسيه مريّا بوثوينوايقانكوسِ، سلسلة الدراسات النقدية ترجمة الدكتور حامد أبو حامد، 2 مكتبة غريب دمشق، ص، 183.

<sup>2-</sup>تحليل الخطاب الشعر، محمد العمري، المرجع السابق، ص 60.

<sup>3-</sup>البحث الأسلوبي معاصرة وتراث، رجاء عيد، المرجع السابق، ص33.

تعد الأسلوبية اتجاهاً من اتجاهات النقد الأدبي، إن لم نقل جزءاً منه، وإن كنا نجد أن كل من الباحث الأسلوبي، والناقد الأدبي يقوم بالممارسة لفعل القراءة كل حسب ما توفرت له من رؤية وأدوات إجرائي، حينها لا نجد فرقاً أو احتواء أحدهما للآخر، مادام كل منها يحاول أن يقارب النص الإبداعي بأدواته الإجرائية، غير أن الناقد الأدبي يصبح أكثر منهجية عندما يستوعب ويلتزم بأحد المناهج، يستقي منه أدواته، ليقارب النصوص الأدبية. فالنقد الأدبي لن يوفق في عمله ما لم يستعن بمنهج نقدي من المناهج النقدية المعروفة سواء أكانت سياقية منها أم نَسقيّة، كل بحسب أدواته الإجرائية، وطرائقه ومقولاته في استنطاق النصوص الأدبية، وفهم العملية الإبداعية من ناص ونص ومتلقّ.

# الأسلوبية والنص الأدبي:

أما التحليل الأسلوبي للنص، عند ريفاتير Michael RIFATTERRE ، فهو الذي يضع يدي المحلل على (أدبية) النص الأدبي، حيث ينطلق من النص الذي هو صرح مكتمل ينبغي تتبع سمة الفردية فيه. وهذه السمة الفردية هي الأسلوب، وهي بالتالي (أدبية) النص.

بيد أن الظاهرة الأدبية، عند ريفاتير Michael RIFATTERRE المتمامه المناص فحسب، بل هي القارئ أيضاً، وردود فعله إزاء النص. ولهذا ركز ريفاتير Michael RIFATTERRE المتمامه على النص وسلطته على القارئ الذي ليست له الحرية في التأويل، وإنما الطواعية للنص. وبهذا يختلف التحليل الأسلوبي الذي يعتمده ريفاتير Michael RIFATTERRE عن التحليل البنيوي الذي يفترض بنية كبرى للنص، ثم بنيات صغرى، تقوم بينها علاقات تنافر وتضاد أو تشابه ومماثلة.

وهذا لا يعني أن تحليله الأسلوبي لا يعتمد على تقسيم النص إلى وحدات، فهو يفعل ذلك، ولكن بشرط أن تكون الوحدات مترابطة مع بعضها بعضاً. ومن هنا فإنه يرفض منهج الكلمات- المفاتيح في التحليل الألسني $^{1}$ .

تركز الأسلوبية . بوصفها منهجاً نسقياً يقصي من طريقه كل السياقات الخارجة عن النص . على مقاربة لغة النص، وأسلوب الكاتب فيه انطلاقاً من إمكاناته اللغوية المتاحة، ومن ثم فهي ترتكز قراءتما للنص على مفهوم الأسلوب كمجموعة من الخيارات يقوم بما الكاتب في نصه على مستويات اللغة المختلفة، اللفظية منها والنحوية بشكل رئيسي ثم الصوتية، وما تفرزه هذه الخيارات الأسلوبية من وظائف ومعانٍ ومدلولات أسلوبية ناشئة عن علاقات متشابهة، ومترابطة أو متنافرة، وأحياناً معقدة بين مستويات اللغة المذكورة، بحسب الموقف الذي ساهم في إنتاج النص.

يعتمد المنهج الأسلوبي اللغة الحاملة للنص قصد سبر أغوارها، وكشف مكنوناتها، من حلال الألفاظ، والتراكيب سواء من جانبها النحوي، أو الصوتي، أو الدلالي، سعياً إلى الوقوف عند اللغة الأدبية المميزة للنص عن سواه من النصوص الأخرى.

لأن "التناول الأسلوبي إنما ينصب على اللغة الأدبية لأنها تمثل التنوع الفردي المتميز في الأداء عما فيه من وعي واختيار، وبما فيه من انحراف عن المستوى العادي المألوف، بخلاف اللغة العادية التي تتميز بالتلقائية والتي يتبادلها الأفراد بشكل دائم وغير متميز" وذلك ما يميز بين الأسلوب في خصوصيته الإبداعية والأسلوب كأداة يومية تستعمل للتواصل؛ والأسلوبية باعتبارها منهجاً نقديّاً ينصب اهتمامها على اللغة الأدبية من خلال انحرافاتها الإبداعية عن النمطية ضمن اللغة الإبداعية العادية.

تبقى القراءة الأسلوبية ذلك المنهج النسقي الذي يجعل لغة النص وسيلة وغاية لفهم الإبداع والوقوف على درجة الأدبية فيه، من خلال الهوامش التي تحققها اللغة الإبداعية إذ تسمو بالنص

.

<sup>1-</sup>تحليل الخطاب الأدبي على ضوء المناهج الحداثية: د.محمد عزّام، موقع اتحاد الكتّاب العرب على شبكة الإنترنت http://www.awu-dam.org) ، ص14.

<sup>2-</sup>البلاغة والأسلوبية، محمد عبد المطلب، ص 129.

إلى مصاف الأعمال الفنية الجذابة، انطلاقاً من مدى اختيار الألفاظ وتراصها وعلاقة بعضها ببعض، ضمن تركيب نحوي وصوتي ودلالي.

ولذلك نجد أن "الأسلوبية تعود بالضرورة إلى خواص النسيج اللغوي، وتنبثق منه، فإن البحث عن بعض هذه الخواص ينبغي أن يتركز في الوحدات المكونة للنص وكيفية بروزها وعلائقها" 1 بعضها ببعض.

وتبقى الأسلوبية منهجاً نقدياً عمل من أجل الكشف عن أسرار اللغة الأدبية في النص الإبداعي، من خلال وحداته المكونة له وانطلاقاً من اللغة كوسيلة وغاية، كوسيلة للوصول إلى استنطاق النص، وكغاية سعياً وراء الوقوف عند درجة الأدبية في النص الأدبي.

بعد هذه الجولة النظرية في مباحث لسانيات النص والدراسات البلاغية والأسلوبية، نلج في الفصل الأخير إلى الدراسة النصية التطبيقية في سورة البقرة، لنقف على أهم آليات الاتساق والانسجام فيها.

-

 $<sup>^{1}</sup>$ -شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية القصد والقصيد، صلاح فضل، المرجع السابق، ص  $^{80}$ .

## توطئة:

يجدر بنا منهجيا، في بداية هذا الفصل الأخير، التعريف بهذه المدونة الكريمة (سورة البقرة) وتبيان أسباب اختيارها للتطبيق في هذا البحث.

تعتبر البقرة، في النصوص النبوية، سنام القرآن ،فعن ابن مسعود أ، رضي الله عنه، عن النبي عقال: " إنَّ لكلِّ شيءٍ سناماً، وسنامُ القرآنِ سورةُ البقرةِ، وإنَّ الشيطانَ إذا سمعَ سورةَ البقرةِ تُقرأُ خرجَ منَ البيتِ الذي يُقرأُ فيهِ سورةُ البقرة "2.

وسنام كل شيء أعلاه  $^{3}$ ، وسورة البقرة سنام القرآن" إما لطولها واحتوائها على أحكام كثيرة، أو لما فيها من الأمر بالجهاد، وبه الرفعة الكبيرة $^{4}$ .

<sup>1-</sup>ينظر: أسد الغابة في معرفة الصحابة: ابن الأثير، عز الدين علي بن محمد، ( 74/3)، والذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء(461/1)، حقق بإشراف، شعيب الأرناؤوط وأكرم البوشي. عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب ( 32هـ)، أبو عبد الرحمن الهذلي الإمام الحبر فقيه الأمة، من السابقين الأولين، أول من جهر بالقرآن، هاجر الهجرتين، وشهد بدراً وجميع الغزوات.

 $<sup>^2</sup>$ -رواه الحاكم في كتاب فضائل القرآن، (561/1)، والبيهقي في شعب الإيمان (452/2)، رقم( 3277)، وذكره الألباني، محمد ناصر الدين، سلسلة الأحاديث الصحيحة (135/2)، حديث رقم(588)، مكتبة المعارف، الرياض، د.ط، 1415هـ – 1995م.

لسان العرب : ابن منظور الإفريقي، أبو الفضل جمال الدين بن محمد، مادة (سنم)، (308-306/12) المصدر السابق.

<sup>4-</sup>تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي: المباركفوري، أبو العلي محمد بن عبد الرحمن: (181/8)، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط2، 1406هـ – 1986م.

ونجد من بين أسمائها، أيضا، أنها فسطاط القرآن: كما كان يسميها حالد بن معدان  $^1$ ،" وذلك لعظمها ولما جمع فيها من الأحكام التي لم تذكر في غيرها  $^2$ ، والفسطاط: البيت من الشَّعر  $^3$ .

ونستطيع أن نقول، على أية حال، بأن سورة البقرة بحسب النزول، على ما اشتهر، هي السورة السادسة والثمانون، وهي أول سورة نزلت بالمدينة المنورة، بعد الهجرة. وقد نزل قبلها في مكة خمس وثمانون سورة، كما ذكر الزركشي (794هه) في كتاب البرهان  $^{5}$ .

وقال أبو عمرو الداني (444هـ)، أورد السور التي أنزلت بمكة: " فذلك ما أنزل عليه ع بمكة، خمس وثمانون سورة ... وأنزل عليه بعدما قدم المدينة سورة البقرة، ثم آل عمران، ثم الأنفال... "7 وقد نقل السيوطي هذا القول، وقول من قال أنه قد نزل بعد البقرة سورة الأنفال ثم

<sup>1-</sup>خالد بن معدان بن أبي كرب الكلاعي (ت104هـ)، تابعي، ثقة، أصله من اليمن، وإقامته في حمص، تولى شرطة يزيد بن معاوية، [ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، 189/16-205، الأعلام، 299/2].

سابق. علوم القرآن: جلال الدين السيوطي، (119/1)، المصدر السابق.  $^2$ 

<sup>3 -</sup> مختار الصحاح: الرازي، محمد ابن أبي بكر، (ص249)، المصدر السابق.

 $<sup>^{4}</sup>$  هو بدر الدين أبو عبد الله، محمد بن بحادر بن عبد الله (ت 794ه) تركي الأصل، المصري المولد والوفاة ،من العلماء الأصوليين على الفقه الشافعي. له (إعلام الساحد أحكام الساحد، والإجابة لما استدركته عائشة على الصحابة، والديباج في توضيح المنهاج)، [ انظر: شذرات الذهب 335/6، طبقات الداودي، 157/2-158، الأعلام 6/61.60].

<sup>5-</sup>البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، (1/ 250 251)، المرجع السابق.

<sup>6-</sup>هو أبو عمرو عثمان بن سعيد بن عمر الأموي القرطبي ( 371- 444هـ)، والداني نسبة إلى دانية في الأندلس، كان إماماً في علم القراءات، والتفسير وإعراب القرآن وطرقه، وله معرفة بالحديث ورجاله، من تصانيفه: "جامع البيان" في القراءات السبع، و" المقنع في رسم الصاحف ونقطها"، و "الاهتدا في الوقف والابتدا". ( ابن بشكوال: الصلة 292/5-593، طبقات الداودي، 373/1-376).

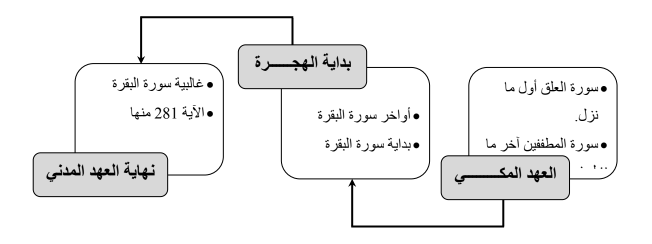
<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>-البيان في عد آي القرآن: الداني، أبو عمرو، تحقيق الدكتور غانم قدوري حمد، منشورات مركز المخطوطات والتراث والتراث والوثائق، الكويت، ط1، 1414هـ 1994م، (ص 136).

آل عمران  $^{1}$ . وهو أولى بالصواب لأن الأنفال نزلت في غزوة بدر، وآل عمران تحدثت عن أُحد، وبدر قبل عام من أُحد.

وإذا كانت الروايات ، في عمومها، تفيد بأن سورة البقرة نزلت بعد الهجرة، فإن هناك حديثاً يستثني خواتيم سورة البقرة، ويؤكد أنها نزلت ليلة الإسراء والمعراج؛ أي في العهد المكي وفق المشهور من أقوال العلماء 2.

حيث روى ابن مسعود رضي الله عنه: " لَمَّا أُسْرِيَ بِرَسُولِ اللَّهِ ٤ انْتُهِيَ بِهِ إِلَى سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى، وَهِيَ فِي السَّمَاءِ السَّادِسَةِ إِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْرَجُ بِهِ مِنْ الأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْرَجُ بِهِ مِنْ الأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا وَإِلَيْهَا يَنْتَهِي مَا يُعْشَى السِّدْرَةَ مَا يَعْشَى، قَالَ فَرَاشٌ مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ مَا يُعْشَى، قَالَ فَرَاشٌ مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ فَرُعُومِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثَلاثًا أَعْطِيَ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ وَأُعْطِيَ حَوَاتِيمَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ وَعُفِرَ لِمَنْ لَمْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ مِنْ أُمَّتِهِ شَيْعًا الْمُقْحِمَاتُ "3.

ويمكن أن نجمل مراحل نزول سورة البقرة في هذا المخطط:



الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، المصدر السابق، ( 20/1).

<sup>2-</sup>السيرة النبوية الصحيحة: العمري، أكرم ضياء، (188/1-189)، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط 5، 1413ه - 1993م.

<sup>3-</sup>صحيح مسلم: كتاب الإيمان، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1347هـ/ 1929م، رقم (173).

وصفوة القول؛ فإن سورة البقرة هي أول ما نزل بعد الهجرة، واستمر نزولها حتى نهاية العهد المدني، حيث نزلت الآية (281) منها، والتي هي على الراجح آخر آية في القرآن، كما نزل قبيلها آيات الربا، فيما تقدمت خواتيم السورة سائرها فنزلت قبيل الهجرة، لكن غالب آيات السورة قد نزل في بدايات الهجرة.

فإذا كانت سورة البقرة هي "أول سورة نزل من القرآن في المدينة، وهي أطول السور القرآنية جميعا إذ تستغرق أكثر من جزءين من أجزاء القرآن، وفيها حشد من الموضوعات المتنوعة أكثر مما حوته أية سورة أخرى من سور القرآن" $^1$ .

ويبدو، لأول وهلة، هذا الحشد مجرد "انتقال من موضوع إلى موضوع بغير نظام! وذلك الذي يقوله الذين لا يعلمون، من المستشرقين وتلامذتهم "المثقفين" ولكن هذه السورة رغم طولها ذلك، ورغم هذا الحشد المتنوع كله في رباط محكم، بحيث يصبح له، على تنوعه، أهداف واضحة محددة، وشخصية موحدة"2.

فأين يكمن هذا الرباط وما هي أدواته ؟ هذا ما ستوضحه المباحث التالية:

194

<sup>1-</sup>دراسات قرآنية: محمد قطب، دار الشروق، القاهرة، ط 2، 1982م، ص277.

<sup>2-1</sup> المرجع نفسه، ص277.

## المبحث الأول: مفهوما الاتساق والانسجام

### مفهوم الاتساق:

نستهل تعريف الاتساق بذكر أهم المعاني التي أوردتها المعاجم العربية لهذه الكلمة، ومما جاء في ذلك "وَسَقَ الليلُ واتَّسَقَ؛ وكل ما انضم، فقد اتَّسَق. والطريق يأتَسِقُ؛ ويَتَّسق أَي ينضم؛ حكاه الكسائي. واتَّسَق القمر: استوى.

وفي التنزيل: "فلا أُقسم بالشَّفَق والليل وما وَسَق والقمر إذا اتَّسَق"؛ قال الفراء: وما وسَقَ أَي وما جمع وضم"1.

وما نجد، كذلك، في التعابير العربية الفصيحة "اتّساقُ القمر: امتلاؤه واحتماعه واستواؤه ليلة ثلاث عشرة وأربع عشرة، وقال الفراء: إلى ست عشرة فيهن امتلاؤه واتّساقه، وقال أبو عبيدة: وما وَسَقَ أي وما جمع من الجبال والبحار والأشحار كأنه جمعها بأن طلع عليها كلّها، فإذا جَلَّلَ الليلُ الجبال والأشحار والأرض فاجتمعت له فقد وَسَقَها. أبو عمرو: القمر والوَبّاص والطّوس والمبتّسِق والجلّمُ والزّبْرقان والسّنِمّارُ"2.

والمعنى يزداد وضوحا مع جملة من الأمثلة "وَسَقْت الشيءَ: جمعته وحملته. والوَسْق ضم الشيء إلى الشيء. وفي حديث أُحُد: اسْتَوسِقُوا كما يَسْتَوْسِق جُرْبُ الغنم أي استجمعوا وانضموا، والحديث الآخر: أن رجلاً كان يَجوز المسلمين ويقول اسْتَوسِقُوا. وفي حديث النجاشي: واسْتَوْسَقَ عليه أَمْرُ الحَبَشة أي اجتمعوا على طاعته واستقر الملك فيه".

ونلاحظ، من خلال الشروح السابقة، أن معناه لا يتعدى الجمع، "واسْتَوْسَقت الإبل: اجتمعت؛ وأَنشد للعجاج: إنَّ لنا قلائصاً حقّائقا مُسْتَوْسقات، لو تجدْنَ سائقا وأَوْسَقْتُ البعير:

<sup>1-</sup> لسان العرب: لابن منظور، مادة (وسق)، ج12، المصدر السابق، ص1762.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه، ص1762.

<sup>3-</sup>المصدر نفسه، ص1762.

حَمَّلته حَمْله ووَسَقَ الإبل: طردها وجمعها؛ وأَنشد: يوماً تَرانا صالحينَ، وتارةً تَقومُ بنا كالوَاسِقِ المِتَلَبِّبِ واسْتَوْسَقَ لك الأَمرُ إذا أَمكنك.

واتَّسَقت الإبل واسْتَوْسقَت: اجتمعت.

ويقال: واسَقْتُ فلاناً مُوَاسقةً إذا عارضته فكنت مثله ولم تكن دونه؛ وقال جندل: فلست، إنْ جارَيْتني، مُوَاسِقِي، ولسْتَ، إن فَرَرْتَ مِنِّي، سابِقي والوساقُ والمؤاسقة: المناهدة؛ قال عدي: ونَدَامَى لا يَبْحَلُون بما نا لوا، ولا يُعْسِرون عند الوساقِ والوسِيقةُ من الإبل والحمير: كالرُّفْقة من الناس، وقد وَسَقها وُسُوقاً، وقيل: كل ما جُمِع فقد وُسِق. ووَسِيقهُ الحمار: عانته"1.

وأخيرا؛ فإن الاتساق على ما سبق فيه معنى الضم و الجمع مثل قول " العرب: إن الليل لطويل ولا أُسِقُ باللهُ ولا أُسِقُهُ بالاً، بالرفع والجزم، من قولك وَسَق إذا جَمَع أي وُكِلت بجمع الهموم فيه.

وقال اللحياني: معناه لا يجتمع له أمره، قال: وهو دعاء.

وفي التهذيب: إن الليل لطويل ولا تَسِقْ جزم على الدعاء، ومثله: إن الليل طويل ولا يَطُلُ إلا بخير أَي لا طال إلا بخير. الأَصمعي: يقال للطائر الذي يُصَفِّقُ بجناحيه إذا طار: هو الميساقُ، وجمعه مَآسِيق؛ قال الأَزهري: هكذا سمعته بالهمز. الجوهري: أبو عبيد الميساقُ الطائر الذي يُصَفِّقُ بجناحيه إذا طار، قال: وجمعه مَياسِيقُ. والاتساقُ: الإنتظام. 2"

وفي (الصّحّاح في اللغة) فإن مادة وسق التي مصدرها الوَسْقُ تعني الجمع ،" وَسَقْتُ الشيء: جمعته وحملته"3.

<sup>1-</sup> لسان العرب: لابن منظور، المصدر السابق، ص 1763.

 $<sup>^{2}</sup>$ المصدر نفسه، ص 1763.

<sup>-</sup>الصحاح: الجوهري، مادة (وسق)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، المرجع السابق.

ولم تبتعد المعاجم الغربية، هي كذلك، عن ما جاء في المعاجم العربية القديمة والحديثة، وقد نجدهما يتفقان في كثير من المعاني، ومنها ما جاء في معجم (oxford) بأن الاتساق هو "إلصاق الشيء بشيء آخر بالشكل الذي يشكلان وحدة مثل:اتساق العائلة الموحدة، وتثبيت الذرات بعضها ببعض لتعطي كلا واحدا..." ففي هذا المعجم يعني شدة الالتصاق والالتحام، وتثبيت أجزاء الشيء الواحد بعضها ببعض.

ونجد، من الناحية الاصطلاحية، أنه يُقْصد عادة بالاتساق ذلك "التماسك الشديد بين الأجزاء المشكلة لنص /خطاب ما، ويهتم فيه بالوسائل اللغوية (الشكلية) التي تصل بين العناصر المكونة لجزء من خطاب أو خطاب برمته"2.

ولهذا، فإنه من أجل وصف اتساق الخطاب/ النص" يسلك المحلل، الواصف للنص، طريقة خطية، متدرجا من بداية الخطاب (الجملة الثانية منه غالبا) حتى نحايته، راصدا الضمائر والإشارات المحيلة، إحالة قبلية أو يعدية، مهتما أيضا بوسائل الربط المتنوعة كالعطف، والاستبدال، والحذف، والمقارنة والاستدراك وهلم جرا. كل ذلك من أجل البرهنة على أن النص/ الخطاب، المعطى اللغوي بصفة عامة، يشكل كلا متآخذا" $^{8}$ .

ويُفْهم مما سبق، بأن النص إذا اتسم بالاتساق خضعت جمله لعملية بناء منضمة ومترابطة تركيبيا ودلاليا، بحيث كل جملة تؤدي إلى الجملة اللاحقة ويتحقق هذا التعالق بواسطة أدوات ووسائل لغوية.

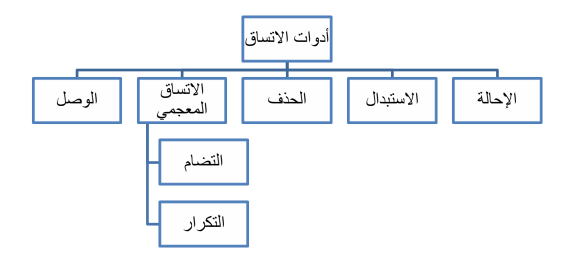
وبالتالي فإن الاتساق هو الذي يضمن تماسك النص ويمييزه عن اللانص، وتساهم مجموعة، كما سنرى فيما بعد، من الوسائل والأدوات النحوية والدلالية في هذا مما يجعل الاتساق يكون تركيبيا ودلاليا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-OXFORD, (Advanced learner's Encyclopedia), (OXFORD: Oxford University Press, 1989), P 173.

<sup>.05</sup> لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب)، د.محمد خطابي، المرجع السابق، ص $^2$ 

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص05.

وأهم هذه الوسائل والأدوات التي تساهم في جعل النص متسقا شكلا ما يوضحه هذالمخطط:



فإذا كانت هذه هي أهم الأدوات التي تساهم في اتساق النص، فما هي الوسائل التي تساعد في السجامه؟

#### 2 - مفهوم الانسجام:

سنقف على أهم معاني الانسجام، قبل الحديث عن وسائل انسجام النص، في اللغة، فقد جاء في لسان العرب "سَجَمَتِ العين الدمع والسحابةُ الماء تَسْجِمُه وتَسْجُمُه سَجْماً وسُجُوماً وسَجَماناً: وهو قَطَران الدمع وسَيَلانه، قليلاً كان أو كثيراً، وكذلك الساجِمُ من المطر، والعرب تقول دَمْعُ ساجِمٌ.

ودمع مَسْجوم: سَجَمَتْه العين سَجْماً، وقد أَسْجَمَه وسَجَّمَه. والسَّجَمُ: الدمع. وأَعْيُنُ سُجُومٌ: سَواجِمُ؛ قال القطامي يصف الإبل بكثرة أَلبانها: ذَوارِفُ عَيْنَيْها من الحَقْلِ بالضُّحى، سُجُومٌ كتَنْضاح الشِّنان المِشَرَّبِ وكذلك عين سَجُوم وسحاب سَجُوم. وانْسَجَمَ الماءُ والدمع، فهو مُنْسَجِمٌ إِذا انْسَجَمَ أَي انصب"1.

.

 $<sup>^{1}</sup>$ لسان العرب، ابن منظور، مادة (سجم)، ج1، المصدر السابق، ص $^{1}$ 1763-1763.

من المعاني الأُخر للانسجام ما تشير إليه العبارة التالية: "سَجَّمَتِ السحابة مطرها تَسْجِيماً وتَسْجاماً إِذا صَبَّتُه؛ قال: دائماً تَسجامها \* وفي شعر أبي بكر: فدَمْعُ العين أَهْوَنُه سِجامُ سَجَمَ العينُ والدمعُ الماءَ يَسْجُمُ سُجُوماً وسِجاماً إِذا سال وانْسَجَمَ. وأَسْجَمَتِ السحابة: دام مطرها كأَتْجَمَتْ؛ عن ابن الأعرابي. وأرض مَسْجومة أي ممطورة.

وأَسْجَمَتِ السماءُ: صَبَّت مثل أَثْجَمَتْ".

أمّا من الناحية الاصطلاحية، فإن "مفهوم الانسجام يعتبر لصيقا (inhérent) بمفهوم النص ومكونا له، بل إن الانسجام يعادل مفهوم النص ومفهوم النصية". 3

ومن هنا، فإن الانسجام يتحقق "في التواصل اللغوي حين يستعمل المتكلم بعض الوحدات (a text base unit) والتوسيعات (thème) وبواسطة الموضوع (thème) والتوسيعات (expands) يبدأ في عملية التدرج الخطي في ترتيب متفق للنص ويتمم مقاطع الوحدات» (a text base unit).

ومما يجدر الإشارة إليه، هو أن الانسجام ليس ثاويا في النص، بل إن المتلفظ المشارك هو الذي يتولى بناءه، لأن " الحاجة للانسجام هي نوع من الشكلي القبلي à priori للتلقي الخطابي والحال، وإن الحكم الذي يقتضي بأن النص منسجم أو غير منسجم قد يتغير وفق الأفراد ووفق معرفتهم بالسياق والحجة التي يخولونها للمتلفظ "5

لهذا، ينطلق المتلقي من افتراضين من أجل إكتشاف انسجام النص أو عدم انسجامه وهما:

 $<sup>^{-}</sup>$  قوله «دائماً تسجامها» قطعة من بيت للبيد وأورده الصاغاني بتمامه وهو:

باتت وأسبل واكف من ديمة يروي الخمائل دائماً تسجامها.

 $<sup>^{2}</sup>$ لسان العرب، ابن منظور، مادة (سجم)، ج1، المصدر السابق، ص $^{1762}$ –1763.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> -LUNDQUIST : La cohérence textuelle, P 17.

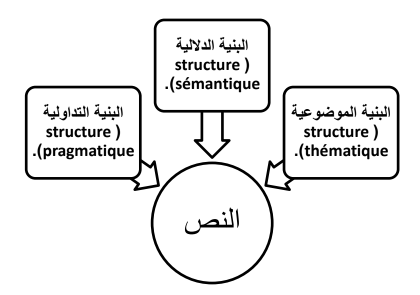
**<sup>4</sup>** - WERLICH: a text grammar of English, P 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- LUNDQUIST: La cohérence textuelle, P 52.

1-V يملك الخطاب في ذاته مقومات انسجامه، وإنما القارئ هو الذي يسند إليه هذه المقومات.

 $^{1}$ كل نص قابل للفهم والتأويل فهو نص منسجم، والعكس صحيح.

وعندما نريد تحليل ووصف انسجام النص، نحد لاندكيست (LUNDQUIST)، مثلا، تستند في وصف هذه العناصر بعدم الكفاية على مصادرة مفادها أن «النص يملك أو يحتوي على بني تتدرج ضمنها العناصر الاتساقية» 2. وهذه البُني هي:



وعليه ،فإن هذه البني تستدعي وجود مجموعة من المبادئ والعمليات التي تساهم في تحقيق الانسجام وهي:

مبدأ السياق : ويتشكل من علاقة النص بالقارئ مما يمكنه من تحيد ظروف القضية وزمانها ومكانها...

200

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب)، د.محمد خطابي، المرجع السابق، ص52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- LUNDQUIST : La cohérence textuelle. P 54.

مبدأ التأويل المحلي : ويرتبط بقرائن النص التي يؤول بعضها بعضا، فنعرف موضوع النص والعلاقات والقرائن التي تربط بين عناصره.

مبدأ التشابه :ويتم ذلك عبر تشابه النص مع نصوص أخرى في القضية التي يقاربها.

مبدأ التغريض :ويقصد به الموضوع الرئيسي [النواة الرئيسية] الذي يتمحور حوله الخطاب المدروس.

وهذه المبادئ ساهمت في تحققها عمليات أساسية ساهمت في بناء الانسجام منها: . الخلفية المعرفية: وهي ما يحمله المتلقي من معلومات ومعارف تمكنه من التأويل والتفسير والتحليل.

. الخلفية التنظيمية: وهي ما نستحضره من تمثلات حول النص مرتبة بانتظام كتحديد مجال النص وجنسه ونمطه وخلفيته النظرية، مما يساعد على فهم النص والانسجام مع معطياته 1.

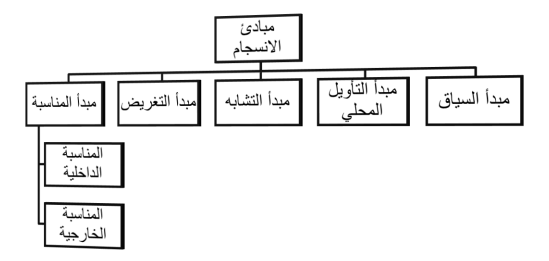
وسنضيف إلى المبادئ السابقة، مبدأ آخر مرتبط أساسا بالقرآن الكريم، هو مبدأ المناسبة، الذي يوزعه العلماء إلى قسمين:

1-التناسب الداخلي.

2-التناسب الخارجي.

ويمكن أن نجمل مبادئ الانسجام في المخطط التالي:

<sup>1-</sup>ينظر: لسانيات النص (مدخل إلى انسجام الخطاب)، د.محمد خطابي، المرجع السابق، ص52 حتى ص60.



فمن خلال هذه الأدوات، التي سنطبقها في سورة البقرة، ندرك أسرار انسجام النص من عدمه، وفق ما بينه علماء النص.

## المبحث الثاني الانسجام في سورة البقرة:

#### مبدأ السياق:

مما أشار إليه علماؤنا القدامي قاعدة ذهبية مضمونها أن أفضل طريقة للتفسير هي تفسير القرآن بالقرآن بالقرآن، وتعد هذه الملاحظة، في رأيي، إشارة إلى منهج قويم في علم الدلالة (Sémantique) والذي أصبح يعرف اليوم بـ"المنهج السياقي".

وتجدر الإشارة في هذا الجال، بأن منهج تفسير القرآن بالقرآن "كان معروفا في الصدر الأول، وقد لجأ رسول الله، صلى الله عليه وسلم، إليه عندما سئل عن تفسير بعض الآيات الكريمة:

وهذا المنهج هو الذي جعل للسياق الدور الحاسم في فهم النصوص وتحديد معاني الألفاظ وضبط دلالاتها، ومعرفة أسرار انسجام النص القرآني، فقد اتفق اللسانيون المعاصرون على أن علاقة الكلمة مع الكلمات الأخرى في النص/ الخطاب هي التي تحدد معناها.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: البرهان في علوم القرآن: بدر الدين الزركشي، دار الجيل بيروت، ج $^{2}$ ، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>سورة الأنعام/ 82.

 $<sup>^{3}</sup>$  –سورة لقمان/ 13.

<sup>4 -</sup> مباحث في التفسير الموضوعي، أ.د.مصطفى مسلم، مطبعة المعارف، ط1، 2009م، ص14.

لهذا صرح زعيم المدرسة السياقية فيرث ( Firth ) بأن المعنى لا ينكشف إلا من خلال "تسييق الوحدة اللغوية" أي وضعها في سياقات مختلفة، وعليه فإن "دراسة دلالات الكلمات تتطلب تحليلا للأنماط السياقية والطبقات المقامية التي ترد فيها، فمعنى الكلمة يتحدد وفق السياقات التي ترد فيها".

ومن هنا، فإن للسياق دورا أساسيا في ترابط النص القرآني وانسجامه، انسجاما يجعل آي القرآن مرتبطا "بعضه ببعض حتى يكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني منتظمة المباني " $^3$ .

ويجدر التوضيح هنا، بأن النص القرآني" بوصفه نصا نزل مفرقا تبعا لتنوع الأحداث، فلم ينزل كله في مكان واحد، ولا زمان واحد، ولا لحدث واحد، لهذا احتاج فهمه إلى معرفة مكان النزول وزمانه ومناسبته حتى يمكن تفسيره"4، والوقوف على سر الترابط بين السياق، بنوعيه، والنص.

ويكون السياق القرآني، على العموم، مؤتلفاً من ثلاثة عناصر أساسية: أولاً: الأغراض والمقاصد التي بني عليها النص.

ثانياً: النظم والأسلوب القرآني المؤتلف من مجموع الكلام والتعبير فيه.

ثالثاً: الأسباب والأحوال التي نزلت فيها الآية، والمخاطبون بها فيها.

<sup>1 -</sup>علم الدلالة: أحمد مختار عمر، المرجع السابق، ص.68

<sup>2-</sup>علم الدلالة: أحمد مختار عمر، المرجع السابق، ص68

 $<sup>^{-1}</sup>$ إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي، ضبطه محمد سعيد العربان، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ط5، 1952 م، ص $^{-27}$ 

<sup>4-</sup>علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، صبحب ابراهيم الفقي، المرجع السابق، ج1، ص109.

#### ويظهر جليا ذلك في المخطط التالي:



وقد جمع ابن تيمية هذه العناصر جميعاً فقال: "وتختلف دلالة الكلام تارة بحسب اللفظ المفرد، وتارة بحسب التأليف، وكثير من وجوه اختلافه قد لا يبين بنفس اللفظ بل يرجع فيه إلى قصد المتكلم، وقد يظهر قصده بدلالة الحال"1.

ومما سبق، فإنه يُقصد بالسياق القرآني الأغراض والمقاصد" الأساسية التي تدور عليها جميع معاني القرآن إلى حانب النظم الإعجازي والأسلوب البياني الذي يشيع في جميع تعبيراته"<sup>2</sup>.

وبصفة أدق، فإن السياق القرآني هو "الأغراض التي بنيت عليها الآية، وما انتظم بما من القرائن اللفظية والحالية وأحوال المخاطبين بما" 3

والمقصود بالقرائن اللفظية: القرائن النصية وهي ما احتواه النص من التعبير والتركيب والارتباط بين الآيات ونحوها.

<sup>1-</sup>الفتاوى الكبرى: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط1، 1408ه/1987م، 208/3.

<sup>2-</sup>دلالة السياق منهج مأمون لتفسير القرآن: ص88.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص90.

والمقصود بالقرائن الحالية: الأسباب والأحوال التي نزلت الآية فيها.

وهذا المعنى الذي تحدد به السياق القرآني، والعناصر التي ائتلف منها، راجعة إلى عموم معنى السياق وعناصره الأساسية 1.

ويستنتج من ذلك، بأن السياق في القرآن يُقسم إلى نوعين: لغوي وغير لغوي: أما السياق اللغوي فهو النص/الخطاب ذاته بمستوياته اللغوية المعهودة: النحوية والمعجمية والدلالية، وهو سياق داخلي منبثق، لا يخرج عن حدود العبارة اللغوية بكينونتها النصية، وهذا النوع يتضمن من القرائن النصية (اللفظية والمعنوية) ما يرشد إلى مراد المتكلم من الخطاب، ولا يكون في سلّمه الإجرائي أيُّ مكوّن خارجي للمعنى والتأويل.

أما السياق غير اللغوي فيراد به ظروف الخطاب وملابساته الخارجية والتي تشتمل على الطبقات المقامية المختلفة المتباينة التي ينجز ضمنها الخطاب، والتي سماها علماؤنا: سياق الحال، أو المقام، وقالوا: [لكل مقام مقال] ، ويشمل ذلك الزمان والمكان وحال الأشخاص: المتكلمين والمخاطبين ...وهذا النوع يشتمل على القرائن الحالية التي تسهم في الكشف عن المراد، ومنها ما سماه المفسرون: أسباب النزول، ويندرج ضمنها بالطبع مراعاة حال المخاطب وغرض المتكلم<sup>2</sup>.

2-ينظر: المنحى الوظيفي في التراث اللغوي العربي: مسعود صحراوي، مجلة الدراسات اللغوية، إصدار: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات والإسلامية، الرياض، المملكة العربية السعودية، المجلد الخامس/ العدد الأول، 2003، ص 05/42.

<sup>1-</sup>ينظر: التناسب البياني في القرآن، أبو زيد أحمد، رسالة ماجستير، 1990م، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، جامعة محمد الخامس، سلسلة رسائل وأطروحات، رقم 19، المملكة المغربية، ص182.

وملخص ما ذكرته يوضحه هذا المخطط:



ونشير هنا، أيضا، إلى مسألة مهمة متعلقة بمصطلح السياق وإطلاق المفسرين له، وهو أن بعض المفسرين كثيراً ما يستعمل السياق بعبارات مرادفة يطلقونها في معنى السياق، ومنها: نظم الآية، نسق الآية، روح الآية، ظاهر الآية، ملاءمة الكلام، مقتضى الكلام، فحوى الكلام، الإطار العام، الجو العام، المعنى العام، القرينة، المقام، ونحوها، وهذه المصطلحات كلها معتمدة على النص الذي هو مناط السياق.

وقد وضع العلماء، تأسيسا على ما سبق، قاعدة في" أصول التفسير بضرورة العودة إلى القرآن الكريم نفسه لمعرفة تفسير آيةٍ ما، فما أُجمل في مكان فُصِّل في مكان آخر، وما أُطلق في سورة مقيَّد في سورة أخرى"2.

ومن هنا، فإن "أصح الطرق في ذلك، لأي تفسير القرآن، أن يفسر القرآن القرآن، فما أُجْمل في مكان فإنه قد فسر في موضع آخر، وما اختصر في مكان فقد بُسط في موضع آخر" $^{3}$ .

<sup>1-</sup>ينظر: السياق القرآني وأثره في تفسير، دراسة نظرية وتطبيقية من خلال، تفسير ابن كثير، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن، إعداد الباحث عبد الرحمن عبد الله سرور جرمان المطيري، 2002م، ص87.

<sup>2-</sup>مباحث في التفسير الموضوعي، أ.د. مصطفى مسلم، المرجع السابق، ص15.

 $<sup>^{2}</sup>$ مقدمة في أصول التفسير: ابن تيمية، تحقيق عدنان زرزور، دار القرآن، دت، ص $^{3}$ 

فإذا نظرنا إلى السياق القرآني في سورة البقرة نحد أن أحكام السورة بنيت على التيسير والتخفيف، وقد جاء التصريح بذلك في السورة في ثلاثة مواضع، وهي:

- $^{1}\{\dot{\tilde{c}}_{1}\}$  قوله تعالى: في آيات القصاص:  $\{\dot{\tilde{c}}_{1}\}$  قوله تعالى: في آيات القصاص:  $\{\dot{\tilde{c}}_{2}\}$
- 2 قوله تعالى: في آيات الصيام { يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ } 2
- 3 قوله تعالى: في آخر السورة بعد بيان جميع الأحكام والتشريعات، وهو قوله تعالى: " لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا 3 ففيه تخفيف عام على الأمة على حسب الطاقة والوسع وهو شامل لجميع أحكام الشريعة، فهو قاعدة من قواعد التشريع 3.

وبالتأمل، أيضا، في أحكام السورة وترتيبها نجد أنها قد جاءت في ترتيب بديع مترابط متناسق، وقد بنيت على قاعدة مهمة، أيضا، وهي قاعدة حفظ الضرورات الخمس للإنسان والمجتمع، وقد جاء ترتيبها مبني على أهميتها وضرورتها في بناء الفرد والأسرة والمجتمع:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 178.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 185.

<sup>3-</sup>-سورة البقرة/286.

 <sup>4-</sup> دلالة السياق منهج مأمون لتفسير القرآن: ص89.

1 - ابتدأ أولاً بحفظ الدين، وهو ما تضمنه القسم الأول، وجمعته آية البر، وفصلته بعض الآيات المتعلقة بأركان الدين مما لم يشرع من قبل، وهو الصوم والحج.

2-حفظ ضرورة النفس والحياة، إزالة لما كان عليه العرب من النزاع والشحناء المؤدي إلى الظلم والتعدي، ضماناً لاستقرار المجتمع وأمنه، ولهذا ابتدأ بأحكام القصاص التي فيها حفظ النفس، ثم بأحكام الوصية التي فيها حفظ الحقوق المالية الواجبة والتي أحل بها العرب.

3-حفظ العقل والمال، إزالة لما يؤدي إلى الشحناء والتقاطع، وجاء ذلك ببيان المصالح والمفاسد في الخمر والميسر تمهيداً لتحريمه.

4-حفظ الحقوق الشخصية ونظام الأسرة اتصالاً وانفصالاً، ضماناً للاستقرار، وإزالة للظلم والتعدي الذي كان عليه العرب.

5-حفظ الحقوق المالية، منعاً للظلم والتعدي بالربا، وقطعاً لأبواب المنازاعات، وضماناً لاستقرار المجتمع مالياً 1.

وقد ظهر لي ،من خلال التأمل كذلك، تداخل الضرورات الخمس وأحكامها في السورة، مما يوحى بتلازمها وترابطها في شريعة الإسلام، وهذا من دلائل كمال الشريعة.

ونجد أن أركان الإيمان تكررت في أول السورة ووسطها وآخرها، ولعل ذلك من باب توثيقها في النفوس إذ أن هذه السورة تجمع أصول الإيمان والتشريع، فكانت هذه الأركان أصل الدين كله، وإليها ترجع الأعمال كلها، وهو علامة الصدق والتقوى. فلما كانت بهذه المنزلة احتاجت إلى تكرار للتأكيد عليها وتوثيقها في نفوس المؤمنين.

ويمكن التوجيه بأن هذا التكرار له غرض مقصود وهو ذكر أحوال المؤمنين في الإيمان، وقد أشار إليه ابن تيمية بقوله: "وقد ذكر تعالى هذه الأصول الخمسة في أول السورة ووسطها وآخرها، فقال في أولها { والَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ } 2...وقال

<sup>1-</sup>ينظر: السياق القرآني وأثره في تفسير المدرسة العقلية: ص90.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 04.

في وسطها {لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلآئِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ... } أم أطال في تقرير الموضع الثالث وختمه بقوله: "فتضمنت هذه الكلمات كمال إيمانهم، وكمال قبولهم، وكمال انقيادهم ""

وإذا تأملنا في الوجهين اللذين بنيت عليهما أحكام السورة نحد أنهما لا يتعارضان بل يتفقان في أن الأحكام تضمنت أصول الدين ومبادئه التي تقوم عليها الحياة والدولة.

# مبدأ التأويل المحلي:

إذا كان يُقصد به التعامل مع النص من خلال معطيات النص، وفهمه انطلاقا من سياقه الخاص، وتأويله تأويلا داخليا محليا، فإننا لا نستطيع تأويل كلمة البقرة، مثلا، بمنأى عن السياق القصصى الذي جاءت فيه.

فقد وحدنا الماوردي (ت450هـ)  $^3$  يبين سر اختيار البقرة للذبح في قوله: وإنما أُمر، والله أعلم، بذبح البقرة دون غيرها؛ لأنمّا من جنس ما عبدوه من العجل، ليهون عندهم ما كانوا يرونه من تعظيمه، وليعلم بإجابتهم زوال ما كان في نفوسهم من عبادته  $^4$ .

ومن هنا؛ فإنما اختص البقر من "سائر الحيوانات لأنهم كانوا يعظمون البقر ويعبدونها من دون الله فاختبروا بذلك؛ إذ هذا من الابتلاء وهو أن يؤمر الإنسان بقتل من يحبه ويعظمه"5.

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 177.

<sup>2-</sup> الفتاوى الكبرى: ابن تيمية، 208/3.

 $<sup>^{3}</sup>$ هو أبو الحسن على بن محمد بن حبيب القاضي البصري الشافعي، (ت450هـ)، له الأحكام السلطانية، وأدب الدنيا والدين، الحاوي في الفقه، وقانون الوزارة، [طبقات السيوطي، ص83-84، طبقات الأدنروي، ص119-120].

لنكت والعيون: الماوردي، علي بن محمد بن حبيب، (137/1)، دار الكتب العلمية، بيروت، د ت، د ط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-البحر المحيط: أبو حيان محمد بن يوسف الجياني، مطبعة السعادة، دار الفكر، بيروت، 1413ه /1992م، (404/1).

وجاء في زهرة التفاسير في تعليل قولهم لموسى  $(a + b)^{1}$ : " وذلك لما ألفوه من أن البقرة مقدسة  $(a + b)^{2}$ .

فقد كان بنو إسرائيل في فترة إقامتهم بمصر ،كما ذكر المودودي 3، "حيرة قوم يعبدون البقر، ويبذلون لها كل تعظيم وتقديس، ومن هنا تعدى هذا المرض إليهم واستشرى فيهم فأمروا أن يذبحوا بقرة بدر وإذ لم يكن الإيمان قد استقر في قلوبهم؛ فقد حاولوا أن يتملصوا من هذا التكليف وراحوا يسألون ويسألون، وكلما ازدادت أسئلتهم ازداد الأمر عليهم ضيقاً وتعقيداً "4. وأما كونها صفراء فلأجل إحراج العجل الذهبي الذي أشربته قلوبهم 5.

والظاهر أن هذه القصة، كما ذكر ابن القيم، كانت بعد "قصة العجل؛ ففي الأمر بذبح البقرة تنبيه على أن هذا النوع من الحيوان، الذي لا يمتنع من الذبح والحرث والسقي، لا يصلح أن يكون إلها معبوداً من دون الله تعالى، وأنه إنما يصلح للذبح والحرث والسقي والعمل"6.

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 67.

<sup>2-</sup>زهرة التفاسير: أبو زهرة محمد، دار الفكر العربي، مصر، دط، دت، (266/1).

 $<sup>^{3}</sup>$ أبو الأعلى المودودي، (1903- 1979م)، مفكر إسلامي، أسس الجماعة الإسلامية في باكستان، له: الحجاب، والخلافة والملك، والمصطلحات الأربعة في القرآن، [ أبو الأعلى المودودي، فكره ومنهجه في التغيير، غازي التوبة، ص18-27].

 $<sup>^{4}</sup>$ تفهيم القرآن: المودودي، أبو الأعلى، تعريب أحمد يونس، دار القلم، الكويت، ط1، 1398هـ 1978م، (85/1، 86).

 $<sup>^{-5}</sup>$  دراسة نصية أدبية في القصة القرآنية: سليمان الطراونة، الأردن، ط1، ص $^{-5}$ 

<sup>6-</sup>بدائع التفسير: محمد يسري السيد، دار ابن الجوزي، الدمام، ط1، 1414ه/1993م، (320/1).

ولهذا كانت قصة موسى ( $\mathbf{U}$ ) بكل تنوعاتها وتفريعاتها من أكثر القصص المثيرة للانتباه، وذلك لكثرة ورودها في القرآن الكريم حيث وردت في حوالي ثلاثين موضعا " فبعض مراحل قصة موسى ذكر مرة واحدة، ولم يتكرر بعدها في أي موضع آخر، وفي قصة موسى مع العبد الصالح في سورة الكهف، وبعض حلقات قصة موسى ذكرت أكثر من عشر مرات، مثل لقاء موسى بفرعون الذي قد يكون أكثر من لقاء، وبعضها وَرَدَ عدة مرات مثل عودة موسى بأهله من مدين، وتلقيه الرسالة " $\mathbf{L}$ .

ومن أجل إعطاء صورة واضحة عن تنوع الأداء الأسلوبي لقصة موسى (U) نشير إلى بعض سياقاتما في سورة البقرة.

ونلاحظ أنها تأتي في معرض تذكير بني إسرائيل بنعم الله التي أغدقها الله عليهم ومقابلتهم لهذه النعم بالمماطلة والجحود.2

```
وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿ ◘♦۞۞۞۞ ﴿*۞۞۞۞۞۞﴿*
♦❷⇔◆♠靈⇘⑯↫↛↛
                                                      ∖್ಷಿ⊅≣ಌ್ಷಾ
                                                                                                ঙ♥♥♪ ♦◐◻↑◑◐→Φ▸ຬ ⇔◱₭☞◘◻▥♦◻ ♦◐◿◻♦┖⇔◑◙▫
                                               %7□&□R®
                                                                                                         •፟፟፟*→ 🖯
                                 ૐ∱♦ϟ╴∖₃◐♦∿⊚
                                                                                 ¥Ⅱ®&→♦☞ሯ᠖□Щ
                            ANI (Po
"6%%•□
                                               $\mathrea{1}\delta \mathrea{1}\delta \mathrea{1}
                                                                                                      №9€>€
```

 $<sup>^{-2}</sup>$  دراسة نصية أدبية في القصة القرآنية: سليمان الطراونة، المرجع السابق، ص $^{-2}$ 

<sup>2-</sup>ينظر: التصوير الفني في القرآن: سيد قطب، ص 161.

وقد تضمّنت هذه الآيات ثلاثة أمور لا بدّ من الإشارة إليها وهي:

- lek : lial جاء ت في سياق قوله تعالى: ﴿ ⑥♦۞፮♦♡٦◘◄ - lek : lial جاء ت في سياق قوله تعالى: ﴿ ⑥♦۞፮♦♡٦Φ - lek : lial جاء ت في سياق قوله تعالى: ﴿ ⑥♦۞₹ \ ②♥٦ - lek : lial + l
- ثانيا: أنمّا تحدثت عما أغدقه الله تعالى من النعم على بني إسرائيل ومقابلتهم لهذه النعم بالكفران وانحرافهم عن الإيمان الذي تفرضه طبيعة الرسالة التي كلف نبيهم بتبليغها، وهي رسالة التوحيد.
- $\text{ thin : Thin : Thin : Thin : Independent of the limit of the li$

WWW.OBAIDAN.ORG

**<sup>1</sup>** سورة البقرة/49 - 74.

<sup>-2</sup> سورة النقرة/ 40.

<sup>3-</sup> ينظر القصة في القرآن الكريم- قصة موسى-: موقع الشيخ العبيدان القطيفي، ص17. الموقع:

**<sup>4</sup>** سورة البقرة/ 75.

### مبدأ التغريض:

إذا كان الخطاب ينتظم على شكل متتاليات من الجمل متدرجة لها بداية ونهاية فإن هذا النظام، يعني الخطية والنسقية، يتحكم في تأويل الخطاب بناء على ما يبدأ به المتكلم أو الكاتب سيؤثر في تأويل ما يليه، ولذلك عرف براون و يول التيمة بأنها "نقطة بداية قول ما"  $^{1}$ .

وهكذا فإن عنوان النص سيؤثر في تأويل النص الذي يليه، ومن هنا فإننا "نفترض أن كل جملة تشكل جزءا من توجيه متدرج متراكم يخبرنا عن كيفية إنشاء تمثيل منسجم"2.

ووجدنا التغريض يُعرف على النحو التالي: "كل قول، وكل جملة، وكل فقرة، وكل حلقة، وكل حلقة، وكل حقة، وكل خطاب مركز جذب وكل خطاب منظم حول عنصر خاص يتخذ كنقطة بداية"3، بل إن في الخطاب مركز جذب يؤسسه منطلقه وتحوم حوله بقية أجزائه.

فإذا نظرنا وتأملنا في السورة وجدناها، من حيث موضوعُها العام، تنقسم إلى قسمين: أولاً: بيان أصول الإيمان والعلم، وهو يمثل الشطر الأول من السورة، من أول السورة إلى آية(176).

## وقد تضمن هذا القسم بإجمال محاور أساسية وهي:

- 1 وصف القرآن بما هو أهله، ووصف متبعيه ومخالفيه كلاً بما يستحقه، وكل ذلك راجع إلى القرآن. وقد جاء هذا المحور من أول السورة إلى آية 20.
- 2 أصول الإيمان التي انطلق منها هذا القرآن وبني عليها، وهي التوحيد والوحي والنبوة والجزاء، وقد تضمنها ردٌ وتفنيد على المحالفين. وقد جاء تفصيل هذا المحور من آية 21 إلى آية.29

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-brown,G. and George yule. (1983). Discourse Analysis. C.U.P. London, p 126

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص135.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص134.

- 3 أصل الهداية التي تضمنها القرآن ودعى إليها، وأنها راجعة إلى أصل الخليقة وحكمة الله في إيجاد البشر واستخلافهم في الأرض، ابتداءً من آدم عليه السلام. وقد جاء تفصيل هذا المحور من آية 30-30.
- 4 بيان موقف أهل الكتاب من الهدى، وقد أطال الحديث عنهم لكونهم أقرب الأمم لأمة الإسلام وهي الأمة المستخلفة قبلهم، وإنما أطال الحديث عنهم لإقامة الحجة عليهم دعوة لهم، وكشفاً لكفرهم وحجودهم، ورداً لافتراءتهم حول هذا الدين ونبيه الكريم، وأصل اتصاله بإبراهيم، ووراثته قبلته. وتقديدهم على الكتمان للحق في ذلك كله، وقد جاء تفصيل هذا المحور من آية 40-162.
- 5 بيان أصول التشريع التي تقوم عليها أحكام الدين وتشريعاته التي تضمنها هذا القرآن، وهما أصلان عظيمان :

أ. بيان أصل الدين كله التي تقوم عليه الشريعة وهو وحدة المعبود الخالق المشرع في قوله تعالى: "وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ...  $^{1}$ 

ب. بيان أصل التشريع وهو الحل وأن المحرمات محدودة إظهاراً لكمال شريعته وسهولتها وملائمتها للفطرة، مع ذكر أصول المحرمات التي هي وسيلة للشرك في التشريع، وهي أربعة أشياء، أباحها حال الاضطرار<sup>2</sup>.

وضمن ذلك دعوة للمؤمنين بالتمتع بما أحل لهم، وتقديداً للذين يكتمون أو يحرفون ما أحله الله أو حرمه، فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما أحل لعباده ليشتروا به ثمناً قليلاً. وقد جاء تفصيل هذا المحور من آية 163-176.

ثانياً: بيان أصول الشريعة. وهو يمثل الشطر الثاني من السورة، من آية البر (177) إلى آخر السورة.

<sup>1-</sup> سورة البقرة/ 163.

<sup>2-</sup>دراسة نصية أدبية في القصة القرآنية: سليمان الطراونة، المرجع السابق، ص 25.

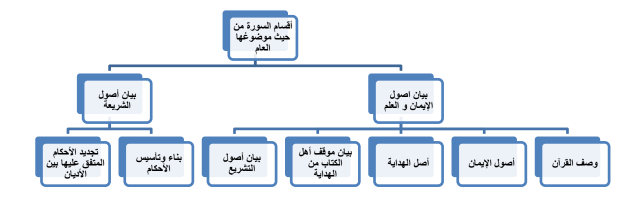
وقد انتظمت الأحكام التي تضمنها هذا القسم في محورين أساسيين :

1- تحديد الأحكام المتفق عليها بين الأديان ووقع فيها الخلل من أهل الكتاب، أو أهل الحاهلية، وإظهار كمال الإسلام فيها.

2- بناء وتأسيس الأحكام التي تركز على إصلاح المجتمع المسلم في بداية تأسيس الدولة الإسلامية وبناء نظامها الأساسي، وهي الأحكام المتعلقة بحفظ الضرورات الخمس، ورعاية الحقوق، وما يتفرع عنها من أحكام المعاملات الأسرية والأحوال الشخصية، وأحكام المعاملات المالية، ونظام العقود. وقد ركزت في ذلك كله على رفع المجتمع المسلم وحمايته من صفات العدوانية والشهوانية والأنانية والطبقية التي قام عليها النظام الجاهلي، ولهذا ابتدأ بحكم القصاص الذي هو من أعظم أسباب الحياة واستقرارها ألى المناه الم

وبالتأمل الثاقب في هذين المحورين نجد أنها تنتظم في نسق واحد تتحلى فيه جميع تلك الأحكام، وهو: إظهار كمال الشريعة بكونها مبنية على الرحمة والتيسير، والمصلحة وحفظ الحقوق، والمنع من الظلم والتعدي.

فهذا هو الغرض العام الذي يجمع الأحكام في السورة يلخصه هذا المخطط:



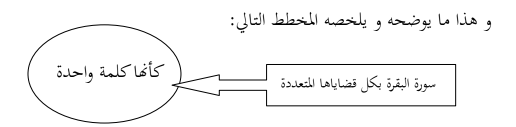
216

<sup>1-</sup>ينظر: النبأ العظيم، محمد عبد الله دراز، دار القلم، الكويت، ص185.

وقد أشار ابن تيمية لهذين القسمين فقال ":وقد ذكرت في مواضع ما اشتملت عليه سورة البقرة من تقرير أصول العلم وقواعد الدين $^{1}$ .

كما أشار صاحب النبأ العظيم إلى هذا التقسيم في بداية حديثه عن القسم الثاني بقوله: "بعد إرساء الأساس، تكون إقامة البنيان، وبعد الاطمئنان على سلامة الخارج، يجي دور البناء والإنشاء في الداخل، نعم لقد تم (إصلاح العقيدة) التي هي روح الدين وجوهره، فيبدأ (تفصيل الشريعة) التي هي مظهر الدين وهيكله.. كانت العناية من قبل موجهة إلى بيان (حقائق الإيمان) فلتتوجه الآن إلى بسط (شرائع الإسلام". 2

ونخلص مما سبق، إلى أن السورة مهما تعددت قضاياها فهي "كلام واحد يتعلق آخره بأوله، وأوله بأخره، و يترامى بجملته على غرض واحد، كما تتعلق الجمل بعضها ببعض في القضية الواحدة" $^{8}$ .



وإنه لاغنى، استنادا على ما سبق، لمن يريد أن يفهم سر "نظم السورة عن استيفاء النظر في جميعها، كما لا غنى عن ذلك في أجزاء القضية"<sup>4</sup>.

ونخلص مما سبق، إلى أن القرآن متناسق تناسقا عجيبا بين جميع سوره (114 سورة)، مما يجعله يشكل بناء واحدا محكما متراصًا، لا يستطيع أي إنسان أن يسقط ولو حرفا واحدا منه.

<sup>1-</sup> مجموع الفتاوى: ابن تيمية، 41/14.

النبأ العظيم، محمد عبد الله دراز ، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص137.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ص137.

وما يوضح هذا التناسق و يجليه للعيان، التناسق العجيب الموجود في سورة البقرة: كما بيناه وسنبينه، رغم أنها أطول سورة في القرآن على الإطلاق.

#### المناسبة ودورها في انسجام النص

## 1-أوجه التناسب الداخلية في سورة البقرة

مما لا يخفى على أي دارس متمحص، بأن " المناسبات بين سور القرآن الكريم أو بين الآيات في السورة الواحدة من العلوم الدقيقة التي تحتاج إلى فهم دقيق لمقاصد القرآن الكريم، وتذوّق لنظم القرآن الكريم وبيانه، وغلى معايشة جوّ التنزيل، وكثيرا ما تأتي إلى الذهن المفسر على شاكلة إشراقات غكرية أو روحية "1.

وهو علم يجعل أجزاء الكلام بعضها "آخذا بأعناق بعض، فيقوي بذلك الارتباط ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء"2.

#### مناسبة فاتحة سورة البقرة لخاتمتها

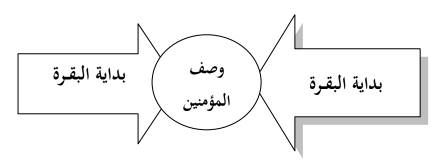
من خلال الملاحظة الأولية لهذه السورة العظيمة، نجد أن السورة تبدأ بأمر ثم تختم بنفس الموضوع، ولهذا حرص المفسرون والعلماء المهتمون بالتناسب والوحدة الموضوعية، على إبراز الروابط بين مطلع كل سورة وخاتمتها، ونال سورة البقرة حظ وافر من الاهتمام والتنويه، ومن أبرز وجوه التناسب بين مطلع السورة وخاتمتها ما نجده في سورة البقرة:

بدأ في السورة بمدح المتقين الذين "يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون، وبيّن في آخر السورة أن الذين مدحهم في أول السورة هم أمة محمد، فقال: ﴿ سُ لَ لَ لَا لَا

البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد عبد الله الزركشي، ج1، المصدر السابق، ص35-36.

مباحث في التفسير الموضوعي، أ.د. مصطفى مسلم، المرجع السابق، صـ61.  $^{-1}$ 

#### وهذا التوافق نلخصه في هذا المخطط



<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 285.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 03

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 286.

<sup>4-</sup> التفسير الكبير: الرازي، 7/ 106.

وأما مناسبتها لأول السورة رداً للمقطع على المطلع فهو "أنه لما ابتداً السورة بوصف المؤمنين بالكتاب الذي لا ريب فيه على الوجه الذي تقدم، ختمها بذلك بعد تفصيل الإنفاق الذي وصفهم به أولها على وجه يتصل بما قبله من الأوامر والنواهي، والاتصاف بأوصاف الكمال أشد اتصال، وجعل رأسهم الرسول عليه أفضل الصلاة وأزكى السلام تعظيما للمدح وترغيباً في ذلك الوصف، فأحبر بإيمانهم بما أنزل إليه بخصوصه، وبجميع الكتب وجميع الرسل وبقولهم الدال على كمال الرغبة وغاية الضراعة والخضوع"1.

وخلاصة الأمر فإن البدء بالغيب "بشكل عام وإقامة فرائض الإسلام، والإيمان بما أُنزل إلى الرسول وما أنزل من قبل واليقين بالآخرة.

وفي الختام الحديث عن إيمان الرسول والمؤمنين بما أنزل إليه وبالله وملائكته، وهنّ من الغيب وبالكتب والرسالات السابقة وسؤال الله المغفرة فإليه المصير يوم القيامة"2.

<sup>1-</sup>نظم الدرر، البقاعي، 553/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  مباحث في التفسير الموضوعي، أ.د. مصطفى مسلم، المرجع السابق، ص $^{80}$ 

#### الانسجام النصى بين قصص سورة البقرة

تجمع سورة البقرة عددا من القصص بدءاً من قصة آدم عليه السلام، فأخبار بني إسرائيل، ومنها قصة البقرة التي بما سميت السورة، وقصة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وذلك حتى منتصف السورة الكريمة، وفي الربع الأخير من السورة تأتي خمس قصص هي: قصة الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت، فقصة طالوت وجالوت، ثم تأتي متتابعة قصة الذي حاج إبراهيم في ربه، وقصة الذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها، وأخيراً سؤال إبراهيم عليه السلام ربه تعالى أن يريه كيف يحيي الموتى ألموت.

من خلال الملاحظة الممحصة وجدت أن هذه القصص تجتمع في محور الإحياء والإماتة:

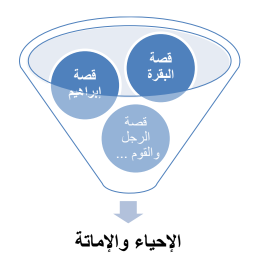
فكل القصص، على ما سبق، تصب في فكرة واحدة كما يوضحها هذا المخطط:

<sup>1-</sup>ينظر: المرجع نفسه، 7/ 106.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 73

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 56

<sup>4-</sup>تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، (112/1)، دار المعرفة، لبنان، 1969م.



ومن هنا؛ نستنج بأن اجتماع هذه القصص في سورة واجدة ليس اعتباطا وإنما ليثبت فكرة عقدية تتعلق بأن الحياة والموت بيد الله تعالى.

#### المناسبة بين اسم السورة وموضوعها الرئيس

يعتبر العنوان في الاصطلاح اللساني " مجموعة العلامات اللسانية التي تدرج على رأس نص لتحدده، وتدل على محتواه العام، وتغري الجمهور المقصود بقراءته" أ؛ حيث يتم في العنوان الإشارة إلى المحتوى على اعتبار أنه اعتصار واختصار مكثف للنص القادم 2.

ولهذا نبه علماءؤنا القدامى إلى أهمية العنوان أو اسم السورة، فيذهب الزركشي إلى تسمية السورة باسم معين "ليس إلا تعضيدا لتقليد معلوم لدى العرب، وهو تقليد يراعي في كثير من المسميات أخذ بأسمائها من نادر أو مستغرب يكون في الشيء من خلق أو صفة تخصه...ويسمون الجملة من الكلام أو القصيدة الطويلة بما هو أشهر فيها، وعلى ذلك جرت أسماء سور الكتاب العزيز".

والعنوان أشبه بالباب أو العتبة التي منها يُدخل إلى النص، فضلاً عن دوره في التحديد والتمييز بين النصوص، وهنا بين السور، إضافة إلى دورها في الإغراء بالقراءة، من خلال السور المسماة بحروف الهجاء، وكذا الأسماء الغريبة أو المختصرة، حيث الغالبية العظمى من أسماء السور تتكون من كلمة واحدة.

ومما يجدر الإشارة إليه في هذا الجال، هو أننا إذا أردنا أن" نستنبط وجه المناسبة بين اسم السورة وموضوعاتها، لا بد أن يكون اسم السورة توقيفا أي ثابا عن الرسول، صلى الله عليه وسلم، الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى" 4. وقد تقدم في الروايات السابقة أن السورة تسمى سورة البقرة.

 $<sup>^{-1}</sup>$ شعرية العنوان في كتاب "الساق على الساق في ما هو الفارياق": المطوي محمد الهادي، المرجع السابق، العدد  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>عتبة العنوان في الرواية الفلسطينية، دراسة في النص الموازي: مالكي فرج عبد الحسيب، المرجع السابق، ص 24.

البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، ج1، المصدر السابق، ص46.  $^{-1}$ 

<sup>4-</sup>مباحث في التفسير الموضوعي، أ. د. مصطفى مسلم، المرجع السابق، ص185.

## قصة البقرة وسمات بني إسرائيل

جاءت قصة البقرة، بعد الحديث عن قصة الخلافة للإنسان ممثلة في شخصية آدم عليه السلام، وبعد سبع وعشرين آية من خطاب بني إسرائيل وتعداد نعم الله تعالى عليهم، ومقابلتهم لها بالجحود والكفران ، تروي للمسلمين ولهم، خبراً جديداً عن أسلافهم، لما قال لهم نبيهم موسى  $\rho$  إن الله يأمرهم أن يذبحوا بقرة، فاتحموه بأنه يهزأ بهم ونسبوه إلى الجهل، وماطلوا كثيراً بحجة التبين لمواصفات البقرة.

وبعد تردد ومماطلة ونقاش طويل ذبح "هؤلاء البقرة، ولكنهم ذبحوها وكأنهم لم يذبحوها رهم وبعد تردد ومماطلة ونقاش طويل ذبح "هؤلاء البقرة، ولكنهم والبقرة: [V] هراءً من القول، وأتوا خطأ وجهلاً من الأمر، وذلك أن نبي الله موسى كان مبيناً لهم في كل مسألة سألوها إياه، وردِّ رادّوه في أمر البقرة الحق.

<sup>.65-64</sup> في ظلال القرآن: سيد قطب، المرجع السابق، ص-65

 $<sup>^2</sup>$ سورة البقرة/ 71 $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر: البرهان في نظام القرآن: سبحاني، ص142.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-سورة البقرة/ 71.

 $<sup>^{5}</sup>$  جامع البيان: الطبري (501/1)، المصدر السابق.

عنهم في الوقت ذاته، ليس عدم التزام الأمر الإلهي فحسب، بل حتى أن يكونوا قاربوه ؛ أي ما قاربوا الفعل، على معنى أنه لم يُقبل ذبحهم ولم يعتبر استجابة لأمر الله تعالى  $^1$ .

فيما تكاد تجمع كتب اللغة والتفسير على أن المعنى هو أنهم كادوا ألا يذبحوها، مع أن ذلك خلاف ترتيب النظم في الآية الكريمة، والذي دفعهم إلى ذلك، أن الآية قد تحدثت عن وقوع الذبح ولا يستقيم القول بأنهم لم يقاربوه بعد إذ فعلوه، ولذلك أوّلوا الأمر بأنهم قاربوا النفي لغلاء ثمنها أو لخوف الفضيحة²، وليس في النص ما يدل على أحدهما.

ويؤكد ذلك أن هذه القصة التي بحا سميت السورة، جاءت تتويجاً لسلسلة من المخالفات والمعاندات، وكان المتوقع منهم أن يتقوا بعد رفع الطور فوقهم والتنكيل بمن اعتدوا في السبت، [الآيات:63-66]، بل بعد رؤية المينت ثم بعثه حياً ثم موته مرة ثانية، لكن الواقع الذي ورد في التعليق على قصة البقرة، أن قد قست قلوبهم فهي كالحجارة أو أشد قسوة، وحيث لم تتحصل التقوى لديهم وهي الأساس للاهتداء بكتاب الله تعالى، فقد انتهت الآيات إلى تيئيس المؤمنين من الطمع في إيماضم.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: تفسير التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور، دار سحنون، تونس، د ط، 1997م، (556-559).

<sup>2-</sup> التفسير الكبير: الرازي، (505/3).

ولهذا فإن قصة البقرة تشير إلى النقاط الآتية:

- 1. الأمر الإلهي: بداية قصة البقرة، أمر إلهي لبني إسرائيل أوحي به إلى النبي الكريم موسى م، وهذا يتناسب مع الكتابة والتكليف المذكورين في أول السورة وآخرها، والمنبثقين من الإيمان بما أنزل الله على رسله.
  - 2. التوحيد: وهو أحد أبرز الغايات من الأمر بذبح البقرة، لإخراج تقديسها من قلوبهم.
- 4. منع سفك الدماء: الأمر بالذبح جاء لمنع التدارؤ حقناً للدماء، والخلافة نقيضها سفك الدماء، كما جاء في كلام الملائكة، حين أحبرهم الله تعالى، بأنه جاعل في الأرض خليفة، فقالوا: 
  رُ بِي نِ نُ نُ ذُ نَـ تُرُ 2. وهذا ما يتناغم وينسجم أتم الانسجام مع قصة البقرة.
- 5. عدم صلاحية بني إسرائيل للقيادة ولا للجندية: فقد سبق القول بأن قصة البقرة جاءت في ذروة الحديث عن فساد بني إسرائيل ونكولهم عن الأمانة ونقضهم للعهد مع الله سبحانه، وهي بذلك تؤكد أن هؤلاء القوم لم يعودوا يصلحون لأي خير؛ حتى ولو أتباعاً لأمة محمد ع، حيث جاء التعقيب على القصة ميئساً المسلمين من إيمانهم أو طاعتهم لهم، فقد صارت قلوبهم أقسى من الحجارة:  $\hat{r}(\hat{e})$  عي بي بينقاد لكم بالطاعة هؤلاء الفرقة الضالة من اليهود الذين شاهد آباؤهم من البينات ما شاهدوه ثم قست قلوبهم من بعد ذلك  $\hat{r}$  وقد قرر أول السورة أن الكتاب هدى للمتقين، ولا تتأتى الهداية لقساة القلوب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سورة البقرة/ 73

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-سورة البقرة/ 30

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - سورة البقرة/ 73

<sup>4-</sup> تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ج1، المصدر السابق، ص155.

إنها سمات بني إسرائيل " تبدو واضحة في قصة البقرة هذه: انقطاع الصلة بين قلوبهم وذلك النبع الشفيف الرقراق: نبع الإيمان بالغيب والثقة بالله والاستعداد لتصديق ما يأتيهم به الرسل، ثم التلكؤ في الاستجابة، وتلمس الحجج والمعاذير والسخرية المنبعثة من صفاقة القلب وسلاطة اللسان".

وإذ قد قرر ظلمهم في غير موضع من السورة، حتى بعد زمان موسى  $\rho$ ، كما سبق القول؛ فإنه يؤكد عدم جدارتهم لأن ينالهم عهد الله ببقاء الإمامة فيهم  $\dot{c}$  وُ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ رَ

ومن هنا، يمكن القول بأن فهم السورة مرتبط أساسا بتدقيق النظر في اسمها (العنوان)، لأن فهم العنوان يسهل علينا فهم مضمون السورة بأكملها، بل قد نصل إلى التفريق بين السور المكية والمدنية، بعد لملمة أهم خصائص الآي المكي والمدني.

ويمكننا القول كذلك أنه يمكننا تفسير القرآن الكريم بأكمله انطلاقا من أسماء السور وهذا بيان لذلك:

البقرة حموتبطة ببني إسرائيل --- بنوإسرائيل مكانهم المدينة ----من صفاقهم التعنت ضرورة ذكر النبي موسى عليه السلام ----قصتهم مع البقرة عبرة للمؤمنين ---ضرورة طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم.

و من هنا فهمنا السورة بأكملها من خلال العنوان فقط، وفي هذا دليل واضح على التناسب بين اسم السورة والسورة في حد ذاتها.

#### المناسبة بين فواصل السورة وموضوعها

إن كنوز القرآن ضخمة ومتنوعة وموضوعاته كثيرة متشعبة واسعة المساحة، تبدأ بتناسقه العام ثم تناسق محكم على مستوى السورة الواحدة حتى يصل إلى الانسجام على مستوى الآية الواحدة.

 $<sup>^{1}</sup>$ في ظلال القرآن:سيد قطب، ج $^{1}$ ، المرجع السابق، ص $^{77}$ .

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 124

ومن مظاهر الانسجام على مستوى الآية الواحدة الفاصلة التي هي: ظاهرة أسلوبية قرآنية واضحة المعالم، وهي مما انفرد به القرآن عن النثر والشعر معاً، وتعد من أبرز الخصائص التي جعلته نحواً جديداً من أنحاء البيان، وطريقاً فريداً من طرق التعبير 1.

ويراد بالفاصلة: حرف الرويّ الذي تنتهي به الآية، ويشبه رويّ قافية الشعراء، أو المقطع الذي تنتهي إليه الآية، أو الجزء الأخير الذي تذيل به الآية، ويكون أفضل نهاية مناسبة متمكنة لها $^2$ . إن لما تُختم به الآية قيمة خاصة؛ لكونه يؤدي وظيفة مزدوجة في نظمها : فهو من ناحية يتصل بالمعنى ويتممه، ومن ناحية أحرى يتصل بنظام الفواصل وينسقها $^3$ ، فالفاصلة تقوم بوظيفة بنائية فضلاً عن دورها الإيقاعي، حيث إنحا تندمج في نسج السورة المتشابك، وتتمايز منه، وتعمل على أن تكون ناظماً يمسك حدود الآية $^4$ .

1-التناسب البياني في القرآن: أبو زيد أحمد، المرجع السابق، ص 351.

ينظر: قواعد تشكل النغَم في مُوسيقى القرآن: اليافي نعيم، مجلة التراث العربي، ع 15-16/ 1984، اتحاد الكتاب العرب http://www.awu-dam.org/trath/ind-turath102.htm. دمشق،

 $<sup>^{-3}</sup>$  التناسب البياني في القرآن: أبو زيد أحمد، المرجع السابق، ص  $^{-3}$ 

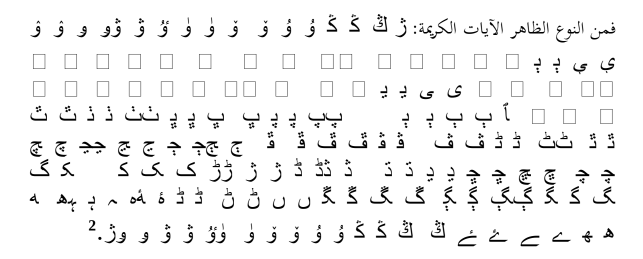
<sup>4-</sup>ينظر: قواعد تشكل النعَم في مُوسيقي القرآن: اليافي نعيم، المرجع السابق، ص45.

والناظر في كتب التفسير وعلوم القرآن، سيجد اهتماما بارزاً بالفواصل؛ وبالأخص من حيث مناسبة كل فاصلة للآية التي جاءت تختمها، مع تأكيدهم أن مناسبات الفواصل منها ما يكون ظاهراً، ومنها ما يُستخرج بالتأمل اللبيب، على حد تعبير الزركشي 1.

ومن الطبيعي أن تكون فواصل أي سورة متناسبة مع محورها الرئيس من حيث تعزيزه أو الدلالة عليه، علماً بأنه ليس من غرض هذه الدراسة الغرق في مناسبة كل فاصلة لسياقها، بل ستركز على بعض العموميات والخطوط العريضة في هذا الموضوع، بعد أن تعرض لعدد من الفواصل ذات المناسبات الظاهرة مع آياتها، وعدد آخر من الفواصل التي تحتاج شيئاً من التأمل والتدبر لاكتشاف أوجه تناسبها مع الآيات.

## من الفواصل الظاهرة والخفية:

سبقت الإشارة إلى قول الزركشي بأن المناسبة بين الفواصل والآيات، منها ما يكون ظاهراً ومنها ما يستخرج بالتأمل اللبيب، وغالب الفواصل من النوع الجلي الظاهر، والأقل منها هو الذي يحتاج شيئاً من التدبر والتفكر، سواء في ذلك سورة البقرة، موضوع دراستنا، أو سائر آيات القرآن الكريم.



البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، المصدر السابق، (106/1).  $^{1}$ 

<sup>218-214 | &</sup>lt;del>-</del>218-218

والناظر في هذه الآيات لن يجد كبير مشقة في الربط بين كل آية وفاصلتها؛ كتأكيد أن نصر الله قريب بعدما مست البأساء والضراء المؤمنين وزلزلوا، حتى يقول الرسول والمؤمنون معه: متى نصر الله؟

فالآية تتحدث عن الخوف والابتلاء الذي تعرض له النبي -صلى الله عليه وسلم- وأصحابه فجاءت الفاصلة تطمئنهم بأن نصر الله قريب، وقس على ذلك باقي آيات السورة الكريمة، مما يوحي لك بجلاء التناغم الكبير بين موضوع الآيات ووفواصلها وهذا ما أكد عليه جل المفسرين.

المناسبة بين مقاطع سورة البقرة وهدفها

مما ذكره المفسرون وبينوه هو أن السور المدنية لها جملة من الأهداف ترمي إليها، من بينها بناء المجتمع المسلم عن طريق تبيان الشرائع والأحكام، ولو تتبعنا سورة البقرة لوجدناها تخدم هذا الهدف الرئيس.

وعلى الرغم من كون سورة البقرة أطول سورة في القرآن الكريم؛ فإن الوحدة الموضوعية فيها والترابط بين مقاطعها، يتجلى غاية التجلي، وهو الأمر الذي عززته المباحث السابقة من هذا الفصل، وحيث تتأكد فيها وحدة البناء على طولها وتعدد قضاياها، وما قد يظهر من النظرة العجلى من عدم الترابط بين أجزائها؛ فإن ذلك يغدو أيسر فيما دونها من السور الأقصر.

يحتل الاستهلال مكانة بارزة من حيث أهميته من ناحية، ومن حيث علاقته ببقية أجزاء النص من ناحية أخرى، وتحكمه كذلك في هذه الأجزاء، وأي سورة عندما تستهل بأحد الموضوعات فإن ذلك يكشف عن كون الموضوع يحمل أهمية كبيرة يستهدف النص لفت نظرنا إليه، والجملة الأولى في أي نص تمثل معلماً عليه.

فقد بُدئت السورة الكريمة بثلاثة أحرف مقطعة " ألم "، لا عهد للعرب بتصدير مثلها في الإنشاء والإنشاد، كما يقول دراز، بما يوقظ الأسماع ويوجه القلوب، وفيه معنى التحدي والإعجاز بمذا القرآن المكون من مثل هذه الحروف، المبعد لأي ريب عن هذا الكتاب.

وتمت، هنا، المقدمة بعد أن وصفت القرآن بما هو أهله، "ووصفت متبعيه ومخالفيه كلاً بما يستحقه، ولا ريب أن وصف هذه الطوائف جميعها راجع في المآل إلى الثناء على القرآن؛ فإن الشيء الذي يكون متبعوه هم أهل الهدى والفلاح، ومخالفوه هم أهل الضلالة والخسر، لا يكون إلا حقاً واضحاً لا ريب فيه"3.

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 02-

<sup>2-</sup>ينظر: النبأ العظيم: محمد عبد الله دراز، المرجع السابق، ص: 164، 165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المرجع نفسه، ص 173.

وبعد الحدیث عن الکتاب ومواقف الناس من هذا الکتاب، وعلی رأسهم المهتدون به، فإن الآیات تنتقل للحدیث عن مراد الله تعالی من الکتاب وهو توحیده بالعبادة:  $(\mathring{Z})$   $\mathring{Z}$   $\mathring{Z$ 

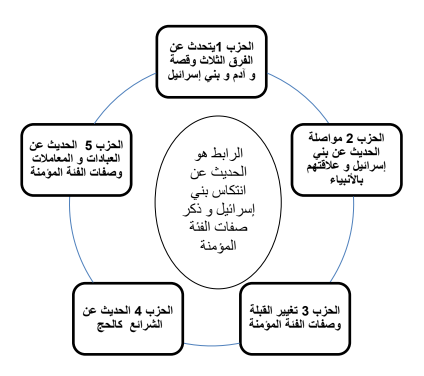
وهذا أول نداء في المصحف الشريف يتجه إلى الناس جميعهم، لأن القرآن في الأصل للناس كافة ثر ن ن ثر وهذه الآية في وسط البقرة، وإن كان لا يهتدي به إلا المتقون، يدعو الناس أن يعبدوا الله وحده وأن لا يجعلوا له أنداداً، ويؤكد أن الذي نُزّل عليه الكتاب، على علو شأنه، فإنه ليس إلا عبداً له سبحانه.

وفيما سبق لفت إلى قافلة البشرية، وتعليل للأمر بالعبادة أنه لأجل أن تتحصل التقوى التي يكرم الله أهلها فيهديهم بهذا الكتاب، ثم يعود للكتاب الذي نزله على عبده يتحداهم إن كانوا لا يزالون في ريب منه أن يأتوا بسورة من مثله فإن عجزوا وهم لا محالة عاجزون، وذاك دليل على أنه لا ريب في هذا الكتاب.

فليتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين، وذاك إنذار آخر للكافرين، من الله تعالى لا من رسوله، والنتيجة هي النتيجة؛ أنه يستوي في حقهم الإنذار وعدمه، كيلا يستغرب الرسول والمتقون من عدم إيمانهم فيظنوا المشكلة في كتابهم أو في أنفسهم وأسلوبهم، ويعود الخطاب إلى النبي - ع - كي يبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

<sup>173 -</sup>سورة البقرة/ 173

وسنحاول في هذا المخطط تبيان التوافق العظيم بين جميع مقاطع سورة البقرة استلهاما من تفسير سيد قطب:



ونلاحظ من خلال المخطط أن الرابط بين المقاطع كلها هو محور واحد  $^1$  مزدوج يترابط الخطاب الرئيسان فيه ترابطا شديدا. فهي من ناحية تدور حول موقف بني إسرائلي من الدعوة الإسلامية في المدينة، وهي من الناحية الأخرى تدور حول موقف الجماعة المسلمة في أول نشأتها  $^2$ .

<sup>62-61:</sup> في ظلال القرآن: سيد قطب، المرجع السابق، ص-1

<sup>2&</sup>lt;sup>2</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص 28.

#### أوجه المناسبات الخارجية لسورة البقرة

#### المناسبة بين سورتى البقرة والفاتحة

إن القول بوجود المناسبات بين السور يعتمد على القول بأن تريتب السور في المصحف توقيفي لا اجتهادي، ولهذا ذهب الجمهور إلى أن ترتيب السور في المصحف توقيفي أ.

سورة الفاتحة هي أمّ القرآن الكريم جميعه، ومن البدهيّ أن تكون أماً لسورة البقرة على وجه الخصوص؛ كونما التالية لها مباشرة، سيما وقد ذكر السيوطي أن القاعدة التي استقر بما القرآن: أن كل سورة تفصيل لإجمال ما قبلها، وشرح له، وإطناب لإيجازه.

وقد استقر ذلك في غالب سور القرآن، طويلها وقصيرها، وسورة البقرة قد اشتملت على تفصيل جميع مجملات الفاتحة<sup>2</sup>.

ومما يدل على ذلك يوضحه ما ذهب إليه الحسن البصري في قوله: "لإن الله أودع علوم الكتب السابقة في القرآن ثم أودع علوم القرآن في المفصل ثم أودع علوم المفاتحة. فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير جميع الكتب المنزلة"3

وأما أبرز أوجه المناسبة بين السورتين الكريمتين فهي:

#### الإجمال والتفصيل:

دعاء واستجابة: فإنه لما أحبر سبحانه وتعالى أن عباده المخلصين سألوا في الفاتحة هداية الصراط المستقيم، الذي هو غير طريق الهالكين، أرشدهم في أول التي تليها إلى أن الهدى المسئول

 $<sup>^{-1}</sup>$ من أجل النظر في الأدلة التي تثبت ذلك ينظر: مباحث في التفسير الموضوعي: أ. د. مصطفى مسلم، المرجع السابق،  $^{-3}$ 

 $<sup>^2</sup>$ -تناسق الدرر في تناسب السور: السيوطي جلال الدين، تحقيق، عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1،  $^{1406}$  هـ  $^{1406}$ ه.  $^{1406}$ م،  $^{1406}$ 

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص74.

إنما هو في هذا الكتاب، وبين لهم صفات الفريقين: الممنوحين بالهداية حثاً على التخلق بها، والممنوعين عنها زجراً عن قربحاً.

وقال البقاعي في نظم الدرر: "فحصل من هذه السورة بأسرها، يقصد سورة البقرة، بيان الصراط المستقيم على الاستيفاء والكمال أخذاً وتركاً، وبيان شرف من أخذ به وسوء حال من تنكب عنه، وكان العباد لما عُلموا: ثر ث ث ث ث ث إلى آخر السورة، قيل لهم: عليكم بالكتاب، إجابة لسؤالهم، ثم بين لهم حال من سلك ما طلبوا، فكأن قيل لهم: أهل الصراط المستقيم وسالكوه هم الذين بين شأنهم وأمرهم، والمغضوب عليهم من المتنكبين هم اليهود الذين بين أمرهم وشأنهم، والضالون هم النصارى الذين بين أمرهم وشأنهم، فيحب على من رغب في سلوك الصراط المستقيم أن يحذر مما أصاب هؤلاء مما نبه عليه، وأن يأخذ نفسه بكذا وكذا، وأن ينسحب إيمانه على كل ذلك، وأن يسلم الأمر لله الذي تطلب منه الهداية، ويتضرع إليه بأن لا يؤاخذه بما يثمره الخطأ والنسيان، وأن لا يحمله ما ليس في وسعه، وأن يعفو عنه إلى آخر السورة "2

ولقد جاء التنويه النبوي بشأن الفاتحة وخواتيم سورة البقرة معاً، وفي وقت واحد، وبأسلوب واحد<sup>3</sup>، حيث جرى وصفهما بالنورين، وبُشّر قارئهما بأن يستجاب له كل حرف يقرؤه، وذلك فيما روى ابن عباس، رضي الله عنهما، أنه قال: (بينما جبريل قاعد عند النبي صلى الله عليه وسلم، سمع نقيضاً من فوقه فرفع رأسه فقال: هذا باب من السماء فتح اليوم، لم يفتح قط إلا اليوم، فنزل منه ملك فقال: هذا ملك نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم وقال: أبشر بنورين أوتيتهما، لم يؤتهما نبي قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أعطيته).

<sup>1-</sup>نظم الدرر: البقاعي، 32/1.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، 556/1.

<sup>3-</sup>البرهان في نظام القرآن: سبحاني، ص81.

<sup>4-</sup>صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم (806).

والجدول التالي بلخص، ما سبق ذكره، من أوجه التناسب بين الفاتحة والبقرة:

| البقرة                                                         | الفاتحة                |
|----------------------------------------------------------------|------------------------|
| الآيات 152–186–286                                             | الحمد لله              |
| الآيات 21-22-وقصة آدم عليه السلام                              | رب العالمين            |
| الآيات 54–126–123–286                                          | الرحمن الرحيم          |
| الآية 284                                                      | ملك يوم الدين          |
| جميع فروع العبادة وردت في البقرة: "الطهارة، الحيض، الصوم، الحج | إياك نعبد              |
| جميع علم الآخلاق، التوبة،الصبر، الرضا                          | و إياك نستعين          |
| الآيات 142–145.                                                | اهدنا الصراط المستقيم  |
| 136-137-مع التفصيل في ذكر الأنبياء.                            | صراط الذين أنعمت عليهم |
| قصة بني إسرائيل                                                | غير المغضوب عليهم      |
| في ذكر النصارى                                                 | ولا الضالين            |

## التناسب بين البقرة وآل عمران

سورة آل عمران هي الثالثة في المصحف بعد سورتي الفاتحة والبقرة، حيث تشترك معها في فاتحتها، وكونهما من الطوال، وقد وصفهما الرسول  $\rho$  بالزهراوين، وينطبق عليهما القاعدة القرآنية من تفصيل كل سورة لإجمال ما في السورة قبلها، من جهة، وإشارة اللاحقة لما ورد تفصيله في سابقتها من جهة أخرى، قال البقاعي: وكما وقعت إلاحة في سورة البقرة لما وقع الإفصاح به في سورة آل عمران؛ كذلك وقع في آل عمران من نحو ما وقع تفصيله في سورة البقرة، ليصير منزلاً

واحداً بما أفصح مضمون كل سورة بإلاحة الأخرى، فلذلك هما غمامتان وغيايتان على قارئهما يوم القيامة لا تفترقان 1.

والنظرة الفاحصة المتأملة في السورتين الكريمتين، تشعر بأنهما شقيقتان أو توأمان؛ وذلك لما يوجد بينهما من تشابه وتقارب عجيبين، وقد نبهنا القرآن ذاته إلى هذه الظاهرة بنظم آياته، حيث تكرر في السورتين عدد من الآيات المتشابحة إلى حد كبير 2.

## ومن أبرز وجوه المناسبة بين السورتين الكريمتين:

## التناسب بين فاتحتي السورتين:

وهذا التشابه في المطلع والعنوان لا يدل إلا على التشابه فيما وراءه من المعنى والموضوع؛ والأمر في الواقع هكذا، فإن الموضوع في كلتا السورتين جد متقارب حيث إن الأولى دعوة إلى الإيمان بالقرآن والتمسك به، كما أن الثانية دعوة إلى اتباع الرسول والمسارعة إلى أوامره وما جاء به من عند ربه.

<sup>1-</sup>نظم الدرر: البقاعي، ج2، ص5.

<sup>2-</sup>البرهان في نظام القرآن: سبحاني، المصدر السابق، ص639.

<sup>3-</sup>ينظر: المرجع نفسه، ص639.

الإيمان بما أنزل الله تبارك وتعالى، والثانية تشبه قوله: ﴿ بِ بِ ثِ، لكونها دعوة إلى اتباع رسول الله صلوات الله عليه وسلامه.

ثم إن هذين الأمرين يلتقيان في واجب الأمر بالإيفاء بالعهد، حيث إن بني إسرائيل قد أُخذ منهم العهد على لسان رسلهم أن يؤمنوا بهذا القرآن، كما أُخذ منهم العهد أن يؤمنوا بهذا الرسول، عليه الصلاة والسلام.

وقد ذكر هذان العهدان في هاتين السورتين عدة مرات؛ فالسورة الأولى دعوة إلى أن يوفوا بعهدهم الثاني<sup>2</sup>.

ومن وجوه المناسبة بين البقرة وآل عمران كذلك، هو البقرة بمنزلة الدليل على الحكم، وآل عمران بمنزلة الجواب عن شبهات الخصوم، ولهذا ورد فيها كثير من المتابه لما تمسك به النصارى.

ومن ذلك أن الله أوجب الحج في آل عمران، وأما في البقرة فذكر أنه مشروع، وأمر بإتمامه بعد الشروع فيه  $^{3}$  وقس على ذلك.

# ونجمل ذلك في الجدول التالي:

| آل عمران           | البقرة                      |  |  |  |  |  |
|--------------------|-----------------------------|--|--|--|--|--|
| تصويرهم في الأرحام | خلق الناس →                 |  |  |  |  |  |
| مبدأ خلق أولاده    | مبدأ خلق آدم                |  |  |  |  |  |
| خلق عیسی من غیر أب | خلق آدم من غير أب و لا أم → |  |  |  |  |  |
| الحديث عن النصاري  | الحديث عن اليهود -          |  |  |  |  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سورة آل عمران/ 53

<sup>2-</sup>ينظر: البرهان في نظام القرآن: سبحاني، ص 641، 642.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر تناسق الدرر في تناسب الصور، السيوطي جلال الدين، تحقيق عبد القادر عطا، المرجع السابق، ص78 وما بعدها.

| اختتمت ب"لعلكم تفلحون"  | افتححت بالمتقين المفلحين |
|-------------------------|--------------------------|
| استجابة الدعاء الآية164 | دعاء إبراهيم الآية 129   |

#### المناسبة بين سورتى البقرة والفلق

ذكر البقاعي أنه كما التقى آخر كل سورة مع أولها؛ فكذلك التقى آخر القرآن العظيم بأوله، بالنسبة إلى تسع سور من آخر المصحف إلى سورة قريش، مع السور التسع المناظرة لها من أول المصحف حتى سورة براءة، بحيث تتناظر سورة الناس مع الفاتحة، والفلق مع البقرة، والإخلاص مع آل عمران، والمسد مع النساء، والنصر مع المائدة، والكافرون مع الأنعام، والكوثر مع الأعراف، والماعون مع الأنفال، وقريش مع التوبة.

وحاصل سورة الفلق، في معناها الأبدع الأسمى، "الاستعادة بالله بذكر اسمه (الرب) المقتضي للإحسان والتربية، بجلب النعم ودفع النقم، من شر ما خلق، ومن شر السحر والحسد؛ كما كان أكثر البقرة، المناظرة لها في رد المقطع على المطلع؛ لكونها ثانية من الأول كما أن هذه ثانية من الآخر، في ذكر أعداء النبي  $\rho$  الحاسدين له على ما أوتي من النعم، وفي تذكيرهم بما منحهم من النعم التي كفروها"1.

<sup>1-</sup>نظم الدرر: البقاعي، (8/ 609).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع نفسه، (8/ 609، 610).

ويؤكد صاحب الظلال حسد بني إسرائيل بقوله: "ثم إنهم حسدوا النبي ع حسداً شديداً، حسدوه مرتين: مرة لأن الله اختاره وأنزل عليه الكتاب، وهم لم يكونوا يشكون في صحته، وحسدوه لما لقيه من نجاح سريع شامل في محيط المدينة "أ، وفي السياق ذاته لا ننسى حسد إبليس لآدم وذريته، لما أكرم الله تعالى به آدم من المنزلة، وشرفه بالخلافة.

#### مناسبة البقرة لواقع الدعوة

سبق القول بأن سورة البقرة، قد ابتدأ نزولها بُعيد هجرة النبي ع، حيث تغير حال المسلمين من جماعة ودعوة مطاردة مضطهدة، إلى مجتمع ودولة ذات هيبة ومنعة.

إن سورة البقرة هي الموضع الوحيد في القرآن كله الذي تُذكر فيه الخلافة في الأرض، مرتبطة بخلق آدم، لأن القصة مرتبطة بالعهد المدني؛ بعد أن قامت الدولة المسلمة وبدأت تتمكن في الأرض. فهل لذلك علاقة بذكر الاستخلاف في هذا الموضع؟ فهنا بعد أن استقر المسلمون في الأرض؛ أصبح من المناسب أن يُذكر لهم أن أباهم آدم خلق ليكون خليفة في الأرض. وهم اليوم - هم ورثة الاستخلاف، المطلوب منهم: أن يُقيموا الخلافة الراشدة في الأرض.

كذلك يُذكر هنا - لأول مرة على كثرة ما ذكر من قبل قصة آدم في السور المكية - قصة تعليم آدم الأسماء كلها: رق ق م ج ج ج ج ج ج ج چ چ چ چ چ چ

<sup>-1</sup>في ظلال القرآن: سيد قطب، المرجع السابق (32/1).

<sup>2-</sup>دراسات قرآنية: قطب محمد، المرجع السابق، ص 298.297.

# $\frac{1}{4}$ $\frac{1$

" فهل هناك توجيه معين هنا من ذكر هذه القصة في مفتتح سورة المدنية الأولى التي جاءت لتحدد سمات المجتمع الإسلامي ؟

مرة أخرى يمكن نقول إن هذه الأمة التي بدأ استخلافها في الأرض" مقدر لها في علم الله أن تكون هي المهيمنة على حياة البشرية، فترة مديدة من الزمن. ومقدرٌ لها كذلك أن تكون هي الأمة "العالمة " في الأرض في تلك الفترة من الزمن، وأن تنشئ الحركة العلمية التي تعيش عليها البشرية قروناً أخرى فيما بعد، فهل لذلك علاقة بذكر تعلم آدم الأسماء كلها؟! 2".

تضم، هذه السورة، عدة موضوعات، ولكن المحور الذي يجمعها، كلها، "محور واحد مزدوج، يترابط الخطان الرئيسيان فيه ترابطاً شديداً؛ فهي من ناحية تدور حول موقف بني إسرائيل من الدعوة الإسلامية في المدينة، واستقبالهم لها، ومواجهتهم لرسولها ٤ وللجماعة المسلمة الناشئة على أساسها، وسائر ما يتعلق بهذا الموقف بما فيه تلك العلاقة القوية بين اليهود والمنافقين من جهة، وبين اليهود والمشركين من جهة أخرى".

وهي من الناحية الأخرى، تدور حول موقف" الجماعة المسلمة في أول نشأتها، وإعدادها لحمل أمانة الدعوة والخلافة في الأرض. بعد أن تعلن السورة نكول بني إسرائيل عن حملها، وتقضهم لعهد الله بخصوصها، وتجريدهم شرف الانتساب الحقيقي لإبراهيم عصاحب الحنيفية الأولى، وتبصير الجماعة المسلمة وتحذيرها من العثرات التي سببت تجريد بني إسرائيل من هذا الشرف العظيم "4.

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 31-33.

<sup>2-</sup> دراسات قرآنية: قطب محمد، المرجع السابق، ص 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-في ظلال القرآن: سيد قطب، ج1، المرجع السابق، ص28.

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ج1، ص 28.

#### المناسبة بين سورة البقرة وموقعها في المصحف

مضى القول، فيما سبق، بتوقيفية ترتيب آي القرآن وسوره، وحيث تقدمت سورتا الفاتحة والبقرة هذا الموكب الكريم من سور القرآن الحكيم، فلا بد من حكم عظيمة لهذا الموقع المتقدم لسورة البقرة، فما هي هذه الحكم؟

لا تكاد تمر صفحات قليلة في سورة البقرة، حتى تأتي قصة بدء الخليقة، في بدايات المصحف، لتحيب على السؤال الفطري: من أنا ؟ ولماذا جئت ؟ ومن جاء بي ؟ وإلى أين أنا ذاهب ؟ وما علاقتي بما حولي ومن حولي ؟

نعلم بأن البقرة هي أول الطوال، وأطول السور على الإطلاق. والبدء بما يتناسب وعزائم الناس التي تبدأ عادة، قوية، ثم لا تلبث أن تفتر، وبمذا تظهر الحكمة في أن الأجزاء الأخيرة، تتناقص طولاً حتى نرى قصار السور في آخر المصحف.

ومن نظر في ترتيب السور كلها في المصحف "يرى أنه قد روعي في ترتيبها الطول والتوسط والقصر في الجملة، ومن حكمته أن في ذلك عوناً على تلاوته وحفظه؛ فالناس يبدأون بقراءته من أوله فيكون الانتقال من السبع الطوال إلى المئين فالمثاني فالمثاني فالمفصل أنفى للملل وأدعى إلى النشاط، ويبدأون بحفظه من آخره لأن ذلك سهل على الأطفال، ولكنّ في كل قسم من الطوال والمئين والمفصل تقديماً لسورة قصيرة على سورة أطول منها، ومن حكمة ذلك أنه قد روعي التناسب في معاني السور مع التناسب في الصور؛ أي مقدار الطول والقصر 5

الطوال: وهي سور: البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام والأعراف ويونس، [ الجرمي، إبراهيم، معجم علوم القرآن، 243، دار القلم، دمشق، ط1، 1422هـ – 2001م].

<sup>2—</sup>المئون: السور التي تلي السبع الطوال، وهي من أول الأنفال إلى نحاية السجدة، ما عدا سورة يونس لأنحا من السبع الطوال، [الجرمي، ص 238].

 $<sup>^{243}</sup>$ المثاني: السور التي تلي المئين، من أول الأحزاب إلى أول سورة ق، [ الجرمي، ص $^{243}$ ].

 $<sup>^{-4}</sup>$ المفصل: السور التي تلي المثاني، وهي من أول سورة ق إلى سورة الناس، [ الجرمي، ص  $^{-27}$ ].

<sup>5-</sup>تفسير القرآن الحكيم/ المنار: رضا، دار المعرفة، بيروت، 1414ه/1993م، ج 7، ص287-289.

## البقرة أم ثانية للقرآن الكريم

القاعدة التي استقر بها القرآن: أن كل " تفصيل لإجمال ما قبلها، وشرح له وإطناب لإيجازه. وقد استقر معي ذلك في غالب سور القرآن طويلها وقصيرها، وسورة البقرة قد اشتملت على تفصيل جميع محملات الفاتحة " $^1$ .

وفي تناسق الدرر يتحدث السيوطي عن أربع سور بدءاً من آل عمران تفصل في سورة البقرة للانساء، ثم المائدة والأنعام $^{3}$ ؛ ما يعزز فكرة تفصيل ما بعد سورة البقرة لها.

ونجد البقاعي في ختام تفسيره لسورة البقرة يرى بأن "بداية هذه السورة هداية وخاتمتها خلافة، فاستوفت تبيين أمر النبوة إلى حد ظهور الخلافة فكانت سناماً للقرآن، وكان جماع ما في القرآن منضماً إلى معانيها إما لما صرحت به أو لما ألاحته وأفهمه إفصاح من إفصاحها، كما تنضم هي مع سائر القرآن إلى سورة الفاتحة فتكون أمّاً للجميع".

فكلامه واضح في أن جِماع ما في القرآن منضم إلى معاني سورة البقرة، وأنها تنضم مع سائر القرآن للفاتحة فتكون أماً للجميع، والضمير هنا عائد – كما أفهمه – للبقرة لا للفاتحة؛ لما سبق من قوله في انضمام جماع ما في القرآن إلى البقرة، ولأن كون الفاتحة أماً للقرآن ليس بحاجة إلى تدليل، وليس هذا مكان ذكره.

 $<sup>^{-1}</sup>$ تناسق الدرر في تناسب السور: السيوطي جلال الدين، تحقيق: عبد القادر عطا، المرجع السابق، ص $^{-65}$ 

<sup>2-</sup>سبق الحديث عنه في المناسبة بين البقرة وآل عمران.

 $<sup>^{2}</sup>$ تناسق الدرر في تناسب السور: السيوطي جلال الدين، تحقيق: عبد القادر عطا، المرجع السابق، (ص75، 80، 85).

<sup>4-</sup>نظم الدرر: البقاعي، 560/1-561.

## المناسبة بين سورة البقرة وبقية السور المبدوءة برألم)

ست سور في القرآن الكريم بُدئت برألم)، وهي البقرة، وآل عمران، والعنكبوت، والروم، ولقمان، والسجدة. وحيث إن لها جميعاً ذات الفاتحة فإن ذلك يعني وجود التناسب فيما بينها بشكل أو بآخر، وقد ذُكر في مبحث سابق أوجه التناسب بين البقرة وآل عمران، وهنا شيء من المناسبة بين البقرة والسور الأربع الباقية.

وقد حاول غير واحد من العلماء القدامى والمعاصرين أن يقف على أسرار الافتتاح بالحروف المقطعة ذاتها، ومنهم ابن القيم، والذي ذكروه مقاربات وتحويمات حاولت أن تربط بين السور، دون أن تأتي بالجواب الحاسم.

وحين ننتبع مخارجها فإن الهمزة هي" أول مخارج الحلق مما يلي الصدر، واللام من وسط مخارج الحروف وهي أشد اعتماداً على اللسان، والميم هي آخر الحروف ومخرجها من الشفتين، وجاء ترتيب الحروف مطلع السورة من البداية إلى الوسط إلى النهاية، وكل سورة افتتحت بهذه الأحرف الثلاثة — كما يقول ابن القيم – فهي مشتملة على بدء الخلق ونحايته وتوسطه؛ فمشتملة على تخليق العالم وغايته، وعلى التوسط بين البداية والنهاية من التشريع والأوامر، وقد مثّل لذلك بسورة البقرة وآل عمران والسجدة والروم"1.

ولم يذكر سورتي العنكبوت ولقمان اللتين لهما نفس الفاصلة، ولا الأعراف أو الرعد اللتين لهما الفاتحة ذاتها مع زيادة حرف آخر كل منهما (المص، المر).

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: بدائع الفوائد: ابن القيم، دار الكتاب العربي، بيروت، دط، دت،  $^{199/3}$ .

 $<sup>^2</sup>$ سورة آل عمران/ 59 $^2$ 

| . و       | ۋ    | . ۋ                | ۇ    | فوله <b>ژ</b> | ل في ذ | ق الأوا | لی الخل    | بارات إ         | عد إش | في الرع        | لكن        | يضاً،    | آدم أ          | قصة          | عراف   | وفي الأ            |
|-----------|------|--------------------|------|---------------|--------|---------|------------|-----------------|-------|----------------|------------|----------|----------------|--------------|--------|--------------------|
|           |      |                    |      |               |        |         |            |                 |       |                | . ب        | ې ب      | ې .            | ۉ            |        | و ۋ                |
| قديم      | ل ال | الخلق              | .هن  | في الذ        | لدعي   | يد يست  | ني الجد    | ن الخلو         | بث ع  | والحدي         | ]ڙ،¹       |          |                |              |        |                    |
| ط         | ط    | ں                  | ں    | گ<br>گ        | ڲ      | ڲ       | <b>ڳ</b> . | ڳ ڳ             | ڳ .   | ٤              | ڙ گ        | كبوت     | العنك          | ،، وفي       | الأولى | والنشأة            |
| . ۆ       | . ۇ  | <u>ځ</u> ۇ         | ػػ   | آثی           | اثى    | ئےئے    | - ,        |                 | - &   | <b>&amp;</b> 4 | ۿ          | ۲ ۴      | ^              | ٥            | á.     | ב ב ז              |
|           |      |                    |      |               |        |         |            |                 |       |                |            |          |                |              |        | ژ <sup>2</sup> ، و |
| چچ        | · (  | <del>د</del> (     | ₹ ÷  | ج ج           | ر ج    | ۽ ڄڃ    | ج د        | <u>۽</u><br>ف ج |       | ت ق            | <u>ڦ</u> ٺ | <b>÷</b> | و ژ            | ژ،           | ڈ ڈ    | ڌ ڐ                |
|           |      |                    |      |               |        |         |            |                 | ڹ     | ې ب            | و ژ        | ژ ،      | <del>-</del> ; | <del>"</del> | ð      | <u>e</u>           |
| إلى       | عة   | ىري                | رة س | ن إشا         | لقمار  | ، وفي   | ى ژ        | ا ي             |       |                |            |          |                |              |        |                    |
| فی        | ، و  | ڗ                  |      |               |        |         |            |                 |       |                |            |          |                | وله ژ        | في ة   | الخلق              |
|           | _    | - <del>&amp;</del> |      | ه ه           |        | ہر ھ    | ~ 0        | á               | 4 3   | <u>ط</u>       | ط          | ط        | ں ر            | گ ر          | ة ژ ٲ  | السجد              |
| ب<br>بر ب | ې    | ې                  | ۉ    | و ۋ           | ۋو     | ۰.<br>ۋ | . ۇ        | ۈ ۈ             | ۆ ۆ   | ۇ              | كُ وُ      | ػ        | اثى            | اثى          |        | السجد<br>ئے ئے     |
|           | •    |                    |      |               |        |         |            |                 |       |                |            |          |                | ژ .          |        |                    |

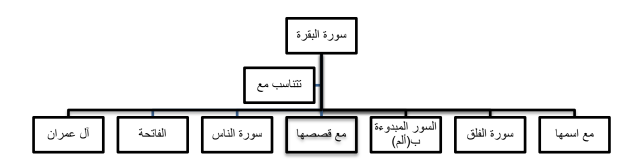
<sup>1-</sup>سورة الأعراف/ 05

<sup>2-</sup>سورة العنكبوت/ 19-20.

<sup>3-</sup>سورة الروم/ 11.

وهكذا نجد أن علم المناسبات بين الآيات بعضها مع بعض و بين السور يبرز لنا جانبا من إعجاز القرآن الكريم، وأنه كلام الله المنزل على سيدنا محمد-صلى الله عليه وسلم - وليس من عند البشر<sup>1</sup>.

ونخلص مما سبق بأن سورة البقرة تتناسب داخليا وخارجيا، وهذا ما يجمله لنا المخطط التالى:



ومما سبق، نلاحظ بأن سورة البقرة تشكل كلا متكاملا رغم طولها وتعدد مضوعاتها، وهذا ما أشار إليها المفسرون في تفسيراتهم، مما يجعلنا نقول بأن المفسرين طبقوا لسانيات النص دون الإشارة إلى المصطلحات.

246

<sup>1-</sup>ينظر: مباحث في التفسير الموضوعي، أ.د. مصطفى مسلم، المرجع السابق، ص94.

## المبحث الثالث: الاتساق في سورة البقرة

لقد تحدى القرآن الكريم العرب أن يأتوا بمثله فلم يستطيعوا إلى ذلك سبيلا، قال تعالى في بداية سورة البقرة: "□♦۞۞۞ ﴿﴿﴿﴿﴿﴾﴾ ﴿﴿ ﴾﴾ ﴿ ﴿ ﴿﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ØK □ B A A A A B U B A B **川**と 米 巻 工  $\sqrt{\Box} \mathcal{L} \Box \mathcal{L} \otimes \mathcal{L} \mathcal{L}$  $\mathcal{A} \triangle \mathcal{A} = 0$ **7□◆6**₩□**X**\$•\\@₩\$₩◆□ **(単个 7 以 @ 0 %** ① <sup>1</sup>"♠%&\$\$ ♦×♠**%**2½**=**0•**1**□**=**½≀®

ودعاهم لأن يتأملوه "سورة سورة، وعشرا عشرا وآية آية، فلم يجدوا في الجميع كلمة ينوبما مكانها، ولفظة ينكر شأنها، أو يُرى أن غيرها أصلح هناك أو أشبه، أو أحرى وأخلق، بل وجدوا اتساقا بحر العقول، وأعجز الجمهور، ونظاما والتئاما، وإتقانا وإحكاما"2.

#### فما سر هذا الاتساق والنظام ؟

يرتكز الاتساق، من خلال الملاحظة، المتأنية في سورة البقرة على عدة وسائل ومظاهر لغوية محددة تنسج البنى الخارجية بكل علاقاتها ووظائفها. نذكر من بين هذه الوسائل: الإحالة، الاستبدال، الحذف، الوصل والاتساق المعجمي.

1—الإحالة: إن من يعيش لحظات مع القرآن، دارسا ومتمعنا ومتدبرا، يلحظ بأن" لكل سورة من سوره شخصية مميزة! شخصية لها روح يعيش معها القلب كما يعيش مع روح حي مميز الملامح والسمات والأنفاس! ولها موضوع رئيسي أو عدة مواضيع رئيسية مشدودة إلى محور خاص $^{1}$ .

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 23-24.

 $<sup>^{2}</sup>$ دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، المصدر السابق، ص 79.

ولها جو حاص يظلل موضوعاتها كلها، "ويجعل سياقها يتناول هذه الموضوعات من جوانب معينة تحقق التناسق بينها وفق هذا الجو. ولها إيقاع موسيقي حاص إذا تغير في ثنايا السياق فإنما يتغير لمناسبة موضوعية حاصة... وهذا طابع عام في سور القرآن جميعا لا يشذ عن هذه القاعدة طوال السور كهذه السورة  $^2$ 

وعلى هذا، فإن النّص القرآني خطابٌ متعدّد الجوانب، ونصّ متماسك ومتحانس، ويتضمن أدوات إحالية تقوم بوظيفة الإحالة، منها أدوات الإحالة الدّاخلية ومنها آليات الإحالة الخارجية: فأسماء الإشارة وظروف الزمان والمكان والضمائر وأسماء الموصول وأزمنة الأفعال، وكل الأدلة التعيينية والوصفية والإشارية تعمل على ربط الخطاب القرآني بالواقع الزماني والمكاني الذي أحاط بنزوله باعتباره خطابا.

والقرآن الكريم باعتبارِه نصا فإنه يتضمن شروط نصيته، واكتماله ووحدته، ومعالم بنيته ونظامه، فيتم التركيز عليه في ذاته، ليتحقق تأويله انطلاقاً من داخله، وعبر قراءته.

فالضمائر من بين الوسائل التي تحقق التماسك الداخلي والخارجي للنص ؛ وعندما نتأمل الآيات التالية من سورة البقرة:

<sup>1-</sup>في ظلال القرآن: سيد قطب، دار الشروق، ط 11، المصدر السابق، ص 27.

<sup>-</sup>في ظلال القرآن: سيد قطب، المصدر السابق، ص 27.

<sup>-</sup>ينظر: النبأ العظيم: محمد عبد الله دراز، المرجع السابق، ص 164.

<sup>4-</sup>سورة البقرة/ 30

\*2224 @= **№ 9** ℀ℎ℧ℴ℄ℿK℟ ↑\$\\\**→**\$\\\\ ┌ैं€●⊕⊜ ♦♥GJ•B ☎ ★♪GJ % B\\$\@ ₽\x ~\\\@\•\)•\)•\\$  $\mathbb{C}^{3} \rightarrow \mathbb{Z} \wedge \mathbb{O} = \mathbb{Z} \wedge \mathbb{O} \Rightarrow \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \Rightarrow \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \wedge \mathbb{O} \oplus \mathbb{O} \wedge \mathbb{O$  $\Leftrightarrow \mathbb{D} \leftarrow \mathbb{V}_{\mathcal{O}} \wedge \mathbb{C} \wedge \mathbb{C} \wedge \mathbb{C} \wedge \mathbb{C} \otimes \mathbb{C}$ + Mar 2 + 0 [] 1.( 全**米**な& か

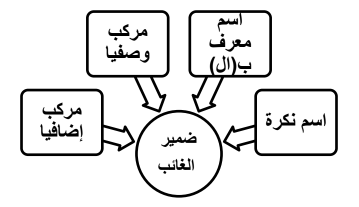
نلاحظ بأن هذه الإحالة الداخلية تحققت في الضميرين (أنا وأنت) في الإطار المحدود الذي يتعلق بتقاطع مقاطع سردية مع مقاطع حوارية وتكون وظيفة هذه المقاطع السردية التداخل أو التمهيد.

إذا كان الطرح السابق قد سمح لنا" باكتشاف إمكانية إحالة الضمائر كلها على ما هو لغوي وعلى ما هو غير لغوي، وقد تنبه روجيرو (ROGGERO) وهو يقارن بين الضمائر في الإنكليزية إلى أن قابلية "He" (هو) و"She" (هي) و"it" (هو) و"She" (هو) و"vou" (أنت...) لإحالتها/إحالتها على ما هو خارجي لا تخفي الفارق الأساسي بين المجموعتين. إذ الإحالة الخارجية ثانوية في المجموعة الأولى وأساسية في المجموعة الثانية والعكس.

وما يجدر الإشارة إليه، هو أن ضمير الغائب تكون إحالته سياقية، وتتمثل في:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 246.

 $<sup>^2</sup>$ -يؤكد روجيرو (ROGGERO) أن " ضمائر الشخص الثالث إذا كان بإمكانها، وهي في معظم الحالات كذلك، إذا كان you و you و it it she و she و she ففي محادثة بإمكانه و she و she و she بإمكانها أن تكون محققة لإحالة سياقية، تستطيع أيضا أن تحيل على المقام ففي محادثة بإمكان و you و لكن أن تمثل القمة الثالثة لمثلث إحالي دون أن يكون المحيل عليه مذكورا، وبذلك تكون إحالتها مقامية مثل  $^2$  و you ولكن يتعلق الأمر هنا بدور قليل الاستعمال  $^2$  J. ROGGERO: la substitution en Anglais . p 76.



- 1(... وأنزلَ من السَّماءِ ماءً فأخرج به من التمراث رزقا لكم...) -3
- $^{2}(\dots)^{2}$  النينَ آمنُوا وعملُوا الصالحاتِ أن لهم جنات تجري من تحتها الانهار $^{2}$ 
  - $^3$  (إنَّ اللهَ لا يستحْيَّ أن يضربَ مثلاً ما بعوضة فما فوقها) -5
  - 6-(ولما جاءَهم رسولٌ من عندِ اللهِ مصدقٌ لما معهم نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون). 4
    - 7-(يكاد البرقُ يخطفُ أبصارَهم كلما أضاء لهم مشوا فيه). (20)
      - 8-(وإذا تولَّى سعَى في الأرض ليفْسدَ فيها). (205)
- 9- (...ولكنَّ الشياطينَ كفَرُوا يعلمونَ الناسَ السحرَ وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروتَ وما يعلمانِ من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر)(آ102)
  - 102- (وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر). (102)
- 11- (والمطلقاتُ يَتربصنَ بأنفُسِهُنَّ ثلاثةً قُروءٍ ولا يحلُّ لهنَّ أن يكتمنَ ما خلقَ اللهُ في أرحامهنَّ إنْ كنَّ يومن بالله واليوم الآخر). (228)، من خلال الأمثلة السابقة، نلاحظ بأن الضمائر لا تتطابق تطابقا كليا مع الاسماء المنكرة، وتتطابق تطابقا كليا مع الاسماء المعرفة ، وهذا ما يؤكده المثال التالي:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 22.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 25.

<sup>3-</sup>سورة البقرة /26.

**<sup>4</sup>**-سورة البقرة /101.

فلو نظرنا إلى ما يربط الضمير (ه) بما يحيل عليه لوجدنا أن هناك تطابقا تاما بين هذا الضمير وبين عنصري المركب الاسمي كلام الله. فالضمير مذكر مفرد وكلا عنصري المركب مذكر مفرد. وعلى هذا الأساس لا يمكن الاستناد إلى هذا المعطى الشكلي لتحديد أي العنصرين يقيم معه الضمير علاقة.

ويقوم الاختلاف بين عنصري المركب الاسمي بدور هام في توجيه العلاقة 2دون أن نكون بحاجة إلى الاستعانة بمعطيات السياق كما كان الحال في المثال رقم: 12.

لنتأمل هذه الآيات التي هي كلها من سورة البقرة على تباعد بينها إلا أنها تشير إما إلى شيء لغوي (داخلي) او غير لغوي (خارجي):

- 114] (ومن أظلمُ ممنْ منعَ مساجد الله أن يذكرفيها اسمه وسعى في خرابما). (114)
  - 14- (... ولا تتبعوا خطواتِ الشيطانِ إنه لكم عدوٌ مبينٌ). (168)
- 15- (ومن يرغب عن ملة ابراهيم إلا من سفة نفسة ولقد اصطفيناة في الدنيا وإنَّه في الآخرة لمن الصالحين). (1307)
  - 16- (ومن يبدل نعمة اللهِ من بعدها جاءته فإن الله شديدُ العقابِ). (2111)
    - $\binom{3}{6}$  عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين خالدين فيها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سورة البقرة /75

 $<sup>^{2}</sup>$ -ينظر: الاتساق والانسجام في القرآن: مفتاح بن عروس، مكتبة كلية الآداب واللغات، جامعة الجزائر، ص $^{2}$ 18.  $^{3}$ -سورة البقرة/  $^{6}$ 16-62.

18-(... ذلكمْ خيرٌ لكمْ عنْد باربُكم فتابَ عليكم إنَّه هو التواب الرحيم). 1

19-(أيودُ أحدُكم أنْ تكونَ له جنةٌ من نخيلٍ وأعنابٍ تجرى من تحتِها الأنهار له فيها من كل الثمراتِ وأصابَهُ الكبرُ وله ذرية ضعفاء فأصابَها إعصار فيه نار فاحترقت). 2

20-( ... ثم قستْ قلوبُكم منْ بعد ذلكَ فهيَ كالحجارة أو أشد قسوة). 3

21-( أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائِكم هنَّ لباسٌ لكمْ وأنتم لباس لهن). 4

و نستنتج من الآيات السابقة أن الضمير إما أن يعود على شيئ موجود في الواقع. وهذا ما يعرف بالإحالة الخارجية وإما أن يعود على عنصر لغوي وسمينا ذلك إحالة داخلية.

و االآيات التالية توضح ذلك أكثر:

22 ( ولا تتبعُوا خطواتِ الشيطانِ إنه لكم عدوٌ مبينٌ). 5

حرابها، أولئك ما كان اللهِ أن يذكرَ فيها الله وسعَى في خرابها، أولئك ما كان من عمر الله من منع مساجدَ اللهِ أن يذكرَ فيها الله وسعَى في خرابها، أولئك ما كان من عمر أن يدخلوها إلا خائفين).

24- ( ولا جناحَ عليكُم فِيمَا عرَّضْتُم به من خطبةِ النساءِ أو اكننتُمْ في أنفسكم علم الله أنكم ستذكرونهن ولكن لا تواعدوهن سرا...).(آ 235)

أما المركب الوصفى فارتباط الضمير فيه يكون مع نواة هذا المركب. ومثاله:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 54.

<sup>2-</sup>-سورة البقرة/ 266.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 74.

<sup>4-</sup>سورة البقرة/ 187.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-سورة البقرة/ 168.

**<sup>6</sup>**-سورة البقرة/ 144.

25- ( ومن حيثُ خرجتَ فولِّ وجهَك شطرَ المسجد الحرام. وحيثما كنتم فولوا وجوهكم شطره). (آ 150)

26-( ولقد أنزلنا إليك آيات بينات وما يكفر بما إلا الفاسقون). (آ 99)

وخلاصة الأمر فإن الضميرين "هو" و "هي" يحيلان على وحدات يمكن وسمها جنسا وعددا. ولكن الضميرين هما وهم يمكن أن يحيلا على عناصر موسومة ولكن أحيانا أخرى يحيلان على عناصر ترتبط بهذا الضمير بواسطة نوع من العد الرياضي 1. فلو أخذنا مثلا:

27- (... واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى).(282)

28-( وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر...). (102)

فإننا نجد في المثال(27) أن "الضمير في يكونا يحيل على شهيدين، وهذا المحيل عليه موسوم شكلا من ناحية العدد (المثنى) وكذلك الحال في هما مع امرأتان. أو بالنسبة للمثال 28 فإن الضمير في كفروا ويعلمون يحيل على الشياطين وهو موسوم شكلا أيضا للدلالة على الجمع"2.

ومما يلاحظ أيضا أن هذه الوظيفة لإحالة الضمير ليست شكلية ،بل دلالية كذلك، لأن الدلالة في كثير من الأحيان تبقى غامضة، وكذلك تبقى الجمل متناثرة لا رابط يربطها، وبالطبع هذه الجمل تحمل دلالات متناثرة، إلى أن تظهر الضمائر لتمثل ذلك الجسر الذي يوصل بين هذه المتناثرات و يربط بينها" وهذا ما تبينه الأمثلة التالية:

<sup>1-</sup>الاتساق والانسجام في القرآن: مفتاح بن عروس، المرجع السابق، ص283-284.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص285.

<sup>-</sup> علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق: د.صبحي إبراهيم الفقي، ج1، المرجع السابق، ص164.

29-( وقلنًا يا آدمُ اسكنْ أنتَ وزوجُكَ الجنةَ وكلَا منها رغدًا حيث شئتما).

الصفا والمروة منْ شعائرِ اللهِ فمن حجَّ البيتَ أو اعتمرَ فلا جناحَ عليهِ أن يطوف عليهِ أن يطوف  $^2$ 

من عن الخمرِ والميسرِ قلْ فيهما إثمُّ كبيرٌ ومنافعُ للناس وإثمَّهُمَا أكبر من نفعهما). $^{3}$ 

32-( ... أم يقولونَ إنَّ إبراهيمَ واسماعيلَ وإسحاقَ ويعقوبَ والاسباطَ كانوا هودًا أو نصارى). 4

ووجدنا في هذه السورة ظاهرة أخرى، تتمثل في أن الضمير (هما) يجمع بين اسمين يختلفان من حيث العدد، ويظهر هذا في قوله تعالى:

33-( وسعَ كرسيُّهُ السماواتِ و الأرضَ ولا يؤوودُهُ حفظهما وهو العليُّ العظيم). (255)

فقد جمع الضمير (هما) بين السماوات التي هي جمع والأرض التي هي مفرد، وإذا قمنا بجرد "كل أمثلة القرآن التي وردت فيهما السماوات والأرض مرتبطة بمسألة الإحالة ووجدنا في المجموع 24 مثالا يمكن تصنيفها في مجموعتين:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 35.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 158.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 219.

<sup>4-</sup>سورة البقرة/ 140.

المجموعة الأولى: السماوات والأرض $\longrightarrow$ هما. وعدد أمثلتها 21 مثالاً بما فيها المثال 33.

المجموعة الثانية: السماوات والأرض→هن.وعدد أمثلتها ثلاثة:

34-( قالوا أَجِئْتنَا بالحقِّ أَمْ أَنتَ من اللاعبينَ. قالَ بلْ ربُكم ربُ السماوات والأرضِ الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهدين). (الأنبياء 55-56)

35-( ولئن سألتهُمْ منْ خلقَ السماواتِ والأرضَ ليقولنَّ خلقهنَّ العزيزُ العليمُ). (الزخرف9)

36-( أَوَ لَمْ يَرُوْا أَنَّ اللهَ الذِي خلقَ السماواتِ والأَرضَ ولم يعي بخلقهن بقادر على أن يحي الموتى بلى إنه على كل شيء قدير). (الأحقاف 33)

ونلاحظ في هذه الأمثلة الثلاثة وجود ميزتين، الأولى هي تحقق العلاقة العددية بين الضمير هن الذي يتكون من(هي+هي+هي+....+ن هي) والوحدتين المعطوفتين السماوات والأرض اللتان تشكلان المجموع (السماء+السماء+السماء+...ن سماء) + (الأرض). أما الميزة الثانية فهي جعل الضمير الذي يحيل على جمع العاقلات كما في قوله تعالى مثلا:

 $<sup>^{1}</sup>$ المائدة/17–18، الحجر/85، مريم /65، الأنبياء/30، الفرقان/95، الشعراء/24، الروم/08، السحدة/04 ، فاطر/41 الصافات/41–18، الأحقاف/03 – ق/38 ، النبأ/37. الصافات/41–5 ص (10–66)، الشورى/29، الزخرف/85، الدخان /7–38، الأحقاف/03 – ق/38 ، النبأ/37.

 $<sup>^2</sup>$ —العدد، هنا يساوي 7 بتتبع السياقات القرآنية التي تشير إلى سبع سماوات كما في قوله تعالى: « فقضاهن سبع سماوات»  $^3$ —ينظر: البرهان في علوم القرآن: الزركشي، الجزء الثاني، المصدر السابق، ص  $^3$ 

38- ( والمطلقاتُ يتربصنَ بأنفسهنَّ ثلاثةَ قروءٍ ولا يحلُّ لهنَّ أن يكتمنَ ما خلقَ اللهُ في اللهُ في أرحامهن). 1

وما أثار مسألة تنوع الضمير بين "هما" و"هن" رغم وحدة المحيل عليه هو وجود أمثلة في القرآن تخضع للعد وتتطابق عدديا تماما مع الضمير العائد.

2. (وما خلقنا السماء والأرض وما بينهمًا لاعبين)-39

3 (وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلاً) -40

ففي المثالين تتحقق العلاقة العددية (1+1) — (2) وتتساوى إحاليا مع مجموعة الأمثلة من نوع السماوات والأرض  $\longrightarrow$  هما

ولكن الأمثلة من نوع 31-32-33 تختلف إذ تعامل فيها الوحدات التي يحيل عليها الضمير معاملة العاقل وتتطابق بذلك مع أمثلة من نوع 35.

و نلاحظ في هذه المدونة أيضاءأن الضمير يرتبط أيضا بما ليس هو آدمي،وهذا ما يبرزه جليا المثال التالى:

41-( وما كَفَرَ سليمانُ ولكنَّ الشياطينَ كفرُوا يعلمونَ الناسَ السحرَ وما أُنْزِلَ على الملكينِ ببابلَ هاروتَ وماروتَ وما يعلمانِ من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سورة البقرة/ 228.

<sup>2-</sup>سورة الأنبياء/ 216.

<sup>3 –</sup> سورة ص/ 27.

**<sup>4</sup>**-سورة البقرة/ 102.

فالمحيل عليه الملكين موسوم شكلا من ناحية العدد بما يعرف في المصطلح النحوي بعلامة التثنية.

وكذلك نجده في هذه الآيات من نفس السورة:

- 42-( وما كَفَرَ سليمانُ ولكنَّ الشياطينَ كفرُوا). 1
- 2-( أو لو كان آباؤُهمْ لا يَعْقِلُون شيئًا ولا يهتدون). 2-
- 44- (كان الناسُ أمةً واحدةً فبعثَ اللهُ النبيئينَ مبشرينَ ومنذرينَ وأنزلَ معهم الكتاب بالحق). 3

ولا بد أن نشير هنا، حينما يتعلق الأمر بالجمع، بأن هناك وحدات لغوية تحمل معنى الجمع ولفظها لفظ المفرد وترتبط مع الضمير عدديا.

لنتأمل:

- 45-( أفتطمعونَ أَنْ يومنُوا لكمْ وقدْ كانَ فريقٌ منهمْ يسمعونَ كلامَ اللهِ ثم يحرفونه من بعدما عقلوه وهم يعلمون) . (آ75)
- 46- (ثم أنتم هؤلاءِ تقتلونَ أنفسَكُم وتخرجونَ فريقًا منكمْ من ديارهُمْ تظاهرون عليهم بالاثم والعدوان..).(آ 85)
- 47- ( ودَّ كثيرٌ من أهلِ الكتابِ لو يردُّونكم منْ بعدِ إيمانُكم كفارًا حسدًا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق). (آ 109)

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 102.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 170.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 213.

لقد كانت الأمثلة "السابقة مؤسسة على الانتقاء لمعالجة مسألة العلاقة بين الضمير وما يحيل عليه. وبينت لنا تلك الأمثلة أن الوسم الشكلي يلعب دورا في تحديد العنصر الذي يرتبط به الضمير خاصة حينما يتعلق الأمر بالمركبات الاسمية. ونريد في هذا السياق أن نقوم بعملية جرد لمختلف الوحدات التي يحيل عليها الضمير  $^{1}$ .

و ترتبط الضمائر ،داخل السورة، بالأسماء الموصولة بطريقتين ، فإما أن يكون الضمير في جملة الصلة الموصول فهو يحيل عليه كما نجد في الأمثلة التالية:

- 48-( الذين يومنونَ بالغيبِ ويقيمونَ الصلاةَ وعمَّا رزقناهمْ ينفقونَ...). 2-
  - 49-( مثلهُمْ كمثلِ الذي اسْتَوقدَ نارًا...).
- -50 وما يضلُّ بهِ إلا الفاسقينَ الذين يَنْقُضون عهدَ اللهِ من بعد ميثاقه). 4
- 51-( بلى من كسبَ سيئةً وأحاطتْ بهِ خطيئاتهُ فأولئكَ أصحابُ النَّارِ همْ فيها خالدون)
  - $^{5}$ ... فَيَتَعَلَّمونَ منهما ما يفرِّقون بهِ بينَ المرء وزوجه). -52
    - $^{6}$  ... وليملِلْ الذي عليهِ الحق).  $^{-53}$

وإما أن يخرج الضمير من حيز جملة الصلة الموصول ، وفي هذه الحالة يستحوذ على السياق كله ، ويرتبط شكلا مع الاسم الموصول مثل:

<sup>.290</sup> في القرآن: مفتاح بن عروس، المرجع السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 03.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 17.

<sup>4-</sup>سورة البقرة/ 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-سورة البقرة/ 102.

<sup>6-</sup>سورة البقرة/ 182.

- 54-( إن الذين كفَرُوا سواءٌ عليهمُ اانذرهمُ أم لمْ تُنْذرهم لا يومنون). 1
- 55-( مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا فلمَّا أضاءتْ ما حولَهُ ذهب الله بنورهم...).(17آ)
  - 56-( وإنْ كنتمْ في ريبٍ ممَّا نزلنا على عبدنا فآتُوا بسورةٍ من مثله). (23)
    - 57-( خذُوا مَا آتينَاكُم بقوَّةٍ واذْكُرُوا ما فيه لعلَّكم تتقون). 2-
  - 58-( قالَ ومن كفرَ فأمتعه قليلا ثم اضطره إلى عذاب النار وبيسَ المصيرُ). (126)
- 59-( ألم تر إلى الذين خَرجُوا من ديَّارهم وهمُ ألوفٌ حذرَ الموتِ فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم ...). (آ 243)
  - 60- ( فمن جاءَهُ موعظةٌ من ربِّه فانتهى فلهُ ما سلف وأمره إلى الله). (آ 275)

ومن هنا، فإن الضمير قد يحيل على جملة بأكملها، وقد سمحت لنا بعض معطيات المدونة أن نرصد بعض الأمثلة لهذه الإحالة التي تتجاوز ما يمكن وسمه شكلا:

61-(كتِبَ عليكُمُ إذا حضرَ أحدكمُ الموتُ إنْ تركَ خيرا الوصية للوالدين والأقربين بالمعروف حقا على المتقين فمن بدَّلَهُ بعدما سمعَهُ فإنَّما إثَّمُهُ على الذين يبدلونه) (1817)

لقد لفت الانتباه الطاهر بن عاشور الى هذه الإحالة في الضمير، يقول وهو بصدد تفسير هذه الآية: "الضمائر البارزة في (بدله وسمعه وإثمه ويبدلونه) عائدة إلى القول أو الكلام الذي يقوله الموصى ودل عليه لفظ الوصية وقد أكد ذلك بما دل عليه قوله (سمعه) إذ إنما تسمع الأقوال " $^{3}$ 

الأمثلة المشابحة لما سبق نوردها فيما يلي:

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 06.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 63.

 $<sup>^{2}</sup>$ تفسير التحرير والتنوير: الطاهر بن عاشور، المرجع السابق، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ .

ونلاحظ كيف استغل السياق لتحديد إحالة الضمير في هذه الآية.

- 62-( فمنْ تطوَّع خيرًا فِهو خير له).1
- 63-( وإن تخْفُوها وتؤْتُوهَا الفقراءَ فهو خير لكم).
- 64-( ولا يضارَّ كاتبٌ ولا شهيدٌ وإن تفعلوا فإنه فسوقٌ بكم).

و تجدر الإشارة هنا "إلى أن أمثلة هذا النوع من الإحالة مع الضمير قليلة جدا وهذه الأمثلة التي أوردناها هي الوحيدة في سورة البقرة وهي قليلة جدا قياسا بالإحالة الغالبة في الضمير، ويبدو أن الضمير ينحو نحو الإحالة المحدودة على خلاف أسماء الإشارة كما سنرى لاحقا"4.

الأمثلة السابقة كانت تبين الإحالة بالضمير على مستوى الآية الواحدة أو جملة من الآيات، وهذا اتساق مجلي،أم من حيث الاتساق الكلي فإن الضمائر التي تربط بين جميع أجزاء السورة فهي:

| ملاحظة                        | المُحال عليه              | الضمير                  |
|-------------------------------|---------------------------|-------------------------|
| إنزال الكتاب-الأمر بالخوف منه | الله سبحانه و تعالى       | أنا أو نحن ضمير المتكلم |
| المنزل عليه القرآن            | الرسول صلى الله عليه وسلم | أنت المخاطب             |
| وقد يأتي السياق بأنتم         | بنو إسرائيل               | هم                      |
| أخذ العبرة من بني إسرائيل     | الفئة المؤمنة             | أنتم                    |

ومن هنا فإن السورة مرتبطة ارتباطا محكما مما يجعلها تمثل كلا متكاملا.

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 184.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 271.

<sup>3-</sup>-سورة البقرة/ 282.

<sup>4-</sup>الاتساق والانسجام في القرآن: مفتاح بن عروس، المرجع السابق، ص 290.

وأما فيما يخص أسماء الإشارة فإن لها دورا مهما في ربط أجزاء السور الكريمة، ففي كثير من السياقات القرآنية ،داخل المدونة، يحيل اسم الإشارة على سياق موسع ثم يأتي الضمير ليحيل على اسم الإشارة.

- 65-([الذين يومنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون والذين يومنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون]أولئك على هدى من ربحم) (آ5
- 66- ( ومن أظلمُ [ممَّن منعَ مساجدَ اللهِ أن يذكر فيها اسمه] وسعى في خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفين). (114)
  - 67-( وبشِّرْ [الصابرينَ الذينَ إذا أصابتهُمْ مصيبةٌ قالوا إنَّا للهِ وإنا إليه راجعون]

أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون). 1

68-( ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر [من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيئين وآتى المال على حبه ذوي القربي واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس] أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون). (1777)

ولئن كانت هذه الأمثلة تتميز بوجود اسم موصول في بداية السياق الذي يحيل عليه السم الإشارة، وبإمكان المسألة أن تتعلق بتطابق بين الاسم الموصول واسم الإشارة كما هي الحال مثلا في 66. الذين ——— أولئك

فإن وجود سياقات موسعة بعد الاسم الموصول يرجح وجود أولئك بدل الضمير.

وفي الآيات التالية بيان أوضح:

69-( [وعد الله المومنين والمومنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة في جنات عدن ورضوان من الله أكبر ] ذلك هو الفوز العظيم) (التوبة 72)

**<sup>1</sup>**—سورة البقرة/ 155–157.

70- (الذين آمنوا وكانوا يتقون [لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة ] لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم). (يونس 63-64)

71- (مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الربح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ذلك هو الضلال البعيد). (إبراهيم 18)

72-( ومن الناس من يعبد الله على حرف فإن أصابه خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه [خسر الدنيا والآخرة] ذلك هو الخسران المبين).(الحج 11)

73- (قل [إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة] ألا ذلك هو الخسران المبين). ( الزمر 15)

74-( وقهم السيئات [ومن تق السيئات يومئذ فقد رحمته] وذلك هو الفوز العظيم). (غافر 9)

نلاحظ في كل هذه الأمثلة أن السياقات التي يحيل عليها اسم الإشارة ذلك تخرج من دائرة الوسم الشكلي كما أشرنا إلى ذلك سابقا. ويُتبع اسم الإشارة بضمير يتطابق معه جنسا وعددا.

ونشير في هذا السياق، أيضا، إلى أن ما يعضد هذا المنحى للإحالة المحدودة في الضمير هو عدم إمكانية العبور من السياق الموسع إلى الضمير مباشرة.

الذين آمنوا . . . . هو الفوز العظيم.

مثل الذين كفروا ... هو الضلال البعيد.

إن معطيات المدونة تدفعنا إلى الكلام عن مقابلة (آدمي/غير آدمي) في الضمائر أو (عاقل/غير عاقل). فقد "وضعتنا أمام أمثلة تقع فيها المفارقة بين الضمير وما يحيل عليه وتعكس بذلك ما أسميناه التطابق الجزئي. يتعلق الأمر في هذا السياق بضمير الغائب فهو أحيانا يحقق علاقة إحالية مستندة إلى التطابق التام" كما في:

<sup>1-</sup>الاتساق والانسجام في القرآن: مفتاح بن عروس، المرجع السابق، ص296.

- $^{1}$ .(وإذا تولى سعى في الارض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل $^{1}$
- 97-( ... فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت للكافرين). 2-

98- ( وإذا قال موسى لقومه إن الله يامركم أن تذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزؤا قال أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي).  $\frac{3}{10}$ 

99- ( وإن امرأة خافت من بعلها نشوزا أو إعراضا فلا جناح عليهما أن يصالحا بينهما صلحا). (النساء 128)

نلاحظ الأمثلة السابقة أن الوحدات التي يحيل عليها هي في الأمثلة تنتمي إلى عوالم مختلفة:

فالأرض والنار تنتميان إلى عالم الجمادات وتنتمي البقرة وامرأة إلى عالم الأحياء ثم تفترقان من حيث انتماء امرأة إلى الآدميين وانتماء بقرة إلى غير الآدميين. غير أن انتماء هذه الوحدات إلى عوالم مختلفة لا يؤثر في إحالة الضمير "هي" فهو يحيل دون تمييز على كل هذه الوحدات.

يقول سيبويه في هذا السياق: « وهذا في الواحد من الحيوان قليل، وهو في الموات كثير، فرقوا بين الموات والحيوان كما فرقوا بين الآدميين وغيرهم، تقول: هم ذاهبون وهم في الدار ولا تقول جمالك ذاهبون ولا تقول هم في الدار وأنت تعني الجمال..... وهذا النحو كثير في القرآن. وهو في الواحدة إذا كانت من الآدميين أقل منه في سائر الحيوان، ألا ترى أن لهم في الجميع حالا ليست لغيرهم، لأنهم الأولون وأنهم قد فضلوا بما لم يفضل به غيرهم من العقل والعلم وأما الجميع من الحيوان الذي يكسر عليه الواحد في أنه من الحيوان الذي يكسر عليه الواحد فيمنزلة الجميع من غيره الذي يكسر عليه الواحد في أنه

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 205.

<sup>24 -</sup>سورة البقرة/ 24.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 67-68.

مؤنث. ألا ترى أنك تقول: هو رجل وتقول هي الرجال فيجوز وتقول هو جمل وهي الجمال وهو عير وهي الأعيار فحرت هذه كلها مجرى هذه الجذوع»  $^{1}$ 

يبين لنا هذا المقطع لسيبويه أن العربية تقيم معادلة بين الموات والحيوان وتعامل الحيوان معاملة الموات في البنية من نوع ضمير+ اسم. لكن ما يجب لفت الانتباه إليه أن هذه البنية يتصدرها الضمير.

والذي يهمنا نحن في سياق الإحالة أولا والاتساق ثانيا أن البنية تكون بالشكل العكسي أي اسم / ضمير وهذه البنية سمحت لنا بأن نستخلص نتيجة أولى مفادها أن هناك تفريقا بين الآدميين وغير الآدميين. وبالتالي فالمقابلة التي تخضع لها الإحالة في الضمائر ليست من نوع موات/ حيوان لأن الضمير هي يحيل على الموات وعلى الحيوان غير الآدمي كما تبينه الأمثلة:

 $^{2}$ . (ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة).  $^{2}$ 

 $^{3}$  . (يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج).  $^{2}$ 

107- ( والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة). (النحل آ8)

وحينما يتعلق الأمر بالآدميين فإن الضمير هن هو الذي يحيل على الوحدة اللغوية التي تسبقه:

108- ( والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء). (228)

بعد الحديث عن الضمائر ودورها في الاتساق، نطرح السؤال التالي: كيف تتم الإحالة في أسماء الإشارة؟ وكيف يكون المحيل عليه؟ وإذا كانت أسماء الإشارة تعرف على مستوى نظامها

الكتاب: سيبويه أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، ط6، 1988، ج2، ص3-38.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 74.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 89.

مقابلة بين القرب والبعد فما أثر ذلك على الإحالة؟ وبعبارة أخرى هل اسم الإشارة يحيل دائما على ما يتناسب معه من حيث دلالته المسافية؟.

إن أسماء الإشارة لها وظيفة الإحالة الداخلية كما نلاحظه في الأمثلة التالية:

- 1-29 ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين).
- 130- إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم). (الإسراء 9)
- 131-( والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون) (آ 39)
- -132 (... ثم توليتم من بعد ذلك فلولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين) (63).
- -133 (العض الكتاب وتكفرون ببعض فما جزاء من يفعل -133 الحياة الدنيا...). (آ-85) .

ويعكس استعمال الإشاري في قيمته الإحالية الخارجية دائما علاقة مباشرة بين المتكلم والمخاطب ليتحقق مفهوم الحضور الذي أشار إليه النحاة.

لنتأمل هذه الآيات:

-134 وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال انبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين)  $\frac{2}{2}$ 

- $^{3}$  (وإذا قلنا ادخلوا هذه القرية فكلوا منها حيث شئتم رغدا)  $^{-135}$
- 136-(كلما رزقوا منها من ثمرة قالوا هذا الذي رزقنا من قبل) (آ 25)

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 35.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 21.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 58.

ولعل المتفحص للاستعمالات التي يكون فيها الإشاري محيلا على الخارج يستطيع أن يلاحظ المسألة بوضوح. لنتأمل بعض السياقات القرآنية الأخرى:

 $^{1}$ .(وإذ قال إبراهيم رب اجعل هذا بلدا آمنا). $^{1}$ 

138- (ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين إذ قال لأبيه وقومه: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين. قال لقد كنتم وآباؤكم في ضلال مبين). (الأنبياء 54-51)

ويستمر سياق المحاورة إلى أن يشير قوم إبراهيم إلى ما فعله سيدنا إبراهيم عليه السلام:

-139 قالوا من فعل هذا بآلهتنا إنه لمن الظالمين. قالوا سمعنا فتى يذكرهم يقال له إبراهيم قالوا فاتوا به على أعين الناس لعلهم يشهدون قالوا أأنت فعلت هذا بآلهتنا يا إبراهيم قال بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون).

140- (قال بل ربكم رب السماوات والأرض الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهدين وتالله لأكيدن أصناكم بعد أن تولوا مدبرين. فجعلهم جذاذا إلا كبيرا لهم لعلهم إليه يرجعون).

وتثبت لنا معطيات المدونة (سورة البقرة) أن نسبة استعمال أسماء الإشارة في الإحالة الداخلية أكثر منه في الإحالة الخارجية. فمن بين أمثلة استخرجناها لم نعثر إلا على أمثلة قليلة تتحقق فيها الإحالة الخارجية. وقد استندنا عليها فيما سبق لشرح هذه الإحالة. أما بقية الأمثلة فتحقق كلها إحالات داخلية.

ولا يتقاسم هذه الإحالة في مدونتنا سوى جزء من أسماء الإشارة بنسب مختلفة نعرضها في الحدول الآتي:

| اسم الإشارة عدد المرات التي استعمل فيها |
|-----------------------------------------|
|-----------------------------------------|

<sup>1-</sup>-سورة البقرة/ 126.

<sup>2-</sup>سورة الأنبياء/ 58-63.

| 27 | أولئك   |
|----|---------|
| 15 | ذلك     |
| 09 | كذلك    |
| 04 | ذلكم    |
| 09 | تلك     |
| 64 | المجموع |

يمثل هذا الجدول مجموع ما استعمل من أسماء الإشارة في سورة البقرة وهي كلها محققة لإحالة داخلية.

غير أن هذه الإحالة الداخلية تنقسم إلى قسمين من حيث خاصية التوسيع. قسم يتقاطع فيه الإشاري مع الضمير من حيث الارتباط بعنصر يمكن وسمه شكلا وقسم آخر لا يخضع فيه ما يحيل عليه اسم الإشارة إلى وسم شكلي. ويتعدى في هذه الحالة المركبات إسمية كانت أو وصفية.

إذا استثنينا اسم الإشارة "أولئك" الذي يرتبط بعنصر من السياق كما رأينا في الأمثلة السابقة فإن بقية الإشاريات أي "ذلك" (كذلك، ذلكم) و"تلك" تختلف فيها الإحالة وتصبح إحالة موسعة بأتم معنى الكلمة، أي أن الإشاري يحيل على سياقات لا يمكن وسمها شكلا لأنها تساوي الجملة أو تتعداها.

يحيل اسم الإشارة "ذلك" في الأمثلة التي تمكنا من استخراجها من سورة البقرة على سياقات موسعة تتجاوز ما يمكن وسمه شكلا:

-149 وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة ثم -149 اتخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون أثم عفونا عنكم من بعد ذلك لعلكم تشكرون).

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 51-52.

151- ( وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ذلك يوعظ به من كان منكم يومن بالله واليوم الآخر). (آ 232)

ففي كل هذه الأمثلة يحيل الإشاري "ذلك" على ما لا يمكن وسمه شكلا. ففي المثال الأول يحيل على "اتخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون" وفي المثال الثاني على "أفتومنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض في المثال الثالث على كل الجملة الشرطية" وإذا طلقتم... بالمعروف".

يندرج الإشاري "ذلكم" في سياق المخاطبة، أي في السياق الذي يتحدد فيه المخاطب لغة بواسطة أدوات مختلفة. وهو لا يختلف من ناحية الإحالة عن "ذلك" ويحيل أيضا على ما لا يمكن وسمه شكلا:

- 155-(فتوبوا إلى بارئكم فاقتلوا أنفسكم) ذلكم خير لكم عند بارئكم). (45)
- 156-(ولا تسأموا أن تكتبوه صغيرا أو كبيرا إلى أجله ذلكم أقسط عند الله). (282)
- 157- (وإذ نجيناكم من آل فرعون (يسومونكم سوء العذاب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم) وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم). (آ49)
- 158- ( وقالت اليهود ليست النصارى على شيء وقالت النصارى ليست اليهود على شيء وهم يتلون الكتاب كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم). (113)
  - 187- (تلك حدود الله فلا تقربوها كذلك يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون). (187)

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 85.

160-( يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة). (219)

-161 ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه فإن قاتلوكم فاقتلوهم كذلك جزاء الكافرين).

من المعلوم أن أسماء الإشارة تحكمها ثلاثة أنظمة جزئية تشكل باتحادها نظامها العام. وهذه الأنظمة الجزئية يحكمها مبدأ التقابل. ففي النظام الجزئي الأول نجد تقابلا على مستوى الجنس وفي النظام الجزئي الثاني نجد تقابلا على مستوى العدد. وتتقاطع أسماء الإشارة مع الضمائر في هاتين المقابلتين. وهناك نظام جزئي ثالث يميز أسماء الإشارة ويتعلق بالتقابل المسافي.

| بعيد  | قريب  |
|-------|-------|
| ذلك   | هذا   |
| تلك   | هذه   |
| ذانك  | هذان  |
| تانك  | هاتان |
| أولئك | هؤلاء |

-166 وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة ثم اتخذتم العجل من بعده وأنتم ظالمون ثم عفونا عنكم من بعد ذلك لعلكم تشكرون). (52-51)

167-( أفتومنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يرون أشد العذاب). (آ 85)

<sup>1-</sup>سورة البقرة/ 191.

168- ( وإذ نجيناكم من آل فرعون يسومونكم سوء العذاب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم). (491)

169- ( وقال الذين لا يعلمون لولا يكلمنا الله أو تاتينا آية كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم). 1

170- فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة). (1967)

-188 إن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعدما بيناه للناس في الكتاب أولئك ما ياكلون في بطونهم إلا النار -2

حاولنا فيما سبق أن نبين الكيفيات التي تحقق بها الضمائر وأسماء الإشارة الاتساق. وقد أوصلنا فحص مختلف المعطيات المتعلقة بهذا الجانب أن نميز بين نوعين من الإحالة المحققة للاتساق، نوع يحيل فيه العنصر اللاحق على عنصر سابق وهذا الأخير يمكن وسمه شكلا وسمينا هذه الإحالة الإحالة المحدودة وتكاد تكون سمة للضمائر "إذا استثنينا بعض الحالات التي يحيل فيها الضمير إحالة كإحالة الإشاري" قونوع يحيل فيه العنصر اللاحق على سياق لا يمكن وسمه شكلا ويكون هذا الأمر هنا متعلقا بإحالة موسعة وهي سمة لأسماء الإشارة.

3-الحذف: يعرف ابن منظور الحذف من حيث اللغة بقوله: "حذف الشيء يحذفه حذفا، والحجام يحذف الشعر، من ذلك. والحذافة: ما حذف من الشيء فطرح.. "4

وقال عبد القاهر الجرجاني: "هو بابٌ دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيةُ بالسحر، فإنّك ترى به تركَ الذكر أفصحَ من الذكر، والصمتَ عن الإفادة أزيدَ للإفادة، وتحدُك أنطقَ ما تكون إذا لم تنطق، وأتمَّ ما تكون بياناً إذا لم تُبِنْ. "1

**<sup>1</sup>**—سورة البقرة/ 118.

<sup>2-</sup>سورة البقرة/ 159.

<sup>.299</sup> في القرآن: مفتاح بن عروس، المرجع السابق، ص $^{299}$ 

<sup>4-</sup>لسان العرب: ابن منظور، ج1/39 (مادة حذف).

وهو كما ذكر الزركشي الإسقاط، ومنه: حذفتَ الشعر إذا أخذت منه، واصطلاحاً: إسقاط جزء الكلام أو كلّه لدليل.<sup>2</sup>

وذكر ابن هشام شروطاً ثمانية للحذف جعل أوّلها "وجود دليل حالي، أو مقالي، أو صناعي، ومثّل لذلك قائلاً: "الدليل الحالي كقولك لمن رفع سوطاً: زيداً بإضمار اضرب، ومنه: ﴿ مَاذَا قَالُواْ سَلاَماً ﴾ أي سلمنا سلاماً، أو مقالي كقولك لمن قال: من ضرب؟ "زيداً "، ومنه: ﴿ مَاذَا النّزِلُ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرا الله ﴾ .....أو صناعي كما في قولك : "زيدٌ ضربته " وقولك : "ضربني وضربتُه زيد "3

وقال الزركشي في البرهان: "إنّ من شروط الحذف أنْ تكون في المذكور دلالة على المحذوف إمّا من لفظه أو من سياقه، وإلا لم يُتمكن من معرفته فيصير اللفظ مُخِلاً بالفهم."

وأضاف النحاة لتلك الشروط أبواباً وضّحوا فيها فوائد الحذف، وأسبابه، وأقسامه، وأمثلة متعدّدة على حذف الاسم، والفعل، والحرف، في كلّ أبواب النحو العربي. 5

أما علماء النص فقد أضافوا إلى أغراض الحذف هذه أثراً واضحاً للحذف في التماسك النّصي، وضح ذلك مع ظهور نحو النّص في مطلع السبعينات من القرن العشرين، ويعرّف نحو النّص في أبسط صور التعريفات بأنّه منهج من مناهج التحليل اللّغوي، يستشرف المعنى الكلّي للنّص، ويحلّل الأجزاء والمكوّنات على ضوء النظرة الكلّية الشموليّة للنّص، فالمعنى يتحدّد من خلال النّص لا من خلال الجملة، ويمكن لمحلّل النّص تفسير جملةٍ ما بجملة لاحقة لها أو سابقة عليها، من منطلق القول بكليّة النّص، وقد ارتبط نحو النّص منذ نشأته ارتباطاً وثيقاً بتحليل الخطاب، والنظر إلى النّص على أنّه بنية كليّة لا على أنّه جمل فرعيّة، وقد تطوّر النحو بظهوره من

<sup>1-</sup>1-دلائل الإعجاز: 146.

<sup>.115 /3:</sup> البرهان -<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>–المغنى: (2/ 1242).

<sup>4–</sup>البرهان: (3/ 127).

<sup>5-</sup>ينظر: المغني: 2/ 1242 وما بعدها، وظاهرة الحذف في الدرس اللّغوي.

نحو يحلّل الجملة إلى نحو يحلّل النّصّ، فيتعامل معه بوصفه جملاً وسياقات، وظروفاً وفضاءات تتعالق فيها المعاني وتترابط بما قبلها وما بعدها، فهو الأكثر اتصالاً بمجال تحليل النّصّ.

فهو يهدف إلى دراسة الوظيفة الدلاليّة لبعض العناصر النحويّة وربطها بشبكة الدلالة في النّصّ.

## الآيات التي اشتملت على حذف

 $^{3}$ الآية  $^{2}$ ن قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ  $^{3}$ 

الدليل على المحذوف: ﴿ الْكِتَابُ ﴾ الآية نفسها.

الآية (3):قال تعالى: ﴿ لِ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُون ﴾

### "هم"

الدليل على المحذوف: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ﴾ الآية: 2

الآية (4): قال تعالى : ﴿ والَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾

#### "لفظ الجلالة"

الدليل على المحذوف: ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ الآية: 3، وقوله تعالى: ﴿لقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذكركم ﴾ الأنعام: 32، يضاف إلى ذلك أيضاً سياق الآيات السابقة للآية المستشهد بها.

الآية (7): قال تعالى : ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوكِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَة وَهُمُ عَذَابٌ عظِيمٌ ﴾ "وجعل "

<sup>1-</sup>نحو النّص والتحليل اللغوي: ص10.

<sup>2-</sup>نحو النّصّ في ضوء التحليل اللساني للخطاب: ص 4.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 02.

الدليل على المحذوف: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهُ ﴾ الآية:7

الآية (11): قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ ﴾ "لفظ الجلالة"

الدليل على المحذوف: ﴿ فِي قُلُوهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضاً ﴾ الآية: 10 \* الآية (13): قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ آمِنُواْ ۚ كَمَا آمَنَ النَّاسُ ﴾ \* الآية (13): قال تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ آمِنُواْ ۚ كَمَا آمَنَ النَّاسُ ﴾ "إيماناً "

الدليل على المحذوف: ﴿ آمنوا ﴾ الآية نفسها.

الآية (13): قال تعالى : ﴿ قَالُواْ أَنُؤُمِنُ لِكَمَا آمَنَ السُّفَهَاء ﴾ "الآية (13)

الدليل على المحذوف: ﴿ أَنؤمنِ ﴾ الآية نفسها.

الآية (17): قال تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ لِ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لاَّ يُبْصِرُونَ﴾

الدليل على المحذوف: ﴿ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ الآية نفسها.

الآية (18): قال تعالى: ﴿ إِصُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ ﴾

"هم"

الدليل على المحذوف: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً ﴾ الآية:17

الآية (19): قال تعالى: ﴿ أُولِ كَصَيِّبِ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ﴾

<sup>&</sup>quot; مثلهم كأصحاب صيب " 1-سورة البقرة/ 3-11-07-04.

الدليل على المحذوف: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً ﴾ الآية:17

الآية(20): قال تعالى: ﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاء لَهُم مَّشَوْاْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاء اللّهُ لَذَهَلِ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّه عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ 1

# " أَنْ يذهب بسمعهم وأبصارهم "

الدليل على المحذوف: ﴿ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾ الآية نفسها الدليل على المحذوف: ﴿ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾ الآية نفسها الآية (22): ﴿ لَا لللَّهُ مَا لَأَرْضَ فِرَاشاً و لَا للسَّمَاء بِنَاء ﴾ "هو"

الدليل على المحذوف: ﴿ رَبُّكُم ﴾ الآية: 21 و﴿ جعل ﴾ الآية نفسها .

الآية (22): ﴿ فَلاَ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَاداً وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

# " أنّه خلقكم والذين من قبلكم "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ الآية:21.

الآية (23): ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْثُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ل

#### " فافعلوا ذلك "

الدليل على المحذوف: " جواب الشرط الأوّل في الآية نفسها

 $\downarrow$   $\downarrow$ 

-سورة البقرة/17-18-19-20. " ذلك" (الإتيان بسورة من مثله)

الآية (24): ﴿ فإن لَم تفعلوا ﴿ وَلَنْ تَفْعِلُوا ﴾

الدليل على المحذوف : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مُمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ﴾ الآية : 23

الآية (27) : ﴿ لِ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ أ

"هم"

الدليل على المحذوف: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ ﴾ الآية:26

الآية (35): ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَلِ زَوْجُكَ الْجُنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَالِ رَغَداً حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ " لتسكن " أكلاً "

الدليل على المحذوف: " اسكن - كلا " الآية نفسها .

الآية(40): ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَلِ إِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾

" ارهبوا "<sup>2</sup>

الدليل على المحذوف: ﴿ فَارْهَبُونِ ﴾ الآية نفسها

الآية (41): ﴿ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً و لِ اَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ ﴾

اتقوا

الدليل على المحذوف: ﴿ فَاتَّقُونِ ﴾ الآية نفسها

**<sup>1</sup>**-سورة البقرة/ 21-22-24-27.

**<sup>-2</sup>** سورة البقرة/ 40، والآيات 35-41-45-46-47.

الآية (46): ﴿ لِ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلاَقُوا رَبِّمِمْ ﴾

" هم "

الدليل على المحذوف: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ الآية:

الآية (47): ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَلِأَنِيِّ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَلْمِينَ ﴾ "اذكروا"

الدليل على المحذوف :" يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ " الآية نفسها

الآية (49): ﴿ وَلَ إِذْ نَحَّيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية :40

الآية (50): ﴿وَلِ إِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي ﴾ الآية: 40

الآية (51): ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40 الآية : ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية (51): ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمُّ الْتَخَذْتُمُ الْعِجْلَ لِ مِن بَعْدِهِ ﴾

" إلهاً "

الدليل على المحذوف: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِيَ ﴾ طه: 88.

الآية (53): ﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي ﴾ الآية :40

الآية (54): ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِه ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية : 40 الآية (54): ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِالتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ لِ ﴾ الآية (54): ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِالتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ لِ ﴾ الآية " إلها "

الدليل على المحذوف: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِيَ ﴾ طه:88.

الآية (54): ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عِندَ بَارِئِكُمْ لِ فَتَابَ عَلَيْكُم ﴾

## " ففعلتم "

الدليل على المحذوف: ﴿ فاقتلوا ﴾ ، ﴿ فتاب عليكم ﴾ الآية نفسها.

الآية (55): ﴿ وَلَا إِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾

"اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية :40

الآية (58): ﴿ وَ لِإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَداً ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40

الآية (60): ﴿و لِإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِه ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40

الآية (60): ﴿ فَقُلْنَا اضْرِب بِّعَصَاكَ الْحَجَرَلِ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً ﴾

" فضرب "

الدليل على المحذوف: ﴿اضرب﴾ و ﴿ فانفجرت ﴾ الآية نفسها .

الآية (61): ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَّصْبِرَ عَلَىَ طَعَامٍ وَاحِدٍ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي ﴾ الآية: 40

الآية (63): ﴿ وَلِ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ لِ خُذُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾

اذكروا وقلنا

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية :40، و"جملة مقول القول اللاحقة : ﴿ خُذُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾ الآية نفسها.

الآية (67): ﴿ وَلِإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾

### "اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40

الآية (71): ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَّ ذَلُولُ تُثِيرُ الأَرْضَ وَلاَ تَسْقِي الْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لاَّ شِيَةَ فِيهَا قَالُواْ الآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ لِ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾

### " فوجدوها "

الدليل على المحذوف: ﴿ فَذَبَحُوهَا ﴾ الآية نفسها؛ لأنّ الذبح لا يتمّ إلا من بعد أنْ يحصلوا على البقرة الجامعة لهذه الأوصاف كلّها.

الآية (72): ﴿ وَلِ إِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأْتُمْ فِيهَا ﴾

## "اذكروا"

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40

الآية (73): ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا لِ كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوْتَى ﴾

### "فضربوه فحيي"

الدليل على المحذوف: ﴿اضربوه ﴾، ﴿كَذَلِكَ يُحْيِي اللّهُ الْمَوْتَى ﴾ الآية نفسها الدليل على المحذوف: ﴿اضربوه ﴾، ﴿كَذَلِكَ يُحْيِي اللّهُ الْمَوْتَى ﴾ الآية نفسها الآية (74): ﴿ ثُمُّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْلِ أَشَدُ قَسْوَةً ﴾ الآية (74): ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْلِ أَشَدُ قَسْوَةً ﴾

الدليل على المحذوف: ﴿ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ ﴾ الآية نفسها .

الآية(80): ﴿ وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَّعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللهِ عَهْداً لِ فَلَن يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ ﴾ "اِنْ اتخذتم عند الله عهداً"

الدليل على المحذوف: ﴿ فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ ﴾ الآية نفسها.

الآية (83): ﴿وَإِإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف : ﴿ يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي ﴾ الآية :40

الآية (84): ﴿وَ لَا إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي ﴾ الآية: 40

الآية (91) : ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنبِيَاءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ لِ ﴾

"فلم تقتلون أنبياء الله"

الدليل على المحذوف: ﴿ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنبِيَاءَ اللَّهِ ﴾ الآية نفسها.

الآية (93): ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ لِ خُذُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾

" اذكروا " قلنا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40، وجملة مقول القول.

الآية (93): ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوكِمُ لِ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾

"حُبّ "

الدليل على المحذوف: ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُومِهِمُ ﴾ الآية نفسها؛ لأنّ الذي يشربه القلب المحبّة لا نفس العجل.

الآية (94): ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ لِ ﴾ الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ لِ ﴾

### " فتمنّوا الموت "

الدليل على المحدوف: ﴿ فَتَمَنَّوُاْ الْمَوْتَ ﴾ الآية نفسها.

الآية (116): ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَل لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ كُلُّ لَ لَهُ قَانِتُون ﴾ "ما في السماوات والأرض "

الدليل على المحذوف: ﴿ سُبْحَانَهُ بَل لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ الآية نفسها

الآية (117): ﴿ لَ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾

"هو"

الدليل على المحذوف: ﴿ وَقَالُواْ اتَّحَذَ اللَّهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَل لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ كُلُّ لَّهُ قَانِتُون ﴾ الآيه: 116

الآية (124): ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّهُنَّ ﴾

" اذكروا "

الدليل على المحذوف: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ﴾ الآية: 40 الآية نِيْ اللهُ على المحذوف: ﴿ قَالَ إِنِيِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَلَمْ مِن ذُرِّيَّتِي لَ ﴾

"اجعل" "إماماً "

الدليل على المحذوف : ﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ الآية نفسها.

الآية (128): ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَلِ مِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ﴾

### " اجعل "

الدليل على المحذوف: ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ الآية نفسها.

الآية (140): ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطَ كَانُواْ هُوداً وَنَصَارَى قُلْ أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللّهُ لِ ﴾

# " أعلم "

الدليل على المحذوف: ﴿ قُلْ أَأْنَتُمْ أَعْلَمُ.... ﴾ الآية نفسها.

الآية (143): ﴿ وَ لِ كَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾

### جعلناكم جعلاً مثل هدايتنا من نشاء.

الدليل على المحذوف: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ الآية: 142

الآية (144): ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا ۚ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ "وحيثما كنت"

الدليل على المحذوف: ﴿وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوِهَكُمْ شَطْرَه ﴾ الآية نفسها

الآية (147): ﴿ لِ الْحُقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ ﴾

### ما كتموه

الدليل على المحذوف: ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقاً مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ الآية: 146

الآية (150): ﴿ وَمِنْ حَيْثُ حَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّ وَجُهَكَ شَطْرَهُ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرُهُ لِ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾

#### " فعلنا ذلك "

الدليل على المحذوف : الآيات: 144، 149، 150.

الآية (151): ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا ﴾

# لأتم نعمتي إتماماً مثل إرسالنا رسولا منكم

الدليل على المحذوف: ﴿ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي وَلاَٰتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾الآية: 150.

الآية 154: ﴿ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللّهِ لِ أَمْوَاتٌ بَلْ لِ أَحْيَاء وَلَكِن لاَ تَشْعُرُونَ هم هم

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (156): ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ ﴾

#### هم

الدليل على المحذوف: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفْ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمَوَالِ وَالْأَنفُسِ وَالنَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ الآية:155.

الآية (171): ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاء وَنِدَاءل صُمُّ الْآية (171): ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاء وَنِدَاءل صُمُّ الْحَمْ عُمْيُ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ هم

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (184): ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَل عِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾

### أفطر فعليه صوم عدّة

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (186): ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي لِ فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾

### فقل لهم

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية 196: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِّن رَّأْسِهِ فَلِ فِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ حلق فعليه

الدليل على المحذوف: السياق

الآية (203): ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمٌ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى ﴾ جواز التعجيل والتأخير لمن اتقى

الدليل على المحذوف: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَّرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ الآية نفسها.

الآية (213): ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لِ فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾

#### فاختلفوا

الدليل على المحذوف: ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ الآية نفسها.

الآية (219): ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُللِ الْعَفْوَ ﴾

ينفقون

الدليل على المحذوف: ﴿ ماذا ينفقون ﴾ الآية نفسها.

الآية (221): ﴿ وَلاَ مَةُ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ لِ ﴾

فالمؤمنة خير

الدليل على المحذوف: ﴿ وَلاَّمَةُ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ ﴾ الآية نفسها.

الآية (221): ﴿ وَلَعَبْدٌ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ لِ ﴾

فالمؤمن خير

الدليل على المحذوف: ﴿ وَلَعَبْدٌ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ ﴾ الآية نفسها.

الآية (234): ﴿ وَإِالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ﴾

أزواج

الدليل على المحذوف: ﴿ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً ﴾ الآية نفسها (1)

<sup>1-</sup> ليتمّ التوافق بين المبتدأ "الذين "والخبر "يتربصْن"، كان لا بدّ من تقدير مضاف محذوف، أي: أزواج الذين يتوفون ....... يتربصْن، وقد دلّ على هذا المحذوف قوله: ويذرون أزواجاً. طالع الجدول في إعراب القرآن: 2/ 494.

الآيتان (238، 239): ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ فَإِنْ خِفْتُمْ فَلْرِجَالاً أَوْ زُكْبَانا ﴾

صلوا

الدليل على المحذوف: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ ﴾ الآية: 238.

الآية (240): ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً لِ وَصِيَّةً لِّأَزْوَاجِهِم ﴾

يتركون

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (260): ﴿ وَ لِإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ ثُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ

اذكر

أَلْ وَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى لِ وَلَكِن لِ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي ﴾

تسأل آمنت سألتك

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (261): ﴿ مَّثَلُ لَ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ إنفاق

الدليل على المحذوف: السياق؛ لأنّ الذين ينفقون لا يشبّهون بالحبّة بل إنفاقهم.

الآية (272): ﴿ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلْأَنفُسِكُمْ ﴾

ھو

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (280): ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَلِنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴾

الواجب

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (282): ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَلِ رَجُلُ وَامْرَأَتَانِ ﴾

الشهود

الدليل على المحذوف: السياق.

الآية (283): ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِباً فَلرِهَانٌ مَّقْبُوضَةٌ ﴾

الوثيقة

الدليل على المحذوف: السياق

وضح من خلال آيات سورة البقرة أثر الحذف في تحقيق الترابط بين الآيات الكريمة، من خلال تقدير المحذوف وبالتالي تكراره، ثمّ المرجعيّة التي تربط بينه وبين الدليل. ففي الآية الثانية في ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ في، هدًى : خبر لمبتدأ محذوف تقديره " هو "، والدليل عليه "الكتاب " في الآية نفسها، وهي مرجعيّة داخليّة، فالعناصر المذكورة (التقدير، والتكرار من بعده، والمرجعيّة) ساهمت في الربط بين جملٍ "جيء بما متناسقةً هكذا من غير حرف نسق "أ ف" فلك الكتاب" جملة، و"لا ريب فيه" جملة ثانية، و"هدى للمتقين " جملة ثالثة ، تمّ الربط بين الثانية والأولى بإحالة الضمير في " فيه " إلى الكتاب، وتمّ الربط بين الثالثة والأولى بتقدير محذوف " هو " العائد إلى الكتاب، ومن ثمّ ظهر دور تلك الوسائل في ترابط النّص".

يلاحظ ذلك أيضاً على الآية الثالثة حيث قدّر محذوفاً " هم الذين يؤمنون بالغيب " وهو ضمير عائد على " المتقين " في الآية الثانية ، فتماسكت الآيتان الثانية والثالثة.

<sup>1 -</sup> الكشاف، الزمخشري أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، دار الفكر، سوريا، ط1، 1977م، 1 / 37 الكشاف، الزمخشري أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، دار الفكر، سوريا، ط1، 1977م، -1

وفي الآية الرابعة حذف الفاعل ببناء الفعل " أُنزِل " للمفعول، فإذا قدّر فهو عائد على الضمير في الآية السابقة ﴿ وَمُمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾، وقد صُرّح به في آي أُخر كقوله : ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾ الأنبياء:10.

وبالحذف هذا يتمّ التماسك بين الآيتين بالتكرار والمرجعيّة، "وهذا أدل على كبرياء المنزّل وحلالة شأنه من القراءة الشاذة " أَنزَل " مبنياً للفاعل، كما تقول: الملك أمر بكذا، ورسم بكذا؛ وخاصّة إذا كان الفعل فعلاً لا يقدر عليه إلا الله ، كقوله تعالى : ﴿ قُضِيَ الأَمْرُ ﴾ هود:44"

وفي قراءة عاصم 2 للآية السابعة نصب "غشاوةً " وذلك في قوله تعالى: ﴿ حَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوكِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عظِيمٌ ﴾، والنصب على إضمار فعل كأنّه قال: " وجعل على أبصارهم غشاوةً "3 ، والدليل على هذا الإضمار دلالة ما سبق " ختم " وهو موافق لمعنى " جعل " كما قال الشاعر:

علفتها تبناً وماء بارداً حتى غدت همّالةً عيناها4

يعنى : وسقيتها ماءً بارداً، وقول الآخر:

<sup>163 / 3 –</sup> البرهان: 3 / 163

<sup>2-</sup>ينظر: القراءة في كتاب القراءات السبعة: ابن مجاهد، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، دت، ص140.

<sup>3-</sup> التبيان في إعراب القرآن، العكبري، تحقيق على محمد البجاوي، عيسى البابي الحلبي، القاهرة، د.ت، 23.

 $<sup>^{4}</sup>$  - همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: أحمد شمس الدينحالة، غير مفهرس، دار الكتب العلمية، 8/ والخصائص لبن الجني، تحقيق علي محمد النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط8، 431 مصر، 431هـ/ 496هـ/ 1986م.

وزجّيْن الحواجبَ والعيونا1

إذا ما الغانيات برزن يوماً

أي وكحّلن العيون.

وإضمار الفعل هذا أثار الذهن في تقدير المحذوف والبحث عن دليل سواء أكان داخل الآية " ختم " أم في سورة أخرى كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً ﴾ سورة الجاثية: 23، الآية " ختم " أم في سورة الحرى كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً ﴾ سورة الجاثية: 23، الآية " ختم " أثر الحذف من خلال التقدير ليس فقط في ترابط الجمل داخل السورة الواحدة بل ترابط آيات القرآن الكريم كلّه .

ومن نماذج حذف الجملة قوله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمًا أَضَاءتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لاَّ يُبْصِرُونَ ﴾ حيث حذف جواب " لما " والتقدير: فلمّا أضاءت ما حوله طفئت أو خمدت، والدليل موجود بالآية نفسها ﴿ ذهب الله بنورهم ﴾ والمرجعيّة داخليّة لاحقة، وهذا يزيد من تماسك الجمل، يقول الزمخشري في كشافه: " فإنْ قلت: أين جواب لما ؟ قلت: فيه وجهان: أحدهما أنّ جوابه ذهب الله بنورهم، والثاني أنّه محذوف كما حذف في قوله: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ ﴾ سورة يوسف:15، وإنمّا جاز حذفه لاستطالة الكلام مع أمن الإلباس للدلالة عليه، وكان الحذف أولى من الإثبات، لما فيه من الوجازه مع الإعراب عن الصفة التي حصل عليها المستوقد بما هو أبلغ من اللفظ في أداء المعنى، كأنّه قيل : فلما أضاءت ما حوله خمدت، فبقوا خابطين في ظلام، متحيّرين متحسّرين على فوت الضوء، خائبين بعد الكدح في إحياء النار؛ فإن قلت: فإذا قدّر الجواب محذوفاً فبمَ يتعلّق ذهب الله بنورهم؟ قلت: يكون كلاماً مستأنفاً، كأفّم لما شُبّهت حالهم بحال المستوقد الذي طَفِئت ناره اعترض سائل فقال: ما بالهم قد أشبهت حالهم حال هذا المستوقد، فقيل: ذهب الله بنورهم "3

الآيتان 51، 54: أثار حذف المفعول الثاني " إلهاً " من قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ.... ﴾، ﴿ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ.... ﴾ الذهن في البحث عن دليل ومرجعيّة لذلك المحذوف، فإذا الدليل في

<sup>1-</sup>الهمع: 2/ 182، 3/ 159، الخصائص: 2/ 432.

 $<sup>^{2}</sup>$ التبيان في إعراب القرآن: 1/ 26.

 $<sup>^{3}</sup>$ الكشاف: 1/ 72.

قصة سيدنا موسى عليه السلام بسورة طه السابقة النزول بمكّة، ﴿فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوارُ فَقَالُوا هَذَا إِلْمُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِيَ ﴾، وفيها فصّلت قصّة اتّخاذ بني اسرائيل العجل وعبادته في غيبة موسى – عليه السلام – عندما ذهب إلى ميعاد ربه عند الجبل، وفي سورة البقرة يذكّرهم بما فقط ، وهي معلومة لديهم . وهذا يدلّنا على أثر تقديرالحذف وبيان مرجعيّته في إظهار التماسك النّصيّ في القصص القرآني وفي آيات القرآن الكريم .

الآية 54: في قوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَّكُمْ عِندَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ حيث تدل جملة محذوفة تقديرها " ففعلتم "، والدليل عليها قوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ حيث تدل على أخّا توبة عبدة العجل، وإنّا امتحنهم الله عز وجل بهده المحنة العظيمة بكفرهم بعد الدلالات والآيات العظام " أ. يقول الزمخشري: "المعنى اعزموا على التوبة فاقتلوا أنفسكم من قِبَل أنّ الله تعالى جعل توبتهم قتل أنفسهم " في ودليل آخر على المحذوف وهو لاحق قوله تعالى: ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾؛ لأنّ التوبة لا تتمّ إلا بتنفيذ ما أمر الله به، وهو قتلهم أنفسهم، " ولقد وردت الروايات عن تلك الكفّارة العنيفة، وإنّه لتكليف مرهق وشاق أنْ يقتل الأخ أخاه، فكأمّا يقتل نفسه برضاه، ولكنّه كذلك كان تربية لتلك الطبيعة المنهارة الخوّارة، التي لا تتماسك عن شرّ، ولا تتناهى عن منكر، ولو تناهوا عن المنكر في غيبة نبيهم ما عبدوا العجل، وإذا لم يتناهوا بالكلام فليتناهوا بالحسام؛ وليؤدّوا الضريبة الفادحة الثقيلة التي تنفعهم وتربّيهم، وهنا تدركهم رحمة الله بعد التطهير: ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ هُ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ هُ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ هُ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ هُ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ هُ قَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ هُ إِنْهُ المُقَابِ المُعْرَابُ الْعَلْمُ اللهُ العَلْمُ التَّوْلُ المُورِيمُ اللهُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُنْ المُعْرَافُ المُعْلَلُكُ المُعْلِقُ المُعْلِقُ المُعْلَمُ المُعْلِقُ المُعْرَابُ المُرْمِ المُعْلِقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقِ المُعْرِيمُ اللهُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْلِيمُ المُعْلِقُ المُعْرَاقُ المُعْلِقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ اللهُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُولُ المُعْرِيمُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ المُعْرَاقُ ا

وفي الآيات " 40 – 103 " نداء علوي جليل إلى بني إسرائيل يذكّرهم بنعمته تعالى عليهم ويدعوهم إلى الوفاء بعهدهم معه ليوفي بعهده معهم، ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ وَيَدعوهم إلى الوفاء بعهدهم معه ليوفي بعهده معهم، ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُهم بنعم الله التي أسبغها عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾، ثمّ يبدأ في تذكيرهم بنعم الله التي أسبغها على عليهم في تاريخهم الطويل، مخاطباً الحاضرين منهم كما لو كانوا هم الذين تلقّوا هذه النعم على عهد موسى – عليه السلام – وذلك باعتبار أهم أمّة واحدة متضامنة الأجيال، ويستحضر أمام

<sup>1-</sup>معاني القرآن وإعرابه للزجاج: 1/ 137.

 $<sup>^{2}</sup>$ الكشاف: الزمخشري أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، المصدر السابق، 1/ 131.

 $<sup>^{2}</sup>$ في ظلال القرآن: سيد قطب، المصدر السابق، 2/ 71، 72.  $^{2}$ 

خيالهم مشهد نجاتهم من فرعون ومَلَئِه كأنّه حاضر، ومشهد النعم الأخرى التي ظلّت تتوالى عليهم من تظليل الغمام إلى المن والسلوى إلى تفجير الصخر بالماء، ثمّ يذكرهم بما كان منهم بعد ذلك من انحرافات متوالية، ولقد أدّى الحذف أثراً هامّاً في بناء هدا المقطع "40 – 103 " حيث بدأ في الآية الأربعين بتذكير بني إسرائيل بنعم الله تعالى عليهم ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي الله الأيمَّم عُلَيْكُمْ ﴿ ثُمَّ استخدم النّص القرآني " إذ "وهي مفعول به لفعل محذوف تقديره "اذكروا "المعائد على" اذكروا "الآية (40) - في تذكير بني إسرائيل بتلك النعم طوال المقطع، فجاءت بالشكل الآتى :-

وإذ نجيناكم من آل فرعون: 49 وإذ فرقنا بكم البحر : 50 وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة : 51

وإذ آتينا موسى الكتاب: 53

وإذ قال موسى لقومه: 54

وإذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك: 55

وإذ قلنا ادخلوا هده القرية : 58

ر وإذ استسقى موسى لقومه: 60

يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي " $^40$ "

وإذ قلتم يا موسى لن نصبر على طعام واحد: 61 وإذ أحدنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور: 63 وإذ قال موسى لقومه: 67 وإذ قال موسى لقومه: 72 وإذ قتلتم نفساً فادارأتم فيها " 72 وإذ أحدنا ميثاق بني إسرائيل" 83 وإذ أحدنا ميثاقكم " 84 " وإذ أحدنا ميثاقكم " 93 "

ثمّ يمضي القرآن الكريم في كشف دسائس اليهود وكيدهم للإسلام والمسلمين، وذلك في الآيات من "104– 122"؛ ليهتف ببني إسرائيل الهتاف الأخير بعد استعراض تاريخهم مع ربقم ومع أنبيائهم، وبعد الالتفات عنهم إلى خطاب النبي – صلّى الله عليه وسلّم – وخطاب المؤمنين، هنا يجيء الالتفات إليهم كأنّه الدعوة الأخيرة، فيكرّر لهم الدعوة ذاتما التي وجّهها لهم في أوّل الجولة، ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية: 122.

فالدليلُ إذاً على الفعل المحذوف الناصب لـ "إذ " في خمسة عشر موضعاً سابقٌ ولاحقٌ، وهو يؤكّد أنّ الحذف من خلال الدليل، والتكرار، والمرجعيّة العائدة على بداية المقطع القرآني (الآية: 40)، ونمايته (الآية: 122) له أثرُه الواضح في الترابط النّصّي وتماسك القصص القرآني.

وصلنا في الملاحظة السابقة إلى أنّ الآيات القرآنيّة حتى الآية 122 كان الحديث فيها متضمّناً سيرة بني إسرائيل ومواقفهم من أنبيائهم وشرائعهم، ابتداءً من عهد موسى عليه السلام إلى عهد محمّد صلّى الله عليه وسلّم، وفي مقطع تالٍ لهده المقاطع، وهو الآيات " 124– 140" يرجع السياق إلى مرحلة تاريخيّة أسبق من عهد موسى، يرجع إلى إبراهيم عليه السلام.

فإذا الحذف يؤدّي وظيفة هامّة في ترابط المقاطع القرآنيّة، حيث تبدأ الآيات بقوله تعالى: ﴿ وَإِذِ الْبَتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ ﴾ فحذف الفعل "اذكروا" الناصب لا" إذ " العائد على الفعل في الآيتين وَإِذِ الْبَتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ ﴾ فحذف الفعل "اذكروا" الناصب لا" إذ " العائد على الفعل في الآيتين عن يا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيّ ﴾: 122، 40، فكأنّ هذا الحذف تنبية واضح للقارئ لما بين هده المقاطع من ترابط، حتى لا يُظن مع بداية قراءة هذا المقطع أنّه منفصل عن سابقه، وأنّه لا علاقة بين قصّة بني إسرائيل وقصّة سيدنا إبراهيم، ثمّ كررت" إذ " مرّات عدّة بعد بداية المقطع لتأكيد هذا الترابط، فإذا كان اليهود قالت: لن يدخل الجنّة إلا من كان هوداً، وإذا كانت النصارى قالت: لن يدخل الجنّة إلا من كان هوداً أوْ النصارى قالت: لن يدخل الجنّة إلا من كان نصارَى، ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الجُنّة لِن تكون لمجرد أخّم أبناء أيضارَى الآية: 111، فإنّ الآيات جاءت تذكّر بني إسرائيل بأنّ الجنّة لن تكون لمجرد أخّم أبناء إبراهيم وحفدته، وإنّما من استقام على العقيدة فهو وريثها ووريث عهودها، ومن فسق عنها ورغب بنفسه عن ملّة إبراهيم، فقد فسق عن عهد الله.

والآيات التي جاءت تذكّر بني إسرائيل بالوحدانيّة والعقيدة من خلال قصّة سيدنا إبراهيم مستخدمة " إذ " للربط بينها وبين ما سبق من المقاطع القرآنيّة هي:

1 - ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَكَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي
 قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ 124.

2 - ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي \$125.

3 - ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَنَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللهِ
 وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً ثُمُّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئْسَ الْمَصِيرِ ﴾ 126.

4 - ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾
 127.

5 - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ 131.

اشتمل الجزء الأوّل من سورة البقرة الآيات (1-141) على ثلاث قصص قرآنيّة، قصّة سيدنا أدم "30-30" وقصّة سيدنا إبراهيم "124" وقصّة سيدنا إبراهيم "124" وقصّة سيدنا إبراهيم المعللة على الأيات أنّ الغالب عليها هو حذف الجملة، خاصّة الجملة الفعليّة:

قال تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَ لِزَوْجُكَ الْجُنَّةَ ﴾ 35.

#### لتسكن

وقال تعالى : ﴿ وَ لِإِذْ نَجَّيْنَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ﴾ 49.

" اذكروا " حيث تكرر حذفها في العديد من الآيات القرآنية

وقال سبحانه : ﴿ فَقُلْنَا اضْرِب بِّعَصَاكَ الْحَجَرَلِ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَاعَشْرَةَ عَيْناً ﴾ 60

" فضرب "

\*وقال سبحانه: ﴿ قَالُواْ الآنَ جِئْتَ بِالْحُقِّ لِ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ 71

" فوجدوها "

# \* وقال سبحانه : ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا لِ كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوْتَى ﴾73

## فضربوه فحيى

وبقدر ما يكشف الاتكاء على حذف الجملة الفعليّة عبر القصص القرآني عن تتابع الأحداث وازدحامها، فإنّه يكشف أيضاً عن طبيعة القصص القرآني، حيث الميل للحذف اعتماداً على السياق اللّغوي للأحداث القصصيّة، أو اكتفاءً بالإشارة لهذه الأحداث لورودها في آيات قصصيّة أخرى من القرآن الكريم، وهذا كلّه يكشف دور الحذف ليس فقط في تماسك آيات السورة الواحدة حيث إثارة الذهن في البحث عن تقديرالمحذوف، ودليله، ومرجعيّته، ومن ثمّ اكتمال أحداث القصّة القرآنيّة، بل أيضاً في بيان تماسك آيات القرآن الكريم عامّة، وأحداثه القصصيّة خاصة.

في بداية الجزء الثاني من سورة البقرة ( 142 – 152 ) اقتصر الحديث على حادث تحويل القبلة فجاءت الآيات تشير إلى قبلة واحدة تجمع المسلمين وتوحّد بينهم فأمرتهم بالاتجاه شطر المسجد الحرام، جاء ذلك في ثلاث آيات في المقطع المذكور:

1- قال تعالى : ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ الآية:144.

2- قال تعالى : ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَبِّكَ ﴾ الآية:149.

3- وقال سبحانه :﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ الآية: 150

وفي الآية الأخيرة " 150 " كان للحذف أثر في تماسك المقطع القرآني من خلال ربطه للآيات الثلاث المشتملة على أوامر التوجّه للقبلة، قال سبحانه: ﴿ لِئَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ والتقدير: فعلنا ذلك، أي أنّ الله قد عرّفكم أمر الاحتجاج في القبلة ممّا قد بينه سبحانه وتعالى في الآيات السابقة، لِئَلاَّ يكونَ للناس حُجّةٌ .

\*الآيتان "184، 196 ":﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخرَ ﴾، و﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ ﴾

في هاتين الآيتين محذوفات تقديرها: " فمن منكم مريضاً أو على سفرٍ فأفطر فعليه صوم عدّة من أيام أُخر."

و"فمن كان منكم مريضاً أو به أذًى من رأسه فحلق فعليه فدية."

ولقد ساهمت هذه المحذوفات في تحقيق تماسك النّص من خلال ملء الفراغات ( مواضع الحذف) وتقديرها، ومن ثمّ وضوح المعنى وما يترتب عليه من أحكام شرعيّة، فظاهر الآية قبل التقدير: أنّ صيام عدّة من أيام أُخر واجبٌ على المريض أو على المسافر سواء أكان مفطراً أو صائماً، وأنّ الفدية واجبة على المريض أو من به أذًى وإنْ لم يحلق، وليس ذلك بمراد، وإنّما يجب الصيام في حالة الفطر، والفدية في حالة الحلق. يفهم ذلك بعد تقدير المحذوف " فمن كان منكم مريضاً أو به أذًى من رأسه فحلق"

ومما سبق يظهر لنا دور الحذف في تحقيق الترابط النّصّي لتلك الآيات من إثارة الذهن في تقدير المحذوف وملء فراغات في النّصّ ينتج عنها تكرار واضح بين الدليل المذكور وبين العنصر المحذوف، والمرجعيّة العائدة إلى المذكور، يلمس معها المتلقى ترابطاً واضحاً بين جمل النّصّ.

#### الوصل ودوره في اتساق سورة:

إن الحديث عن أداة الوصل في سورة البقرة يتطلب منا تتبع جميع حروف العطف التي زخرت بها السورة، وذلك تبيان دورها في اتساق نص السورة، وبالتالي فهم سر التماسك الشديد فيها.

وقد احتل موضوع الوصل مكانة رفيعة بين المباحث البلاغية، وكان له شأن عند الضالعين من أهل اللغة، ولكونه دقيق المسلك، لطيف المأخذ؛ جعله بعضهم حداً للبلاغة وقصرها عليه، حينما سئل: ما البلاغة ؟ فقال معرفة الفصل والوصل 1.

هذا وقد ذكر السكاكي حينما تعرض لهذا الموضوع في كتابه "مفتاح العلوم" كلاماً يفصح عن أهمية هذا الفن من فنون البلاغة، إذ يقول: "وإنها لمحك البلاغة، ومنتقد البصيرة، ومضمار النظار، ومتفاضل الأنظار، ومعيار قدر الفهم، ومسبار غور الخاطر، ومنجم صوابه وخطائه، ومعجم جلائه وصدائه، وهي التي إذا طبقت فيها المفصل شهدوا لك من البلاغة بالقدح المعلى، وأن لك في إبداع وشيها اليد الطولى، وهذا فصل له احتياج إلى تقرير واف، وتحرير شاف. "...

والتنبيه إلى لطائف الفصل والوصل، ومعاقد البلاغة فيهما؛ امتلأ به تفسير أبي السعود، وقد ورد منه في تفسيره سورة البقرة شئ كثير. من ذلك، ما ذكره في تفسير قوله تعالى: " الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاة وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ () وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاة وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ () وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ) "البقرة: ٣ – ٤ (، يتكلم عن العطف الذي يصل الجملتين في الآيتين الكريمتين، إذ إن الأصل أن العطف يقتضى التغاير، فهل الأمر كذلك في هذا النص ؟

يجيب أبو السعود مبينا السر في وجود حرف العطف بقوله" : ويجوز أن يجعل كلا الموصولين عبارة عن الكل مندرجاً تحت المتقين، ولا يكون توسيط العاطف بينهما لاختلاف الذوات ؛ بل لاختلاف الصفات. للإيذان بأن كل واحد من الإيمان بما أشير إليه من الأمور الغائبة، والإيمان

<sup>1-</sup>ينظر: البلاغة فنونحا وأفنانحا/ علم البيان: فضل عباس، دار الفرقان، عمان، ط2، 1996م. ص 392.

مفتاح العلوم: السكاكي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2000، ص357.  $^{2}$ 

بما يشهد بثبوتها من الكتب السماوية نعت جليل على حياله له شأن خطير، مستتبع لأحكام جمة، حقيق بأن يفرد له موصوف مستقل، ولا يجعل أحدهما تتمة للآخر . "ثم إذا انتهى من تقرير هذا؛ استطرد إلى بيان اللطائف والفوائد في اقتران كل من الصفات في سياق واحد مع أخواتها، فقال: "وقد شفع الأول — وهو الإيمان بالغيب – بأداء الصلاة والصدقة اللتين هما من جملة الشرائع المندرجة تحت تلك الأمور المؤمن بها تكملة له، فإن كمال العلم بالعمل. وقرن الثاني — وهو الإيمان بالكتب – بالإيقان بالآخرة مع كونه منطوياً تحت الأول تنبيهاً على كمال صحته، وتعريضاً بما في اعتقاد أهل الكتابين من الخلل. "الحقود هي الطريقة التي اعتمدها ،أيضا،صاحب (مفاتيح الغيب) في تفسيره ، ومن الأمثلة التي هذه هي الطريقة التي اعتمدها ،أيضا،صاحب (مفاتيح الغيب) في تفسيره ، ومن الأمثلة التي تبين دور الوص في ربط أجزاء السورة ربطا محكا ما جاء في تفسير قوله تعالى: "وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَارَّدُمُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ (43) "3.

حيث بين بأن الله " لما أمرهم بالإيمان أولاً ثم نهاهم عن لبس الحق بالباطل وكتمان دلائل النبوة ثانياً، ذكر بعد ذلك بيان ما لزمهم من الشرائع وذكر من جملة الشرائع ما كان كالمقدم والأصل فيها وهو الصلاة التي هي أعظم العبادات البدنية والزكاة التي هي أعظم العبادات المالية "4.

ثم ذكر هناك جملة من المسائل على رأسها ،رد على قول القائلين بأنه "لا يجوز تأخير بيان المجمل عن وقت الخطاب قالوا إنما جاء الخطاب في قوله: { وأقيموا الصلاة } بعد أن كان النبي صلى الله عليه وسلم وصف لهم أركان الصلاة وشرائطها فكأنه تعالى قال: وأقيموا الصلاة التي عرفتموها والقائلون بجواز التأخير قالوا: يجوز أن يراد الأمر بالصلاة وإن كانوا لا يعرفون أن الصلاة ما هي ويكون المقصود أن يوطن السامع نفسه على الامتثال وإن كان لا يعلم أن المأمور به ما

 $<sup>^{1}</sup>$ -تفسير أبي السعود، دار الكتب العلمية، بيروت، 1414ه/1993م، 46/1.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، 46/1.

<sup>3-</sup>سورة البقرة/ 43.

<sup>4-</sup> مفاتيح الغيب: تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، دار الفكر، 1401ه/1981م، ص69.

هو كما أنه لا نزاع في أن يحسن من السيد أن يقول لعبده: إني آمرك غداً بشيء فلا بد وأن تفعله ويكون غرضه منه بأن يعزم العبد في الحال على أدائه في الوقت الثاني "1".

وسنحاول في هذا المخطط تبيان الترابط بين أجزاء البقرة آية و ثمنا ثمنا و ربعا ربعا ونصفا نصفا وحزبا حزبا



وكل هذه الأجزاء تجمع بواسطة حروف العطف أو أسماء الإشارة أو عن طريق المعنى.

الاتساق المعجمي : ونحاول في هذا السياق أن نتناول الاتساق المعجمي، وقد أشرنا سابقا ونحن نعرض نظرية هاليداي في الاتساق أن التعامل مع المعجم يختلف عن التعامل مع وحدات تشكل قوائم منتهية كالضمائر وأسماء الإشارة.

ومن ثم فإن خاصية التنوع والاتساع بقدر ما تسمح للمتكلم أن ينشئ علاقات مختلفة بين الوحدات المعجمية بقدر ما تصبح المسألة متسمة بشيء من الصعوبة بالنسبة للمتلقي.

<sup>1-</sup>مفاتيح الغيب: الرازي، المصدر السابق، ص69.

وقد يتحقق الاتساق بواسطة المادة اللغوية بصور مختلفة استنادا إلى ما تسمح به اللغة من مرونة في الاشتقاق. وتقوم خاصية الاشتقاق هذه بدور كبير في تسهيل الروابط الاتساقية بين مختلف الوحدات المعجمية التي تظهر في السياقات اللغوية وتتقاطع في المادة الاشتقاقية. لننظر إلى البعض من هذه الأمثلة:

206- (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا إنما نحن مصلحون ألا إنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون). (آ11-12)

207- (وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم إنما نحن مستهزئون. الله يستهزئ بحم ويمدهم في طغيانهم يعمهون). (آ15)

208-(ذلكم خير لكم عند بارئكم فتاب عليكم إنه هو التواب الرحيم). (45)

209- ( وما ظلمونا ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ).

210-( واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا). (102)

211-( ولئن أتيت الذين أوتوا الكتاب بكل آية ما تبعوا قبلتك وما أنت بتابع قبلتهم). (145)

212- (يا أيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين). (1531)

## 1-التكرار:

## تعريف التكرار:

التكرار لغة: هو مصدر كرَّر أو كرّ " والكاف والراء أصل صحيح يدلّ على جمع وترديد . من ذلك : كَرَرْتُ ، وذلك رجوعك إليه بعد المرة الأولى ... والتكرير كالحشرجة في الحلق، سمي بذلك لأنه يرددها ... والكرُّ حبل، سمي بذلك لتجمع قواه . والكرُّ الحسي من الماء، وجمعه كرار ... ومن الباب الكِرْكرة : رحى زور البعير . والكَرْكرة الجماعة من الناس . والكَرَّكرة : تصريف الرياح للسحاب، وجمعها أياه بعد تفرّق ". 1

وجاء في مختار الصحاح أن: " الكر بالفتح الحبل يصعد به على النخلة، والكرّة المرة، والحمع الكرات، والكر الرجوع ... وكرر الشيء تِكريرا وتَكرارا أيضا بفتح التاء، وهو مصدر وبكسرها وهو اسم ".2

وقد أورد الزمخشري لهذه الكلمة مجموعة من المعاني المرتبطة بها استقاها من كلام العرب، وهي تدور كلها حول معنى واحد عام ومشترك، هو الإعادة والترديد، من ذلك: "ناقة مكررة، وهي التي تحلب في اليوم مرتين. والتكرير وهو الصوت في الصدر الذي يشبه الحشرجة...الخ ". 3

<sup>.872</sup> معجم مقاييس اللغة: ابن فارس، المصدر السابق، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>مختار الصحاح: الرازي، المصدر السابق، ص 291.

 $<sup>^{3}</sup>$ أساس البلاغة: الزمخشري، تحقيق عبد الرحيم محمود، دار المعارف، بيروت، لبنان، 1979، ص 389 – 390.

أما من حيث الاصطلاح فقد جاء في معجم الكليات بأن " التكرار في البديع هو أن يكرر المتكلم اللفظ الواحدة باللفظ والمعنى ... لغرض من الأغراض ".  $^1$  وعرفه ابن الأثير بقوله: " هو دلالة لفظ على المودد ".  $^2$ 

لكن كما يبدو أن هذين التعريفين تعوزهما الدقة ؛ لأن الملاحظ أن التكرار لا يقتصر على الكلمة في حد ذاتها، ولكنه يمتد ليشمل جميع مستويات الكلام.

ولعل تعريف ابن القيم لهذا المصطلح أكثر وضوحا من التعريف السابق لأنه لا ينظر إليه من جانب واحد وإنما ينظر إليه من جوانب عدة فيعرفه بقوله: ( وحقيقة التكرار أن يأتي المتكلم بلفظ ثم يعيده، سواء كان اللفظ متفق المعنى، أو مختلفا، أو يأتي بمعنى ثم يعيده ). 3

التكرار Répétition هو الإتيان بعناصر متماثلة في مواضع مختلفة من العمل الفني، والتكرار هو أساس الإيقاع بجميع صوره فنجده في الموسيقى بطبيعة الحال كما نجده أساسا لنظرية القافية في الشعر.

أغراض التكرار في القرآن الكريم ودواعيه.

ما هي دواعي التكرار في القرآن الكريم ؟

إن الإجابة على هذا السؤال تتطلب منا القيام بعملية مسح لكل المواضع التي ورد فيها التكرار، وتحديد الغرض في كل موضع، ومثل هذا العمل يحتاج إلى بحث خاص ومستقل، ولذلك آثرنا أن نكتفى بأهم هذه الأغراض.

<sup>1-</sup>الكليات: أبو البقاء الكفوي، تحقيق عدنان درويش، ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط2، 1992، ص

منا السائر: ابن الأثير، تحقيق محى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، 1999، ج2، ص 146.  $^{-2}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$ الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان: ابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، لبنان (دت)، ص  $^{-3}$ 

<sup>4-</sup>ينظر: معجم المصطلحات العربية والأدب: مجدي وهبة وكامل المهندس، المصدر السابق، ص 118.

وقبل الشروع في ذلك لابد من الإشارة إلى أن هناك ترابطا وثيقا بين أغراض التكرار، ومقاماته، بحيث يتعذّر الفضل بينهما، ولن نكون مجانبين للصواب إذا قلنا بأن الغرض هو عنصر من عناصر المقام . 1

ولقد أشار ابن جني في معرض حديثه عن التكرار إلى هذه العلاقة التي تربط بين المقام والغرض في باب أسماه " باب في الاحتياط " حيث يقول في هذا الصدد: "واعلم أن العرب إذا أرادت المعنى مكنته واحتاطت له "2

" وتمكين المعنى والاحتياط له هو عبارة جامعة، يمكن أن يندرج تحتها كل ما ذكر، ويذكر من أغراض التكرار في كلام المفسرين، والبلاغيين والنقاد....ويمكن عدّه نكتة عامة لأسلوب التكرار كما يمكن أن يتسع لكل ما يندرج تحت أغراض التكرار، ومقاماته". 3

وهناك أغراض ودواعي كثيرة في القرآن الكريم تستدعي مثل هذا النمط من الأسلوب، وتقتضي اللجوء إليه، ويمكن حصر هذه الأغراض في ما يأتي :

من المفاهيم الأساسية في معالجة النص الأدبي، فهو وسيلة مهمة في اكتشاف أبعاد الواقعة الأدبية في التداوليات الأدبية، ويمكن أن يتمظهر العنصر المكرر في أشكال مختلفة، فإما أن يكرر المدلول الدال مع مدلول واحد، وإما أن يكرر مع مدلول يتحقق من جديد في كل مرة أو يتكرر المدلول الواحد مع دالات مختلفة، مما يؤكد السمة البنوية للتكرار في النصوص ، إلا أن دراسة الظاهرة لا تتوقف عند حد رصد تواترها الخطابي بل يعنى المحلل بإبراز أدبية الظاهرة في ضوء جدلية الثابت والمتحول ووظيفتها الخطابية من حيث كونها وسيلة للإفهام والإفصاح والكشف والتأكيد والتقرير والإثبات، ويميز علماء اللسانيات النصية بين التكرار التام والجزئي الذي يقوم على استعمال المختلف للجذر اللساني للمادة المعجمية نفسها ويعد هذا النوع بالذات من أهم الآليات اللسانية

ينظر: التكرار بلاغة: إبراهيم الخولي، الشركة العربية لطباعة والنشر القاهرة، مصر، 1993، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ الخصائص: ابن جني، ج3، المصدر السابق، ص 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-التكرار بلاغة: إبراهيم الخولي، المرجع السابق، ص 100.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – M. Frederic, la répétition, étude linguistique, niemayer, 1985.

التي تحقق الوظيفة الإقناعية في النصوص الحجاجية<sup>1</sup>، بالإضافة إلى تكرار الترادف في مستوى اللفظة أو العبارة، كما يكون التكرار في مستوى البنيات الموزونة بعدد معين<sup>2</sup>، وتجانس الصوائت... فإذا كانت هذه التكرارات ملامح دالة على أدبية النص فإنما من ناحية أخرى بنى تسهم في تناسق المقاطع المتجاورة وتحقيق نصيتها، كما أن التكرار الإيقاعي المتناسق المميز للقصيدة يشيع فيه لمسة عاطفية وجدانية تحققها تكرارات المتوالية اللفظية والتركيبية مما يجعل لدى المتلقي قدرة على التأويل والتأمل بشكل جد فعال، وهذا ضرب من ضروب الانسجام الوجداني بين النص والمتلقي

## مظاهر التكرار الصوتي في القرآن الكريم.

يعد التكرار الصوتي من أهم المميزات النصية التي يتميز بها القرآن الكريم عن غيره من الأساليب البشرية، وقد أضفت عليه هذه السمة اللغوية رونقا وجمالا لا نظير له.

ويدرج بعض الباحثين التكرار الصوتي ضمن مظاهر الإعجاز الكثيرة التي تحدّى بها الله سبحانه وتعالى عباده، يقول محمود أحمد نحلة : "وانك لتجد القرآن الكريم يستخدم هذه الوسيلة البلاغية باقتدار رائع، وإعجاز معجز، فالصوت المفرد يختار بعناية، وتصاحبه أصوات أخرى قد تكون متقاربة المخارج إن احتاج الموقف ذلك، ومتباعدة المخارج إن كان التباعد أدلّ على المعنى وأكثر تصويرا له "4

النص الحجاجي العربي، دراسة في وسائل الحجاج: محمد العبد، المركز الثقافي العربي، ط1، 2004، ص65.  $^{-1}$ 

 $<sup>^2</sup>$ أسلوب التكرار بين الدرس القديم والأسلوبية الحديثة، دراسة نظرية تطبيقية: عبد الحميد هنداوي، صحيفة دار العلوم، كلية دار العلوم، ديسمبر 1999، ص $^9$ 1.

<sup>3-</sup>البنيات الأسلوبية في لغة الشعر العربي الحديث: مصطفى السعدني، منشأة المعارف، الإسكندرية، ص173، وينظر: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية: جميل عبد الجيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998، ص96.

<sup>-</sup>لغة القرآن في جزء عمّ: محمود أحمد نحلة، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، 1981م، ص 346 - 347.

ولعل من أبرز مظاهر التكرار الصوتي في القرآن الكريم تكرار الحرف الأحير من الكلمة في نهاية كل آية، وهو ما يسمى عند علماء البلاغة بالسجع، ونظرا لارتباط السجع بالكهان في العصر الجاهلي، فقد تنزّه بعض العلماء عن تسمية ما تماثل من الحروف في نهاية الكلمات بالسجع، وأطلقوا عليه بدلا من ذلك مصطلح الفاصلة، يقول ابن الأثير في معرض حديثه عن السجع في القرآن " وقد ذمه أصحابنا من أرباب هذه الصناعة، ولا أرى لذلك وجها، فلو كان مذموما لما ورد في القرآن، وأنه قد أتى منه الكثير حتى أنه ليؤتى بالسورة كلها مسجوعة، كسورة الرحمن، وسورة القمر وغيرهما ". 1

لقد وضع علماء البلاغة للسجع البديع شروطا كثيرة ونظرا لكثرة الكتب البلاغية التي تحدثت عن هذه الشروط فإننا نقتصر على كتاب واحد منها هو كتاب (الطراز) ليحي بن حمزة العلوي.

أمّا عن سبب اقتصارنا على هذا الكتاب دون غيره فيعود إلى اشتماله على جميع الخصائص الفنية للسجع، وإلى اعتماده على أسلوب الإيجاز في الإحاطة بها، حيث أنّه استطاع أن يحصرها على كثرتها في أربع نقاط فقط.

ويرى أنّ السجع لا يكون حسنا مستساغا إلا إذا توفرت فيه أربعة شروط هي باختصار شديد كما يلى:

#### 1 - الشرط الأول:

ويتعلق بالمبنى أو الجانب الصوتي حيث يشترط في الكلمة أنْ تكون حلوة مستساغة المذاق وبعيدة عن الغثاثة والرداءة.

## 2 - الشرط الثاني:

ويتصل بالتركيب، وهو أنْ تكون الكلمة أو اللفظة المسجوعة تابعة للمعنى، وأن لا يكون المعنى تابعا لها.

المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ابن الأثير، المصدر السابق ص $^{195}$ .

#### 3 - الشرط الثالث:

أن تكون المعاني المتولّدة عن التركيب مستعملة أو مألوفة الاستعمال، وغير مستكرهة، أو ركيكة تنفر منها الطباع السليمة، وتمجها الآذان.

## 4 - الشرط الرابع:

أن تكون الكلمتان المسجوعتان تحملان معنيين مختلفين حتى لا يكون ذلك من باب تحصيل الحاصل، أو التكرير الذي لا طائل من ورائه.

وإنّ القارئ للقرآن الكرم يلاحظ أنّ كل هذه الشروط التي وضعها علماء البلاغة للسجع والذي نفضل استبداله بمصطلح الفاصلة، قد اشتمل عليها القرآن الكريم كلها، بل ولقد زاد عليها شروطا أخرى لا نجدها متوفرة في مختلف أصناف الكلام البشري، من ذلك أنّ الفاصلة في القرآن الكريم ترتبط بالنسق العام للسورة فلا يمكن حذفها، أو استبدالها بكلمة أو فاصلة أخرى دون أن يؤدي ذلك إلى خلل، سواء على المستوى الدلالي أو النغمي." فالفاصلة في القرآن الكريم لها مزية هامة فهي ترتبط بما قبلها من الكلام بحيث تنحدر على الأسماع انحدارا وكأن ما سبقها لم يكن إلا تمهيدا لها، بحيث إذا حذفت اختل المعنى في الآية، ولو سكت عنها القارئ لاستطاع السامع أن يختمه بما انسياقا مع الطبع السليم". 2

<sup>1-</sup>الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحي بن حمزة العلوي، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، ط1، 2002، ج3، ص 13، وأنظر لغة القرآن في جزء عمّ، ص 363 وما بعدها.

البديع في ضوء أساليب القرآن: عبد الفتاح لاشين، دار الفكر العربي القاهرة، 1999، ص143.  $^{2}$ 

يقول الزركشي في توضيح مناسبة الفاصلة في هذه الآية لما قبلها: " إنّ بعث الرسول (٩) تولية، والتولية لا تكون إلا من عزيز غالب على ما يريد، وتعليم الرسول الحكمة لقومه إنمّا يكون مستندا إلى حكمة مرسلة؛ لأنّ الرسول واسطة بين المرسل والمرسل إليه، فلا بد وأن يكون حكيما، فلا جرم كان اقترانهما مناسبا ".1

#### التضام:

وإذا تتبعنا الألفاظ التي تفردت بها السورة الكريمة فسنجدها تصب في المصبّ ذاته؛ واعتماداً على كتاب معجم الفرائد القرآنية<sup>2</sup>، الذي جعله مؤلفه في الجذور اللغوية التي لم ترد سوى مرة واحدة في القرآن جميعه، ومقتضى وجود أي مفردة منها في سورة البقرة يعني بالضرورة عدم وجودها في أي موضع آخر من القرآن الكريم.

واللافت للنظر أن غالب المفردات الخاصة بسورة البقرة قمي في سياق الحديث عن بني إسرائيل، وهي: (بابل، بصلها، بقلها، عدسها، فاقع، فومها، قثائها، ماروت، ميكال، هاروت، شية).

والقسم الثاني ما ورد من المفردات في آية الكرسي والآية التي تليها، وهي: (يؤوده، انفصام، سنة).

والقسم الثالث يتعلق بالأحكام المطلوبة من المؤمنين، كالصوم والحج والعمرة، وعلى الأخص النفقة، ويقابلها الربا، وهي: ( يتخبطه، رمضان، صلداً، فطل، تغمضوا، إلحافاً، المروة).

البديع في ضوء أساليب القرآن: عبد الفتاح لاشين المرجع السابق، ج1، ص95.

<sup>2-</sup>معجم الفرائد القرآنية: البسومي، باسم، نون للأبحاث والدراسات القرآنية، ط1، 1422هـ - 2001م.

<sup>3-</sup>المصدر نفسه، ص 133.

والقسم الأخير مثل ضرب للكفار، وهو كلمة: (ينعق)، وبيان لخسران تجارة المنافقين (ربحت).

فلقد وردت إحدى عشرة مفردة في بني إسرائيل وحدهم من بين ثلاث وعشرين، ما يعني مركزية موضوعهم في السورة، وهو ما يتناسب مع قصة البقرة التي سميت السورة بها، بل إن كلمتين من الجموعة قد وردتا في قصة البقرة ( فاقع، شية ).

والمجموعة الثانية، وهي الأكثر عدداً، فقد وردت قصة استبدال بني إسرائيل الذي هو أدني بالذي خير، ولذلك دلالته على مستوى هذه الجماعة البشرية وعدم صلاحيتها للخلافة أو لأي من عظائم الأمور (بقلها، بصلها، عدسها، قثائها، فومها).

والجحموعة الثالثة من هذا القسم حول علاقتهم بالسحر واتباعهم ما تتلو الشياطين على ملك سليمان، بدلاً من اتباعهم وحي الله تعالى على أنبيائه، ثم كفرهم بذلك الاتباع، وما فيه من تعلم ما يفرقون به بين المرء وزوجه، وما في هذا الخبر من تيئيس للمؤمنين من إمكانية صلاحهم، وقد صاروا أولياء الشيطان ووكلاء الطاغوت (بابل، هاروت، ماروت)، وفي تمييزهم بين (ميكال) وجبريل عليهما السلام، تأكيد منهم على رفض رسالة محمدع، بدعاوى سخيفة، وإظهار لعنصريتهم من جهة أخرى.

والقسم الثاني الذي تخصص في آية الكرسي والآية التالية لها، يتناسب مع موضوع التوحيد الذي جاءت تعالجه قصة البقرة، ليظهر الارتباط الوثيق بين أعظم آية في كتاب الله تعالى، والقصة التي شميت بها أطول سورة في القرآن الكريم.

والذي لا يؤوده حفظ السماوات والأرض لن يعجزه حفظ دينه ولا نصرة أوليائه، والذي لا تأخذه سنة ولا نوم، لن يضعف عن الحفظ، وليس بغافل عما يعمل الظالمون، والكفر بالطاغوت الذي قصدت إليه قصة البقرة، يجعل صاحبه مستمسكاً بالعروة الوثقى لا انفصام لها، ما يشير إلى واقع أتباع محمد، وواقع الذين لم يكفروا بالطاغوت.

والقسم الثالث تحدث عن أركان الدين، وواجبات الخلفاء الجدد وما ينبغي أن يتجنبوه؛ فقد جاء حديث عن رمضان الذي فُرض فيه الصيام، وعن المروة التي هي من شعائر الله تعالى في الحج والعمرة، ثم تركيز طويل على موضوع النفقة، وضرورة الإخلاص فيها، وأسباب قبولها أو ردها، وأهمية استهداف النفقة أهل العفة الذين لا يسألون الناس إلحافاً، وفي نفس الوقت الحذر من الربا الذي يستدعي إعلان الحرب الإلهية على فاعليه، ويجعل آكليه ألعوبة بأيدي الشيطان، ولعل التركيز على النفقة لأن الأشخاص الرساليين ينبغي أن يكونوا من أهل العطاء، لا من الذين يؤثرون الدنيا على الآخرة.

يلاحظ مما سبق، على أن النص القرآني زاخر بالنماذج الكثيرة، التي ذكرها المفسرون في كتبهم، التي تبرز أسبقيتهم في تبيان أدوات الاتساق والانسجام في النص القرآني بصفة عامة وفي سورة البقرة بصفة خاصة. وما اخترناه من أمثلة يعتبر قليل مما هو مبثوث في كتب التفسير.

#### خاتمة:

لقد سعى البحث، من خلال ما سبق، الوصول إلى النتائج التالية:

أشارَ البحثُ إلى أنّه بالرغم من تباين تعريفات النصّ إلا أنها تشترك في تأكيدها على خاصية ترابط النص وتماسكه.

إنّ عدم تكوين نظريّة نصيّة متكاملة في اللُّغة العربية لا يعنى أنّ العلماءَ العربَ لم يتجاوزوا حدودَ الجملةِ إلى النّص، ولكنَّ التطبيقات النصية لديهم تعكس بجلاء أهمية النظرة الشمولية للنص عامةً والنص القرآني على وجه الخصوص.

تلتقي آراء علماء النّص مع أراء العلماء المسلمين القدامي في ضرورة النّظرة الشّمولية للنّص، وإنّما ظهر الجانب النّظري عند علماء النّص الغربيين، في حين ظهرت التطبيقات النصية عند العلماء المسلمين ولاسيما الذين عكفوا على دراسة القرآن الكريم للوصول إلى فهمه وبيان إعجازه.

يُمثل التماسك النصى حجر الأساس في التّحليل النّصى المعاصر.

أثبتَ البحثُ أنّ الاتساق يؤدي دوره في تماسك النص من خلال جملة من الأدوات من أبرزها الحذف: الذي يرتكز على طريقة الاختصار إذ تستخدم أقل العبارات لتوضيح المقصود، والأخرى طريقة البسط إذ تلجأ إلى توسيع الجملة الأولى، بؤرة النص، لتكوّن سلسلة من الجمل المتماسكة.

أثبتَ البحثُ، كذلك، دور الإحالة في تماسك النص إذ تقوم بربط أجزائه من خلال عودة اللفظ المحيل على مُفسِّره، وهذا ما يجعل جمل النص الواحد تشكل لحمة واحدة.

يُسهمُ الحذفُ، أيضا، في تماسك النص عند وجود الدليل عليه، حيث نستطيع ربط البنية السطحية بالبنية العميقة.

يسمحُ العطف بتكوين جملة أو فقرة جديدة مرتبطة بالجملة أو الفقرة السابقة فيسهم في اتساع النص.

أكدَّ البحثُ أنَّ كلِّ تكرار في القرآن يأتي ليؤكد فكرة أو يثبت عقيدة، فلا يتكرر اللّفظ بالمعنى نفسه في السّياق نفسه.

أضافَ البحثُ عن الطريق التأكيد على دور البلاغة الجديدة في تحليل الخطاب.

أسهمَ موضوع الخطاب في إدراك تماسك النص عندما عادت الأحداث الأساسية إلى ذلك الموضوع والغرض.

أثبتَ البحثُ دورَ المناسبة في تماسك النّص من خلال وسيلتين هما: التّناسب الداخلي، والتّناسب الخارجي.

ومما أشار إليه البحث وركز عليه هو إمكانية تفسير وفهم السورة القرآنية بأكملها من خلال فهم اسمها (العنوان) حتى يصل الأمر إلى التمييز بين مدنيها و مكيها.

و في الأخير نحمد الله تعالى الذي بلّغنا خاتمة البحث.

# فهرس المصادر والمراجع

القرآن الكريم برواية ورش عن نافع.

- الاتحاه الأسلوبي في النقد: د. شفيع السيد، دار الفكر العربي، القاهرة، 1986م.
- الاتساق والانسجام في القرآن: مفتاح بن عروس، مكتبة كلية الآداب واللغات، جامعة الجزائر، 2008م.
- 3. الإتقان في علوم القرآن: جلال الدين السيوطي، تحقيق مصطفى ديب البغا، ط 2، دمشق دار ابن كثير، 1993م
  - 4. أساس البلاغة: الزمخشري، تحقيق عبد الرحيم محمود، دار المعارف بيروت لبنان، 1979م
- أسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الأثير، عز الدين علي بن محمد، تحقيق حليل شيحا،
   دار المعرفة، بيروت، ط1، 1418هـ 1997م.
- أسلوب التكرار بين الدرس القديم والأسلوبية الحديثة، دراسة نظرية تطبيقية: عبد الحميد هنداوي، صحيفة دار العلوم، كلية دار العلوم، ديسمبر 1999م.
- 7. الأسلوب والأسلوبية بين العلمانية والأدب الملتزم بالإسلام: د.عدنان النحوي، دار النحوي، ط1، 1419هـ
- 8. الأسلوب والأسلوبية: بيروجيرو، ترجمة د. منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، دمشق، ط2، 1994م.

- الأسلوب والأسلوبية: غراهم هوف، ترجمة كاظم سعيد الدين، المكتبة الوطنية ببغداد، 1985م.
  - 10. الأسلوبية الرؤية والتطبيق: أ.د. يوسف أبو العدوس، دار المسيرة ط1، 1427هـ
  - 11. الأسلوبية منهجاً نقدياً: د.محمد عزام، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، سوريا، 1989م.
- 12. الأسلوبية والأسلوب: د.عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب، ليبيا، تونس، ط1، 1977م.
  - 13. الأسلوبية وتحليل الخطاب: د.منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 2002م.
- 14. الأسلوبية ونظرية النص دراسات وبحوث/ نقد :د. إبراهيم خليل، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 1997م.
  - 15. الأسلوبية، لبيير غيرو، سلسلة ماذا أعرف، العدد 616، باريز 1975م
- 16. أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية (تأسيس نحو النص): محمد الشاوش، سلسلة اللسانيات، الجحلد 14، جامعة منوبة، تونس، والمؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، ط الأولى، 2001م
- 17. إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي، ضبطه محمد سعيد العريان، مطبعة الاستقامة، القاهرة، ط5، 1952م.
- 18. الإعجاز في دراسات السابقين، دراسة كاشفة لخصائص البلاغة العربية ومعاييرها: عبد الكريم الخطيب، دار الفكر العربي، الطبغة الأولى، 1990م.
- 19. إعراب النص (في إعراب الجمل التي لا محل لها من الإعراب): حسني عبد الجليل يوسف، دار الآفاق العربية، القاهرة، 1997م
- 20. انفتاح النص الروائي ( النص . السياق ): سعيد يقطين، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1989م

- 21. أهم المدارس اللسانية: د. عبد القادر المهيري ومحمد الشاوش، منشورات المعهد القومي لعلوم التربية، تونس، ط2، 1999م.
- 22. أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم: كتاب جماعي، نشر كلية الآداب منوبة. تونس. 1998م.
- 23. الإيضاح في علل النحو: أبو القاسم الزجاجي، تحقيق د. مازن المبارك، در النفائس، دمشق، الطبعة الرابعة، 1402ه /1982م.
  - 24. الباقلاني وإعجازه في القرآن، عبد الرؤوف مخاوف، منشورات دار مكتبة الحياة.
  - 25. البحث الأسلوبي معاصرة وتراث: رجاء عيد، دار المعارف، مصر، ط1993/01م.
- 26. البحر المحيط: أبو حيّان محمد بن يوسف الجياني، مطبعة السعادة، دار الفكر، بيروت، 1413هـ 1992م.
- 27. بدائع التفسير: محمد، يسري السيد، دار ابن الجوزي، الدمام، ط1، 1414هـ -1993م.
  - 28. بدائع الفوائد: ابن القيم، دار الكتاب العربي، بيروت، دط، دت.
- 29. البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية: جميل عبد الجيد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998م.
  - 30. البديع في ضوء أساليب القرآن: عبد الفتاح لاشين، دار الفكر العربي القاهرة، 1999م.
- 31. البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، 1408ه/ 1988م، الجزء الأول
- 32. البرهان في نظام القرآن في سورة الفاتحة والبقرة وآل عمران، دكتوراه، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، 1983م، الرياض.
- 33. البلاغة الجديدة بين التحييل والتداول: الدكتور محمد العمري سنة 2005م بدار افريقيا الشرق.

- 34. بلاغة الخطاب وعلم النص: صلاح فضل، الشركة العالمية للنشر، لونجمان، ط1، 1996 م.
- 35. بالاغة الصورة: ر. بارت، نقله الشرقاوي في البلاغة القديمة، ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي، نشر الفنك، البيضاء، 1994م.
- 36. البلاغة العربية أصولها وامتداداتها: محمد العمري، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء. 1999م.
- 37. البلاغة العربية قراءة أخرى: د. محمد عبد المطلب، الشركة العالمية للنشر، ط1 /1997م.
- 38. البلاغة القديمة: رولان بارت، ترجمة وتقديم عبد الكبير الشرقاوي، نشر الفنك للغة العربية. 1994م.
  - 39. البلاغة تطور وتاريخ: د. شوقى ضيف، دار المعارف، الطبعة التاسعة
  - 40. البلاغة فنونها وأفنانها/ علم البيان: فضل عباس، دار الفرقان، عمان، ط2، 1996م.
- 41. البلاغة والأسلوبية (نحو نموذج سيميائي لتحليل النص): هنريش بليث: ترجمة وتعليق الدكتور محمد العمري، منشورات دراسات سال، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1989م.
  - 42. البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب، مصر: الهيئة العامة للكتاب، ط1، 1984م
- 43. البنيات الأسلوبية في لغة الشعر العربي الحديث: مصطفى السعدني، منشأة المعارف، الإسكندرية، 1997م.
- 44. بنية اللغة الشعرية: جون كوهن، تر: محمد الوالي ومحمد العمري، دار توبقال، البيضاء، 1986م.
- 45. البيان في عد آي القرآن: الداني، أبو عمرو، تحقيق الدكتور غانم قدوري حمد، منشورات مركز المخطوطات والتراث والوثائق، الكويت، ط1، 1414هـ 1994م
- 46. البيان والتبيين: الجاحظ أبو عمرو عثمان بن بحر، تحقيق علي أبو ملحم، دار ومكتبة الهلال. بيروت.، ط01: 1408هـ 1988م.

- 47. بين البلاغة والأسلوبية: د. محمد عبد المطلب، مكتبة الحرية الحديثة، القاهرة، ط1، 1984م.
  - 48. تاج العروس: الزبيدي، المطبعة الخيرية، مصر سنه 1888م.
- 49. التبيان في إعراب القرآن، العكبري، تحقيق علي محمد البجاوي، عيسى البابي الحلبي، القاهرة، د.ت.
- 50. التبيان في البيان: الطيبي، شرف الدين، تحقيق ودراسة عبد الستّار حسين زمّوط، دار الجيل، بيروت لبنان، ط1، 1997م.
- 51. التحديد في علوم البلاغة في العصر الحديث: منير محمد خليل ندا، أرشيف جامعة القاهرة.
- 52. تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي: المباركفوري، أبو العلي محمد بن عبد الرحمن: (181/8)، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط2، 1406هـ 1986م
  - 53. تحليل الخطاب الأدبي، دراسة تطبيقية: إبراهيم صحراوي، ط 1، دار الآفاق.
- 54. تحليل الخطاب الشعري استراتيجية التناص: محمد مفتاح ، ط2 ، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، 1986م.
- 55. تحليل الخطاب الشعري: محمد العمري، الطبعة:1، الدار العالمية للكتاب، المغرب 1990م.
- 56. تحليل الخطاب: ج . ب. بروان ، و ج . يولBrowan et yole "، ترجمة وتعليق الدكتور محمد لطفي الزليطني، والدكتور منير التريكي، جامعة الملك سعود، الرياض، 1418هـ /1997م.
- 57. التحليل اللغوي للنص ( مدخل إلى المفاهيم الأساسية والمناهج ): كلاوس برينكر، ترجمه وعلق عليه ومهد له أ .د سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى 1425ه/ 2005م.

- 58. التداولية عند العلماء العرب "دراسة تداولية لظاهرة الأفعال الكلامية في التراث اللساني العربي" :مسعود صحراوي، دار الطليعة، بيروت، الطبعة الأولى، 2005م
- 59. ترتيب القاموس المحيط على طريقة المصباح المنير وأساس البلاغة: الطاهر أحمد الزاوي دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ط 3، م 2.
- 60. التصور اللغوي عند الأصوليين: السيد أحمد عبد الغفار، مكتبات عكاظ، جدة، الطبعة الأولى 1401ه/1981م
  - 61. التصوير الفني في القرآن: سيد قطب، ط14، دار الشروق، (1413ه/1993م)
    - 62. تفسير أبي السعود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1419هـ 1999م.
      - 63. تفسير التحرير والتنوير: ابن عاشور، دار سحنون، تونس، د ط، 1997م.
  - 64. تفسير القرآن الحكيم/ المنار: رضا، دار المعرفة، بيروت، 1414هـ 1993م.
    - 65. تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، (112/1)، دار المعرفة، لبنان ،1969م.
      - 66. التفسير الكبير: الرازي فخر الدين، دار الفكر، ط1، 1981م
- 67. تفسير النصوص في الفقه الإسلامي (دراسة مقارنة ): محمد أديب صالح، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، 1972م/1392هـ
  - 68. التفكير البلاغي عند العرب: حمدي صمود، منشورات الجامعة التونسية، 1981م.
    - 69. التفكير النقدي: حسان الباهي، أفريقيا الشرق. الدار البيضاء. ط 1، 2000م.
- 70. تفهيم القرآن: المودودي، أبو الأعلى، تعريب أحمد يونس، دار القلم، الكويت، ط1، 1398هـ 1978م
  - 71. التكرار بلاغة : إبراهيم الخولي، الشركة العربية لطباعة والنشر القاهرة مصر 1993م.
    - 72. التماسك النّصى في الحديث الشريف: د. عبد العزيز فتح الله عبد الباري.

- 73. التناسب البياني في القرآن: أبو زيد، أحمد، رسالة ماجستير، 1990م، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، جامعة محمد الخامس، سلسلة رسائل وأطروحات، رقم 19، المملكة المغربية.
- 74. تناسق الدرر في تناسب السور: السيوطي، جلال الدين ، تحقيق: عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط 1، 1406ه 1986م.
- 75. التناص في شعر السبعينات (دراسة تمثيلية): فاطمة قنديل، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، كتابات نقدية، العدد 86، مارس 1999م.
  - .76 جامع البيان :الطبري، ( 224- 310هـ) دار الفكر، بيروت، 1415ه 1995م.
- 77. الجمل المختلف في إعرابها: إبراهيم صالح الحندود، مجلة الدراسات اللغوية، المجلد السادس، ع الأول، (المحرم وربيع الأول 1425ه / إبريل ويونية 2004م)
- 78. حفريات المعرفة: ميشال فوكو، ترجمة سالم يفوت، المركز الثقافي العربي المغرب، ط. الثانية 1987.
  - 79. الحوار ومنهجية :حسان الباهي، العربي، الدار البيضاء/بيروت، ط 2، 2004م.
  - 80. الخطاب والقارئ: د.حامد أبو حامد، مركز الحضارة العربية، ط2، القاهرة 2002م.
- 81. الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية: عبد الله الغذامي، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط1، 1985م.
  - 82. دراسات قرآنية: قطب، محمد، دار الشروق، القاهرة ط 7، 1993م
- 83. دراسات منهجية في تحليل النصوص: نهاد رزق الله، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الأولى 1404 ه/1984م
- 84. دراسة لغوية لصور التماسك النصي في لغتي الجاحظ والزيات: مصطفى صلاح قطب: رسالة دكتوراه غير منشورة، جامعة القاهرة، كلية دار العلوم، 1417ه / 1996م.

- 85. دراسة نصية أدبية في القصة القرآنية: سليمان الطراونة، الأردن، ط1، 2000م.
- 86. الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن الكريم: أشرف عبد البديع عبد الكريم، دار فرحة، المنيا، 2003م
- 87. دلائل الإعجاز في علم المعاني: عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: الإمام محمد عبده ومحمد محمد التركزي الشنقيطي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى 1415ه/1994م
  - 88. ديوان ابن الرومي، دار الأرقم بن الأرقم للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان. (دت).
    - 89. ديوان البحتري، تحقيق حسن كمال الصيرفي، دار المعارف، مصر.
    - 90. ديوان المتنبي، تحقيق عبد الوهاب عزام، لجنة التأليف والترجمة والنشر عام 1944م.
- 91. ديوان عروة بن الورد أمير الصعاليك، تأليف عروة بن الورد، تحقيق: أسماء أبو بكر محمد، دار الكتب العلمية، 1418ه/1998م.
  - 92. الديوان: العقاد عباس محمود والمازني، إبراهيم عبد القادر: ط4، دار الشعب، القاهرة،
    - 93. الرسالة: محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق أحمد محمد شاكر، بدون بيانات
      - 94. زهرة التفاسير: أبو زهرة، محمد، دار الفكر العربي، مصر، د .ط، د.ت.
- 95. سلسلة الأحاديث الصحيحة:الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، د.ط، 1415هـ 1995م.
- 96. سير أعلام النبلاء: الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، ( 461/1)، حقق بإشراف، شعيب الأرناؤوط وأكرم البوشي.
- 97. السيرة النبوية الصحيحة: العمري، أكرم ضياء، (1/188-189)، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط 5، 1413هـ 1993م.
- 98. السيميائية نظرية لتحليل الخطاب: جان كلود جيرو، ولوي بنييه، ترجمة الدكتور رشيد مالك، ضمن كتاب السيميائية أصولها وقواعدها

- 99. شروح التلخيص: سعد الدين التفتازاني، دار النشر، الأجزاء: 1-2-3، دار الكتب العلمية، الجزء: 4، دار الهادي، د.ت.
- 100. شعب الإيمان :البيهقي، تحقيق أبي هاجر محمد السعيد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1410ه 1990م.
- 101. شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية القصد والقصيد/ صلاح فضل، دار الآداب، بيروت، ط1/1999م.
  - 102. الصحاح: الجوهري، تحقيق :أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط30/ 1984م.
- 103. صحيح مسلم: كتاب الإيمان، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1347هـ 1929م.
- 104. الصورة الشعريّة في الخطاب البلاغي النقدي: الولي محمد، المركز الثقافي، بيروت، 1990م.
- 105. الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحي بن حمزة العلوي، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، ط1، 2002م.
- 106. ظواهر تركيبية في مقاسات أبي حيان التوحيدي، دراسة في العلاقات بين البنية والدلالة: د. سعيد حسن بحيري، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1995م.
- 107. عتبة العنوان في الرواية الفلسطينية، دراسة في النص الموازي: مالكي، فرج عبد الحسيب، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، 1424هـ 2003م
  - 108. العلامة الإعرابية في الجملة بين القديم والحديث: محمد حماسة عبد اللطيف
- 109. علم البديع: بسيوني عبد الفتاح، دراسة تاريخية وفنية لأصول البلاغة ووسائل البديع، مطبعة السعادة القاهرة، مصر. ط1/ 1987م.
  - 110. علم الدلالة: أحمد مختار عمر، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع، 1982 م.

- 111. علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق ( دراسة تطبيقية على السور المكية): صبحي إبراهيم الفقى، دار قباء، القاهرة، الطبعة الأولى، 1421هـ /2000م
- 112. وعلم اللغة والدراسات الأدبية، دراسة الأسلوب، البلاغة، علم اللغة النصي :برند شيلز، ترجمة محمود جاد الرب، الدار الفنية للنشر والتوزيع، ط1، الرياض، 1987م.
- 113. علم المناسبات بين السور والآيات: بازمول، محمد بن عمر، ويليه: مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع للسيوطي، المكتبة المكية، مكة المكرمة، ط1، 1423هـ 2002م.
- 114. علم النص "مدخل متداخل الاختصاصات": تون أ فانديك، ترجمة وتعليق الدكتور سعيد حسن بحيري، القاهرة، دار القاهرة، الطبعة الثانية، 2005م.
- 115. علم النص مدخل متداخل الاختصاصات: تون أ . فان دايك، ترجمة وتعليق دكتور سعيد حسن بحيري، دار القاهرة للكتاب، القاهرة، الطبعة الأولى، 2001م.
- 116. علم لغة النص، المفاهيم والاتجاهات: سعيد حسن بحيري، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، ط1997 م.
- 117. عيار الشعر: ابن طباطبا العلوي، تحقيق: د. عبد العزيز بن ناصر المانع، كلية الآداب جامعة الملك سعود، دار العلوم بالرياض.
  - 118. الغربال: ميخائيل نعيمة، ط15، نوفل، بيروت، 1991م.
- 119. الفتاوى الكبرى: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط1، 1408ه/1987م.
  - 120. فن القص بين النظرية والتطبيق: نبيلة إبراهيم، القاهرة، مكتبة غريب، 1992م.
- 121. الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان: ابن القيم الجوزية، دار الكتب العلمية، لبنان (دت).

- 122. في أصول الحوار وتجديد علم الكلام": طه عبد الرحمن، المركز الثقافي 2000م.
  - 123. في الأسلوب والأسلوبية: محمد اللويمي، مطابع الحميضي، ط1، دت
- 124. في ظلال القرآن: سيد قطب، دار الشروق، القاهرة/بيروت، ط26، 1997/1418م.
  - 125. القاموس المحيط: الفيروزآبادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1997م، ج1،
    - 126. قاموس الياس العصري: الياس انطون الياس، دار الجليل، بيروت، 1972م.
- 127. القراءة في كتاب القراءات السبعة: ابن مجاهد، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت لبنان، (د.ت).
  - 128. القرآن محاولة لفهم عصري: مصطفى محمود، دار العودة بيروت 1979م
    - 129. قضية البنيوية: عبد السلام المسدي، دار أمية تونس، 1991م.
  - 130. الكافي، معجم عربي حديث: الباشا، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت، 1992م.
- 131. كتاب الخطاب القرآني -دراسة في العلاقة بين النص والسياق: الدكتورة خلود العموش الطبعة الأولى 2008م، حدار للكتاب العالمي عمان الأردن.
- 132. كتاب الصناعتين: العسكري أبو هلال، تحقيق محمد علي البحاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية -صيدا، بيروت .، 1406ه . 1986م.
- 133. الكتاب: سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تحقيق عبد السلام هارون، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1973م.
- 134. الكشاف: الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، دار الفكر، سوريا، ط1، 1977م.
- 135. الكليات: أبو البقاء الكفوي، تحقيق عدنان درويش، ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت لبنان. ط2، 1992م.
- 136. لسان العرب: ابن منظور الإفريقي، أبو الفضل جمال الدين بن محمد، دار صادر، ط3، بيروت، 1414هـ 1994م

- 137. لسانيات النص، مدخل إلى انسجام الخطاب: د .محمد خطابي : المركز الثقافي العربي، بيروت 1991 م.
- 138. لغة التربية (تحليل الخطاب البيداغوجي): إوليفي روبول، ترجمة عمر أوكان، الدار البيضاء، أفريقياء الشرق، 2002م
  - 139. اللغة العربية معناها ومبناها: تمام حسان، القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1982م
  - 140. لغة القرآن في جزء عمّ: محمود أحمد نحلة ، دار النهضة العربية، بيروت لبنان، 1981م.
    - 141. اللغة والإبداع- مبادئ علم الأسلوب العربيّ: عياد شكري،ط1، القاهرة، 1988،
- 142. الماركسية والتاريخ الأدبي: جون فراو Jone Frow، ترجمة سالم يفوت، المركز الثقافي العربي المغرب، 1968م.
  - 143. مباحث في التفسير الموضوعي: أ.د.مصطفى مسلم، مطبعة المعارف، ط1، 2009 م.
- 144. المثل السائر في أدب الكاتب الشاعر: ضياء الدين بن الأثير الجزري، تحقيق محمد كامل، عويضة، منشورات دار الكتب العلمية، بيروت، 1998م.
- 145. المثل السائر: ابن الأثير، تحقيق محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية بيروت لبنان 1999م.
  - 146. مجهول البيان: محمد مفتاح، دار توبقال، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1990م.
    - 147. مختار الصحاح: الرازي، دار الكتب، بيروت لبنان، ط1، 1994م.
- 148. مختار الصحاح: الرازي، محمد ابن أبي بكر، دار عمار، عمان، ط1، 1417هـ 1996م.
- 149. مدخل إلى علم اللغة النصي: وفولفجانج هاينه من، وديتر فيهفيجر: ترجمة الدكتور فالح بن شبيب العجمى، جامعة الملك سعود، الرياض، الطبعة الأولى 1419ه /1999م.
- 150. مدخل إلى علم لغة النص ( تطبيقات لنظرية روبرت ديبوجراند وولفجانج دريسلر ): إلهام أبو غزالة وعلى خليل حمد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الثانية، 1999م.

- 151. مدخل إلى مناهج النقد الأدبي: مجموعة من الكتاب، ترجمة: د. رضوان ضاضا، عالم المعرفة، 1997م.
  - 152. المرايا المقعرة (نحو نظرية نقدية عربية): عبد العزيز حمودة.
- 153. المستصفى من علم الأصول: أبوحامد محمد بن محمد الغزالي، المطبعة الأميرية، القاهرة، الطبعة الأولى، 1322ه، تصوير مؤسسة الرسالة.
- 154. مشكلة البنية. سلسلة مشكلات فلسفية، إبراهيم زكريا، مكتبة مصر، د.ت. وروبنز، ر.ه.: موجز تاريخ علم اللغة (في الغرب). ترجمة: أحمد عوض، عالم المعرفة، الكويت، نوفمبر 1997م.
- 155. المصطلحات الأدبية الحديثة: د. محمد عناني، دراسة ومعجم إنجليزي-عربي، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، ط 1996،1.
- 156. معاني القرآن وإعرابه: الزجاج، تحقيق عبد الجليل شلبي، دار الحديث، القاهرة، ط1، 1414هـ 1994م.
- 157. معجم الفرائد القرآنية: البسومي، باسم، نون للأبحاث والدراسات القرآنية، ط1، 1422هـ 2001م
  - 158. معجم المصطلحات العربية والأدب: مجدي وهبة وكامل المهندس، مكتبة لبنان، 1984م.
- 159. معجم المصطلحات العربية: خليل أحمد خليل، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1995م.
  - 160. المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية، القاهرة، مطبعة مصر، ج1، 1960م.
  - 161. معجم علم السرد: جيرالد برنس، المترجم: عابد خزندار، المراجع: محمد بريري، الناشر: المجلس الأعلى للثقافة المشروع القومي للترجمة مصر الطبعة: الأولى 2003م.
  - 162. معجم مقاييس اللغة: ابن فارس، دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان، ط1/ 2001م.

- 163. معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس، تحقيق عبد السلام هارون، ط2 ، البابي الحلبي، مصر 1969م.
- 164. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: جمال الدين ابن هشام الأنصاري، تحقيق مازن المبارك، ومحمد على رحمه الله، دار الفكر، بيروت، الطبعة الخامسة، 1979م.
  - 165. مفاتيح الغيب: تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، دار الفكر، 1401ه/1981م.
    - 166. مفتاح العلوم: السكاكي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1/ 2000م.
- 167. مقالات في الأسلوبية- دراسة: منذر عياشي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ط 1990م.
  - 168. مقدمة في أصول التفسير: ابن تيمية، تحقيق عدنان زرزور، دار القرآن، دت
- 169. مقدمة في الخلفية النظرية لمصطلح الحجاج: حمادي صمود. ضمن كتاب جماعي من إنجاز فريق البحث في البلاغة والحجاج عنوانه: "أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم"، نشر كلية الآداب منوبة. تونس. 1998م.
  - 170. المقدمة، ابن خلدون، باب البيان، طبعة دار الشعب، تحقيق: على عبد الواحد وافي
- 171. من قضايا التلقي والتأويل: سعد يقطين، طبعة 1، مطبعة النجاح الجديدة الدار البيضاء، الرباط، 1994
- 172. من نحو الجملة إلى نحو النص: سعد مصلوح، ضمن كتاب: الأستاذ عبد السلام هارون معلماً، ومؤلفاً، ومحققاً (مجموعة بحوث مهداه إلى الأستاذ عبد السلام هارون في ذكراه الثانية)، تحرير: وديعة طه النجم وعبده بدوي، جامعة الكويت-كلية الآداب، 1410ه/ 1990م.
- 173. المنحى الوظيفي في التراث اللغوي العربي: مسعود صحراوي، مجلة الدراسات اللغوية، اصدار: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات والإسلامية، الرياض، المملكة العربية السعودية، المحلد الخامس/ العدد الأول، 2003م.

- 174. منهاج البلغاء وسراج الأدباء، وهو مطبوع ضمن الجزء الثاني من سلسلة الأعمال الكاملة للكتور الحبيب بن الخوجة، تأليف: صنعة أبي الحسن حازم القرطاجني، الدار العربية للكتاب، تونس، 2008م.
- 175. ميخائيل باختين، المبدأ الحواري: ترفيتان تودوروف، ترجمة فخري صالح، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط الثانية 1996م.
  - 176. النبأ العظيم: محمد عبد الله دراز، دار القلم الكويت 1957م.
- 177. نحو أجرومية للنص الشعري، دراسة في قصيدة جاهلية: د. سعد مصلوح، مجلة فصول، المجلد العاشر، العددان الأول والثاني، 1991م.
- 178. النحو العربي والدرس الحديث: د. عبد الراجحي، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية، 1988م
- 179. نحو النص (نقد النظرية وبناء أخرى): عمر أبو خرمة، عالم الكتب الحديثة، الأردن، ط1، 1425ه / 2004م
- 180. نحو النّص اتجاه جديد في الدرس النّحوي: د. أحمد عفيفي، مكتبة زهراء الشرق، 2001.
- 181. نحو النص في ضوء التحليل اللساني للخطاب: مصطفى النحاس، ذات السلاسل، الكويت، الطبعة الأولى، 1422ه / 2001م.
- 182. نسيج النص ( بحث في ما يكون به الملفوظ نصاً): الأزهر الزناد، المركز الثقافي العربي، بيروت الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 1993م.
- 183. النص الحجاجي العربي، دراسة في وسائل الحجاج: محمد العبد، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، 2004م.
- 184. النص من أين؟ وإلى أين؟: د.عبد الملك مرتاض، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1983م.

- 185. النص والخطاب والإجراء: روبرت ديبوجراند، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998م.
- 186. النص والسياق استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي: ترجمة عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء بيروت، 2000م.
- 187. النص: بنى ووظائف (مدخل أولي إلى علم النص): تون أ. فان دايك، ترجمة منذر عياشي ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص .2006م.
- 188. النص، ضمن كتاب العلاماتية وعلم النص: جان ماري سشايفر، ترجمة منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الطبعة الأولى، 2004م.
  - 189. نظرات في القرآن: محمد الغزالي، دار الشهاب للطباعة والنشر، باتنة الجزائر 1986م.
    - 190. نظريات معاصرة: عصفور جابر، مكتبة الأسرة، القاهرة، 1998م.
- 191. نظرية اللغة الأدبية: حوسيه مربّا بوثوينوايقانكوس، سلسلة الدراسات النقدية ترجمة الدكتور حامد أبو حامد، 2 مكتبة غريب دمشق.
- 192. نظرية النقد الأدبي الحديث: د. يوسف نور عوض، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1997م.
- 193. نظم الدرر في تناسب الآي والسور في التفسير، للشيخ الإمام برهان الدينابراهيم بن عمر البقاعي، دار النشر دار الكتب العلمية، بيروت، 1415ه/ 1995م، عدد الأجزاء:8، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي.
- 194. النقد الأدبي الحديث أسسه الجمالية ومناهجه المعاصرة رِؤية إسلامية: أ.د.سعد أبو الرضا، ط2، 1428ه.
- 195. النقد العربي نحو نظرية ثانية: مصطفى ناصف، عالم المعرفة، المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 2000م.
  - 196. النقد المنهجي عند العرب: محمد مندور، دار نفضة مصر، القاهرة.

- 197. النكت والعيون: الماوردي، علي بن محمد بن حبيب، ( 137/1)، دار الكتب العلمية، بيروت، دت، دط.
- 198. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: أحمد شمس الدينحالة، غير مفهرس، دار الكتب العلمية، 3/ 159.

#### المجلات والدوريات

- 1. الأسلوب دراسة لغوية إحصائية": سعد مصلوح " و"الدراسة الإحصائية للأسلوب، بحث في المفهوم والأجزاء والوظيفة" عالم الفكر العدد 03 أكتوبر، نوفمبر، ديسمبر 1989م.
- 2. الأسلوبية الحديثة: د.محمد عياد، مجلة فصول، المجلد الأول، العدد الثاني، الجزء الأول، 1981م.
- 3. أسلوبية الفرد: عبد الفتاح المصري عن مجلة الموقف الأدبي، عدد 135 –136، دمشق 1982م.
  - 4. الأسلوبية من خلال اللسانية: عزة آغا ملك، مجلة الفكر العربي، ع: 38.
    - 5. الأسلوبية، لبيير غيرو، سلسلة ماذا أعرف، العدد 616، باريز 1975م.
  - 6. أما بعد ": عز الدين إسماعيل، مجلة فصول، العدد الأوّل، المجلد السادس، 1985م.
  - 7. بلاغة الخطاب وعلم النصّ: فضل، صلاح. عالم المعرفة، الكويت، أغسطس 1992م.
- البلاغة العامة والبلاغات المعممة: محمد العمري ضمن مجلة فكر ونقد. العدد 20
   يناير. 2000م.
- 9. البلاغة العامة والبلاغات المعممة: محمد العمري. ضمن مجلة فكر ونقد. العدد 20 . يناير
   . 2000م.
- 10. البنيوية وما بعدها- من ليفي شتراوس ألى دريدا: وستروك، حون، ترجمة: محمد عصفور، عالم المعرفة، الكويت، فبراير 1996م.
- 11. التحليل العلمي النصوص بين علم الأسلوب وعلم الدلالة والبلاغة العربية: عبد الرحمن حاج صالح، مجلة المبرز، المدرسة العليا للأساتذة الجزائر.، عدد06، جويلية 1996م.
- 12. الجمل المختلف في إعرابها: إبراهيم صالح الحندود، مجلة الدراسات اللغوية، المجلد السادس، ع الأول، (المحرم وربيع الأول 1425ه / إبريل ويونية 2004م)

- 13. حبك النص " منظورات من التراث العربي ":محمد العبد، مجلة الدراسات اللغوية، مج الثالث، ع الثالث، ع الثالث، ورمضان 1422ه / أكتوبر وديسمبر 2001م.
- 11. حول الأسلوبية الإحصائية: محمد عبد العزيز الوافي، مجلة علامات، ج42، مج11، ديسمبر 2001م.
- 15. السياق القرآني وأثره في تفسير، دراسة نظرية وتطبيقية من خلال، تفسير ابن كثير، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن، إعداد الباحث عبد الرحمن عبد الله سرور جرمان المطيري، 2002م
- 16. شعرية العنوان في كتاب "الساق على الساق في ما هو الفارياق": المطوي، محمد الهادي، مجلة عالم الفكر، مجلد 28، الكويت، 1999م، العدد (456/1).
- 17. في منهجية الدراسة الأسلوبية": محمد الهادي الطرابلسي " مجلة الجامعة التونسية نوفمبر 1983م.
- 18. لمن النص اليوم للكاتب أم القارئ: حسن غزالة، مجلة علامات، ع: 392، مج10، مارس/2001م
  - 19. المدخل إلى بلاغة المحسنات: محمد الولى ، " مجلة فكر ونقد. العدد 17.
- 20. المرايا المحدّبة (من البنيويّة إلى التفكيك ): حمودة عبد العزيز، عالم المعرفة، المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، نيسان 1998م.
- 21. المرسلة الشعرية: أمبرتو أيكو، مجلة الفكر المعاصر، عدد، 18، 19، بيروت، لبنان، 1982م.
- 22. مشكلة البنية. سلسلة مشكلات فلسفية، إبراهيم زكريا، مكتبة مصر، د.ت. وروبنز، ر.ه.: موجز تاريخ علم اللغة (في الغرب). ترجمة: أحمد عوض، عالم المعرفة، الكويت، نوفمبر 1997م

- 23. من بلاغة الحجاج إلى بلاغة المحسنات: محمد الولي، مجلة" فكر ونقد" عدد 20 1998. م.
- 24. من بلاغة الحجاج إلى بلاغة المحسنات: محمد الولي، ومقال آخر له معنون ب: "المدخل إلى بلاغة المحسنات". ضمن مجلة فكر ونقد. العدد 17مارس. 1999م.
- 25. منهجية ليوسبتزر في دراسة الأسلوب الأدبي: عزة آغا ملك، عن مجلة الفكر العربي عدد -36.
- 26. نحو أجرومية للنص الشعري، دراسة في قصيدة جاهلية: د. سعد مصلوح، مجلة فصول، المجلد العاشر، العددان الأول والثاني، 1991م.
- 27. نحو النص ومبادئه واتجاهاته في ضوء النظرية اللسانية الحديثة: نعمان بوقرة، مجلة علامات في النقد، ماي، 2007م، الجلد 16، العدد 61.
- 28. نظرية النص: رولان بارت، ت. محمد خير البقاعي. مجلة العرب والفكر العالمي.عدد(3) بيروت، 1988.م
- 29. نظرية تحليل الخطاب واستقلالية نحو النص: د. مازن الوعر، مجلة الموقف الأدبي مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب، العدد2003/385.
  - 30. النقد العربي البنيوي: د.مها خيربك ناصر، مجلة الخطاب، العدد الثاني: ماي 2007م.

#### المراجع الأجنبية:

- ADAM J. M :- Pour une analyse textuelle : l'exemple du contre du graal, <u>pratiques</u>
  № 9 Metz 1976.
  - <u>Linguistique et discours littéraire</u> Paris, larousse. 1976.
  - Matéo- Falconé : Analyse macro- textuelle. <u>Pratiques</u> № 11. Metz,
     1976.
  - Ordre du texte, ordre du discours Pratiques № 13, Metz, 1977.
- BAHMANI, N: Grammaire fonctionnelle de l'Arabe du coran ,éd BAHMANI Nadjar, R. F.A, 1998.
- BENVENISTE . E : problèmes de linguistique générale, Paris , Gallimard, 1982.
- BOSCH (P): Coherence and cohesion. In connexity and coherence. Edited by Wolfgang Heidrich, Fritz NEBAUER, Berlin 1989.
- BUSQUESTS (J) : Une approche de la cohérence du discours dans la tradition de la sémantique dynamique. <u>VERBUM</u> . Tome XX III, № 1.PUN 2001.
- CAREL (MORION) : Argumentation interne aux énoncés. <u>Revue de Sémantique</u> et Pragmatique № 11, Juin 2002.
- CHABROL . C : De quelques problèmes de grammaire Sémiotique narrative et textuelle , Paris , Larousse , 1973.
- CORBLIN . F : Défini et démonstratif dans la reprise immédiate, <u>Le français</u> moderne  $N_2$  51 . 1983 .
- DUBOIS . J : Grammaire structurale du français : Nom et prénom, Paris . Larousse 1981 .
- DUPONT (D), FAUVAUX (T), GHENET (H): La dynamique de l'information: éléments de grammaire textuelle. DE BOECK DUCULOT, 1994.
- FASSI FEHRI . A : complémentation et anaphore en Arabe moderne . thèse d'état , Paris 3 . 1981 .
- FAUCONNER . G : La coréférence : syntaxe ou sémantique . Paris . seuil . 1974.

- étude de certains aspects logiques et grammaticaux de la quantification et de l'anaphore en français et en Anglais . thèse d'état . Paris . 1976 .
- FOSSION (A), LAURENT (J.P): Pour comprendre les lectures nouvelles, DE BOECK DUCULOT. Bruxelles. 1981.
- GREIMAS. (A.J): Introduction à l'analyse du discours en sciences sociales.

  HACHATTE . 1979 .
- HALLIDAY . M.A.K : Cohésion in English . London . Longman 1983.
  - An introduction to Functional grammar. Edouard Arnold, Publishers, London 1985.
- HARRIS (Z.S): Discours analysis, Language vol 28. Trad. fr in Languages 13. 1969.
- LUNDQUIST (L): La cohérence textuelle: Syntaxe, sémantique, pragmatique, NYT NORDDISK FORLAG, KObenhavn 1980.
  - Coherence in scientific text. In connexity and coherence.
     Edited by WOLFGANG Heidrich, Fritz NEBAUER. Berlin 1989.
- MAILLARD. M: Anaphores et cataphores, Communication № 19, Seuil 1972.
  - Essai de typologie des sustituts diaphoriques, <u>Langue française</u> , № 21. Paris, Larousse 1974.
- MAINGUENEAU (D) : Initiation aux méthodes de l'analyse du discours. Paris, 1976.
  - Pragmatique pour le discours littéraire. Paris, Bordas 1990.
- RÜCK (H): Linguistique textuelle et enseignement du français.

  HATIER-CREDIF 1980.

SARFATI (G-E): - Eléments d'analyse du discours. NATHAN, 1997.

SCHNEDECKER (C ) : - Besoins didactiques en matière de cohésion textuelle : le problème de continuité référentielle. <u>Pratiques</u> № 85.

VAN-DIJK. T.A: - Grammaires textuelles et structures narratives. Sémiotique narrative et textuelle . Paris . Larousse . 1973 .

- Some aspects of text grammars: a study in theoretical linguistics and Poetics. Mouton. The hague. Paris 1972.
- Text and Context. Explorations in the semantics and pragmatics of Discourse. Longman Group. 1977.

### المواقع الإلكترونية:

http://www.lissaniat.net

http://www.al-maqha.com

http://saidbengrad.free.fr

http://medelomari.free.fr

www.ruowaa.com

www.arabicstory.net

www.marefa.org/index.php/خسنيات:تصنيف – 57

www.hijaj.net/viewtopic.php?p=6733 - 33k

www.cairn.info

## فهرس الآيات

| 6       العروة الفرقال         19       العارة التراكات         19       العروة الفروال         28       العروة الفروى         28       العروة الفروى         28       إلى العروة الفرة         28       إلى العروة الفرة         29       إلى العروة الفرة         30       إلى العروة المؤلفة         44       إلى العروة المؤلفة         40       إلى العروة المؤلفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الصفحة | السورة       | رقم الآية |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------|-----------|
| 19       مسورة الغاريات       31         19       مسورة الخجر       57         28       مسرة الشورى       11         28       مسرة الغرة       9         28       مسورة الغرة       23         95       مسورة الغرة       44         81       مسورة الغرة       44         81       مسورة الغرة       44         95       مسورة الغرة       44         103       مسورة الغرة       82         203       مسورة الغرة       82         203       مسورة الغرة       82         203       مسورة الغرة       13         208       مسورة الغرة       178         208       مسرة الغرة       185         208       مسورة الغرة       185         208       مسورة الغرة       185         208       مسورة الغرة       177         211       مسورة الغرة       177         211       مسورة الغرة الغرة       163         212       مسورة الغرة       163         213       مسورة الغرة       163         219       مسورة الغرة       163         219       مسورة الغرة       163         219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 6      | سورة الفرقان |           |
| 19     بسورة المحر       28     بسورة الشورى       28     بسورة الشورة المحر       28     بسورة البقرة       29     بسورة البقرة       29     بسورة البقرة       30     بسورة البقرة       203     بسورة البقرة       203     بسورة البقرة       203     بسورة البقرة       204     بسورة البقرة       208     بسورة البقرة       209     بسورة البقرة البقرة       210     بسورة البقرة البقرة       211     بسورة البقرة البقرة البقرة       212     بسورة البقرة البقرة       213     بسورة البقرة البقرة       214     بسورة البقرة البقرة البقرة       215     بسورة البقرة البقرة البقرة       226     بسورة البقرة البقرة البقرة       227     بسورة البقرة البقرة البقرة البقرة       228     بسورة البقرة الب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 19     |              | 31        |
| 28     اسورة الشورى       28     اسورة المحر       28     اسورة المحر       28     اسورة المحر       29     اسورة المحر       30     اسورة المحر       203     اسورة المحر       203     اسورة المحر       203     اسورة المحر       203     اسورة المحر       204     اسورة المحر       205     اسورة المحر       206     اسورة المحر       207     اسورة المحر       208     المحر       209     اسورة المحر       200     اسورة المحر       201     اسورة المحر       202     اسورة المحر       203     اسورة المحر       204     اسورة المحر       205     اسورة المحر       206     اسورة المحر       207     اسورة المحر       208     اسورة المحر       209     اسورة المحر       200     اسورة المحر       210     اسورة المحر       211     اسورة المحر       212     اسورة المحر       213     اسورة المحر       224     اسورة المحر       225     اسورة المحر       226     اسورة المحر       227     اسورة المحر       228     اسورة المحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 19     |              | 57        |
| 28       بسورة الحجر       9         28       بسورة الحقرة       23         95       عورة هور       44         81       بسورة فاطر       27         95       عهد المحرة ال                                                                                                                                                                                 | 28     | سورة الشورى  | 11        |
| 28     مورة البقرة       95     عودة هود       81     مورة فاطر       95     عورة فاطر       95     مورة فاطر       103     قيدة       203     مورة الأنعام       203     المؤرة ا                                                                                                                                                                                                            | 28     | سورة الحجر   | 9         |
| 95       عبورة هود         81       سورة فاطر         95       عبورة فاطر         103       قيرة الأنعام         203       ورة الأنعام         203       اسورة البقرة المحرة المحر                                                                                                                                                                                | 28     |              | 23        |
| 81       سورة فاطر         95       عسورة الطرة هود         103       قيق المرة الطرة المرة ا                                                                       | 95     | سورة هود     | 44        |
| 95       سورة البقرة         103       قيرة الجرة المحرة ال                                    | 81     |              | 27        |
| 103       مودة البقرة       07-06         203       مودة البقرة       82         208       مودة البقرة       178         208       مودة البقرة       185         208       مودة البقرة       286         210       مودة البقرة       177         211       مودة البقرة البقرة البقرة       67         213       مودة البقرة ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 95     |              | 44        |
| 203       مبورة الأنعام       82         208       مبررة القمان       178         208       مبررة البقرة       185         208       مبررة البقرة       286         200       مبررة البقرة البقرة       04         210       مبررة البقرة البقرة البقرة       177         211       مبررة البقرة الب                                                                                                                                                                                                                                                                         | 103    |              | 07-06     |
| 203       نسورة القمان       178         208       نسورة البقرة       185         208       نسورة البقرة       286         210       نسورة البقرة       04         210       نسورة البقرة       177         211       نسورة البقرة       67         213       نسورة البقرة       75         213       نسورة البقرة       40         213       نسورة البقرة       163         215       نسورة البقرة       163         219       نسورة البقرة       285         219       نسورة البقرة       286         220       نسورة البقرة       73         221       نسورة البقرة       74         223       نسورة البقرة       74         225       نسورة البقرة       73         225       نسورة البقرة       30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 203    | سورة الأنعام | 82        |
| 208       اسورة البقرة         208       اسورة البقرة         208       اسورة البقرة         208       اسورة البقرة         209       اسورة البقرة         210       اسورة البقرة         211       اسورة البقرة         213       اسورة البقرة         213       اسورة البقرة         214       اسورة البقرة         215       اسورة البقرة         216       اسورة البقرة         219       اسورة البقرة         219       اسورة البقرة         219       اسورة البقرة         220       اسورة البقرة         221       اسورة البقرة         222       اسورة البقرة         223       اسورة البقرة         اسورة البقرة       اسورة البقرة         المعرف       المعرف         المعرف       المعرف         المعرف       المعرف         المعرف       المعرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 203    | سورة لقمان   |           |
| 208       قيقة البقرة البقرة         208       قيمة البقرة البقرة         210       قيمة البقرة البقر                                                                       | 208    |              | 178       |
| 208       قبورة البقرة         210       قبرة البقرة         210       قبرة البقرة         211       قبرة البقرة         213       قبرة البقرة         213       قبرة البقرة         213       قبرة البقرة         214       قبرة البقرة         215       قبرة البقرة         219       قبرة البقرة         219       قبرة البقرة         219       قبرة البقرة         219       قبرة البقرة         220       قبرة البقرة         220       قبرة البقرة         221       قبرة البقرة         222       قبرة البقرة         223       قبرة البقرة         224       قبرة البقرة         225       قبرة البقرة البقرة         30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 208    |              |           |
| 210       قرة البقرة البقرة البقرة المرة البقرة البق | 208    |              |           |
| 210       مبورة البقرة       177         211       مبورة البقرة       75         213       مبورة البقرة       74 - 49         213       مبورة البقرة       40         215       مبورة البقرة       163         219       مبورة البقرة       285         219       مبورة البقرة       03         219       مبورة البقرة       286         220       مبورة البقرة       73         221       مبورة البقرة       56         223       مبورة البقرة       73         225       مبورة البقرة       73         225       مبورة البقرة       73         225       مبورة البقرة       73         225       مبورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 210    |              |           |
| 211       مبورة البقرة       75         213       مبورة البقرة       74 - 49         213       مبورة البقرة       40         215       مبورة البقرة       163         219       مبورة البقرة       285         219       مبورة البقرة       03         219       مبورة البقرة البقرة       286         220       مبورة البقرة البقرة       73         221       مبورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 210    |              |           |
| 213       قرار البقرة         213       قرار البقرة         214       قرار البقرة         215       قرار البقرة         219       قرار البقرة         219       قرار البقرة         219       قرار البقرة         30       219         220       قرار البقرة         30       221         30       30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 211    |              |           |
| 213       مسورة البقرة         215       مسورة البقرة         219       مسورة البقرة         219       مسورة البقرة         219       مسورة البقرة         219       عسورة البقرة         220       مسورة البقرة         221       مسورة البقرة         223       مسورة البقرة         30       مسورة البقرة         225       مسورة البقرة         30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 213    | سورة البقرة  |           |
| 215       المسورة البقرة       163         219       المسورة البقرة       285         219       المسورة البقرة       03         219       المسورة البقرة       286         220       المسورة البقرة       73         221         المسورة البقرة       56         223         المسورة البقرة       71         225         المسورة البقرة       73         225         المسورة البقرة       30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 213    | سورة البقرة  |           |
| 219       تسورة البقرة         219       تسورة البقرة         219       تسورة البقرة         220       تسورة البقرة         221       تسورة البقرة         223       تسورة البقرة         225       تسورة البقرة         30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 213    |              | 40        |
| 219       مسورة البقرة         219       مسورة البقرة         220       مسورة البقرة         321       مسورة البقرة         322       مسورة البقرة         323       مسورة البقرة         325       مسورة البقرة         30       مسورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 215    | سورة البقرة  | 163       |
| 219     سورة البقرة       219     عسورة البقرة       220     تا سورة البقرة       221     عسورة البقرة       223     عسورة البقرة       225     عسورة البقرة       30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 219    | سورة البقرة  | 285       |
| 219     سورة البقرة       220     ترة البقرة       221     تسورة البقرة       223     تسورة البقرة       225     تسورة البقرة       30     ترة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 219    | سورة البقرة  | 03        |
| 221     56       223     71       225     73       225     30       30     30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 219    | سورة البقرة  |           |
| 221     سورة البقرة     56       223     سورة البقرة     71       225     سورة البقرة     73       225     سورة البقرة     30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        | سورة البقرة  |           |
| 223     سورة البقرة     71       225     سورة البقرة     73       225     سورة البقرة     30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        | سورة البقرة  |           |
| عسورة البقرة عدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |              |           |
| عسورة البقرة 30 سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        | سورة البقرة  |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |              |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 226    | سورة البقرة  | 124       |

| 220 |                               | 210 214 |
|-----|-------------------------------|---------|
| 229 | سورة البقرة                   | 218-214 |
| 230 | سورة البقرة                   | 02      |
| 231 | سورة البقرة                   | 173     |
| 237 | سورة آل عمران                 | 53      |
| 240 | سورة البقرة                   | 33-31   |
| 245 | سورة آل عمران                 | 59      |
| 245 | سورة آل عمران<br>سورة الأعراف | 05      |
| 245 | سورة العنكبوت                 | 20-19   |
| 245 | سورة الروم                    | 11      |
| 247 | سورة البقرة                   | 24-23   |
| 248 | سورة البقرة                   | 30      |
| 249 | سورة البقرة                   | 246     |
| 250 | سورة البقرة                   | 22      |
| 250 | سورة البقرة                   | 25      |
| 250 | سورة البقرة                   | 26      |
| 250 | سورة البقرة                   | 101     |
| 251 | سورة البقرة                   | 75      |
| 251 | سورة البقرة                   | 62-61   |
| 252 | سورة البقرة                   | 54      |
| 252 | سورة البقرة                   | 266     |
| 252 | سورة البقرة                   | 74      |
| 252 | سورة البقرة                   | 187     |
| 252 | سورة البقرة                   | 168     |
| 252 | سورة البقرة                   | 144     |
| 254 | سورة البقرة                   | 35      |
| 254 | سورة البقرة                   | 158     |
| 254 | سورة البقرة                   | 219     |
| 254 | سورة البقرة                   | 140     |
| 255 | سورة المائدة                  | 18-17   |
| 255 | سورة الحجر                    | 85      |
| 255 | سورة مريم                     | 65      |
| 255 | سورة الأنبياء                 | 30      |
| 255 | سورة الفرقان                  | 59      |
| 255 | سدة الشعراء                   | 24      |
| 255 | سورة الشعراء<br>سورة السجدة   | 04      |
| L   | المورة المعادية               |         |

| 255 | . 10 "                      | 08      |
|-----|-----------------------------|---------|
| 255 | سورة الروم                  | 41      |
| 255 | سورة فاطر                   | 5-4     |
| 255 | سورة الصافات<br>سورة الشورى | 29      |
| 255 | سوره الشورى                 | 85      |
| 255 | سورة الزحرف                 | 38-7    |
|     | سورة الدخان                 | 03      |
| 255 | سورة الأحقاف                | 38      |
| 255 | سورة ق                      |         |
| 255 | سورة النبأ                  | 37      |
| 256 | سورة البقرة                 | 228     |
| 256 | سورة الأنبياء               | 216     |
| 256 | سورة ص                      | 27      |
| 257 | سورة البقرة                 | 102     |
| 257 | سورة البقرة                 | 102     |
| 257 | سورة البقرة                 | 170     |
| 257 | سورة البقرة                 | 213     |
| 258 | سورة البقرة                 | 03      |
| 258 | سورة البقرة                 | 17      |
| 258 | سورة البقرة                 | 27      |
| 258 | سورة البقرة                 | 102     |
| 258 | سورة البقرة                 | 182     |
| 259 | سورة البقرة                 | 06      |
| 259 | سورة البقرة                 | 63      |
| 260 | سورة البقرة                 | 184     |
| 260 | سورة البقرة                 | 271     |
| 260 | سورة البقرة                 | 282     |
| 261 | سورة البقرة                 | 157-155 |
| 263 | سورة البقرة                 | 205     |
| 263 | سورة البقرة                 | 24      |
| 263 | سورة البقرة                 | 68-67   |
| 264 | سورة البقرة                 | 74      |
| 264 | سورة البقرة                 | 89      |
| 265 | سورة البقرة                 | 35      |
| 265 | سورة البقرة                 | 21      |
| 265 | سورة البقرة                 | 58      |
|     | 5 · · • • 5 · ·             |         |

| 266 | سورة البقرة   | 126                        |
|-----|---------------|----------------------------|
| 266 | سورة الأنبياء | 63-58                      |
| 268 | سورة البقرة   | 52-51                      |
| 268 | سورة البقرة   | 85                         |
| 269 | سورة البقرة   | 191                        |
| 270 | سورة البقرة   | 118                        |
| 270 | سورة البقرة   | 159                        |
| 272 | سورة البقرة   | 02                         |
| 273 | سورة البقرة   | 13-11-07-04-3              |
| 274 | سورة البقرة   | 20-19-18-17                |
| 275 | سورة البقرة   | 27-24-23-22-21             |
| 276 | سورة البقرة   | 40، والآيات 35-41-45-46-47 |
| 298 | سورة البقرة   | 43                         |

# فهرس الموضوعات

|      | الإهداء                                  |
|------|------------------------------------------|
| أ—هـ | المقدمة                                  |
|      | المدخل                                   |
|      | العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص |
|      | أهي تنازع وانفصال أم ترابط واشتمال ؟     |
| 06   | توطئة تعريف الجملة                       |
| 11   | بين الجملة والنص                         |
| 13   | نحو الجملة ونحو النص                     |
| 17   | العلاقة بين لسانيات الجملة ولسانيات النص |
| 27   | أنواع الخطاب (الخطاب القرآني نموذجا)     |
|      | الفصل الأول                              |
|      | لسانيات النص بين التأسيس والآفاق         |
| 31   | ماهية لسانيات النص                       |
| 39   | لسانيات النص عند الغرب                   |
| 74   | لسانيات النص عند العرب                   |
|      | الفصل الثاني                             |
|      | تحليل الخطاب بين البلاغة والأسلوبية      |
| 122  | بين البلاغة والأسلوبية                   |
| 136  | تحليل الخطاب من منظور الدراسات البلاغية  |
| 136  | ماهية البلاغة                            |
| 138  | مولد البلاغة والممارسة النقدية           |
| 145  | الدرس البلاغية والعودة من جديد           |
| 151  | رون البلاغة وإسانيات النص                |

1

| 152 | علم البلاغة نموذج جديد لتحليل الخطاب     |
|-----|------------------------------------------|
| 159 | تحليل الخطاب من منظور الدراسات الأسلوبية |
| 159 | ماهية الأسلوبية                          |
| 166 | الأسلوبية واللغة                         |
| 183 | الأسلوبية وتحليل الخطاب                  |
| 188 | الأسلوبية والنص الأدبي                   |
|     | الفصل الثالث                             |
|     | الاتساق والانسجام في سورة البقرة         |
| 191 | توطئة                                    |
| 195 | مفهوما الاتساق والانسجام                 |
| 203 | الانسجام في سورة البقرة                  |
| 247 | الاتساق في سورة البقرة                   |
| 310 | الخاتمة                                  |
| 312 | ثبت المصادر والمراجع                     |
| 335 | فهرس الآيات القرآنية الكريمة             |
|     | فهرس الموضوعات                           |