

المجلد (٩) – العدد (٣)

# مجلة العلوم العربية والإنسانية

رجب ۱۲۰۱۸ه – ابریل ۲۰۱۱م

# هيئة التحرير

#### رئيس التحرير

أ. د. عبدالعزيز بن راشد السنيدي

#### الأعضاء

أ. د. إبراهيم بن عبدالرحمن المطوع

أ. د. حمديني عبدالقادر العوضي

أ. د. محمود محمد أحمد صادق

د. يوسف بن إبراهيم الرجيعي

#### سكرتير المجلة

صالح بن عبدالعزيز العليقي

#### الهيئة الاستشارية

أ. د. إبراهيم بن مبارك الجوير

أ. د. سعد حمدان الغامدي

أ. د. عبدالله بن حمد الحميدان

أ. د. عبدالله بن يوسف الشبل

أ. د. عبدالله يوسف الغنيم

أ. د. فخر الدين قباوة

(جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية) اجتماع (جامعة أم القرى) نحو وصرف

(جامعة الملك سعود) علم لغة تطبيقي

(مدير جامعة الإمام محمد بن سعود سابقاً) تاريخ

(جامعة الكويت) جغرافيا

(جامعة حلب) اللغويات

رقم الإيداع: ١٤٢٩ / ٢٠٢٧

# المحتويات

### صفحة

# القسم العربي

| 970               | تطور مصطلح الشذوذ ومقاييسه في القراءات القرآنية د. عبدالفتاح محمد عبوش                       |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.71              | (إِنِ) النَّافية في القرآن الكريم، استعمالاً ودلالةً د. محمد عبدالله هزايمه                  |
| بة مقارنة<br>١٠٦٥ | ست رسائل مصنفة في الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) دراسة تحليلي د. سليمان بن علي الضحيان |
| 1111              | الفاءُ الفصيحةُ مُحدِّداتها ووظائفُها النصِّية (النصُّ القرآنيُّ نُموذجا) د. أحمد حمودة موسى |
| 11AY              | أسلوب الترقي وتصعيد المعاني في سورة القارعة<br>د. خالد محمد العثيم                           |
| 1777              | الأسس العلمية لبناء نصوص تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها د. عبد المنعم حسن الملك عثمان   |
|                   | المنهاج النبوي في إدارة الأعمال وتنميتها، من خلال كتاب التجارات ا<br>ابن ماجة "دراسة مقارنة" |
| 17.1              | د محمد اسماعيا محمد الديبه                                                                   |

| الخطاب السياسي للدولة الفاطمية تجاه الزعامات المحلية الشامية المعارضة                                                                                                                                                        |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| من خلال رسائل العَميدي (ت سنة ٤٣٣هـ/١٠٢٤م)                                                                                                                                                                                   |  |
| د. خلود بنت محمد بن عايد الأحمدي                                                                                                                                                                                             |  |
| دور الحج في إثراء العلاقات السياسية والاقتصادية بين مكة وبلاد الشام في ظل<br>الدولة العثمانية من خلال حكم آل العظم                                                                                                           |  |
| د. حياة مناور فرحان الرشيدي                                                                                                                                                                                                  |  |
| التأثيرات الاجتماعية والسلوكية والمعرفية لاستخدام الطالبة الجامعية لشبكات التواصل الاجتماعي "دراسة مطبقة على عيّنة من طالبات كليّة الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن بالرياض" د. وجدان بنت ابراهيم المقيّل |  |
| القسم الإنجليزي                                                                                                                                                                                                              |  |
| وصف أثر استخدام أساليب البحث والاستدلال في بيئة نظم المعلومات الجغرافية                                                                                                                                                      |  |
| وعلاقته بخصائص التوزيع الجغرافي لسطح الطلب: مقارنة بين أسلوبي المتوسط                                                                                                                                                        |  |
| والخوارزمات الجينية (الملخص العربي)                                                                                                                                                                                          |  |
| إبراهيم بن عبيد الشويش، أليكسيس كومبر، و كريستوفر برنسدن ٣٩                                                                                                                                                                  |  |

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ٥٦٥ - ١٠١٩ (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

#### تطور مصطلح الشذوذ ومقاييسه في القراءات القرآنية

# د. عبدالفتاح محمد عبوش أستاذ النحو والصرف المشارك والقراءات/كلية الآداب/جامعة الملك فيصل

ملخص البحث. يعد مصطلح (الشذوذ) في القراءات القرآنية من المصطلحات التي انتابها بعض الغموض وذلك بسبب المراد والمقصود منها تبعًا للزمن الذي استعمل فيه. فهو في عصر أبي بكر وعمر (رضي الله عنهما) يقصد به تلك المفردات أو الآيات القرآنية التي نُسخت لفظًا من النص المصحفي ولم تكتب فيه.وهو في زمن عثمان (رضي الله عنه) إنما يعني كل المفردات التي خرجت عن المصحف الإمام ولا يحتملها رسمه.وهو عند ابن مجاهد (٤٣٣ه) - الذي سبع القراءات - إنما يعني تلك المفردات التي لم تبلغ حد الشهرة فهي أقل انتشارًا من غيرها.ومن هنا قمتُ بتتبع هذه المراحل وتبيان دلالة (الشذوذ) فيها باختلاف أحوال هذه المراحل حيث وقعت على مفردات وصفت به (الشذوذ) في عصر ابن مجاهد وضمنها ابن جني في كتابه (المختسب) ثم قام ابن الجزري (٨٣٣هـ) باستصفائها وجعلها مع القراءات الصحيحة وضمنها في كتابه (النشر) وذلك بسبب موافقتها لضوابط القراءات الصحيحة.

#### مقدمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على عباده الذين اصطفى، أمَّا بعد:

فقد حفلت كتب القراءات \_ سواء أكانت كتب الرواية أم الدراية \_ بكثير من المصطلحات التي تدلُّ دلالةً مباشرة على جملة، أو عبارة، أو مفردة \_ منتظمة تحت فرع من الأصول، أو فرش الحروف \_ لكل قراءة قارئ.

والمثبت أنَّ تلك المصطلحات كانت، وماتزالُ متينة السبك شامخة البنيان، لا تربك القارئ فيما ترنو إليه... ولعلَّ مصطلح (الشذوذ) \_ الذي نحن بصدده \_ كان مِنْ أكثر المصطلحات جدلاً، بل قُلْ التباسًا في كتب القراءات؛ وما ذلك إلا لأنَّه تعرَّض لشيءٍ من الاختلاف في الدلالة بحسب الزمن الذي اسْتُعمل فيه فهو في زمن أبي بكر لله يوم أنْ جَمَعَ القرآنَ وجعله بين دفتي مصحف واحد \_ إنَّما يعني كلَّ المفردات أو الآيات التي نُسخت لفظًا ولم تُكتب في النَّصِّ المُصحفي.

وهو في زمن عثمان \_ يوم أَنْ جَمع الناسَ على مصحفٍ واحدٍ منعًا للخلاف الذي نشأ بسبب تعدُّدِ مصاحف الصحابة، وبالتالي تعدد القراءات معها \_ يعني المفردات التي خرجت عن المصحف الإمام ولا يحتملها رسمهُ.

وهو عند ابن مجاهد البغدادي (٣٢٤هـ) ليس مما لا يجوز القراءة به، وإنما يعني تلك المفردات الإقرائية التي هي أقلُّ انتشارًا من غيرها. ومن هنا قام من بعده تلميذُه ابنُ جني (٣٩٥هـ) بجمع عددٍ لا بأسَ به منها، وضمَّنه في كتابه (المحتسب) يُقلِّبُها على وجوهٍ كثيرةٍ تصحُّ في العربية، مع صحة سندها، وثبوت روايتها، وموافقتها لخط المصحف الإمام، دافعًا عنها أيَّة تُهمةٍ تُرجعُها إلى الشذوذ الذي يعني: القلَّة أو النُّدرة أو النِّدة.

ومع مرور الزمن نُلاحظ أنَّ هذا المصطلح تعرَّضَ لشيءٍ من التطور (۱)، أي: خرج عن دلالته الذي هو مَسُوقٌ لها عند ابن مجاهد إلى دلالة: القلَّةِ، والنُّدرةِ، والنَّدةِ، عند غيرِه من العلماء. كالقراءات التي فقدت شرطًا من شروط القراءات الصحيحة، وهي: (صحَّةُ السَّندِ مع ثبوت الرواية، وموافقةُ أحدِ المصاحفِ العثمانيَّةِ ولو احتمالاً، وموافقةُ العربيةِ ولو بوجه).

على أنَّ ابن الجزري (٨٣٣هـ) \_ رحمه الله \_ قام باستصفاء عددٍ لا بأس به من القراءات من كتاب (المحتسب) \_ المذكور سلفًا \_ كان قد انطبقت عليها شروط القراءات الصحيحة، وضمَّنها في كتابه (النشر في القراءات العشر).

ومن هنا سنقف \_ بعون الله \_ على أهم مظانِّ القراءات بنوعيها: الشاذ والمتواتر لنرصد ذلك التطور الذي نحن بصدده، وأهم هذه المصادر: مختصر في شواذ القراءات لابن جني (٣٩٥هـ)، والمحتسب في تبيين شواذ القراءات لابن جني (٣٩٥هـ)، والنشر في القراءات العشر لابن الجزري (٨٣٣هـ).

ونحن \_ بعون الله \_ سوف نأخذُ بعضًا من هذه القراءات، ثم نعرضُها على قواعد العربية ؛ لنبيِّنَ مدى موافقتها لأقيسة النحو العربي، أو وجهٍ ما تصحُّ عليه في العربية، مع صحة روايتها، وموافقتها لرسم المصحف الإمام.

<sup>(</sup>١) بالرجوع إلى لسان العرب تبين أن لكلمة (طور) دلالتين:

الأولى: تعني: (تارة)، تقول: طَوْرًا بعد طَوْرٍ، أي: تارةً بعدَ تارةٍ. والطور: الحال، وجمعه أطوار. قال تعالى: (وَقَدْ خَلَقُكُمْ أَطْوَاراً) نوح: ١٤. معناه: ضروبًا وأحوالاً مختلفة.

الثانية: تعني الارتفاء والنمو والتطور. قال الفراء في قوله تعالى: (وقد خلقكم أطوارًا)، أي: نطفةً ثم علقةً ثم مضغةً ثم عظامًا. (ينظر في كل ذلك لسان العرب: طور).

ونحن في هذا البحث إنما نريد الدلالة الأولى التي تعني اختلاف حالات مقاييس الشذوذ في القراءات القرآنية بدءًا من مرحلة تدوين القرآن في عهد النبي ـ ﷺ ـ والخليفتين الراشدين الأولين، مرورًا بمرحلة عثمان بعد أن كتب المصحف بين يديه، انتهاءً بمرحلة رواية القراءات في الأمصار الإسلامية.

#### تعريف الشذوذ لغةً

لقد أوردت كتب اللغة والمعاجم اللغوية مصطلح الشذوذ على عدة معانٍ متفرقة، ولكنها كلُها تدور حول معنى دلالي واحد. وهذه المعاني:

التفرق والتفرد: جاء في تهذيب اللغة للأزهري: "وشذُّاذُ الناسِ: الذين ليسُوا في قبائلِهم، ولا منازلِهم. وشُذَّاذُ الناس: مُتَفرِّقُوهم" (٢).

ـ وجاء في كتاب الخصائص لابن جني (٣٩٥هـ): "وأمَّا موضع (ش ذ ذ) في كلامهم، فهو: التفرُّقُ والتفرُّدُ" (٣).

وفي لسان العرب: "شذَّ عنه يشِذُّ ويشُذُّ شذوذًا: انفردَ عن الجمهور، ونَدَرَ، فهو: شَادُّ" (٤٠).

وجاء في لسان العرب أيضًا: قال الليث: "شذَّ الرَّجلُ: إذا انفردَ عن أصحابِهِ، وكذلك كلُّ شيءٍ منفردٌ، فهو: شادُّ" (٥٠).

النادر: وفي اللسان عن ابن سيده: "شذَّ الشيءُ يشِذُّ ويشُذُّ شذًّا وشذوذًا: نَدرَ عن جمهوره" (٦).

وجاء في الصحاح للجوهري: "نَدَرَ الشَّيْءُ يَنْدُرُ نَدْرًا: سَقَطَ وشَدَّ" (٧). القليل: ويروي صاحب اللسان: "جاؤوا شُذَّادًا، أي: قِلالاً (٨).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة للأزهري ٢١:١١.٢٧١.

<sup>(</sup>٣) الخصائص لابن جني٩٦:١٥.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (ش ذ ذ).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) نفسه (ش ذ ذ).

<sup>(</sup>٧) الصحاح (ندر).

<sup>(</sup>٨) لسان العرب (ش ذ ذ).

وعليه نجد أن معنى (الشذوذ) في اللغة يدور حول: التفرق، والتفرد، والندرة، والقلة، وكلها معان متقاربة يضمُّها معنىً دلالي واحد.

#### تعريف (الشذوذ) اصطلاحًا في القراءات

ومن هنا يمكن أن نسقط دلالات الشذوذ هذه على القراءات القرآنية التي وصفت \_ بعد عهد النبي \_ # \_ بالشذوذ والتي منها ما هو قليل الورود على ألسنة العامة، ومنها ما هو مخالف للنصِّ المصحفي الذي كُتِبَ بين يدي أبي بكر \_ عندما جمع القرآن. ولم يكن يومذاك لمخالفة القراءة للعربية وجودٌ؛ لأن أُلْسِنَة الناسِ كانت تدورُ على الفصاحة.

ولا شك أن هذه الضوابط الثلاثة كانت قد تغيرت دلالات بعضها بدءًا من عهد أبي بكرٍ عندما جُمع القرآن بين يديه، مرورًا بجمع الناسِ على مصحفٍ واحدٍ في خلافة عثمان، مرورًا برواية القراءات وتسبيعها في القرن الرابع الهجري على يد ابن مجاهد البغدادي (٣٢٤هـ)، وانتهاء بإحكام ضوابطها على يد ابن الجزري (٨٣٣هـ). وكل ذلك بمراحل مختلفة وبمستويات من الشذوذ، كما سنأتي على تفصيله بعون الله.

#### المرحلة الأولى: مرحلة تدوين القرآن وجمعه في عهد النبي ـ ﷺ ـ وعهد أبي بكر ﷺ

تعد هذه المرحلة من أهم مراحل إحكام النص القرآني تلاوة ورواية ورسماً. فالرسول الكريم ـ على على أصحابه الكرام، ويعلمُهم كيفيَّة أدائه ؛ حتى يستوي حفظُهم، ويستقيم نطقُهم، وتَحسُن تلاوتُهم، ثم كان كتَبَة الوحي يتولُون رسم كلماتِه على الرُّقاع واللُّخاف ('' والعُسُب ('') وقِطَعُ الأديم، مع ملاحظة أن تسجيلَه كان يتم مرة واحدة ('').

وبعد وفاة رسول الله \_ على وانتقاله إلى الرفيق الأعلى، وتولي خلافة المسلمين أبو بكر استحرَّ القَتْلُ بحفَّاظِ كتابِ اللهِ في المواقع؛ فخشي أنْ يضيعَ شيءٌ من القرآن بذهاب الحَفَظَةِ؛ فأمر بجمع القرآن بين دفتي مصحف واحد بمشورةِ عمر، وكانت هذه المرحلة إيذانًا بظهور مستويات من الشذوذ هي:

#### المستوى الأول:

## \*شذوذ ناتج عن نسخ بعض الآيات القرآنية لفظًا من النص القرآني

إن الملاحظ على النص القرآني في هذا العهد أن آياتٍ من الذكر الحكيم قد نسخت لفظًا من الكتابة، واستُبعدت من هذا النص مع بقاء حكمها. كما أوردت لنا ذلك كتب الناسخ والمنسوخ. وكان الملاحظ على عمل اللجنة \_ التي تولت عملية تفريغ القرآن من أدوات الكتابة التي ذكرنا، ووضعه بين دفتي مصحفٍ واحدٍ \_ أنّها لم تكتب آياتٍ نُسِخَت من كتابِ اللهِ.

-

<sup>(</sup>٩) اللخاف: واحدتما (لخفة) وهو الحجر الأبيض الرقيق، لسان العرب (لخف).

<sup>(</sup>١٠) العسب: جمع (عسيب) وهو الجريدة من النخل، لسان العرب (عسب).

<sup>(</sup>۱۱) ينظر تاريخ القرآن د.عبدالصبور شاهين:٤٧.

\_ فمن هذه الآيات ما نُسخت كلُها، فقد روى البخاريُّ عن أنس بن مالك: أن رسول الله \_ ﷺ \_ بعث حِرامًا خَالَهُ في سبعين رجلاً، فقتلوا يوم بئر معونة، قال: فأُنزلَ علينا، فكان مما نقرأُ فنسخ: (أَنْ بلِغوا قومَنا إنَّا لقينا ربَّنا فرضيَ عنَّا وأَرْضَانا) (١٢).

\_ ومن هذه الآيات ما نُسِخَ بعضُه ، فقد ذكر عبدُالله بن أبي داود السجستاني (٣٢٢هـ) عن أبي حميدة عن حميدة ، قالت: أوصتْ لنا عائشة \_ رضي اللهُ عنها \_ بمتاعها ، فكان في مصحفها: "إنَّ اللهَ وملائكتَهُ يصلُّون على النَّبيِّ والذين يُصلُّونَ الصفوفَ الأولى" (١٣).

والنَّصُّ المُصحفي: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (الأحزاب: ٥٦).

\_ بل هناك من الآياتٌ ما نُسخت جميعُها، فقد رُوي عن عمر بن الخطاب أنَّهُ قال: أنَّا كُنَّا نقرأً: "الشيخُ والشيخةُ إذا زَنَيا فارجُمُوهُما البَنَّةَ نكالاً من اللهِ واللهُ عزيزٌ حكيمٌ" (١٤).

وكان عمر قد طلب من زيد بن ثابت أن يُثْبت هذه الآية في النَّصِ المصحفيِّ في فض زيدٌ؛ لأنَّ عمر كان وحدَهُ شاهدًا عليها (١٥٠).

\_ وربما نُسخت سورةً كاملةً فلم تُثَبَّتْ في المصحف. كما جاء عن أنس بن مالك \_ \_ قال: "كنَّا نقرأُ سورةً تَعْدِلُ سورةَ التوبةِ ما أحفظُ منها إلا هذه الآية : لو كانَ

<sup>(</sup>۱۲) صحيح البخاري ٥:٥٠١ رقم الحديث (٩٠٩).

<sup>(</sup>١٣) كتاب المصاحف: ٩٥.

<sup>(</sup>١٤) فضائل القرآن لأبي عبيد: ٣١٢، والناسخ والمنسوخ لابن حزم الأندلسي ٩.

<sup>(</sup>١٥) ينظر معجم القراءات القرآنية ١١:١

لابنِ آدمَ واديان من ذهبٍ لابتغى إليهما ثالثًا. ولو أنَّ له ثالثًا لابتغى إليه رابعًا. ولا يملأُ جوفَ ابن آدمَ إلا الترابُ ويتوبُ اللهُ على مَنْ تابَ" (١٦).

ولا شك أن هذه الآيات وأمثالَها \_ مما نُسخ \_ لا يجوز القراءة به، ونحن نُطلقُ عليها اسم: (قراءة) تَجَوُّزًا ونصنَّفُها مع الشواذ؛ لأنها نُسخت لفظًا من النص المصحفي فخالفته، ومن هنا أتى شذوذُها. وعليه نستطيعُ القول: إن أول مرحلة لتشذيذ القراءات كان من هنا، لا كما ذهب إليه بعضُهم من أن ذلك تمَّ في عهد عثمان يوم أنْ كُتِبَ المصحفُ بين يديه (١٠٠).

#### \*شذوذ ناتج عن تعدد المصاحف الشخصية للصحابة:

حفظ لنا تراثنا اللغوي والديني كتبًا تسمى (كتب المصاحف). من أبرزها كتابُ المصاحف لعبدالله بن أبي داود السجستاني (٣٣٢ه)، الذي يضم بين ثناياه عشرة مصاحف لصحابة مشهورين، هم: (عمر بن لخطاب، وعلي بن أبي طالب، وأبي بن كعب، وعبدالله بن مسعود، وعبدالله بن عباس، وعبدالله بن الزبير، وعبدالله بن عمرو بن العاص، وعائشة زوج النبي، وحفصة زوج النبي، وأم سلمة زوج النبي رضى الله عنهم أجمعين).

وقد جمع السجستاني في كتابه هذا قراءات نقلت عن هؤلاء الصحابة كانت قد خالفت المصحف الإمام من حيث: الرسم، أو الزيادة، أو النقصان. وقد نص على هذا المعنى عندما بدأ بذكر: (اختلاف مصاحف الصحابة)، فقال:

\_

<sup>(</sup>١٦) الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم لابن حزم الأندلسي الظاهري: ٩.

<sup>(</sup>۱۷) ينظر تاريخ القرآن د.عبدالصبور شاهين ۱۹٤، حيث يقول إن أول مرة شذذت فيها القراءات هو عند كتابة القرآن في عهد عثمان.

"إنما قلنا مصحف فلان لما خالف مصحفنا هذا من الخط أو الزيادة أو النقصان"(۱۸).

ولكن قبل أن نبدأ يجب علينا أن نشير إلى قضية مهمة، وهي أن هذه المصاحف ليست إلا صحفًا، أو أجزاءً من القرآن الكريم كتبها كلُّ واحد منهم بناءً على ما سمع من النبي \_ ﷺ \_ وأُطْلق عليها اسم (مصاحف) تجوزًا؛ لأن جمع المصحف لم يكن لأحد قبل أبى بكر، وإلا لما تكلَّف عناء جمعه (١٩١).

#### ـ مصحف عمر بن الخطاب:

يعد عمرُ علمًا من أعلام القرآن، وهو من أوائل الذين آمنوا بالدين الحنيف، وقد كان ملازمًا لرسول الله على حلّه وترحاله، وقد كتبَ الوحيَ لرسول الله هي وأخذ القرآن عنه أخذ متدبر حتى أتقن هذا النص حفظًا وفهمًا وروايةً؛ لذلك كان من أهم الصحابة الذين نقلوا لنا القرآن عن رسول الله على وقراءته لا تختلف عن قراءة عامة المسلمين إلا في مفرداتٍ قليلةٍ خالف فيها قراءة العامة، كان قد سمعها من فم رسول الله على هذه الصورة، ثم وصلت إلينا، وقد أضيفت له فقالوا: قراءة عمر. والغالب على هذه القراءات أنها تخالف رسم المصحف المجمع عليه.

<sup>(</sup>١٨) كتاب المصاحف لابن أبي داود: ٦٠.

<sup>(</sup>١٩) معجم القراءات القرآنية ٢٩:١.

لقد ذكر السجستاني بسنده إلى عمر ـ انه قرأ:

"صراط مَنْ أنعمت عليهم غير المغضوبِ عليهم وغير الضالين" بزيادة (مَنْ...غير).

والنصُّ المصحفي: ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَغضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ) (الفاتحة: ٧).

وأورد له كذلك بأنه قرأ:

"الم. الله لا إله إلا هو الحيُّ القيَّام" بألف بدل الواو، والنص المصحفي: (ألم. الله لا إله إلا هُو الْحَيُّ الْقَيُّومُ) (آل عمران: ٢، ١) (٢٠٠).

وواضح أن هذه القراءات تخالف رسم المصحف الإمام، وأنَّ عمرَ ربما كان قد قرأها مراتٍ قليلةً كما سمعها من فم رسول الله \_ ﷺ فنقلت عنه على أنها قراءة، ومن ثم سجلت ونقلت إلينا. ولا شك أن قراءته المستفاضة والمتواترة هي قراءة الأمة، والتي أثبتت في مصحف أبي بكر. ومن هنا نستطيع أن نحكم على هذه القراءات بالشذوذ من جهتن:

الأولى: أنها تخالف المصحف الإمام.

والثانية: أنها ضعيفة السند.

#### ـ مصحف علي بن أبي طالب:

كان الإمام عليٌّ \_ كرم الله وجهه \_ علمًا من أعلام القرآن، ومن كتبَةِ الوحي، ومن القرَّاءِ المجيدين، وممن رُوي عنهم القرآن الكريم؛ لذا نرى أنَّ أربعة قراء

(٢٠) كتاب المصاحف: ٦٠.

\_ من القراء السبعة \_ تنتهي قراءاتُهم إلى علي، وهم: أبو عمرو بن العلاء، وعاصم بن أبي النَّجود، وحمزة الزيات، والكسائيُّ (٢١).

وهناك عددٌ من القراءات المنسوبة إلى الإمام علي مبثوثة في كتب النحو واللغة والقراءات وصفت بالشذوذ؛ لأنها ضعيفة السند، أو إنها مخالفة لرسم المصحف الإمام. ولو تتبَّعنا تلك المصادر، فإننا سوف نجد أن هذه القراءات على نوعين:

الأول: قراءات توافق رسم المصحف الإمام، وصحيحة في العربية إلا أنها ضعيفة السند، ومن هنا أتى شذوذها، ومثالها:

ـ قال تعالى: ﴿ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوا﴾ (مريم: ٧٢). قرأ علي: "ثُمَّ نُنَحِّي..." بحاء مهملة (٢٢).

الثاني: قراءات تخالف خط المصحف الإمام، وهي كذلك ضعيفة السند، ومن هنا أتى شذوذها، ومثالها:

قال تعالى: ﴿حَصَبُ جَهَنَّمَ﴾ (الأنبياء: ٩٨). قرأ علي: "حَطَبُ جهنم" بالطاء (٢٣).

وقال تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَيْأُسِ الَّذِينَ آمَنُواْ﴾ (الرعد: ٣١). قرأ علي: "أفلم يَتَبَيَّن...."(٢٤).

على أن هناك من العلماء من حمل راية الدفاع عن هذه القراءة، واعتبرها تفسيرية، وأن معنى: (يبيَّس) متضمن معنى: (يبيَّن) في لغات بعض القبائل العربية. قال ابن جني: وعلى هذا المعنى جاء قول الشاعر:

<sup>(</sup>۲۱) ينظر معجم القراءات القرآنية ١٤٠:١.

<sup>(</sup>٢٢) البحر المحيط٦:٠١٠.

<sup>(</sup>٢٣) المحتسب ٢:٧٦.

<sup>(</sup>۲٤) القراءات الشاذة لابن خالويه ص ٦٧.

أَلَمْ يَيْأُسِ الْأَقُوامُ أَنِّي أَنَا ابنُهُ وإِنْ كُنْتُ عن أَرضِ العشيرةِ نائِيا (٢٥) أي: أَلَمْ يَتَبَيَّن الأقوامُ. ومن هنا يمكن أن نقول:

إن الإمام عليًّا \_ كرم الله وجهه \_ التزم بالمصحف الإمام بعد أن كُتب في خلافة عثمان التزامًا تامًّا، وأصبح عنده هو الأَوْلى دون غيره، وقد أبى في خلافته \_ الله المصحف الإمام ما ليس منه، حتى لو كان قراءةً له.

\_ من ذلك ما روى ابنُ خالويه عنه من أنه \_ ﴿ وَالْعَ عَلَى المنبر: "وطَلْعٍ مَنْضُودٍ" بالعين المهملة في قوله تعالى: ﴿ طَلْحٍ مَّنضُودٍ ﴾ (الواقعة: ٢٩) بالحاء المهملة، فقيل له: أفلا نغيّرُهُ في المصحف؟ فقال: ما ينبغي للقرآنِ أَنْ يُهَاجَ، أَيْ: ما ينبغي للقرآنِ أَنْ يُغَيَّرُ (٢٦).

#### \*شذوذ ناتج عن رخصة الأحرف السبعة:

من الثابت أن القرآن الكريم أنزل على سبعة أحرف؛ وذلك رحمة من الله، ورخصة تيسيرٍ منه، قال : "إنَّ هذا القرآنَ أُنزلَ على سبعة أحرفٍ فاقرؤوا ما تيسَّر لكم منه (٢٧).

والعلة في ذلك: أنَّ مَنْ لم يستطع أنْ يقرأَهُ على حرف، يقرأُهُ على حرف آخر يستطيعُهُ. وعندما كتب القرآن الكريم بين يدي رسول الله على الله على حرف واحد، ويمثّلُ نطقًا كتبوه على الأحرف السبعة التي أُنزل بها، بل كتب على حرف واحد، ويمثّلُ نطقًا واحدًا، ويحتمل رسمُه كثيرًا من الأحرف السبعة التي كانت تتمثل بلهجات بعض القبائل العربية (٢٨).

<sup>(</sup>٢٥) ينظر المحتسب ٢٥٧:١، وينظر اللسان (يسر).

<sup>(</sup>٢٦) ينظر القراءات الشاذة لابن خالويه ص١٥١.

<sup>(</sup>۲۷) فتح الباري شرح صحيح البخاري ٩: ٢١.

<sup>(</sup>٢٨) معجم القراءات القرآنية ١٣:١.

وصحيح أن أكثر الناس كان يقرأ بقراءة العامة، كما علَّمها رسولُ اللهِ \_ # \_ لأصحابه، إلا أنَّ عددًا من الناس كان يقرأ بلهجته التي اعتاد عليها لسائه أُخْذًا برخصة التيسيرِ هذه. ومع مرور الزمن تناقل الرواةُ هذه القراءات لا على أنها قراءات متواترة، بل على أنها مفرداتٌ شادَّةٌ قُرئ بها في فترة التيسير، ثم حَفِظَتْها لنا كتب اللغة والتاريخ والقراءات ؛ لأنها تمثل لهجات لقبائل عربية أَفَلَ نجمها.

والمتتبع لكتب التفسير واللغة والقراءات (٢٩) يرى سيلاً جارفًا من هذه القراءات، وقد مُهِرَتْ بالشذوذ، إمَّا لضعف سندِها، أو لمخالفتها لرسم المصحف الإمام.

ونحن \_ بعون الله \_ سنقف على نماذج من هذه القراءات ؛ لنتبيَّنَ على أيِّ جهة من الشذوذ أتت.

\_ ففي قوله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِي﴾ (النساء: ٣٣). قرأ مجاهد: "ولكلِّ جعلنا موال" بدون ياء (٣٠٠).

وحق الاسم المنقوص أن تُثبتَ ياؤُهُ في حالة النصب، وتحذف هذه الياء في حالتي الرفع والجر، فتقول: هؤلاءِ مَوالٍ، ومررتُ بموالٍ، ورأيتُ مواليًا. ولكن (موال) في قراءة مجاهد حقها النصب؛ لأنها مفعول به (مواليًا).

قال ابن خالویه: وإنما يجوز مثل هذا في الشعر، وجعل منه قول الشاعر: ولو أنَّ واشِ باليمامة دارُهُ وداري بأعلى حضرموتَ اهتدى ليا (٣١)

<sup>(</sup>٢٩) ينظر مثلاً: القراءات الشاذة لابن خالويه ص٣٧، والمحتسب لابن جني ٢٢٣/١، والبحر المحيط لأبي حيان ٤: ٣٠، ٣١، ٤٠.

<sup>(</sup>٣٠) القراءات الشاذة لابن خالويه ص٢٥.

<sup>(</sup>٣١) ينظر القراءات الشاذة لابن خالويه ص٢٥، والبيت لمجنون ليلي ديوانه١٢٣.

ونقل الأشموني عن المبرد أنه أجاز ذلك على أنه ضرورة شعرية، وأنه قال: "وهو من أحسن ضرورات الشعر؛ لأنه حمل حالة النَّصبِ على حالتي الرفع والجرِّ"(٣٢).

فهذه القراءة صُنفت مع الشواذ لسببين:

الأول: أنها خالفت الرسم المصحفي.

الثاني: أنها ضعيفة السند وغير متواترة، ومن هنا جاء تشذيذُها.

بل إن هناك من القراءات ما توافق رسم المصحف، وجائزة في العربية، ولكنها ضعيفة السند، وغير متواترة؛ فوصفت بالشذوذ لذلك. والملاحظ أنَّ كتبَ الشَّواذِّ تضمُ سيلاً جارفًا من هذه القراءات التي تمثل لهجات عربية، من ذلك:

ـ قال تعالى: ﴿أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ ﴾ (المائدة: ٣٢). قرأ الحسن البصري: "...أو فسادًا..." بالنصب (٣٣).

وهذه القراءة على تقدير فعل محذوف يدل عليه أول الكلام، والمعنى: من قتل نفسًا، أو عَمِلَ فسادًا....

قال ابن جني: وحذف الفعل الناصب لدلالة الكلام عليه مع إبقاء عمله كثير في كلام العرب، قال: وسمعت سنة خمس وخمسين وثلاثمائة غلامًا حَدَثًا من عقيل، ومعه سيف في يده، فقال له بعض الحاضرين، وكنا مصحرين: يا أعرابي! سيفُكَ هذا يقطعُ البطيّخ؟ فقال: إِيْ واللهِ وغواربَ الرجالِ، فنصب (الغوارب) بفعل مضمر، أي: ويقطعُ غواربَ الرجال (٢٠٠).

<sup>(</sup>٣٢) ينظر شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ٢٩:١.

<sup>(</sup>٣٣) المحتسب ١: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣٤) ينظر المحتسب ٢١٠١ غوارب الرجال: أصحاب الأطوار الغريبة من الرجال.

ولا شك أن هذه القراءة شاذة مع أنها أتت موافقة لوجه من وجوه اللغة عند العرب الفصحاء؛ وما ذاك إلا لأنها ضعيفة السند.

#### المرحلة الثانية: جمع المسلمين على مصحف واحد في عهد عثمان

من المعروف أن القرآن الكريم كان قد أعيد كتابته في خلافة عثمان \_ الله من المعروف أن القرآن الكريم كان قد أعيد كتابته في خلافة عثمان \_ التي لاختلاف الناس في قراءته، إذ ظهر الخلاف بين الناس نتيجة لرخصة التيسير التي ذكرت سلفًا، فكلُّ أحدٍ يقول: قراءتي أصحُّ من قراءتك، ولتوحيدهم على نص واحد مكتوب بين دفتي مصحف واحد، وبإجماع الصحابة عليه؛ ابتعادًا عما سببه تعدد المصاحف، وتعدد القراءات معها، فشكلت لجنة من: زيد بن ثابت الأنصاري، وعبدالله بين الزبير، وسعيد بن العاص، وعبدالرحمن بن الحارث بن هشام، وقد نفذت هذه اللجنة توجيهات عثمان بأن يكتبوا القرآن بما يتوافق ولغة قريش.

ونحن نلحظ في هذه المرحلة مستويين من الشذوذ:

#### المستوى الأول:

استبعاد كل القراءات التي لا تتطابق مع النص الأصلي تطابقًا مطلقًا، ولا يحتملها رسمه (٥٠). وهذا المستوى يمثله بعض القراءات التي استُبعدت من الرسم المصحفي؛ لأنها لا تتوافق مع لغة قريش. ومثالها ما ذكره ابنُ فارس عن أبي الحسن على بن إبراهيم العطار...عن هانئ، قال:

"كنت عند عثمان، وهم يعرضون المصاحف، فأرسلني بكتف شاة إلى أُبيِّ بنِ كعبِ فيها: (لَمْ يَتَسَنَّ)، و (فَأَمْهِلِ الكَافِرِيْنَ)، و (لا تَبْدِيْلَ لِلْخَلْقِ)، قال: فدعا بالدواة، ومحا إحدى اللامين، وكتب: (لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ) (الروم: ٣٠)، ومحا فأمْهِل،

<sup>(</sup>٣٥) ينظر تدوين القرآن الكريم الوثيقة الأولى في الإسلام: ٣١.

وكتب: ﴿فَمَهِّلِ الْكَافِرِينَ》 (الطارق: ١٧)، وكتب: ﴿لَمْ يَتَسَنَّهُ》 (البقرة: ٢٥٩)، ألحق فيها الهاء" (٢٦٠).

كما أورد عبدالله بن أبي داود السجستاني بسنده عن الزهري: أنَّ اللجنة الرباعية المذكورة سلفًا اختلفوا "يومئذ في التابوت والتابوه، فقال النفرُ القرشيون: التابوت، وقال زيدٌ: التابوه، فرفع اختلافهم إلى عثمان، فقال اكتبوا: (التابوت)، فإنه بلسان قريش "(٣٧).

ولا شك أن القراءات: (لم يتسنَّ، فأُمْهِل الكافرين، لا تبديل للخلق، التابوه) شاذةً لمخالفتها رسم المصحف الإمام، مع أنها لهجات لقبائل عربية فصيحة كانت حاضرة يوم نزول القرآن.

قال أبو عمرو بن العلاء في قوله: (لم يتسنَّ): إنَّها من ذواتِ التضعيفِ: (يتسنن)، ثم أُبدلت النونُ هاءً (٢٨٠).

#### المستوى الثاني:

بعد أن توسعت الفتوحات الإسلامية بعد وفاة رسول الله \_ رج حماعة من الصحابة إلى الأمصار الإسلامية يعلمون الناس القرآن مما كانوا قد تعلموه منه علم فكانت قراءة تلك الأمصار تختلف بحسب قراءة الصحابة الذين نزلوا بين ظهرانيهم.

ولما كتب عثمان المصاحف ووجهها إلى الأمصار، أرسل مع كل نسخة قارئًا ليعلم الناس مما هو موجود في تلك النسخة التي يحملها، وطلب من أهل ذلك المصر أن يتركوا من قراءاتهم كلَّ قراءةٍ لا تتوافق مع نص المصحف الذي وصل إليهم. وقد

<sup>(</sup>٣٦) الصاحبي في فقه اللغة: ١٣.

<sup>(</sup>٣٧) كتاب المصاحف: ٢٦.

<sup>(</sup>٣٨) ينظر الإبدال لأبي الطيب اللغوي٤٠٥٩:١ واللهجات العربية في التراث٢٠٣٠١.

استجاب أهلُ تلك الأمصار لطلبه هذا، وبدؤوا يبتعدون شيئًا فشيئًا عن القراءات التي تخالف رسم المصحف الذي وصل إليهم (٣٩).

ومن هنا يمكن أن نقول: إنه كان يوجد \_ في كل مصر \_ خطان يتنافسان في قراءة القرآن، وكانت الكوفة من أكثر الأمصار الإسلامية التي شهدت تنافسًا بين هذين الخطين، إذ المعروف أن قراءة أهل الكوفة حقبل وصول المصحف الإمام إليهم حهي قراءة عبدالله بن مسعود الهذلي \_ الذي أرسله عمر \_ العلم الناس القرآن في خلافته (١٠٠).

ونظرة فاحصة على مصحف عبدالله بن مسعود \_ الذي تقدم ذكره عند السجستاني \_ ترينا القراءات الكثيرة التي كان عبدالله يقرأ بها، والتي بمجملها تخالف رسم المصحف المجمع عليه، والتي وصفت بالشذوذ، ومن ثم تخلى عنها أهل الكوفة مع مرور الزمن والتزموا بما هو موجود بين دفتي المصحف الإمام الذي وصل إليهم (١٤).

ونحن سنأتي بمثالين لنتبيَّن وجوهَ شذوذها.

ـ قال تعالى: ﴿وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا﴾ (البقرة: ٦١).

قرأ ابن مسعود \_ وهي كذلك في مصحفه \_: "وثُومِها وعَدَسِها وبَصَلِها" (٢٠٠).

ذهب الفراء وابن جني إلى أن (فوم)، إنما هي لغة قديمة، ومعناها: (الحنطة)، وما يُخْتَبَزُ من الحبوب، يقال: فَوَّمْتُ الخبزَ واختبزتُه، وليست الفاءُ بدلاً من الثاء (٢٣٠).

<sup>(</sup>٣٩) ينظر في كل هذا الإبانة عن معاني القراءات لمكى بن أبي طالب القيسي:٣٧،٣٨.

<sup>(</sup>٤٠) ينظر جمال القراء للسخاوي٢:٢٣٧.

<sup>(</sup>٤١) ينظر كتاب المصاحف للسجستاني: ٦٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤٢) كتاب المصاحف للسجستاني:٥٥.

<sup>(</sup>٤٣) ينظر معاني القرآن للفراء ١:١٤، ولسان العرب (فوم).

وذهب ابنُ سيده، وبعضُ أهل التفسير إلى أنَّه على البدل، ف (الفوم) عندهم هو الثوم (١٤٤).

إلا أن المشاكلة بين ألفاظ الآية (فومها، عدسها، بصلها) جعلت الفراء يتردد في كلامه ويجعل قراءة: (فومها) أشبه شيء بالصواب عنده، قال: والإبدال موجود في كلام العرب، فيقولون: جَدَفٌ، وجَدَثٌ للقبر (٥٠٠).

ولا شك أنَّ هذه القراءة شاذةٌ لمخالفتها رسم المصحف الإمام.

ـ قال تعالى: ﴿وَهَـٰذَا بَعْلِي شَيْخاً ﴾ (هود: ٧٢). قرأ ابن مسعود: "وهذا بعلي شيخٌ" بالرفع (٤٦٠).

ووجه الرفع جائز في لسان العرب، حيث يجوز تعدد خبر المبتدأ الواحد، قال سيبويه: وهو كقولك: هذا حلوٌ حامضٌ، أي: مُزٌّ، وجعل منه قول الشاعر:

مَنْ يكُ ذا بتِّ فهذا بتِّي مُقَيِّظٌ مُصَيِّفٌ مُشَتِّي (١٤٧)

ولا شك أن هذه القراءة شاذة ؛ لأنها تخالف رسم المصحف الإمام ، مع أن لغة العرب تجيزها ومن هنا يمكن أن نقول : إنَّ هذه القراءات وأمثالها \_ مما هو موجود في مصحف ابن مسعود \_ شادَّة ، لأنها تخالف رسم المصحف الإمام الذي اجتمعت الأمة عليه.

<sup>(</sup>٤٤) ينظر لسان العرب (فوم).

<sup>(</sup>٤٥) ينظر معاني القرآن للفراء ١:١٤، ولسان العرب (فوم).

<sup>(</sup>٤٦) كتاب المصاحف: ٧٣.

<sup>(</sup>٤٧) ينظر الكتاب لسيبويه٢:٨٣، والبيت في ملحقات ديوان رؤبة ١٩١.

#### المرحلة الثالثة: مرحلة رواية القراءات

كُتِبَ لمدينة الكوفة أن تتصدر الأمصار الإسلامية في رواية القراءات، وفي القرن الأول الهجري خاصة لأسباب كثيرة من أهمها ما ذكرناه من التنافس الذي تم بين خطي قراءة ابن مسعود، وقراءة أبي عبدالرحمن السُّلَمي، وهذا التباين في رواية القراءات كان له مثيلٌ في الأمصار الإسلامية الأخرى ولكن بشكل أقل، حتى أننا لنجد فيما بعد وفي مدينة الكوفة تحديدًا مخالفات بين راويين لقارئ واحد: عاصم بن أبي النَّجودِ (١٢٧هـ)، وراوييه: (حفص وشعبة). وقد سأل حفص شيخة عاصمًا، فقال: إنِّي أرى أنَّ شعبة يخالفني في كثيرٍ من حروف القرآن؟! فقال عاصم: أقرأتُك بما أقرأني به أبو عبدالرحمن السلمي عن علي بن أبي طالب، وأقرأت شعبة بما أقراني به زرُّ بنُ حُبَيْشٍ (١٤٠٠) عن عبدالله بن مسعود (١٤٠١).

لقد كان لهذه المخالفات الأثر الكبير في اختيارِ القراءِ لقراءات بعينها كانوا يرددونها وأتقنوها حتى استفاضت عنهم، وتداولها القراءُ من بعدهم، وكان لها الأثرُ الكبيرُ في تصنيف القراءات \_ فيما بعد \_ إلى متواترة وشاذة.

#### \*اختيار القراء وأثره في تحديد القراءات الصحيحة والشاذة:

إن عملية اختيار القارئ لمفردات إقرائية من مروياته عن شيوخه لتأليف قراءة له كانت تتم على وفق قناعة هذا القارئ حيث يرى في هذا الوجه، أو ذاك أنه عنده الأولى والأحسن، ثم يداوم عليه حتى عُرِفَ به وله، وهكذا حتى يأتي على تأليف قراءة كاملة تضاف إليه. ومن الملاحظ أن اختيار الأئمة كان ينقسم إلى قسمين:

\_

<sup>(</sup>٤٨) هو زر بن حبيش الأسدي الكوفي (٨٢هـ)، عرض على عبدالله بن مسعود. غاية النهاية في طبقات القراء لابن الجزري ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٤٩) ينظر غاية النهاية في طبقات القراء ٢٥٤.

الأول: اختيار وافق الأثر من ناحية: صحة السند، وموافقة خط المصحف، وموافقة العربية، وهذا ما نجده في اختيارات الأئمة السبعة المشهورين الذين جمعهم ابن مجاهد في كتابه (السبعة في القراءات). وذلك أن كل واحد من هؤلاء السبعة اختار – فيما رَوَى وعَلِمَ وجهة من القراءات – ما هو الأحسن والأولى عنده، فالتزمه طريقة ، ورواه، وأقرأ به، واشتهر عنه، وعُرِفَ به، ونُسِبَ إليه، فقيل: حرف نافع وحرف ابن كثير....(٥٠٠).

الثاني: اختيار خالف فيه أصحابه الأثر من ناحية: صحة السند، أو مخالفة رسم المصحف، أو عدم صحته في العربية.

فهذا ابن مقسم العطار (٣٤٥هـ) (١٥) كان له اختيارٌ في القراءة شدٌّ فيه حيث كان يرى: أنَّ كلَّ قراءةٍ وافقت المصحف الإمام، ووجهًا في العربية، فالقراءة بها جائزة، وإنْ لم يكنْ لها سندٌ. وقد عُقد له مجلسٌ في بغداد في حضرة ابنِ مجاهدٍ (٣٢٤هـ)؛ فتاب ورجع عن فعلته (٢٥).

كما كان لابن شنبوذ (٣٣٨هـ) (٥٢) اختيارٌ يرى فيه: جواز القراءة بما خالف رسم المصحف شذَّ فيه عن العامة. وعُقد له مجلسٌ أيضًا في بغداد في حضرة ابن مجاهد على نحو ما سيصادفنا بعونِ اللهِ.

<sup>(</sup>٥٠) الجامع لأحكام القرآن ٤٦:١.

<sup>(</sup>٥١) محمد بن الحسن بن يعقوب بن الحسن أبو بكر البغدادي العطار، إمام مقرئ نحوي. قال الذهبي: كان من أحفظ أهل زمانه، ينظر غاية النهاية في طبقات القراء تسلسل (٢٨٧٢).

<sup>(</sup>٥٢) ينظر غاية النهاية٢:٢٤.

<sup>(</sup>٥٣) محمد بن أحمد بن أيوب بن الصلت بن شنبوذ، شيخ الإقراء بالعراق، أخذ القراءة عرضًا على إبراهيم الحربي. ينظر غاية النهاية تسلسل (٢٦٤٢).

كما كان لعيسى بن عمر الثقفي (١٤٩هـ) اختيارٌ في القراءة على مذاهب العربية يفارقُ فيه قراءة العامَّةِ، ويستنكرُهُ الناسُ، وكان الغالبُ عليه حبَّ النصبِ في الحركة الإعرابية \_ إن وجد إلى ذلك سبيلاً (١٥٥).

وغالبُ الظنِّ أنَّ هذه الاختياراتِ كانت صدًى لرخصةِ التيسيرِ التي ذكرناها سلفًا، أو قل امتدادًا لها؛ لأنه لم يحدثْ يومًا أنْ صدر ما يوجب منعها ممن بيده الأمرُ على مرِّ الزمن. ولكن لمَّا كان أمرُها قد أدى إلى أنْ تكاثرت اختياراتُ الأئمةِ \_ حتى بلغ حدًّا يحتاج فيه إلى جهودٍ كبيرةٍ لضبطها. إذ يذكر ابنُ الجزري (٣٣٨هـ) أنَّ آخرَ اختيارٍ في القراءات كان لأبي بكر بن فورك القبَّابِ الأصبهاني المتوفى سنة (٣٧٠هـ) وقد بلغ المئة سنة (٥٠٠ تجرد عالمٌ بالقراءات للقيام بهذه المهمة.

#### ابن مجاهد وضوابط القراءات الصحيحة والشاذة:

لم يكن ابنُ مجاهد البغدادي (٣٢٤هـ) هو أوَّلَ من أشار إلى ضوابط القراءات الصحيحة التي ذكرت سلفًا، فقد ذكرها كثيرٌ من العلماء قبله، منهم الفراء (٢٠٧هـ) وأبو عُبَيْد القاسم بن سلام (٢٠٢هـ) وغيرُهما كثيرٌ. (٢٥٠). وعندما جاء ابنُ مجاهد حاول أن يطبقها على كل القراءات والطرق والروايات في الأمصار الإسلامية حتى لا يختلط الصحيحُ بالشادِّ منها، وبهذه الطريقة اصطفى سبعَ قراءاتٍ لسبعةِ قرَّاءٍ، ثم حَكَمَ على ما عداها بالشُّذوذِ، كما سيأتي بيائهُ فيما بعدُ بعون الله. وهذه الضوابط هي:

#### أ) صحة السند مع ثبوت الرواية والشهرة عند الأئمة:

فحتى تُقْبَلَ أَيَّةُ قراءةٍ لا بد من ثبوت النقل والتواتر، ولا يجوز إعْمَالُ الرأي والاجتهاد في القراءة؛ لأنها سنةٌ يأخذُها الآخرُ عن الأوَّل إلى منتهاها إلى رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٥٤) ينظر غاية النهاية ٢٠٣١.

<sup>(</sup>٥٥) ينظر المصدر السابق١:٤٥٤.

<sup>(</sup>٥٦) ينظر معاني القرآن للفراء٢٩٣٢.

والناظرُ في كتب القراءات الشاذَّةِ يرى مواضعَ قد رُدَّتْ فيها مفرداتٌ بسبب الطعن في صِحَّةِ النقل. فقد ذُكَرَ ابنُ خالويه (٣٧٠هـ) أنَّ الحسن البصري (١١٠هـ) قرأ قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ (ق: ٢٤)، قرأها: "ألقِيًا في جهنَّم كلَّ كفَّارٍ عنيدٍ بنون توكيد خفيفة، قال ابن خالويه: لا يُقْرَأُ به؛ لأنَّ في سنده ضعفًا (٥٠٠).

ويذكرُ أنه ظهر في بداية القرن الرابع المهجري عالمٌ بالعربية حافظٌ للغةِ، هو ابنُ مقسم العطار (٢٦٥\_٣٤هـ) الذي كان يُرْوَى عنه أنَّه يقول: إنَّ كلَّ قراءةٍ وافقت المصحفَ، ووجهًا في العربية، فالقراءةُ بها جائزة، وإنْ لم يكنْ لها سندٌ. ثم عاد عن فعلتِهِ هذه بعد أن استُتيب في مجلس عُقِدَ له ببغداد بحضور ابن مجاهد (٨٥).

#### ب) موافقة أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالاً:

لقد أصبح لهذا الضابط الأهمية الكبرى بعد كتابة مصحف عثمان كما أسلفنا. إذ يُشترط في كلِّ قراءة حتى تقبلَ موافقة أحد المصاحف العثمانية التي أرسلت إلى الأمصار (٥٩). وقد كان لهذا الضابط منذُ القرن الأول الهجري الأثرُ الكبير في ردِّ كثيرٍ من القراءات ووصفها بالشذوذ؛ لأنها تخالف رسم المصحف.

قال الفراء في هذا الضابط: "اتّباعُ المصحفِ إذا وجدت له وجهًا من كلام العرب وقراءةُ القراءِ أحبُّ إلى من خلافه "(٦٠٠).

ثم إنَّ لهذا الضابطِ الأثرَ الفاعل في وجه من يحاول أنْ يقرأَ بخلاف رسم المصحف على نحو ما يُصادفنا عن ابن شنبوذ (٣٣٨هـ) الذي كان يقرأ بما يخالف رسم

<sup>(</sup>٥٧) ينظر القراءات الشاذة لابن خالويه ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٥٨) ينظر غاية النهاية٢:١٢٥.

<sup>(</sup>٥٩) الموافقة على نوعين: تحقيقًا: وهو أن يتطابق اللفظ مع مرسوم الخط دون زيادة أو نقصان وعليه أكثر مفردات القرآن. والموافقة احتمالاً: نحو: (ملك يوم الدين) حيث كتبت (ملك) بدون ألف.

<sup>(</sup>٦٠) معاني القرآن للفراء٢٩٣:٢.

المصحف. وقد أورد له ابنُ الجزري في كتابه (غاية النهاية في طبقات القراء) عددًا من القراءات، من مثل:

- . قرأ ابن شنبوذ: "فامْضُوا إلى ذِكْرِ اللهِ"، والنصُّ المصحفي: ﴿اسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾ (الجمعة: ٩).
- . قرأ ابن شنبوذ: "كلَّ سَفِيْنَةٍ صَاْلِحَةٍ غَصْبًا"، والنصُّ المصحفي: ﴿ كُلَّ سَفِينَةٍ عَصْبًا ﴾ (الكهف: ٧٩).
- . قرأ ابن شنبوذ: "تبَّتْ يَدَاْ أَبِيْ لَهَبٍ وَقَدْ تَبَّ"، والنصُّ المصحفي: ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَقَدْ تَبَّ"، والنصُّ المصحفي: ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ﴾ (المسد: ١) (١٦٠).

وبنظرة على هذه القراءات نلحظ أنها تخالف رسم المصحف الإمام، ثم إنَّ ابنَ شنبوذ لم يكن يدْعًا في قراءة هذه الألفاظ على هذه الوجوه، فقد سبقه إليها ابنُ مسعود (٦٢)، وعلى ما يبدو فقد كان يقرأ بها على هذه الوجوه تيمُّنًا بابن مسعود الذي قال عنه رسول الله: "من أحبَّ أن يقرأ القرآن غضًا كما أُنزل فليقرأهُ بقراءةِ ابنِ أمِّ عبدٍ" (٦٣)، واستمرارًا منه على رخصة الأحرف السبعة التي بَعُدَتْ عن زمانه وبقيت عالقةً في وجدانه.

وابن مجاهد الذي حمل راية ضبط القراءات، وإحكام الروايات عمَّنْ تقدَّمهُ، لم يكن ليرضى بأقلَّ من أنْ يقفَ في وجه من يقرأُ بما خالف رسم المصحف الإمام؛ احتياطًا منه للقرآن، وحِفْظًا لكتاب الله من أن يمسَّهُ سوءٌ. لذلك رَفَعَ أمرَ ابنِ شنبوذ للوزيرِ ابن مقلة سنة (٣٢٣هـ)، فعُقد له مجلسٌ بحضورِ العلماء والفقهاء، واستُتيب حتى رجع عن فعلته (١٤٥).

<sup>(</sup>٦١) ينظر في كل هذه القراءات غاية النهاية ٢: ٥١، أو تسلسل ٢٧٠٧.

<sup>(</sup>٦٢) ينظر معاني الفراء ٢٩٨:٣، والقراءات الشاذة ص ١٥٦، والبحر المحيط لأبي حيان٦:١٥٤.

<sup>(</sup>٦٣) سنن ابن ماجه ٤٩:١٤ وبرقم (١٣٨).

<sup>(</sup>٦٤) ينظر الفهرست ٣٥، وغاية النهاية٢:١٤، ٥٥.

#### ج) موافقة العربية ولو بوجه:

عندما نزل القرآن الكريم وتعلمه الصحابة الكرام من فم رسول الله \_ ﷺ \_ بقراءات مختلفة ، كانوا يتكلمون اللغة دون تأثرهم بقاعدة نحوية أو منطق لغوي. ولكن بعد أن تطرق اللحن إلى ألسنة الناس \_ لدخول الأعاجم في دين الله أفواجًا \_ بدأ العلماء يستنبطون قواعد للغة كان الأساس منها تعليميًا ؛ حتى لا يلحن هؤلاء في نطق كلام الله سبحانه.

إن قواعد النحو التي استنبطها أولئك العلماء ربما كان يصطدم بعضها مع بعض القراءات القرآنية ؛ لأنها لا تتفق مع قياسهم النحوي، فآثروا غيرها عليها لأنها تؤدي المطلوب.

ومن هنا يمكن أن نقسم القراءات التي طعن بها النحاة من المدرستين البصرية والكوفية على ثلاثة أقسام:

#### أ) قسم طعن فيه نحاة البصرة وأجازه نحاة الكوفة:

والحق يجب أن يقال ابتداءً: فالذين استنبطوا قواعد النحو من البصريين، وأصلوا قواعدهم كالخليل وسيبويه لم تكن هذه التهمة ظاهرة عامة عندهم، بل إن سيبويه على طول كتابة لم يتلفظ بكلمة واحدة يطعن فيها بأية قراءة على كثرة القراءات التي استشهد بها في كتابه. ولكن إذا كانت القراءة لا تتفق مع قياسه النحوي كان يومئ إليها إيماءً بأن يأتي بكلام منثور يشبه هذه القراءة يصفه بأنه لا يجوز في كلام العرب، وربما حصر جوازه بالشعر، حيث يورد بيتًا من الشعر فيه ضرورة تشابه تلك القراءة.

ففي قوله تعالى: (هَ وُلاء بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ) (هود: ٧٨). قرأ الحسن البصري وزيد بن علي وعيسى بن عمر ومحمد بن مروان: "هَ وُلاء بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرَ" بنصب الراء. حيث جعل (أطهر) حالاً و (هُنَّ) ضمير فصل (١٥٥).

<sup>(</sup>٦٥) ينظر المحتسب ٢:١١ه، والقراءات الشاذة لابن خالويه ص ٦٠، والبحر المحيط ٥:٧٤٧.

والبصريون لا يجوزون أن يقع ضمير الفصل بين معرفة ونكرة بل يجب أن يكون بين معرفتين نحو: زيدٌ هو العاقلُ.

وسيبويه لم يتطرق إلى تخطئة هذه القراءة وإنما أثبت عنوانًا في كتابه: (هذا بابٌ لا تكون هو وأخواتها فيه فصلاً)، ولكن يكون مبتداً، نحو: (ما أظنُّ أحدًا هو خيرً منك)، ولا يجوز عنده: (ما أظنُّ أحدًا هو خيرًا منك)؛ لأن (هو) وقع بين نكرتين ثم نقل خبرًا عن يونس أن أبا عمرو رأى قراءة نصب (هنَّ أطهرَ) لحنًا (١٦٠).

والكوفيون يجوزون وقوع ضمير الفصل بين الحال وصاحب الحال؛ لذلك كانت هذه القراءة مقبولة عندهم. قال الكسائي: (هنَّ أَطْهَرَ) بالنصب صوابٌ يجعل (هُنَّ) عمادًا (١٧٠).

#### ب) قسم طعن فيه نحاة الكوفة وأجازه البصريون:

كان الكوفيون أكثر جرأة من البصريين على الطعن في القراءات القرآنية التي لا تتفق مع قياسهم النحوي، فالذي أسس مذهبهم النحوي (الفراء) تحديدًا كان يطعن في القراءات التي لا تتفق مع مذهبه النحوي، ولربما وصفها بالشذوذ مرة، وبالقبح مرة ثانية، وبأنها مرذولة مرة ثالثة، وربما ذهب إلى وصف القراء بأنهم يتوهمون في قراءاتهم (٢٨٠).

ففي قوله تعالى: ﴿مَّا أَنَاْ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيَّ ﴾ (إبراهيم: ٢٢).

<sup>(</sup>٦٦) ينظر الكتاب لسيبويه ٣٩٥:٢ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٦٧) ينظر الإنصاف مسألة (٦٠٠).

<sup>(</sup>٦٨) ينظر (حقيقة رأي البصريين والكوفيين في الاستشهاد بالقراءات القرآنية على قواعدهم النحوية) مجلة (دراسات يمنية) العدد (٨٠) يناير- مارس ٢٠٠٦م.

قرأ حمزة ويحيى بن وثاب (١٩٠ : "مَّا أَنَاْ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيٍّ" بكسر ياء (مصرخيٍّ) مع التشديد، وهي قراءة سبعية متواترة (٧٠٠).

فقد طعن في قراءة حمزة هذه، وحجته: أن الياء الأولى من: (مصرخيْ) ساكنة، وياء المتكلم كذلك ساكنة؛ فالتقى ساكنان؛ فوجب تحريك الثانية بالفتح لذلك.

أمَّا قراءة حمزة: (بمصرخيِّ) بكسر الياء من المتكلم مع التشديد، فقال عنها الفراء: "ولعلها من وَهْمِ القراءِ طبقة يحيى، فإنه قلَّ من سَلِمَ منهم من الوهم" (١٧١). ج) قسم طعن فيه نحاة البصرة ونحاة الكوفة:

وربما اشترك متأخرو البصرة والكوفيون في تخطئة بعض القراءات المتواترة.

من ذلك قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾ (النساء: ١).

قرأ حمزة: ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ يهِ وَالأَرْحَامِ ﴾ بجر: (الأرحام) (٧٢).

أما قراءة الجر هذه: (والأرحام)، فهي على عطف هذا الاسم على الضمير المجرور بالباء (الهاء) من (به).

وهم يرون أن هذا العطف غير جائز في لغة العرب، وهو إن ورد فسبيله الشعر، ولا يجوز أن يحمل كتابُ الله (عز وجل) عليه. وهذا ما ذهب إليه جمهور البصريين، والفراء، والزمخشري، وابن عطية، وحجتهم: أن الجار والمجرور كالشيء الواحد،

<sup>(</sup>٦٩) يحيى بن وثاب الأسدي مولاهم الكوفي، تابعي ثقة كبير من العباد الأعلام، روى عن ابن عمر وابن عباس كان مقرئ أهل الكوفة في زمانه. قال عنه الأعمش: يحيى أقرأ من بال على التراب، مات سنة (١٠٣هـ)، ينظر غاية النهاية تسلسل (٣٧٨٢).

<sup>(</sup>٧٠) ينظر معاني القرآن للفراء ٢:٥٧، والسبعة ٣٦٢.

<sup>(</sup>٧١) ينظر معاني القرآن للفراء ٢٠٥٢.

<sup>(</sup>٧٢) معاني القرآن للفراء ٢٥٢١، السبعة٢٢٦، النشر٢٤٧:٠

فإذا عطفت على الضمير المجرور، فكأنك قد عطفت الاسم (الأرحام) على الحرف الجار (الباء)، وعطف الاسم على الحرف لا يجوز (٧٣).

وقد أجاز قوم ذلك العطف منهم: يونس بن حبيب، والأخفش الأوسط، وقطرب، وابن مالك، وأبو حيان وابن هشام (٧٤).

واحتج هؤلاء بوجود ما يماثل هذه القراءة في النثر، والشعر، بله في كتاب الله (عز وجل).

فمن النثر احتجوا بما نقل عن العجاج أنه كان يقول إذا قيل له: كيف تجدك؟
 يقول: خير عافاك الله. يريد: بخير (٥٥).

#### ❖ ومن الشعر قوله:

فاليومَ قرَّبتَ تهجونا وتشتُمُنا فاذهبْ فما بكَ والأيامِ مِنْ عجبِ فالأيام جُرَّ لأنه عطف على الكاف في (بك) والتقدير: (بكَ والأيام) (٢٧).

ومن القرآن قوله جل شأنه: ﴿وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ》 (البقرة: ٢١٧).

فعطف (المسجدِ) على الهاء في (يهِ).

قال المبرد: لو صلَّيتُ خلف إمامٍ يقرأً: (بهِ والأرحامِ) بالخفض لأخذتُ نعلي ومضيتُ (٧٧٠).

<sup>(</sup>٧٣) ينظر الإنصاف ٢:٦٦٤.

<sup>(</sup>٧٤) ينظر شرح الأشموني ٢:٢٩:٢، وشرح التصريح على التوضيح لخالد الأزهري٢٥١،١٥١.٢.

<sup>(</sup>٧٥) ينظر الحجة لابن خالويه ١١٩.

<sup>(</sup>٧٦) ينظر الكتاب لسيبويه ٣٨٣:٢.

<sup>(</sup>٧٧) ينظر الكامل في اللغة والأدب للمبرد ٢:٥٥، والجامع لأحكام القرآن ٥:٢.

#### اختيار ابن مجاهد للقراء السبعة مع رواهم:

لقد استمر أئمة القراءات يتناقلون القراءاتِ الصحيحة المتواترة، ولم يكونوا ليخصصوا أئمة بأعيانهم يأخذون عنهم القرآن وحدهم.

وقد ذكرنا كيف أن أئمة القراءات كانوا يختارون من مرويًاتهم عن شيوخهم قراءة يقرؤون بها، ويداومون عليها، وتضاف إليهم، ومن ثم حملها عنهم تلاميذُهم ؛ مما جعل هؤلاء الأئمة يتكاثرون في اختياراتهم ؛ حتى أنَّا لنجد أنَّ أبا عُبيد القاسم بن سلام يصنف كتابًا في القراءات يجمع فيه قراءاتِ خمسة وعشرين إمامًا من بينهم السبعة الذين اختارهم \_ فيما بعد \_ ابن مجاهد في كتابه: (السبعة في القراءات) (۱۸۰۰).

- وقد كان هارون بن موسى الأعور العتكي  $(^{(4)})$  قبل المئتين \_ تلميذ أبي عمرو قد ألف كتابًا في وجوه القراءات، وتتبع الشاذَّ منها، وبحث عن إسناده  $(^{(A)})$ .
- ـ وكان بعده أحمد بن جبير بن محمد الكوفي (٢٥٨هـ) (١٨) نزيلُ أنطاكية ، جمع كتابًا في قراءات الخمسة من كل مصر واحد (٢٠١).
- وكان بعده القاضي إسماعيل بن إسحاق المالكي (٢٨٢هـ) صاحب (قالون)، ألف كتابًا في القراءات جمع فيه قراءات عشرين إمامًا، منهم هؤلاء السبعة (٨٣٠).

<sup>(</sup>٧٨) ينظر النشر ٢٤١١.

<sup>(</sup>٧٩) هارون بن موسى أبو عبدالله الأعور العتكي البصري، له قراءة معروفة روى القراءة عن عاصم الجحدري وعاصم بن أبي النجود وأبي عمرو بن العلاء، مات قبل المئتين، ينظر غاية النهاية تسلسل (٣٦٧٥).

<sup>(</sup>٨٠) ينظر غاية النهاية ٣٤٨:٢، ومنجد المقرئين ٦٩.

<sup>(</sup>٨١) أحمد بن جبير بن محمد بن جعفر أبو بكر الكوفي، نزيل أنطاكيا، كان من أئمة القراءة، جليل، ضابط، ثقة، توفي سنة (٢٥٨هـ)، ينظر غاية النهاية تسلسل (٢٦٩).

<sup>(</sup>۸۲) النشر ۲:۱۳.

<sup>(</sup>٨٣) السابق ٣٤:١.

- وكان بعده الإمام الطبري (٣١٠ه) جمع كتابًا سمَّاه (الجامع)، فيه نيِّفٌ وعشرون قراءة (١٤٠٠).
- وكان بعده أبو بكر الداجوني (٣٢٤ه) (٥٥) جمع كتابًا في القراءات، وأدخل معهم أبا جعفر أحد العشرة (٢٦).

وقد تتابعت مؤلفات الأئمة في قراءة كل إمام محاولين أن يضبطوا قراءة كل واحد منهم، وأن يميزوها بجميع خصائصها من حيث: الإدغام، والإمالة، والاختلاس، وتحقيق الهمز، وتسهيله، والإشمام، وظواهرها الصرفية، والنحوية، واللغوية، وغيرها.

ولكن هذه المؤلفات لم تستطع أن تُوقف سيلَ تعددِ الطرق والروايات للتلاميذ الذين أخذوا عن أئمتهم. وكان من هؤلاء التلاميذ المتقن للرواية والدراية، ومنهم المتقن لإحداهما دون الأخرى. فتعددت القراءات والاختيارات، وكثر فيها الاختلاف، واتسع الخرق. وقد صور ذلك ابن مجاهد في مقدمة كتابه خير تصوير (٨٠٠).

وقد كانت هذه الأسباب داعيًا لأنْ يتجرد عالمٌ بالقراءات؛ ليقابل بينها مع كثرة انتشارها في الأمصار، وينتقي منها قراءاتٍ لأئمة مشهورين بالثقة، والأمانة،

<sup>(</sup>۸٤) نفسه ۲:۱۳.

<sup>(</sup>٨٥) محمد بن أحمد بن عمر بن سليمان، أبو بكر الضرير الرملي، يعرف بالداجويني نسبة إلى قرية (داجون) قرب الرملة في فلسطين، أخذ القراءة عرضًا وسماعًا عن الأخفش بن هارون، مات سنة (٣٢٤هـ)، ينظر غاية النهاية تسلسل (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٨٦) النشر ٢:٤٣.

<sup>(</sup>۸۷) مقدمة السبعة ۱۲.

والضبط، ودوام الإقراء؛ حتى لا يتفاقم الأمر، ويلتبس الحقُّ بالباطل، وتصبح قراءةُ القرآن فوضى لكل أحدٍ يقرأ حسب معرفته (^^^).

وقد تصدى ابن مجاهد لهذا العمل الضخم، واصطفى من كل مصرٍ \_ وُجِّه اليه بمصحف \_ إمامًا عُرف بالثقة، والأمانة، والضبط، واستفاضت قراءته بالأمصار، وتواترت، ثم اختار مع كل قارئ راويين له كانا قد حملا قراءته عنه، وثبَّتها في كتابه (السبعة في القراءات).

فاختار من المدينة نافعًا ابنَ أبي نعيم (١٦٩هـ)، ومعه: قالون، وورش. واختار من مكة ابنَ كثير (١٢٠هـ)، ومعه: البزي، وقنبل. واختار من البصرة أبا عمرو بن العلاء (١٥٤هـ)، ومعه: الدوري، والسوسي. واختار من الكوفة عاصمًا ابن أبي النجود (١٢٧هـ)، ومعه حفص، وشعبة. وحمزة بن حبيب الزيات (١٥٧هـ)، ومعه: خلف وخلاد. والكسائي (١٨٩هـ)، ومعه أبو الحارث وحفص الدوري.

على أنه \_ رحمه الله \_ لم يُهمل باقي القراءات بل أطلق عليها شاذة، وهو عنده ليس مما لا يجوز القراءة به، أو غير صحيح، وإنما هو أقل انتشارًا واستفاضة من هذه السبعة التي اختارها، وضمّها في كتابه؛ لذلك نراه يؤلف كتابًا في (الشواذ من القراءة) بعد كتاب السبعة ضمنه كثيرًا من المفردات التي وصفها بالشذوذ، لا من حيث مخالفتُها للضوابط الثلاثة المذكورة سلفًا، بل من حيث عدد من يقرأ بها قياسًا بهؤلاء السبعة الذين انتخبَهم. ولكنَّ كتاب الشواذ هذا ضاع من أيدي الزمن مع بقاء خبره، إذ إنَّ ابن جني يدير جزءًا من كتابه (المحتسب) على كتاب ابن مجاهد في الشواذ فيقول: "على أننا نُنحى فيه على كتاب أبي بكر أحمد بن موسى بن مجاهد \_ رحمه الله \_ الذي وضعه لذكر الشواذ من القراءة، إذ كان مرسومًا به محنوَّ الأرجاء عليه، وإذ هو

<sup>(</sup>۸۸) السبعة ٥٥ ٢٦.

أثبت في النفس من كثير من الشواذ المحكية عمَّن ليست له روايتُه، ولا توفيقُه، ولا هدائته" (٨٩).

إذنْ يمكن أنْ نقول: إنَّ عمل ابن مجاهد هذا قام على ركنين أساسين: الأول: اصطفاء قراءات لسبعة قراء ارتضتهم الأمةُ، وأطبقت عليهم من شرقها

إلى غربها.

الثاني: بيان مفهوم القراءات الشاذة عنده، وهو ما فوق السبعة، وليس مما فقد أحد الشروط الثلاثة التي ذكرناها كما حدث للشارحين لهذه الضوابط ممن أتى بعده؛ لذلك نجد أنَّ كثيرًا من القراءات التي ضمَّنها ابن بعني (٣٩٣هـ) في (محتسبه)، والتي أطلق عليها (شاذة) \_ بسبب اقتصار ابن مجاهد على السبعة دون غيرهم من القراء، أو بسبب انحصار اختياره براويين لكل قارئ من السبعة دون غيرهما من الرواة \_ قد أخرجها ابن الجزري (٨٣٣هـ) من الشذوذ إلى الصحة، وضمنها في كتابه (النشر) وهذا سنامُ هذه الدراسة.

والحق إنَّ مقياس الشذوذ الذي كان في عصر ابن مجاهد بدأ يختفي تدريجيًا، وعادت الضوابطُ الثلاثة للقراءات الصحيحة التي اعتمدها العلماء في تمييز القراءات الصحيحة من الشاذة لتكون هي الأساس.

وقد عاب بعض العلماء على ابن مجاهد اقتصاره على راويين لكل قارئ من القراء السبعة. فهذا أبو حيان الأندلسي يقول:

"وهل هذه المختصرات التي بأيدي الناس اليوم ك: التيسير، والتبصرة، والعنوان، والشاطبية بالنسبة لما اشتُهر من قراءات الأئمة السبعة، إلا نَزْرٌ من كَثْرٍ، وقَطْرَةٌ من قَطْر...هذا أبو عمرو بن العلاء الإمام الذي يقرأ أهل الشام بقراءته، اشتهر

\_

<sup>(</sup>٨٩) المحتسب في شواذ القراءات ٢٥:١.

عنه في هذه الكتب المختصرة اليزيدي، وعنه رجلان: الدوري، والسوسي، وعند أهل النقل اشتُهر عنه سبعة عشر راويًا. فكيف تقتصر قراءة أبي عمرو على اليزيدي، ويُلغى مَنْ سِواه من الرواة على كثرتهم، وضبطهم، ودرايتهم، وثقتهم. وربما يكون فيهم من هو أوثق، وأعلم من اليزيدي" (٩٠٠).

#### بين (المحتسب) و (النشر):

ذكرنا سلفًا أنَّ ابن مجاهد انتخب سبعة قراء لسبع قراءات، ومع كل قارئ راويان، وضمنهما في كتابه (السبعة)، وأطلق على كل ما خرج عن هذه السبع وصف الشذوذ، وهو عنده ليس مما لا يجوز القراءة به، ولكن لكونها أقل انتشارًا من القراءات السبع. وقد راح العلماء يحتجون لهذه القراءات السبع، يعرضونها على قياسهم النحوي مرة، وعلى كلام العرب المسموع مرة أخرى، ويقلبونها على وجوه ترتضيها عقولُهم، وتطمئن لها قلوبُهم مرة ثالثة. وخيرُ مَنْ يُمثِّلُ هذا الاتجاه أبو على الفارسي (٣٧٧هـ) الذي ألف كتابًا في الاحتجاج للقراءات السبع التي أوردها ابن مجاهد في كتابه. وبعد أنْ تفرَّغ أبو على منه حدَّثَ نفسَه بأنْ يضع كتابًا في الاحتجاج للقراءات الشاذة ـ التي جمعها ابن مجاهد في كتاب آخر لم يسمُهِ ـ "وهمَّ أنْ يضع يده فيه، ويبدأ الشاذة ـ التي جمعها ابن مجاهد في كتاب آخر لم يسمُهِ ـ "وهمَّ أنْ يضع يده فيه، ويبدأ به، فاعترضت خوالجُ هذا الدهر دونه، وحالت كبواتُه بينه وبينه "(١٩).

من أجل ذلك امتشق ابن عني قلمة ، ليحتج للقراءات الشاذة \_ كما احتج للمتواترة \_ فألف كتاب (المحتسب) في الاحتجاج لها ، ولكنه لم يصنع هذا الكتاب ليكون محتجًّا لكل القراءات الشاذة "وإنما الغرض منه إبانة ما لَطُفَت صفتُه وأَغْرَبَت طريقتُه" (٩٢).

<sup>(</sup>٩٠) ينظر النشر ١:١٤، ٤٢.

<sup>(</sup>٩١) المحتسب ٣٤:١، وينظر ١٥:١.

<sup>(</sup>٩٢) المصدر السابق ١: ٣٥.

وهذا الشاذُ الذي عَرَضَ ابنُ جني للاحتجاج له، إنَّما هو \_ كما ذكرنا \_ ما شذَّ عن السبعة، وغمض عن ظاهر الصنعة، وقد تحرَّى الصحة في روايته من طريقه، وطريق غيره من الرواة، وقد أداره على كتاب ابن مجاهد في الشواذ "إذ كان مرسومًا به محنوَّ الأرجاء عليه، وإذ هو أثبتُ في النفس من كثير من الشواذ المحكية عمَّن ليست له روايتُه، ولا توفيقُه، ولا هدايتُه "(٩٣).

على أنَّ ابنَ جني \_ رحمه الله \_ لم يكتفِ بالاحتجاج للقراءات الشاذة مما هو موجود في كتاب ابن مجاهد، بل عرَّج على كتاب لأبي حاتم السجستاني (٢٥٥هـ) في الشواذ، ولكن لم يسمِّه، وعلى كتابٍ لقطرب (٢٠٦هـ) في الشواذ لم يسمه أيضًا، فأورد عددًا من القراءات لا بأس به، واحتجَّ لها في (المحتسب) (١٩٤).

ومن المعلوم أنَّ الضوابط الثلاثة للقراءات الصحيحة المتواترة بدأت تعود تدريجيًّا بعد ابن مجاهد؛ مما حدا بابن الجزري أنْ ينتقي ثلاث قراءات لثلاثة قرَّاء تتفق مع هذه الضوابط، ويضيفها إلى القراءات السبع، وهي: قراءة يزيد بن القعقاع من رواية ابن وردان وابن جَمَّاز، وقراءة يعقوب من رواية روح ورويس، وقراءة خلف من رواية إدريس وإسحاق الوراق. وبذلك يصبح عددُ القراءات الصحيحة المتواترة عشرًا ضمَّنها ابنُ الجزري في كتابه (النشر في القراءات العشر).

ونحن بعد أنْ قابلنا بين قراءات (المحتسب)، وبين قراءات (النشر)، وجدنا أنَّ كثيرًا من المفردات التي أوردها ابنُ جني في (محتسبه) والتي هي شاذة في مصطلح ابن مجاهد \_ قد أدخلها ابنُ الجزري في (نشره)؛ وما ذلك \_ برأينا \_ إلا بسبب تطور

<sup>(</sup>۹۳) نفسه ۱:۰۵.

<sup>(</sup>۹٤) نفسه ۱:۳۵ ۳۵.

مصطلح الشذوذ من زمن كتابة المصحف إلى زمن ابن مجاهد، ثم عودته لما كان عليه على يد ابن الجزري.

فقد أحصيتُ ثمانيًا وخمسين قراءةً شاذة انتقاها ابنُ الجزري من المحتسب، وضمَّنها في النشر أثبتناها في آخر البحث.

ونحن لو عرضنا هذه القراءات على ضوابط القراءات الصحيحة المتواترة لوجدنا أنّها لا تخالف رسم المصحف الإمام المجمع عليه، ولا بواحدة منها. كما أنها صحيحة الرواية، فضلاً عن أنها متواترة، وهذا ما أخبَرنا به ابن جني نفسه في مقدمة كتابه، إذ يقول: "إلا أنّه مع خروجه عنها \_ أي عن قراءة القراء السبعة \_ نازعٌ بالثقة إلى قرّائه، محفوفٌ بالروايات من أمامه وورائه" (٥٩). كما أنّه موافقٌ للعربية في مجمله "ولعله، أو كثيرًا منه مساو في الفصاحة للمجتمع عليه" (٩٦).

ويقول: "لكن غرضنا منه أن نُرِيَ وجه قوةِ ما يسمى الآن شادًا، وأنّه ضاربٌ في صحة الرواية بجرانِهِ، آخذٌ من سمت العربية مهلة ميدانه؛ لئلا يرى مُرًى أنّ العدول عنه إنما هو غضٌ منه، أو تهمةٌ له "(٩٧). ولا يغفل ابن جني أنّ قسمًا منه ربما فيه تكلف في الصنعة، وضَعْف في الحجة، فإذا لم يجد وجهًا للقراءة يطمئن إليه \_ إما لشذوذه في اللغة، أو لحاجته إلى التكلف والاعتساف \_ لم يتحرّج أنْ يردّها، أو يضعف القراءة بها، وكان هذا ديدنُه على طول كتابه (٩٨).

<sup>(</sup>٩٥) المحتسب ٣٢:١.

<sup>(</sup>٩٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۹۷) نفسه ۱:۳۳.

<sup>(</sup>٩٨) ينظر المحتسب مثلاً ٢٠٦، ٢٠٦.

ولكن ذلك لا يطعن في أكثره، ولا يقلل من قيمته الإقرائية؛ لأن القراءة إذا ما تُبَتَتْ بالنقل المتواتر عن رسول الله \_ ﷺ \_ ووافقت أحد المصاحف العثمانية، فلا مجال للقياس فيها؛ لذلك يقول أبو عمرو الداني:

"وأئمةُ القراءة لا تعملُ في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة، والأقيس في العربية، بل على الأثبت في الأثر، والأصح في النقل. والروايةُ إذا ثبتت عنه لا يردها فشوُّ لغة، ولا قياسُ عربية؛ لأن القراءة سنةٌ متَّبعة يلزمُ قبولُها، والمصيرُ إليها" (٩٩).

ونحن سنورد \_ بإذن الله \_ أمثلةً على كلا النوعين في هذه المفردات \_ أعني المفردات التي فيها قوة في القياس، والقراءات التي فيها ضَعف في الصنعة، وتكلف في الحجة \_ وكل ذلك من خلال مباحث: نحوية، وصرفية، ولغوية، وصوتية. ثم نتبع ذلك بجدول \_ كما وعدنا \_ نورد فيه كلَّ المفردات التي أوردها ابن جني في (محتسبه) على أنها شاذة عند ابن مجاهد، ومن ثم ضمَّنها ابن الجزري في (نشره) على أنها مفرداتٌ صحيحة متواترة.

\*أمثلة من القراءات التي فيها وجه نحوي:

\*حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مُقامه:

قوله جل شأنه: ﴿يمَا حَفِظَ اللَّهُ﴾ (النساء: ٣٤). قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع: (بما حفظ الله) بالنصب في لفظ الجلالة (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٩٩) جامع البيان في القراءات السبع نقلاً عن منجد المقرئين: ٦٥.

<sup>(</sup>١٠٠) المحتسب ١:٨٨١، والنشر ٢:٩٤٢.

قال ابن جني: هو على حذف المضاف، وإقامة المضاف إليه مقامه، وهو على تقدير: بما حفظ دينَ اللهِ، ثم حذف المضاف (دين)، وأقام المضاف إليه مقامه، فأخذ حكمه في الإعراب (١٠١١).

وحذف المضاف، وإقامة المضاف إليه مقامه مطّرد في القرآن، وفي الشعر الفصيح.

فمن وروده في القرآن قوله جلَّ ثناؤُه: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا﴾ (يوسف: ٨٢) والتقدير: أهلَ القريةِ.

ومن وروده في الشعر قول الشاعر:

إذا لاقيت قومي فاسأليهم كفى قومًا بصاحبهم خبيرا أعفو عن أُصول الحقِّ فيهم إذا عَسُرَتْ وأقتطعُ الصُّدورا؟

أي: أقتطعُ ضغائنَ الصدورِ، ثم حذف المضاف (ضغائن)، وأقام المضاف إليه (الصدور) مقامه، فأخذ حكمه. ومن هنا نجد أنَّ هذه القراءة قويةٌ في قياس العربية.

المنادى المضاف إلى ياء المتكلم:

قوله جلَّ شأنه: ﴿أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى علَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللَّهِ﴾ (الزمر: ٥٦).

قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع: (يا حسرتاي) بألف بعدها ياءٌ مفتوحة (١٠٢).

قال ابن جني: وهذه القراءة فيها إشكال؛ وذلك أنَّ الألف في (حسرتا)، إنما هي بدلٌ من ياء المتكلم؛ لأنَّ الأصل (حسرتي)، ثم أُبدلت الياءُ ألفًا هربًا إلى خفة الألف من ثقل الياء، وهو كقولك:

<sup>(</sup>۱۰۱) ينظر المحتسب ١٨٨١.

<sup>(</sup>۱۰۲) المحتسب ۲:۲۳۷، والنشر ۲:۳۲۳.

يا غلاما ويا صاحبا، وأنت تريد: يا غلامي ويا صاحبي، قال: ومنه قول الشاعر:

# يا ابنةً عمَّا لا تلومي واهجعي

فأبدل من ياء (عمي) ألفًا. ثم إنَّ أبا جعفر أتى بياء للمتكلم ثانية بعد الألف، فأصبح عندنا ياءان للمتكلم، وهو وجه إشكال هذه القراءة (١٠٣).

إلا أنَّ ابن جني على عادته لم يعدم وجهًا من التأويل تصح عليه هذه القراءة، فذهب في تأويلها: إلى أنه جمع بين العوض والمعوض منه، أي: بين الألف، والياء (حسرتاي)، قال: وقد ورد الجمع بين العوض، والمعوض منه في كلام العرب، ومنه قول الشاعر:

إني إذا ما حدثُ ألَّا أقولُ يا اللهمَّ يا اللهمَّ يا اللهمَّ اللهمَّ فحمع بين (يا) التي للنداء، والميم في (اللهمَّ)، فقال: يا اللهمَّ (١٠٤٠).

ونرى ابن الجزري يدافع عن هذه القراءة، التي صحت روايةً عن غيرِ واحدٍ، كأبي العزِّ، وابن سِوار، وأبي الفضل الرازي، قال: ولا يُلتفت إلى من ردَّه بعد صحة روايته (١٠٠٠). وفي هذا تأكيدٌ لقول الداني المذكور سلفًا: إنَّ القراءة إذا ثبتت بالنقل المتواتر، فلا يردُّها فشوُّ لغة، ولا قياسُ عربية. ومن هنا ضمَّ ابن الجزري هذه القراءة في (نشره).

### \*العطف على الضمير المرفوع المتصل:

قوله جل ثناؤه: ﴿ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ﴾ (يونس: ٧١).

<sup>(</sup>١٠٣) ينظر الكتاب لسيبويه ٢١٤:٢، والمحتسب٢٣٨:٢

<sup>(</sup>١٠٤) ينظر المحتسب ٢٣٨١، والنداء وتطبيقاته في القرآن الكريم ٨١.

<sup>(</sup>١٠٥) النشر٢:٣٦٣.

قرأ أبو عمرو ويعقوب: (وشركاؤُكم) بالرفع (١٠٦).

قال ابن جني: رفعه على العطف على الضمير المرفوع المتصل (الواو) في (أجمعوا)، وساغ عطف (شركاؤكم) على (الواو) من غير توكيد لهذه الواو؛ لأنَّ الكلام طال بالمفعول به (أمركم) قال: ومثله أنْ تقول: قمْ إلى أخيك وأبو محمدٍ. فتعطف على الضمير المستتر في (قم) من غير توكيد؛ لأنك فصلت بالجار والمجرور (إلى أخيك).

وقال ابن جني: وإذا جاز الفصل بما هو أقل من الجار والمجرور، وهو (لا) في قوله جل ثناؤه: ﴿مَا أَشْرَكْنَا وَلا آبَاؤُنَا﴾ (الأنعام:١٤٨). فجوازه على الجار والمجرور أحرى (١٠٧).

والبصريون والكوفيون يجمعون على أنه إذا عطفت على الضمير المرفوع المتصل وجب أن تفصل بينه، وبين ما عطفت عليه بشيء. وأكثر ما يكون الفصل بالضمير المرفوع المنفصل كقوله جل ثناؤه: (قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّبينٍ الطّنبياء: ٥٤). فقوله: (آباؤكم) معطوفٌ على الضمير (التاء) في (كنتم).

وقد يكون الفصل بغير الضمير المرفوع المنفصل. ومنه قوله جل ثناؤه: ﴿جَنَّاتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ ﴾ (الرعد: ٢٣). فه (مَنْ) معطوفٌ على الواو في (يدخلونها)، وصح ذلك للفصل بالمفعول به، وهو (الهاء)، لذلك قال ابن مالك في ألفيته:

| عطفتَ فافصلْ بالضميرِ المنفصل | وإنْ على ضميرِ رفعٍ متصلْ |
|-------------------------------|---------------------------|
| (۱・۸)                         | أو فاصلِ ماأ              |

<sup>(</sup>١٠٦) المحتسب ٢١٤١، والنشر ٢٨٦٢.

<sup>(</sup>۱۰۷) ينظر المحتسب ۲۱٤:۱ ۳۱.

<sup>(</sup>۱۰۸) ينظر شرح ابن عقيل: ٥٠١ ٥٠٠.

وهناك وجه آخر تصح عليه هذه القراءة. وهو أن يكون (وشركاؤكم) مرفوعا على الابتداء أي: وشركاؤكم فليجمعوا أمرَهم (١٠٩).

ومن هنا نجد أنَّ هذه القراءة صحت قياسًا كما صحت سماعًا ؛ لذلك نرى ابن الجزري أثبتها في (نشره)، وأخرجها من الشذوذ إلى الصحة.

#### كان التامة:

قوله جل ثناؤه: (كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء) (الحشر: ٧).

قرأ ابن عامر، وأبو يزيد بن القعقاع: (تكون) بالتاء. وضم الدال ورفع الهاء من (دُولَةٌ) (۱۱۰). قال ابن جني: (تكون) هنا تامة فهي تكتفي بمرفوع، ولا خبر لها أي: كي لا تقع دولة بين الأغنياء (۱۱۱).

و (كان) قد تأتي تامة، وعندئذ تدل على الحدث، والزمان. وشرط تمامها أنْ تكونَ بمعنى (وَقَعَ)، أو (وُجِدَ).

فمن ورودها تامةً في القرآن قوله جلَّ ثناؤه: ﴿وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ﴾ (البقرة: ٢٨٠). أي: إنْ وجد ذو عسرة.

ومن الشعر قول الشاعر:

إذا كانَ الشتاءُ فأدفئ وني فإنَّ الشيخَ يَهْ لِمُهُ الشتاءُ أَى: إذا حضر الشتاءُ، أو إذا وقع الشتاءُ.

ومن هنا نجد أنَّ هذه القراءة لها مثال في الكلام العربي: المنثور، والمنظوم فضلاً عن أنَّ نقلها قد تواتر؛ لذلك أخرجها ابن الجزري من الشذوذ إلى الصحة.

(١٠٩) النشر ٢٠٦٦.

<sup>(</sup>١١٠) المحتسب٢:٢ ٣١، والنشر٢:٣٨٦.

<sup>(</sup>۱۱۱) ينظر المحتسب ٣١٦:٢.

## \*أمثلة من القراءات التي فيها وجه صرفي:

قوله جل شأنه: ﴿إِنَّ إِلِينَا إِيَابَهُم ﴾ (الغاشية: ٢٥).

قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع (إيَّابهم) بتشديد الياء (١١٢).

قال ابن جني: قراءة أبي جعفر تحتمل أربعة أوجه:

الأول: يجوز أن تكون (إيَّاب) على وزن (فِعَّال). والأصل (إِوَّابًا)، إلا أنه قلب الواو ياءً؛ للاستخفاف لا وجوبًا.

الثاني: أن يكون بنى من (آبَ) (فَيْعَل)، وأصله: (أَيْوَبَ) ثم قلب الواو ياءً؛ لوقوع الياء ساكنةً قبلها، فصارت (أَيَّبَ)، ثم جاء بالمصدر على هذا (إِيَّابًا) على وزن (فِيْعَال).

الثالث: يجوز أن يكون (أُوَّبَ) بمنزلة (حَوْقَلَ)، وجاء بالمصدر على (فِيْعَال): (حِيْقَال)، أنشد الأصمعي:

يا قوم قد حَوْقَل ــــتُ أو دنوتُ وبعضُ حِيث ـــقالِ الرجالِ الموتُ فصار: إيْوابًا، ك: حِيْقال، ثم قلب الواو للياء قبلها، فصارت: إيَّابًا.

الرابع: ويجوز أن يكون (أُوَّبَ) (فَعُول)، ك: جَهْوَر، فتقول في مصدره على حدِّ: (جِهْوار): إيَّاب. فتقلب الواوياءً؛ لسكونها وانكسار ما قبلها (١١٣٠).

وقد أنكر أبو حاتم السجستاني هذه القراءة؛ لأنه حملها على قوله عز وجل: ﴿وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَّاباً﴾ (النبأ: ٢٨). قال: وهذا لا يجوز؛ لأنه كان يجب أن يقول: إوَّابًا؛ لأنه: فِعَّال. قال: ولو أراد ذلك لقال: إِيْوَابًا فقلب الواو ياءً للكسرة قبلها (١١٤).

<sup>(</sup>١١٢) المحتسب ٢:٧٥٧، والنشر ٢:٠٠٠.

<sup>(</sup>١١٣) ينظر في كل ذلك المحتسب ٣٥٧:٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>۱۱٤) ينظر المحتسب٢:٣٥٧.

ومن هنا فلا يُلتفت إلى قول أبي حاتم هذا؛ لأن ابن جني \_ كما رأينا \_ قد جوَّز فيها من الأوجه التي تصح عليها ما يكفي للقبول بها طالما أنَّ القراءة تُنْمِيها إلى رسول الله \_ ﷺ \_ ومن هنا فقد أخرجها ابن الجزري من الشذوذ إلى الصحة، وضمَّنها في كتابه (النشر).

ومنه قوله جل ثناؤه: (هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (المؤمنون: ٣٦).

قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع، وعيسى الثقفي: (هيهاتِ هيهاتِ) بكسر التاء غير منونة في الاسمين (١١٥٠).

أما قراءة الجمهور: (هيهات) بفتح التاء، فعلى أنه واحد، وهو اسم فعل ماض بمعنى: بَعُدَ)، أي: البعدُ لما توعدون.

وأما قراءة أبي جعفر: (هيهاتِ)، فهي جمع (هيهات). وأصله (هَيْهَيَاتِ)، إلا أنَّه حذف الألف، ثم قلب الياء الثانية ألفًا؛ لتحركها، وانفتاح ما قبلها، ولو لم تحذف الألف لما كان بالإمكان قلبها؛ لأنها لام الفعل فلا تقلب إذا كان بعدها ألف (١١٦).

#### \*أمثلة من القراءات التي فيها وجه لغوي:

#### التسكن للتخفيف:

من ذلك قوله جلَّ ثناؤُه: ﴿لا تُضَاَّرَّ وَاللِّدَةُ بِولَدِها﴾ (البقرة: ٢٣٣).

قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع، والأعمش: (لا تضارٌ) بسكون الراء مخففة، ومدِّ الألف لالتقاء الساكنين (١١٧٠).

<sup>(</sup>١١٥) المحتسب ٢: ٩٠، والنشر ٢: ٣٢٨.

<sup>(</sup>١١٦) المحتسب ٢:٠٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>١١٧) المحتسب ٢:٣١، والنشر ٢:٧٢، ٢٢٨.

قراءة أبي جعفر (لا تضارٌ)، أصلها: (لا تُضارِرٌ)، إلا أنه حذف إحدى الراءين تخفيفًا، وينبغي أن تكون المحذوفة الثانية؛ لأنها أضعف، وبتكريرها وقع الاستثقال؛ فأصبح (لا تضار). وأصل هذه الراء الأولى السكون؛ لأنها كانت مدغمةً في الثانية، والحرف لا يدغم في مثيله إلا إذا كان ساكنًا، ثم أُقِرَّتْ على سكونها؛ ليكون ذلك دليلاً على أنها قد كانت مدغمةً قبل الحذف (١١٨).

ومن ذلك قوله جل ثناؤه: ﴿كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ﴾ (الملك: ٢٧) قرأ نافع ويعقوب والحسن: (تَدْعُونَ) ساكنةَ الدال خفيفة (١١٩).

قراءة الجمهور: (تَدَّعون) مشددة الدال أي: تتداعون بوقوعه، أي: كانت الدعوى بوقوعه فاشيةً منكم. وليس معنى (تدَّعون) هنا: من ادِّعاء الحقوق إنما هي بمعنى: تتداعون من الدعاء، لا من الدعوى قال الشاعر:

بني أسدٍ ما تَأْمُـــــرُونَ بأمرِكم فما برحتْ خيلٌ تـــــوبُ وتدَّعي أَلَى: تتداعى بينها، وتقول: يا لفلان.

أما قراءة: (تدْعون) خفيفة الدال، فهو على معنى الدعاء، أي: هذا الذي كنتم به تدْعون الله أنْ يوقعه بكم. وعلى هذا المعنى قوله جل شأنه: ﴿سَأَلَ سَائِلٌ يعَذَابٍ وَاقِع﴾ (المعارج: ١) (١٢٠٠).

## اختلاف الحركات بين الفتح والكسر:

من ذلك قوله جل شأنه: ﴿لَمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِّ الأَنفُسِ ﴾ (النحل: ٧). قرأ أبو جعفر يزيد بن القعقاع: (بشَقِّ) بفتح الشين (١٢١).

<sup>(</sup>١١٨) ينظر المحتسب ٢٣:١ اوما بعدها.

<sup>(</sup>١١٩) المحتسب٢:٥٢٥، والنشر٢:٣٨٩.

<sup>(</sup>۱۲۰) المحتسب ۲:۲۵۰۳.

<sup>(</sup>١٢١) المحتسب ٧:٢، والنشر ٢٠٢٢.

قال ابن جني: (الشِّقُّ)، و (الشَّقُّ) بكسر الشين، وفتحها بمعنى واحد، وكلاهما من المشقة، قال عمرو بن ملقط:

والخيلُ قد تُجشِ مُ أربابها الشَّ قَّ وقد تَعْتَ مَ فِ الرَّاوية (١٢٢)

وقال أبو عبيد: الكسر من المشقة. ويقال: هم بشِقً من العيش، إذا كانوا في جَهْدٍ، وعليه قراءة الجمهور في النص القرآني. ومنه قوله ﷺ: "اتقوا النار ولو بشِقِّ تمرة"، أي: بنصف تمرة، يريد: لا تستقلُّوا من الصدقة شيئًا.

وأما الفتح: فمن الشَّقِّ، وهو الفصل في الشيء كأنه أراد: أنهم في موضع حرج ضيق، كالشق في الجبل (١٢٣).

وهذه القراءة جائزة على كلا المعنيين، فضلاً عن أنها صحيحة السند إلى رسول الله \_ ﷺ \_ ولذلك نرى ابن الجزري أخرجها من الشذوذ إلى الصحة، وضمنها في (نشره).

## \*أمثلة من القراءات التي فيها وجه صوتى:

## الإتباع في الحركات:

قوله جلَّ شأنهُ: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ ﴾ (البقرة: ٣٤).

قرأ أبو جعفر: "للملائكةُ اسْجُدوا" بضم التاء (١٢٤).

وقد ضعَّف ابن جني هذه القراءة، وحجته: أن (الملائكة) مجرور باللام، فالتاء فيها مكسورة، ويجب أن تسقط ضمة الهمزة من (اسجدوا) لسقوط همزة الوصل أصلاً.

<sup>(</sup>۱۲۲) المحتسب ۷:۲.

<sup>(</sup>١٢٣) لسان العرب (ش ق ق).

<sup>(</sup>١٢٤) المحتسب ١:١٧، والنشر ٢١٠:٢.

وسقوط همزة الوصل، وتحريك ما قبلها بالضم، إنما يجوز إذا كان ما قبل الهمزة حرفًا ساكنًا وصحيحًا، نحو: أُدْخُلُ أُدْخُلُ، فضم لالتقاء الساكنين، لتخرج من ضمة إلى ضمة، أي: للإتباع. ولكن هنا نلاحظ أن ما قبل الهمزة متحرك، ولا سيما حركة إعراب، فلا وجه لأن تحذف حركتُهُ ويحرك بالضم (١٢٥).

وإذا كان ابن جني قد ضعّف هذه القراءة، فإن أبا البقاء العكبري وجد لها وجهاً تصح عليه. فذهب في تعليلها إلى: أنّه نوى الوقف على التاء الساكنة، ثم حركها بالضم إتباعًا لضمة الجيم، والسكون في السين حاجزٌ غيرُ حصين قال: وهذا من إجراء الوصل مجرى الوقف (١٢٦).

لذلك نجد أن ابن الجزري يعتدُّ بها، وقد علل وجه الضم فيها: أنهم استثقلوا الانتقال من الكسرة إلى الضمة؛ إجراءً للكسرة اللازمة مُجرى العارضة، وهذه لغةُ أَرْدِ شَنُّوءة (١٢٧).

ومن هنا فلا سبيل إلى رد هذه القراءة، أو تضعيفها طالما أنها أتت على لغة مسموعة من لغات العرب، فضلاً عن أنها تواترت عن رسول الله على الشاء الخرجها ابن الجزري من الشذوذ إلى الصحة، وضمنها في (نشره).

## التخفيف في الهمزة:

من ذلك قوله جل شانه: ﴿لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِّكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ﴾ (الحجر: ٤٤).

قرأ أبو جعفر والزهري: (جُزٌّ) بتشديد الزاي، ورفعها، وبدون همز (١٢٨).

<sup>(</sup>١٢٥) المحتسب ٢:١٧.

<sup>(</sup>١٢٦) التبيان في إعراب القرآن ٤٧:١.

<sup>(</sup>١٢٧) النشر ٢١٠:٢.

<sup>(</sup>١٢٨) المحتسب ٤:٤، والنشر ١:٢٠٤.

قال ابن جني: وهذه القراءة مصنوعة؛ لأن الأصل (جُزْءٌ) على وزن (فُعْلٌ) من: جَزَّأْتُ الشَّيْءَ. ثم إنَّه نوى الوقف على لغة من شدد نحو ذلك في الوقف، فقال: هذا خالد، فصارت في الوقف: (جُزُّ)، ثم أطلق وهو يريد نية الوقف، وأقرَّ التشديد بحاله، فقال: (جُزُّ) (۱۲۹).

قال أبو حيان: وهذا التوجيه توجيه شذوذ (١٣٠٠).

والغريب من قول أبي حيان، وابن جني مع أنهما أوردا أبياتًا من الشعر لمنظور بن حبة تماثل هذه القراءة:

إِن تبخلي يا جَمْلُ أو تعتلِّي أو تصبحي في الظَّاعِنِ اللَّولِّي أَن تبخلي يا جَمْلُ أو تعتلِّي بيازل وَجْنَاءُ أو عَيْسَهُلِّ فَسُلِّ وَجْنَاءُ أو عَيْسَهُلِّ فَنوى الوقف فثقَّل، ثم أطلق، وهو يريد الوقف (١٣١).

وهذه القراءة مع شذوذها في اللغة إلا أنها صحيحة السند إلى رسول الله \_ ﷺ حيث إنَّ إمامين من التابعين قد قرأا بها، وهما: أبو جعفر يزيد بن القعقاع، والزهري. فهي صحت سماعًا مع شذوذها في القياس. ولكننا نحن لا نخالف ما قرره الإمام أبو عمرو الداني عندما قال: والقراءة إذا ثبتت بالنقل المتواتر، فلا يردها فشو لغة، ولا قياس عربية. ومن هنا جاء تصحيح ابن الجزري لها، ثم أخرجها من الشذوذ إلى الصحة، وضمنها في (نشره) والله أعلم.

<sup>(</sup>١٢٩) المحتسب ٤:٢.

<sup>(</sup>١٣٠) البحر المحيط ٤٨٢:٤.

<sup>(</sup>۱۳۱) المحتسب ۲۷۶:۱.

## أهم النتائج التي توصل إليها البحث

التي نسخت لفظًا من النص المصحفي الذي كتب بين يدي أبي بكر وعمر هي الآيات التي نسخت لفظًا من النص المصحفي الذي كتب بين يدي أبي بكر مع السماح لكل القراءات الأخر التي تخالف النص المصحفي بأن يُقرأ بها ؟ لأنها كانت من باب رخصة التيسير التي وردت في الحديث، ومن هنا \_ برأينا \_ بدأ تشذيذ القراءات. أما الشذوذ الذي نتج عن كتابة المصحف الإمام فكان كل قراءة لا تتوافق مع هذا النص المكتوب. ثم كان لرواية القراءات وشهرتها من عدمه حكم آخر على كثير من القراءات بالشذوذ لأنها لم تكن كذلك. وأخيرًا إحكام رواية القراءات من قبل ابن مجاهد بأن انتخب من كل مصر إسلامي وجهت إليه المصاحف قارئًا واحدًا وله راويان. ثم إحكام ضوابط القراءات من قبل ابن مجاهد أبعد كل ما يخالف هذه الضوابط على نحو ما رأينا مع ابن شنبوذ وابن مقسم العطا.

٢ - أن أول من أشار إلى ضوابط القراءات الصحيحة في كتاب هو الفراء (٢٠٧هـ)، وأبو عبيد القاسم بن سلام (٢٠٤م)، وبالتالي حددا مفهوم القراءات الشاذة التي تخالف هذه الضوابط. ثم إنَّ هذا المصطلح تطور على يد ابن مجاهد (٣٢٤م) الذي كان يقصد به ما وراء السبعة التي جمعها في كتابه ثم ما لبث هذا المصطلح أن عاد إلى ما كان عليه قبل ابن مجاهد لذلك نرى ابن الجزري \_ ومن خلال تطبيق هذه الضوابط \_ أضاف ثلاث قراءات على القراءات التي اختارها ابن مجاهد، فأصبحت القراءات المتواترة عشراً.

٣ - إن اختلال مدلول مصطلح الشذوذ على يد ابن مجاهد، ثم عودته على ما
 كان عليه قبل عصره حدا بابن الجزري أن يستخرج ثمانيًا وخمسين قراءة \_ من كتاب
 المحتسب \_ وينقلها من الشذوذ إلى الصحة ويضمنها في (نشره) والله أعلم.

جدول بالقراءات التي أخرجها ابن الجزري من المحتسب وضمها في النشر.

| المصدر                | القراءة                                   | النص المصحفي                                  |
|-----------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| مح ۲۱۰:۱، النشر۲:۲۰   | (للملائكةُ اسْجُدوا) بضم التاء            | ١ . (لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ) (البقرة: ٣٤) |
| مح ۹٤:۱، النشر ۲۱۷:۲  | (إلا أمانيْ) بسكون الياء                  | ٢ ـ (إِلاَّ أَمَانِيَّ ) (البقرة:٧٨)          |
| مح ۱۲۳:۱، النشر ۲۲۷:۲ | (لا تضارٌ) بسكون الراء                    | ٣ ـ (لاَ تُضَاّرً) (البقرة:٢٣٣)               |
| مح ١٤٣١، النشر ٢٣٥:٢  | (يؤتِ) بكسر التاء                         | ٤ ـ (وَمَن يُؤْتَ) (البقرة: ٢٦٩)              |
| مح ۱۸۸۱، النشر ۲۹٤:۲  | (حفظَ اللهَ) بفتح الهاء                   | ٥ ـ (حَفِظَ اللّهُ) (النساء: ٣٤)              |
| مح ۲۰۹:۱، النشر ۲۵٤:۲ | (من اجل) بممزة وصل                        | ٦ ـ (مِنْ أَجْلِ) (المائدة: ٣٢)               |
| مح٢١٦:١، النشر ٢١٦:٢  | (عَدُوًّا) بضم الدال وتشديد الواو         | ٧ ـ (عَدُواً بِغَيْرِ) (الأنعام:١٠٨)          |
| مح ۲۸٤۱۱ النشر ۲۷۸:۲  | (ويتوبَ) بفتح الباء                       | ٨ ـ (وَيَتُوبُ اللَّهُ) (التوبة: ١٥)          |
| مح ۲۰۸۰۱، النشر ۲۷۸:۲ | (سُقاةً) بضم السين وبدون ياء وبتاء        | ٩ ـ (سِقَايَةَ) (التوبة: ١٩)                  |
| مح ۲۰۸۰۱، النشر ۲۷۸:۲ | (عَمَرَةَ) بفتح العين وبدون ألف           | ١٠ ـ (عِمَارَةَ) (التوبة: ١٩)                 |
| مح ۲۸۹:۱، النشر ۲۷۹:۲ | (يُضِلُّ) بكسر الضاد                      | ١١. (يُضَلُّ) (التوبة:٣٧)                     |
| مح ۲۸۰:۱، النشر ۲۸۰:۲ | (والأنصارُ) بضم الراء                     | ١٢ ـ (وَالأَنصَارِ) (التوبة: ١٠٠)             |
| مح ۳۱٤:۱، النشر ۲۸۰:۲ | (فاجمعوا) بممزة وصل                       | ١٣ ـ (فَأَجْمِعُواْ) (يونس: ٧١)               |
| مح ٣١٤:١، النشر ٢٨٦:٢ | (وشركاؤُكم) بضم الهمزة                    | ١٤ . (وَشُرَكَاءَكُمْ) (يونس: ٧١)             |
| مح ۳۳۰:۱، النشر ۲۹۲:۲ | (وزُلُفًا) بضم اللام                      | ١٥ ـ (وَزُلَفاً) (هود:٢١٤)                    |
| مح ۳۳۲:۱، النشر ۲۷۹:۲ | (أحدَ عْشَرَ) بإسكان العين                | ١٦ ـ (أَحَدَ عَشَرَ) (يوسف: ٤)                |
| مح ۳۳۷:۱، النشر ۲۹٤:۲ | (هَيْتِ) بكسرالتاء                        | ۱۷ ـ (هَيْتَ) (يوسف: ۲۳)                      |
| مح ٤:٢، النشر ٤٠٦:١   | (جُزُّ) بدون همز وتشدید الزاي             | ١٨ . (جُزْةٌ) (الحجر:٤٤)                      |
| مح ۲:۲، النشر ۳۰۲:۲   | (بِشَقِّ) بفتح الشين                      | ١٩ ـ (بِشِقّ) (النحل:٧)                       |
| مح ۱۵:۲، النشر ۳۰۹:۲  | (آمَرْنا) بمد الألف                       | ٢٠ ـ (أُمَرْنَا) (الإسراء:١٦)                 |
| مح ۱۹:۲، النشر ۳۰۷:۲  | (خِطًا)بدون همز وكسر الطاء                | ٢١ ـ (خِطْنًا) (الإسراء: ٣١)                  |
| مح ۲:۱۵، النشر ۳۲۰:۲  | (وَلْتُصْنَعُ) بسكون اللام ورفع العين     | ٢٢ ـ (وَلِتُصْنَعَ) (طه:٣٩)                   |
| مح ۲:۵۵، النشر ۳۲۱:۲  | (تُحَيَّلُ) بالتاء بدلاً من الياء         | ۲۳ ـ (يُخَيَّلُ) (طه:٦٦)                      |
| مح ۵۸:۲ النشر ۳۲۲:۲   | (لَنَحْرُقَنَّهُ) بفتح النون وتخفيف الراء | ٢٤ ـ (لَّنُحَرِّقَنَّهُ) (طه:٩٧)              |
| مح ۲:۹۲، النشر ۲:۳۲۰  | (رَبُّ) بضم الياء مشددةً                  | ۲٥ ـ (رَبّ) (الأنبياء:١١٢)                    |

| 1                      |                                           |                                       |
|------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| مح ۲:۷۷، النشر ۲:۰۲۳   | (وربأتْ) بزيادة همزة                      | ٢٦ ـ (وَرَبَتْ) (الحج:٥)              |
| مح ۷:۲، النشر ۳۲۰:۲    | (خاسِرَ) بزيادة ألف اسم فاعل              | ۲۷ ـ (خَسِرَ) (الحج: ۱۱)              |
| مح ۲:۰۹، النشر ۳۲۸:۲   | (هيهاتِ) بكسر التاء                       | ۲۸ ـ (هَيْهَاتَ) (المؤمنون:٣٦)        |
| مح ۱۰۳:۲، النشر ۳۳۱:۲  | (كُبْرَهُ) بضم الكاف                      | ۲۹ ـ (كِبْرَهُ) (النور:۱۱)            |
| مح ۲:۲،۱، النشر ۳۳۱:۲  | (ولا يتألَّ) بقلب التاء مع الهمزة         | ٣٠ ـ (وَلَا يَأْتُلِ) (النور:٢٢)      |
| مح ۱۱٤:۲، النشر ۳۳۲:۲  | (يُذْهِبُ) بضم الياء                      | ٣١ ـ (يَذْهَبُ) (النور:٤٣)            |
| مح ۱۱۹:۲، النشر ۳۳۲:۲  | (نُتَّخَذَ) بضم النون                     | ٣٢ ـ (نَّتَخِذَ) (الفرقان:١٨)         |
| مح ۱۳۱:۲، النشر ۳۳۵:۲  | (وأَتْبَاعُكَ) بممزة قطع                  | ٣٣ ـ (وَاتَّبَعَكَ) (الشعراء: ١١١)    |
| مح ۲۹٤:۲، النشر ۱۳۲:۲  | (اللاتَّ) بتشديد التاء                    | ٣٤ ـ (اللَّاتَ) (النجم: ١٩)           |
| مح ۲۹۷:۲ النشر ۳۸۰:۲   | (مُسْتَقِرٍّ) بتنوين الجر                 | ٣٥ ـ (مُّسْتَقِرّ) (القمر:٣)          |
| مح ۳۰٤:۲، النشر ۴۰۸:۱  | (مِنِ اسْتَبْرَقِ) بممزة وصل              | ٣٦ ـ (مِنْ إِسْتَبْرَقِ) (الرحمن: ٥٤) |
| مح ۳۸۳:۲ النشر ۳۸۳:۲   | (فَرُوْحٌ) بضم الراء                      | ٣٧ ـ (فَرَوْحٌ) (الواقعة: ٨٩)         |
| مح ۳۱٦:۲ النشر ۳۸٦:۲   | (لا تَكُوْنَ) بالتاء بدل الياء            | ٣٨ ـ (لَا يَكُونَ) (الحشر:٧)          |
| مح ۲:۰۱۹، النشر ۳۸۰:۲  | (ما تَكُوْنُ) بالتاء بدل الياء            | ٣٩ ـ (مَا يَكُونُ) (المجادلة:٧)       |
| مح ۳۲۲:۲، النشر ۳۸۸:۲  | (آسْتَغْفَرْتَ) بألف مد                   | ٤٠ ـ (أَسْتَغْفَرْتَ) (المنافقون:٦)   |
| مح ۲:۲۰۲۳، النشر ۳۸۹:۲ | (تَدْعونَ) بدال خفيفة                     | ٤١ ـ (تَدَّعُونَ) (الملك:٢٧)          |
| مح ۲:۰۰۱، النشر ۱۰۱:۲  | (بالوقف على ويك)                          | ٤٢ ـ (وَيْكَأَنَّهُ) (القصص: ٨٢)      |
| مح ۱۸۹:۲، النشر ۳۵۰:۲  | (رَبُّنا بَاعَدَ) على الإخبار في الكلمتين | ٤٣ ـ (رَبَّنَا بَاعِدْ) (سبأ:١٩)      |
| مح ۲۰۰۱، النشر ۳۰۳:۲   | (ذُكِرْتُمْ) بتخفيف الكاف                 | ٤٤ ـ (ذُكِّرْتُمُ) (يس:١٩)            |
| مح ۲۰۲۱، النشر ۳۵۳:۲   | (صيحةٌ واحدةٌ) بالرفع في الكلمتين         | ٥٤ . (صَيْحَةً وَاحِدَةً) (يس:٢٩)     |
| مح ۲۱۲۱۲، النشر ۳۵۵۲   | (جُبُلًا) بضم الجيم والباء                | ٤٦ ـ (حِبِلّاً) (يس:٦٢)               |
| مح ۲:۲۳، النشر ۳٦۳:۲   | (يا حسرتاي) بزيادة ياء مفتوحة             | ٤٧ ـ (يَا حَسْرَتَى) (الزمر:٥٦)       |
| مح ۲٤٧:۲، النشر ۳۲٥:۲  | (وربأَتْ) بزيادة همزة مفتوحة              | ٤٨ ـ (وَرَبَتْ) (فصلت: ٣٩)            |
| مح ۲٤٧:۲، النشر ۳٦٦:۱  | (أُعجميُّ) بدون همزة استفهام              | ٤٤ ـ (أَأَعْجَمِيّ) (فصلت:٤٤)         |
| مح ۲:۲۵۳، النشر ۲۲٤:۲  | (مَيِّتًا) بتشديد الياء مكسورة            | ٥٠ ـ (مَّيْتاً) (الزخرف: ١١)          |
| مح ۲۲۲۲، النشر ۳۷٤:۲   | (تُوَلِّيْتُمْ) بضم التاء والواو وتشديد   | ٥١ ـ (تَوَلَّيْتُمْ) (محمد:٢٢)        |
|                        | اللام مكسورة                              |                                       |
|                        |                                           |                                       |

| مح ۲۲۲۲، النشر ۳۷٤:۲   | (وأُمْلِيْ) بضم الهمزة وكسر اللام   | ٥٢ ـ (وَأَمْلَى) (محمد: ٢٥)       |
|------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------|
| مح ۲:۲۸۱، النشر ۲٤۲:۲  | (مُتنا) بضم الميم                   | ٥٣ . (مِتْنَا) (ق:٣)              |
| مح ۲۹۰:۲ النشر ۳۷۷:۲   | (لِتْنَاهُمْ) بدون همزة وكسر اللام  | ٤٥ . (أَلَتْنَاهُم) (الطور: ٢١)   |
| مح ۲۹۰:۲ النشر ۳۷۷:۲   | (آلَتْنَاهُمْ) بألف مد وفتح اللام   | ٥٥ . (أَلَتْنَاهُم) (الطور: ٢١)   |
| مح ۳۹۷:۲، النشر ۳۹۷:۲  | (وُقِتَتْ) بالواو بدل الهمزة        | ٥٦ ـ (أُقِيَّنَتْ) (المرسلات: ١١) |
| مح ۲:۲۰۵۲، النشر ۲:۰۰۰ | (يَّابَهُمْ) بتشديد الياء مفتوحة    | ٥٧ ـ (إِيَابَهُمْ) (الغاشية: ٢٥)  |
| مح ۲:۱۲۳، النشر ۲:۱۰۲  | (مالاً لُبُّدا) بتشديد الباء مفتوحة | ٥٨ ـ (مَالاً لُبُداً) (البلد: ٦)  |

ملاحظة: مح (المحتسب)

## ثبت المصادر والمراجع

- [۱] الإبانة عن معاني القراءات، مكي ابن أبي طالب القيسي (٤٣٧هـ)، حققه وقدم له د.محيى الدين رمضان، دار المأمون للتراث، دمشق ط١ ١٩٧١م.
- [۲] الإبدال، أبي الطيب اللغوي، عبدالواحد بن علي الحلبي (۳۵۱هـ)، حققه وشرحه ونشر حواشيه الأصلية وأكمل نواقصه، عز الدين التنوخي، مطبوعات المجمع العلمي العربي بدمشق ۱۹۲۰م.
- [٣] الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين، أبي البركات الأنباري (٥٧٧هـ) تح. محمد محيي الدين عبدالحميد، المكتبة التجارية الكبرى، شارع محمد على بمصر ط٤ ١٩٦١م.
- [٤] البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي ٧٤٥ه، طبع بالتصوير عن مطبعة مولاي السلطان عبدالحفيظ سلطان المغرب ط٢ ١٩٧٨م، دار الفكر للطباعة والنشر.
  - [0] تاريخ القرآن د.عبدالصبور شاهين، دار القلم ١٩٦٦م.
- [٦] التبيان في إعراب القرآن، أبي البقاء العكبري (٦١٦هـ)، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط٢ ١٩٨٧م.

- [V] تدوين القرآن الكريم الوثيقة الأولى في الإسلام، د. محمد قبيسي، دار الآفاق الجديدة، بيروت ١٩٨١م.
- [۸] تهذيب اللغة، أبي منصور الأزهري (٣٧٠هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مراجعة علي محمد البجاوي، الدار المصرية للتأليف والترجمة، مطابع سجل العرب (لا.ت).
- [9] الجامع لأحكام القرآن، أبي عبدالله محمد بن أحمد الانصاري القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، أعادت طبعه بالأفست دار إحياء التراث العربي (لا.ت).
- [۱۰] جمال القراء وكمال الإقراء، علم الدين السخاوي (٦٤٣هـ) تحقيق: د.علي حسين البواب، مكتبة التراث، مكة المكرمة، ط١٩٨٧م.
- [۱۱] الحجة في القراءات السبع، ابن خالويه (۳۷۰هـ)، تحقيق وشرح عبدالعال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٦ ١٩٩٦م.
- [۱۲] حقيقة رأي البصريين والكوفيين بالاستشهاد بالقراءات القرآنية على قواعدهم النحوية، عبدالفتاح محمد عبوش، بحث منشور في مجلة دراسات يمنية العدد (۸۰) يناير \_ مارس ٢٠٠٦م.
- [١٣] الخصائص، صنعة أبي الفتح عثمان بن جني (٣٩٥هـ)، تحقيق: محمد علي النجار، الناشر دار الكتاب العربي، بيروت لبنان (لا.ت).
- [18] ديوان رؤبة بن العجاج، اعتنى بتصحيحه وترتيبه وليم بن الورد البروسي، دار ابن قتيبة للطباعة والنشر، الكويت (لا.ت).
- [10] ديوان قيس بن الملوح مجنون ليلي، رواية أبي بكر الوالبي، دراسة وتحقيق يسرى عبدالغنى، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٩م.

- [١٦] السبعة في القراءات لابن مجاهد البغدادي ٣٢٤هـ، تحقيق: د. شوقي ضيف، دار المعارف بمصر ١٩٧٢م.
- [۱۷] سنن ابن ماجه (۲۷۳هه)، تح. محمد فؤاد عبدالباقي، الناشر دار إحياء الكتب العربية، فيصل عيسى البابي الحلبي (لا.ت).
- [۱۸] شرح الأشموني على ألفية ابن مالك المسمى (منهج السالك إلى ألفية ابن مالك)، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد دار الكتاب العربي بيروت ط١ مالك)،
- [۱۹] شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، تحقيق: د. أحمد سليم الحمصي، ود. محمد أحمد قاسم، منشورات دار جروس للنشر والتوزيع، طرابلس لبنان، ط١ محمد أحمد قاسم.
- [۲۰] شرح التصريح على التوضيح الشيخ خالد الأزهري (۹۰۰هـ)، وبهامشه حاشية للعلامة الشيخ يس بن زين الدين العليمي الحمصي، مطبعة الاستقامة بالقاهرة ١٩٥٤م.
- [۲۱] الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، أبي الحسن أحمد بن فارس (۳۹۵هـ)، تحقيق: السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة (لا.ت).
- [٢٢] الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، إسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق: أحمد عبدالغفور عطار، دار العلم للملايين ط٤ ١٩٧٨م.
- [۲۳] صحیح البخاري، محمد بن إسماعیل البخاري (۲۵٦هـ)، تحقیق: زهیر ناصر الناصر، الناشر دار طوق النجاة، ط۱، ۱٤۲۲هـ.

- [۲۲] غاية النهاية في طبقات القراء لابن الجزري ۸۳۳هـ، عني بنشره ج.برجشتراسر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۲، ۱۹۸۰م.
- [۲۵] فتح الباري بشرح صحيح البخاري للإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني (۸۵۲)، قرأ أصله تحقيقا وتصحيحا عبدالله بن باز، صححه محب الدين الخطب دار المعرفة بدوت (لا.ت).
- [٢٦] فضائل القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام (٢٢٤هـ)، تحقيق: مروان العطية ومحسن خرابة ووفاء تقى الدين، الناشر دار ابن كثير دمشق \_ بيروتط ١٩٩٥م.
- [۲۷] الفهرست لابن النديم (٤٣٨هـ)، أبي الفرج بن أبي يعقوب إسحاق المعروف بالوراق، تحقيق: رضا تجدد، طهران ١٩٧١م.
- [۲۸] القراءات الشاذة لابن خالويه (۳۷۰هـ)، تحقيق آرثر جفري، دار الكندي للنشر والتوزيع، الأردن، إربد، ط۲۰۰۲م.
- [٢٩] الكامل في اللغة والأدب، أبي العباس محمد بن يزيد المبرد (٢٨٥هـ)، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، الناشر مكتبة الخانجي القاهرة ط٣، ١٩٨٨م.
- [۳۰] الكتاب لسيبويه، تح. عبدالسلام محمد هارون، الناشر مكتبة الخانجي القاهرة، ط۳، ۱۹۸۸م.
- [٣١] كتاب المصاحف، لابن أبي داوود السجستاني (٣١٦هـ)، دراسة وتحقيق ونقد د. محب الدين عبدالسبحان، إصدار وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر ط١٩٩٥م.
- [٣٢] لسان العرب، لابن منظور الإفريقي (٧١١هـ)، دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان، ط٣ ١٩٩٩م.

- [٣٣] اللهجات العربية في التراث، د. أحمد علم الدين الجندي، الدار العربية للكتاب، ليبيا تونس ١٩٧٨م.
- [٣٤] المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لابن جني تح. عبدالحليم النجار، و د. عبدالفتاح إسماعيل الشلبي، وعلي النجدي ناصف، القاهرة ١٩٧٢م.
- [٣٥] معاني القرآن للفراء (٢٠٧هـ)، تحقيق: د. أحمد يوسف نجاتي، ومحمد علي النجار، نسخة مصورة بالأوفست، طهران (لا. ت).
- [٣٦] المقتضب، أبي العباس محمد بن يزيد المبرد (٢٨٥هـ)، تحقيق محمد عبدالخالق عضيمة، عالم الكتب بيروت (لا.ت).
- [٣٧] منجد المقرئين ومرشد الطالبين، لابن الجزري، مكتبة المقدسي، القاهرة ١٣٥٠هـ.
- [۳۸] الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، لابن حزم الأندلسي، تحقيق: د. عبدالغفار سليمان البنداري، دار الكتب العلمية، بيروت ط١، ١٩٨٦م.
- [٣٩] النداء وتطبيقاته في القرآن الكريم \_ دراسة نحوية، رسالة ماجستير غير منشورة عبدالفتاح محمد عبوش، الجامعة الإسلامية، بغداد، العراق ١٩٩٧م.
- [٠٤] النشر في القراءات العشر لابن الجزري ٨٣٣هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، لنان (لا.ت).

#### **Development of Sporadic Terms in the Qur'anic Readings**

#### Dr. Abed Alfatah Mohammed Aboush

Associate Professor: Department of Arabic Language, Faculty of Arts, King Faisal University Ahsa

**Abstract.** The term "scarcity" of some words in the Qirâ'ât has some shadow of vagueness due to its different intended meanings and due to the different periods and times at which such sporadic terms were used. At the time of Abu Baker and Omar such terms referred to all the vocabulary or Qur'anic verses whose pronunciations have been invalidated and were therefore excluded from the Our'anic orthography.

At the time of Othman (peace be upon him) such terms meant all the vocabulary which have been excluded from the Main Qur'an and whose (the Main Qur'an's) orthography did not include any of them. On the other hand, such terms according to Ibn Mujahid (324 AH) who had established the seven canonical Qur'anic Readings indicated terms that have not been that common because they were not frequent enough.

Based on these different senses of such terms, I have traced their different stages of development and have shown their different meanings where I have found terms which have been described as being rare or scarce at the time of Ibn Mujahid and which have been included in Ibn Jini's book (Al Muhtasib). Furthermore, I have shown how Ibn Aljarzi (833 AH) had collected these terms and included them in the recognized Readings and incorporated them in his book (Al Nasher) because they agree with the rules regulating the correct recognized Qur'anic Reading.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ٢٠١١-١٠٦٠، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

### (إنِ) النَّافية في القرآن الكريم، استعمالاً ودلالةً

#### د. محمد عبدالله هزاعه

أستاذ مساعد، قسم اللَّغة العربيَّة وآدابَها، كليَّة العلوم والآداب بعنيزة جامعة القصيم، المملكة العربيَّة السعوديَّة

ملخص البحث. يُعدُّ أُسلوب النَّفي أحد أساليب العربيَّة التي شكَّلت هويتها، فأفْرَدَت له أحرفاً متعددة ليتحصَّل بحا هذا الأُسلوب، أحد هذه الأحرف (إن) النَّفية، وكلُّ حرف منها يحقِّق النَّفيَّ في معناه العام، ولكنَّه يختلف عن غيره من باقي الأحرف في الدِّلالة التي يُحقِّقها في السياق الذي جاء فيه، فكلُّ حرف يختص بنمط معين من السياق فيُحقِّق فيه دلالة تتناسب مع النَّصِّ، لا تتحقَّق بغيره من أحرف النَّفي. فجاء هذا البحث ليدرس إنِ النَّفية في القرآن الكريم، وما يُحقِّقه النَّفيُّ بحا من دِلالة في النَّصِّ، فتناولها من مستويين، المستوى الاستعمالي، والمستوى الدِّلالي؛ فاقتضى ذلك أن يكون البحث في مقدمة، وتمهيد، وثلاثة فصول، وخاتمة. أمَّا الفصل الأوَّل فقد تضمَّن المستوى الاستعمالي لا (إنْ) في التَّنزيل الحكيم، بناءً على ما جُمع من شواهد وردت فيها إنِ النَّافية، وقد أظهر هذا الفصل أنواع التَّراكيب التي وردت فيها، وتقسيمات ما دخلت عليه من الأسماء والأفعال وتصنيفاتها، وتناول فيه الباحث -أيضاً-أوجه الاختلاف بينها وبين إنِ المخفَّفة المهملة، أمَّا الفصل النَّاني، فقد بعثت فيه مسألة إعمال كلِّ من إنِ النَّافية، وإنِ المخفَّفة المهملة، وآراء التُّحاة في ذلك، وحجَّة كلٍّ منهم في رأيه، وأمَّا في الفصل النَّاك فقد اجتهدت في مسألة دِلالة إنِ النَّافية، وما يتحصَّل معها من بيان لا يتحصَّل مع غيرها من أحرف النَّفيّ، مستشهداً على ذلك بنصوص من التنزيل الحكيم. وفي الخاتمة لِحَصْت ما توصلت إليه من نتائج من أحرف النَّفيّ، مستشهداً على ذلك بنصوص من التنزيل الحكيم. وفي الخاتمة لِحَصْت ما توصلت إليه من نتائج

#### المقدّمة

الحمد لله ربِّ العالمين، الذي هدانا إلى سواء السبيل، وأنار لنا بالإسلام ظلمة الدُّنيا على يد سيِّد المرسلين نبيِّنا الصادق الأمين، محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، وبعد.

لقد عَمَدَت اللَّغة العربيَّة إلى عدد من الأحرف في نفي أمرٍ ما، سواءً أكان نفياً لخبر، أونفياً لحدوث فعل، أو نفياً لجنس ما، أو لأيِّ شيء آخر، وإثبات عدم حدوثه. أحد هذه الحروف هو حرف النَّفي (إنْ). ثمَّة مسائل تحفُّ به (إن) النَّافية، قد تشكُل على بعض الدارسين والمهتمِّين باللُّغة العربيَّة، وقد يصل الأمر إلى أن بعض الدارسين للنَّغة العربيَّة، وقد يصعب عليهم التَّعرف على هذا للنُغة العربيَّة في مستوى درجة البكالوريوس قد يصعب عليهم التَّعرف على هذا الحرف، وقد يخلطون بينه وبين (إن) الشرطيَّة، أو (إن) الناصبة، أو (إن) المخفَّفة من التَّقيلة، ويمكن حصرُ هذه المسائل بما يلى:

١ - التَّركيب الذي تدخل عليه (إن) النَّافية، وما يجب أن يُرافقها في ذلك التركيب.

٢ - يمرُّ الدَّارس في كثير من المؤلفات النَّحويَّة على بعض العبارات فيقرأ نحو:
 (إنِ المكسورة الخفيفة)، أو (إنِ المخفَّفة) أو (إنِ المهملة)، فقد يظن البعض أن كلَّها شيء واحد.

٣ - الخلاف فيما بين النحويين في مسألة إعمالها أو إهمالها، واستقراء ذلك
 من خلال ورودها في القرآن الحكيم.

٤ - قد يشكُل على بعض الدارسين التفريق بين (إنِ) النَّافية، وبين (إنِ) الخفَّفة من الثَّقيلة، ومحاولة استنتاج التركيب الذي ترد فيه كلُّ منهما.

٥ - ثمَّة مسألة متعلقة بدلالة إن النَّافية، وقيام (ما) مقامها في النفي، فهل تتحصَّل الدِّلالة نفسها مع (ما)؟وتُحقِّق البيان نفسه الَّذي تحقَّق مع (إنْ) ؟

وللوقوف على هذه المسائل جاءَت هذه الدراسة الموسومة بعنوان: (إنِ) النَّافية في القرآن الكريم (استعمالاً ودلالة).

فكان اختيار كتاب الله العزيز مجالاً تطبيقياً لهذه الدراسة؛ لما يزخر به من بلاغة وبيان وإعجاز، وما مِن صاحب عقل يشك في أن تلك البلاغة، وذانك البيان والإعجاز، ما ارتسم كل ذلك إلا باستعمال كل حرف، وكل كلمة، وكل جملة في موضعها. لقد اقتضت الدِّراسة أن تكون في ثلاثة فصول، يسبقها مقدِّمة وتمهيد، ثم خاتمة في نهاية البحث. وقد ارتأيت أن أستقصي جميع الآيات الكريمة التي وردت فيها (إن) النَّافية، وأن أستطرد في عملية الاستشهاد بها؛ لما لكثرة الشواهد أو قلتها من أهميَّة في الحكم النحوي وقد تكرر الاستشهاد ببعض الآيات الكريمة في أكثر من موضع من البحث كلما اقتضت الحاجة إليها.

#### التمهيد

تسم اللّغة العربيّة بسمات متعددة في جميع مستوياتها؛ في حروفها، ومفرداتها، وإعرابها، ودقة تعبيرها، وإيجازها، تلك اللّغة التي فاقت أخواتها بكثرة مفرداتها، ودقّة معانيها، وحسن نظام مبانيها، فتعددت أساليبها، وتنوعت حتى أكسبتها شجاعة متميّزة، لا ترقى إليها لغة أخرى. وأسلوب النّفي هو أحد أساليب العربيّة الّتي أفردت له أحرفاً يتحصّل بها هذا الأسلوب، وقد تعددت هذه الأحرف وتنوعت؛ فمنها: (لا)، و(ما)، و(لم)، و(لن)، و(ليس)، و(ليس)، و(غير)، و(لات)، و(لا النافية للجنس)، و(إن) المخفّقة من الثقيلة.

أحرف متعددة لتؤدِّي - في مقصدها العام - معنى واحداً هو النفي، فإذا كان الأمر كذلك، فلِم هذا التعدد لأحرف النَّفي؟ ألم يكن الاكتفاء بحرف واحد أو حرفين لتحقيق هذا الأسلوب أيسر وأسهل على مُستعمل هذه اللغة؟ في حقيقة الأمر لم تكن المسألة على هذا النحو، فالتعدُّد في هذه الأحرف يعني التوسع والتنوع في الدِّلالة، فالمعنى الذي يتحصَّل مع حرف النفي (لا) لن يتحقَّق بالدِّلالة نفسها مع الحرف (ما)، والبلاغة التي نأتي عليها في سياق النفي مع الحرف (إنْ) لن نقف عليها مع (ما).

فحرف النفي (إنْ) هو صورة من الصور التي ترد عليها إنِ المكسورة الخفيفة، فمثلها تكون شرطيَّة، أو زائدة، أو مخفَّفة من الثقيلة، أو تكون نافية، وهي تدخل على الجملتين الاسميّة والفعليَّة (۱)، نحو: ﴿إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (۱)، و﴿إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (۱)، و﴿إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (۱)، وشرى مجرى (ما) في النَّفي كما وصفها النُّحاة. ويُفرَّق بينها وبين إن النَّافية المخفَّفة من الثَّقيلة، بأنَّه عندما تُخفَّف إنْ من الثَّقيلة يلزم خبرها اللام للفرق بينها وبين إن النَّافية (۱). وأمَّا إعمالها في الجملة فمسألة خلافية، إذ انقسم النَّحويون إلى فريقين، فمنهم من ذهب إلى إعمالها، ومنهم من خالف ذلك فقال بإهمالها، وكلُّ له حجته فيما ذهب إليه.

وقد وردت إنِ النافية في القرآن الحكيم كثيراً، حيث وصلت مرات ذكرها - تقريباً - إلى مائة وعشر، وهي تؤدِّي دلالة معيَّنة في سياق كلِّ آية من الآيات الكريمة،

<sup>(</sup>١) الإقليد شرح المفصل، تاج الدين أحمد بن محمود الجندي، تح: محمود أحمد الدراويش، الطبعة الأولى، المجلد: الرابع، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، السعودية، ٢٠٠٢، ص١٧٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، آية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية ٦٢.

<sup>(</sup>٤) شرح المكودي على ألفية ابن مالك، تح: فاطمة الراجحي، جامعة الكويت، ج٩٩٣، ١،١٩ ص٢٣٥.

لا أظن أن ذلك المعنى أو البيان نفسه يتحصَّل بغيرها من أحرف النَّفي، وللوقوف على جوانب هذا الحرف نأتي على مباحث هذه الدراسة. وهي على النحو التالي: الفصل الأوَّل: (إن) النَّافية.

المبحث الأوَّل: استعمال إن النَّافية

المبحث الثَّاني: الفرق بين إنِ النَّافية وإنِ المخفَّفة المهملة

الفصل الثَّاني: إعمال إنِ النَّافية.

المبحث الأوَّل: إن النَّافية بين الإعمال والإهمال المبحث الثَّاني: إن المخفَّفة المهملة بين الإعمال والإهمال

الفصل الثَّالث: دلالة إن النَّافية.

### الفصل الأوَّل: (إن) النَّافية.

## المبحث الأوَّل: استعمال (إن) النَّافية

لم يُقتصر استعمال (إنِ) النَّافية على نمط محدد من الجمل، فقد عُرِفت في ميزان النحاة أنَّها بمنزلة (ما). فهي تدخل على الجملتين الفعليَّة والاسميَّة كقولك: (إنْ يقومُ زيد)، و (إنْ زيدٌ قائم) (٥) ولا يُشترط في اسمها وخبرها أن يكونا نكرتين بل تعمل في النكرة والمعرفة (١). فمن إعمالها في النكرة قولهم: "وإنْ أحدٌ خيراً من أحدٍ إلاً

<sup>(</sup>٥) الإقليد شرح المفصل، مجلد٤، ص١٧٧٦.

<sup>(</sup>٦) شرح ابن عقيل على الفية ابن مالك، محمد محيي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ج١،ص٣١٩.

بالعافية"، ومن إعمالها في المعرفة قوله (): إنْ هو مستولياً على أحدٍ إلا على أضعف المجانين ()

ومن عملها في معرفتين، سُمِع: "إِنْ ذَلِكَ نَافِعَكَ ولا ضارَّكَ"(1). ولا يشترط في هذه الجملة أن تكون على أصلها؛ بأنْ يتقدم المبتدأ ويتأخر الخبر، ولا يشترط أن يكون الاسم في الجملة الاسميَّة مبنيًا أو معرباً، ولا أن يكون معرفة أو نكرة.وعند مجاوزة حدود هذا الكلام إلى حصْر ما قد استُعمِلت فيه من سياقات في القرآن الكريم، لتَبيَّن أنها استُعمِلت في سياق الجملتين الاسميَّة والفعليَّة، وعلى النحو التَّالى:

## أولاً: دخولها على الجملة الاسميَّة.

تدخل (إنْ) على الجملة الاسميَّة، سواءٌ أكان فيها المبتدأ مقدَّماً أم مؤخَّراً، أو كان مبنيًا أم معرباً، أو كان معرفة أم نكرة، ويُفصَّل ذلك بما يلى:

١ - دخولها على الأسماء المبنيَّة.

فَمِمًّا دخلت عليه من الأسماء المبنيَّة الضمائر، وأسماء الإشارة، إذ دخلت على ضمار المتكلِّم والمخاطب والغائب، فمن دخولها على ضمير المتكلِّم، قوله على ضمار المتكلِّم ومنه ﴿إِن أَنَا إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُمْ ﴾ (١١) ومن دخولها على الضمائر – أيضاً – دخولها على ضمير المخاطب، نحو قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنتَ إِلَّا

<sup>(</sup>٧) شرح المكودي على ألفية ابن مالك، ج١، ص٢١١.

<sup>(</sup>۱) البيت بلا نسبة وانشده الكسائي (ينظر في توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، ج۱، 01، البيت بلا نسبة وانشده الكسائي (ينظر في توضيح المقاصد).

<sup>(</sup>٩) شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب، محمد محيى الدين عبدالحميد، (د.ن) ، (د.ت) ، ص٩٩٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف، آية ١٨٨، سورة الشعراء، آية ١١٥.

<sup>(</sup>۱۱) سورة ابراهيم، آية ۱۱.

نَذِيرُ ﴾ (١١)، ومنه ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾ (١١)، و ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُ مِنْلُنَا ﴾ (١١)، و ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُنطِلُونَ ﴾ (١١)، و ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ مِنْكِيْ إِلَّا تَكُذِبُونَ ﴾ (١١)، و ﴿ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ مِنْكِيْ ﴾ (١١)، و ﴿ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴾ (١١)، أمَّ مَشْرِينِ ﴾ (١١) و ﴿ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴾ (١١)، أمَّ الله فقد تجلّى في قوله تعالى: ﴿ إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرُ وَقُرْءَانُ مُبِينٌ ﴾ (١١)، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا فِكُرُ وَقُرْءَانُ مُبِينٌ ﴾ (١١)، ومنه ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا أَنكُمْ إِلَّا مُنكُونُ ﴾ (١٢)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَنكُمْ وَمُرْءَانُ مُبِينٌ ﴾ (١٣) ومنه ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا أَنكُمْ أَصَلُ سَبِيلًا ﴾ (١٣) ومنه ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا مَنكُونُ ﴾ (١٣) وقوله تعالى: ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا مَنكُونُ اللّهُ أَنكُمْ وَعَامَا أَنكُمْ وَعَامَا أَنكُمْ وَعَامَا أَنكُمْ وَعَامَا أَنكُمْ وَعَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَهُ عَلَيْكُمُ وَعَلَيْكُمُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱۲) سورة فاطر، آية ۲۳.

<sup>(</sup>۱۳) سورة هود، آية ٥٠.

<sup>(</sup>١٤) سورة إبراهيم، آية ١٠.

<sup>(</sup>١٥) سورة الروم، آية ٥٨.

<sup>(</sup>١٦) سورة يس، آية ١٥.

<sup>(</sup>۱۷) سورة يس، آية ٤٧.

<sup>(</sup>۱۸) سورة الملك، آية ٩.

<sup>(</sup>١٩) سورة الأنعام، آية ١٤٨

<sup>(</sup>٢٠) سورة الأنعام، آية ٩٠، سورة صَ، آية٧٨، سورة يوسف، آية١٠٤، التكوير، آية٢٧

<sup>(</sup>۲۱) سورة يس، آية ٦٩.

<sup>(</sup>٢٢) سورة البقرة، آية ٧٨، سورة الجاثية، آية ٢٤.

<sup>(</sup>٢٣) سورة الفرقان، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٢٤) سورة النجم، آية ٢٣

<sup>(</sup>٢٥) سورة الأنعام، آية ٢٩، سورة المؤمنون، آية ٣٧.

<sup>(</sup>٢٦) سورة المائدة، آية ١١٠.

<sup>(</sup>٢٧) سورة الأنعام، آية ٢٥.

مَلَكُكَرِيمٌ ﴾ (٢٨)، و﴿ إِنْ هَـٰذَآ إِلَآ إِفْكُ آفَتَرَىـُهُ ﴾ (٢٩)، و﴿ إِنْ هَـٰذَآ إِلَّا خُلُقُ ٱلْأَوَلِينَ ﴾ (٣٠)، و﴿ إِنْ هَـٰذَآ إِلَّا أَخْلِلُونً ﴾ (٣١)، و﴿ إِنْ هَـٰذَآ إِلَّا بِغُرِّ يُؤْتَرُ ﴾ (٣٢)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ هَـٰذَآ إِلَّا فَوْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِنَّ هَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّا عَلَا اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ إِلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا

٢ - دخولها على الأسماء المعربة.

فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُّمُ إِلَّا يَتِهِ ﴾ (\*\*\*)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَوْلِيَآوُهُۥ ٓ إِلَا لِلَهُ اللّهُ وَمنه ﴿ إِن ٱلْكُفُوُونَ إِلّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٣٩) ومنه ﴿ إِن ٱلْكُفُرُونَ إِلّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٣٩) ومنه ﴿ إِن ٱلْكُفُرُونَ إِلّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٣٩) ومنه ﴿ إِن ٱلْكُفُرُونَ إِلّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٣٩) ومنه ﴿ إِن اللّهُمْ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٣٩)

نتبيَّن مَّا سبق ذكره أنَّ (إنْ) قد دخلت على الجملة الاسميَّة، وقد جاءَت استصحاباً للأصل؛ تقدم فيها المبتدأ وتأخر خبره، ودخلت عليها – أيضاً – وقد عُدِل

<sup>(</sup>۲۸) سورة يوسف، آية ۳۱

<sup>(</sup>٢٩) سورة الفرقان، آية ٤.

<sup>(</sup>٣٠) سورة الشعراء، آية ١٣٧.

<sup>(</sup>٣١) سورة صَ، آية ٧.

<sup>(</sup>٣٢) سورة المدثر، آية ٢٤

<sup>(</sup>٣٣) سورة المدثر، آية ٢٥.

<sup>(</sup>٣٤) سورة الأنعام، آية ٥٧، يوسف، الآيتان ٤٠، ٦٧..

<sup>(</sup>٣٥) سورة الأنفال، آية ٣٤

<sup>(</sup>٣٦) سورة يونس، آية ٧٢، هود، آية ٢٩، سبأ، آية ٤٧.

<sup>(</sup>٣٧) سورة هود، آية ٥١.

<sup>(</sup>٣٨) سورة المجادلة، آية ٢.

<sup>(</sup>٣٩) سورة الملك، آية ٢٠.

<sup>(</sup>٤٠) سورة الشعراء، آية ١١٣.

فيها عن الأصل، فتقدم الخبر وهو شبه جملة وتأخر مبتدأه، نحو قوله تعالى ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمُ إِلَّا كِبُرُّمَا هُم بِبَلِغِيهِ ﴾ ((1) وقوله تعالى: ﴿ إِنْ عَلِيَكَ إِلَّا الْبَلَكُ ﴾ ((1) ففي الآية الأولى جاء المبتدأ (كِبْرٌ) نكرة ليس لها مسوغ إلاَّ تقديم الخبر وهو جار ومجرور (((1)))؛ لذلك تقدم الخبر وجوباً، وفي الآية الثَّانية اقتضى السياق حصر المبتدأ؛ لذلك تقدم الخبر وجوباً. وما تجدر الإشارة إليه أنَّ المبتدأ الدَّاخلة عليه في جميع هذه السياقات القرآنيَّة جاء معرفة؛ فإمَّا مُعرَّفاً بأل، أو معرَّفاً بالإضافة فالكلمات (الحكم، وأولياؤه، وأجري، وأمهاتهم، والكافرون، وحسابهم) كلُّها معارف، ولم ترد مع نكرة إلا ما سبق ذكره من أنها دخلت على مبتدأ نكرة مؤخر وقد سوَّغ ذلك تقديم الخبر؛ بمعنى أنها لم تباشر نكرة في أيِّ من السياقات. وهذا ما يخالف ما استُشهد به على إعمالها في النكرة، وهو قولهم: "وإن أحدٌ خيراً من أحدٍ إلاً بالعافية"، ولم نجد غيره على ذلك. مَّا يُضعف القول بإعمالها في النّكرة.

٣ - دخولها على المبتدأ المجرور بمن الزائدة.

يظهر هذا في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِن دَنَا خَزَآبِنُهُۥ ﴾ (١٤٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسْبَحُ بِجَدِهِ ﴾ (٢٥)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسْبَحُ بِجَدِهِ ﴾ (٢٦)، وقوله

<sup>(</sup>٤١) سورة غافر، آية ٥٦.

<sup>(</sup>٤٢) سورة الشورى، آية ٤٨.

<sup>(</sup>٤٣) شرح ابن عقيل، ج١، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤٤) سورة الحجر، آية ٢١.

<sup>(</sup>٤٥) سورة الإسراء، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٤٦) سورة مريم، آية ٧١.

تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (١٤٠)، ومنه ﴿ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلُطَنِ عِندَا ﴾ (١٤٠).

نستقرئ من كل ذلك أنّ (إنِ) النّافية قد تدخل على الجملة الاسميّة المبدوءَة بنكرة، فتجعل هذه النكرة عامّة؛ لأنّ تقدُّم حرف النّفي على النّكرة يجعلها عامّة، وعموم النّكرة عند التحقيق هو المسوِّغ للابتداء بها؛ إذ الممنوع إنما هو الحكم على فرد مبهم غير معين، فأمّا الحكم على جميع الأفراد فلا مانع منه (١٩٤٠). لهذا اقتضى دخول إن النّافية على النّكرة في هذه السياقات أن يجعلها عامّة، ولا يتحقّق هذا العموم إلاً بحرف الجر (من). فهو يفيد توكيد العموم (١٠٠٠). فالكلمات (شيء) و (أمّة) و (سلطان) وكذلك ضمير الجمع في (منكم) كلّها تفيد العموم، ولكن حرف الجر يؤكّد هذا العموم ويحقّقه. ألا ترى أننا لوقلنا: (ما جاء أحدٌ)، فإنّ (أحد) على الرغم من أنّها كلمة عامّة فهي لا تنفي مطلق الجيء، وقد يُفهم من الكلام أو يؤوّل على أنّه ما جاء واحدٌ بل اثنان، أمّا عند دخول (مِنْ) فإنّه يتحقّق هذا العموم ويُؤكّد، عندئذٍ لن يُفهم من قولنا: (ما جاء من أحدٍ) إلاً نفي الجيء لأي واحد مطلقاً. وهذا يُرجح ما ذهبنا إليه ولما مرً – من القول بضعف إعمالها في النكرة المحددة، ما لم تكن عامّة مطلقاً.

ثانياً: دخولها على الجملة الفعليَّة.

تَجلَّى ذلك في الجمل الفعليَّة الإخبارية، سواءٌ أكان زمنها ماضياً أم مضارعاً دالاً على الحال، فمن دخولها على الماضي قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَناً

<sup>(</sup>٤٧) سورة فاطر، آية ٢٤.

<sup>(</sup>٤٨) سورة يونس، آية ٦٨.

<sup>(</sup>٤٩) شرح ابن عقیل، ج۱، ص۲۱۷.

<sup>(</sup>٥٠) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام، تح: مازن المبارك، محمد علي حمدالله، مراجعة: سعيد الأفغاني، الطبعة: الثالثة، دار الفكر، بيروت، ص٤٢٥.

وَتَوْفِيقًا ﴾ ((٥) ، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا ٱلْحُسَنَى ﴾ ((٥) ، وقوله تعالى: ﴿ وَتَظُنُّونَ إِن لِبَّثُتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ((٥٥) ، ومنه ﴿ إِن لِبَثْتُمُ إِلَّا عَشْرًا ﴾ ((٥٥) ، و﴿ إِن لِبَثْتُمْ إِلَّا يَوْمًا ﴾ ((٥٥) ، ومن ذلك قوله تعالى ﴿ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِّنُ بَعْدِوَ ۚ إِنَّهُ ,كَانَ حَلِيمًا عَفُورًا ﴾ ((٥٥) .

أمَّا دخولها على المضارع فكثير في التَّنزيل، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۗ إِلَآ إِنْكُ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطُكُ المَّرِيدُا ﴾ (٥٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ (٥٠)، ومنه ﴿ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ (٥٠)، و﴿ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ (٥٠)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُرْجُلًا مَسْحُورًا ﴾ (٢٠)، و﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ (٢١)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَا الْقَلْنَ ﴾ (٢١)، وهِ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ (٢١)، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِن نَقُولُ إِلَا اَعْتَرَبُكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا يِسُوّهٍ ﴾ (٢٦)، و ﴿ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ (٢٦)، ومنه قوله تعالى ﴿ إِنْ أَرْبِيدُ إِلَا اَلْإِصْلَاحَ مَا

<sup>(</sup>٥١) سورة النساء، آية ٦٢.

<sup>(</sup>٥٢) سورة التوبة، آية ١٠٧.

<sup>(</sup>٥٣) سورة الإسراء، آية ٥٢، المؤمنون، آية ١١٤.

<sup>(</sup>٥٤) سورة طه، آية ١٠٣

<sup>(</sup>٥٥) سورة طه، آية ١٠٤.

<sup>(</sup>٥٦) سورة فاطر، آية ٤١.

<sup>(</sup>۷۷) سورة النساء، آية ۱۱۷.

<sup>(</sup>٥٨) سورة الأنعام، آية ٢٦.

<sup>(</sup>٩٥) سورة الأنعام، آية ١٤٨، النجم، آية ٢٨.

<sup>(</sup>٦٠) سورة الإسراء، آية ٤٧، الفرقان، آية ٨.

<sup>(</sup>٦١) سورة يونس، آية ٦٦، النجم، الآيتان ٢٣، ٢٨.

<sup>(</sup>٦٢) سورة يونس، آية ١٥، الاحقاف، آية ٩، الأنعام، آية ٥٠.

<sup>(</sup>٦٣) سورة هود، آية ٥٤.

<sup>(</sup>٦٤) سورة الكهف، آية ٥.

بعد العرض لهذه الطَّائفة من الآيات الكريمة يتَّضح أنَّ إنِ النَّافية قد دخلت على الفعل بزمنيه الماضي والمضارع، فالماضي تمَثَّل بالأفعال (أراد، ولبث، وأمسك)، أمَّا المضارع فتمثَّل بالأفعال (يَدْعون، ويُهلِكون، وتتبعون، ونقول، وأريد، ويتَّخذونك، وتُسمِع، ويَعِد، ويوحي، ونظُنُّ، وأدري) وأُنبِّه إلى أنَّ بعض هذه الأفعال قد تكرر في آيات أخرى بصيغ متعددة واكتفينا بالإشارة إلى واحدة من هذه الصِّيغ. ومَّا يجدر ذكره في

<sup>(</sup>٦٥) سورة هود، آية ٨٨.

<sup>(</sup>٦٦) سورة القصص، آية ١٩.

<sup>(</sup>٦٧) سورة الأحزاب، آية ١٣.

<sup>(</sup>٦٨) سورة الفرقان، آية ٤١.

<sup>(</sup>٦٩) سور النمل، آية ٨١، الروم، آية ٥٣.

<sup>(</sup>۷۰) سورة فاطر، آية ٤٠.

<sup>(</sup>۷۱) سورة صَ، آية ۷۰.

<sup>(</sup>٧٢) سورة الجاثية، آية ٣٢.

<sup>(</sup>٧٣) سورة الأنبياء، آية ١١١.

<sup>(</sup>٧٤) سورة الأنبياء، آية ١٠٩.

<sup>(</sup>٧٥) سورة الجن، آية ٢٥.

هذه الأفعال أنَّ جميعها أفعال متعديَّة؛ تتعدى إلى مفعول واحد، سواءً أكانت ماضية أم مضارعة، الأمر الذي يدعو إلى القول إنَّ النفي بـ (إنْ) – على الأغلب – ينحصر في الفعل المتعدِّي دون اللازم، وعليه فلا نقول: إنْ نام الطفل، وإنْ جلس الرجل، وإنْ جلس الرجل، وإنْ على الفعل المتعدِّي زيد، وإنَّما نقول: إن حفظ زيدٌ، ولا نقول إنْ ينام الطفل، وإنْ يجلس الرجل، وإنْ يجيء زيد، وإنَّما نقول: إن حفظ زيدٌ إلاَّ درسه، وإن يدعو عمرو إلاَّ أخاه، إذ يُنفى الفعل اللازم بـ (ما) مثلما يُنفى المتعدِّي بها، فنقول: ما جاء زيد، وما جلس الرجل، وما نام الطفل، فهي تنفي وقوع الفعل من فاعله؛ أي تنفي حدوث الفعل، مثلما تنفي وقوع الفعل على مفعوله، فنقول: ما ضرب زيد للَّ عمراً، وما دعا الرجل إلاَّ صديقه. قال تعالى: ﴿ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنفُسُمُ مُ وَمَا وَصوب من قولنا: إن خرج زيد، فالنَّفي مع (ما) أبْيَن منه مع إنْ، وقد يلتبس معها وأصوب من قولنا: إن خرج زيد، فالنَّفي مع (ما) أبْيَن منه مع إنْ، وقد يلتبس معها بالشَّرط، فقد يوهم السامع أنَّ في الجملة شرطاً.

ويخلص القول إلى أنَّ (ما) يُنفى بها الفعل اللازم والمتعدي، أمَّا (إنْ) فتختَّص بنفي المتعدِّي؛ بمعنى أنَّها لا تصلح لنفي إسناد الفعل إلى فاعله، وإنَّما لنفي وقوع الفعل على أي شيء آخر غير مفعوله؛ بمعنى أنَّها تكون لحصر الفعل بمفعوله. فعند قولنا: (إن يُكرم زيدٌ إلاَّ أخاه) فإننا لم ننف حدوث فعل الكرم من فاعله (زيد)، ولم ننف – أيضاً – وقوع فعل الكرم من زيد على أخيه، وإنَّما نكون قد نفينا وقوع فعل الكرم من زيد على أخيه، وإنَّما نكون قد نفينا وقوع فعل الكرم من زيد على أخيه.

وبهذا يمكننا أن نردَّ ما جاء به بعض الدارسين من أمثلة مصنوعة مثَّلوا بها لدخول إنْ على الفعل، من غير أن يتنبهوا إلى مسألة لزوم الفعل وتعدِّيه. فممَّا ورد من ذلك أنَّ

<sup>(</sup>٧٦) سورة الأنعام، آية ٢٦.

<sup>(</sup>۷۷) سورة القصص، آية ١٩.

(ما) و(إنْ) تنفيان الماضي نحو: (ما جئت، وإنْ جاء إلاَّ أنا)، والحال نحو: (وما أذهب، وإنْ يذهب إلاَّ أنا) ((٧٨). ألا تلمح الضعف والركاكة في مثل هذه التراكيب؟! المبحث الثَّانى: الفرق ما بين (إنِ) النَّافية و(إنِ) المخفَّفة من الثَّقيلة المهملة.

أمَّا إنِ النَّافية، فقد أشار إليها النُّحاة بوصفها إنِ المكسورة الخفيفة (إنْ)، وثَمَّة إشارات لها من حيث الاستعمال والعمل، ويعتبر النَّفي وجهاً من أوجه (إنْ) المكسورة الخفيفة في الخفيفة؛ لذلك تُسمى (إنِ) النَّافية؛ شأنها شأن ما سُمِّيت به إنِ المكسورة الخفيفة في أوجه الاستعمال الأخرى. مثل (إنِ) المكسورة الخفيفة التي تفيد الشرط، فسميت به إنِ الشَّرطيَّة، نحو قوله تعالى: ﴿ إِن يَنتَهُوا يُغَفِّرَ لَهُم ﴾ (٢٧١)، - أيضاً - مثل (إنِ) المخفَّفة من الثَّقيلة، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِيَنَهُم ﴾ (٢٠١)، كذلك مثل (إنِ) الزَّائدة، نحو قول الشاعر (١٠٠):

## ما إنْ اتيت بشيء أنت تكرهه إذنْ فلا رفعتْ سوطى إليَّ يدي (٨٢)

وعليه فإنَّ (إنِ) النَّافية هي (إن) المكسورة الخفيفة، وهذه الخفيفة ترد على أربعة أوجه: أن تكون زائدة، وشرطيَّة، ومخفَّفة من الثَّقيلة، ونافية. يُفهم من ذلك أنَّ (إنِ) المخفَّفة من الثَّقيلة، سواءً أكانتا عاملتين، أم غير عاملتين، وسبيل النَّافية غير (إنِ) المخفَّفة من الثَّقيلة، سواءً أكانتا عاملتين، أم غير عاملتين، وسبيل التفريق بينهما، هو بيان أوجه استعمال كلِّ منهما، فإن النَّافية سبق تفصيل أوجه

<sup>(</sup>٧٨) سلم اللسان في الصرف والنحو والبيان، جرجي شاهين عطية، الطبعة: الرابعة، دار ريحاني للطباعة والنشر، بيروت، (د.ت) ص٣٨٣.

<sup>(</sup>٧٩) سورة الأنفال، آية ٣٨.

<sup>(</sup>۸۰) سورة هود، آية ۱۱۲.

<sup>(</sup>٨١) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ص٣٨.

<sup>(</sup>٨٢) البيت للنابغة الذبياني من قصيدةٍ له في اعتذاره للنعمان (ينظر في أمالي ابن الشجري، ج٣، ص١٤٨)

استعمالها، فهي تدخل على الجملة الاسميَّة، نحو ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (١٨٠)، وه إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنكُ ﴾ (١٨٠) ومنه في التنزيل كثير. وذكرها ابن يعيش بقوله: اعلم أنَّ إِنِ المكسورة الخفيفة قد تكون نافية ومجراها مجرى (ما) في نفي الحال، وتدخل على الجملتين الفعليَّة والاسميَّة، نحو قولك: إِنْ زيدٌ إِلاَّ قائم، قال تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَا فِ عُرُورٍ ﴾ (١٨٥)، وقال: ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ (١٨١) (١٨٨).

وأمَّا إن المخففة من الثقيلة المهملة، فأصلها (إنَّ) الثقيلة التي تختص بالجملة الاسميَّة، ثمَّ خُفِّفت. والمقصود بتخفيفها هو حذف إحدى نونيها؛ لأنَّها مكونة من ثلاثة أحرف هي المهمزة، والنُّون المشدَّدة تُحسب بحرفين، فإذا خُفِّفت حُذِفت إحدى النونين، فصارت إنْ (٨٩٠)، وتُحدَّد المحذوفة بالنُّون المحركة؛ لأنَّها آخر (٨٩٠).

ومًّا ذُكِر فيها -أيضاً - أنَّه يجوز فيها التَّخفيف، عندئذ تصلح للدخول على الجمل الاسميَّة والفعليَّة، بعد أن كانت مع التشديد مختصَّة بالاسميَّة (٢٠٠). وهناك من حصر دخولها على الجملة الفعليَّة بالأفعال النَّاسخة - في الغالب - كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتْ لَكَمِيرَةً ﴾ (٢٩٠)، وفي ذلك يقول ابن مالك (٢٩٠):

<sup>(</sup>۸۳) سورة الملك، آية ۲۰.

<sup>(</sup>٨٤) سورة النساء، آية ١١٦.

<sup>(</sup>٨٥) سورة الملك، آية ٢٠.

<sup>(</sup>٨٦) سورة يونس، آية ٦٦.

<sup>(</sup>۸۷) شرح المفصل، لابن يعيش، عالم الكتب، بيروت، ج٨، (د.ت) ص١١٣، ١١٣.

<sup>(</sup>٨٨) شرح ألفية ابن مالك حتى نحاية إعمال المصدر، على الزامل، الطبعة: الأولى، دار التدمرية، الرياض، ٢٠١١، ص٤٧٧.

<sup>(</sup>۸۹) شرح شذور الذهب، ص۲۸۱.

<sup>(</sup>٩٠) النحو الوافي، عباس حسن. دار المعارف، الطبعة الخامسة عشرة، ج١، ص٦٧٣.

<sup>(</sup>٩١) سورة البقرة، آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٩٢) ألفية ابن مالك، محمد بن عبدالله بن مالك الطائبي، دار التعاون، (د.ت) ، ص٢٢.

والفعل إن لم يكُ ناسخًا فلا تلفيه غالبًا بإنْ ذي موصلا

أمَّا سيبويه فجعلها بمنزلة (لكنْ) حين خففها، "واعلم أنَّهم يقولون: إنْ زيدٌ لذاهب، وإنْ عمروٌ لخير منك، لما خففها جعلها بمنزلة لكن حين خففها، وألزمها اللام لئلا تلتبس بإن التي هي بمنزلة ما التي تنفي بها، ومثل ذلك: ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيما كَوْظُ ﴾ (١٤)، إنَّما هي لَعليها حافظٌ، وقال تعالى: ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَضَرُونَ ﴾ (١٤)، إنَّما هي لجميعٌ، و(ما) لَغُوّ "(٥٠). وذُكر فيها – أيضاً – أنَّها تُخفَّف فتُهمل غالباً، وتلزم اللَّام إنْ خِيف لبس بالنَّافية وهي الابتدائية، ولا تعمل هذه المخفَّفة في ضمير ولا يليها – غالباً – فعل إلاً متصرف ناسخ ماض أو مضارع (٢١).

وقد فرَّق ابن مالك بين المخفَّفة والنَّافية، ويلزم هذا التفريق عند إهمال المخفَّفة؛ فتلزمها اللَّام الفارقة، أمَّا إذا أُعملت فلا نلزمها حينئذ اللَّام؛ لأنها لا تلتبس والحالة هذه – بالنَّافية؛ لأنَّ النَّافية لا تنصب الاسم وترفع الخبر، وإنما يحدث اللَّبس إذا أُهملت ولم يظهر المقصود بها، وقد يُستغى عن اللَّام، كقوله:

ونحن أُباة الضَّيم من آل مالك وإنْ مالكٌ كانت كرامَ المعادن (٧٧)

<sup>(</sup>٩٣) سورة الطارق، آية ٤.

<sup>(</sup>٩٤) سورة يَس، آية ٣٢.

<sup>(</sup>٩٥) كتاب سيبويه، ج٢، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تح: عبدالسلام محمد هارون، الطبعة: الثالثة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٠٠٢، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٩٦) همع الهوامع، شرح جمع الجوامع في علم العربية، السيوطي، صححه: محمد بدر الدين النعساني، الجزء: الأول، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ج١، ص١٤١.

<sup>(</sup>٩٧) البيت للطرماح الحكم بن حكيم وكنيته أبو نفر (ينظر في توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، ج١، ص٥٣٥)

والتقدير: وإنْ مالك لكانت، فحذفت اللَّام؛ لأنَّها لا تلتبس بالنَّافية؛ لأنَّ المعنى على الإثبات فجاء قوله (٩٨٠):

وخففت إنَّ فقلَّ العمل وتلزم اللامُ اذا ما تهمل وربما استغني عنها إنْ بَداً ما ناطق أراده معتمدا

حيث أغنت عن اللَّام في البيت قرينة معنويّة. فالبيت لا شك أنّه فخر، وأنَّه يثني على عشيرته، فلو أنَّ (إنْ) هذه كانت نافية، لكان في البيت تناقض؛ لأنَّه يصير: أنا ابن أُباة الضَّيم من آل مالك، وما مالك كانت كرام المعادن؛ فيصير للنفي، ولمّا كان الشَّطر الأوَّل من البيت فخراً دلَّ على أنَّ (إنْ) في الشَّطر الأخير مخفَّفة من الثَّقيلة، وأنَّ التقدير: وإنَّ مالكاً كانت كرامَ المعادن (٩٩).

وقد يُغني عنها – أيضاً – قرينة لفظيَّة؛ نحو: إنْ زيدٌ لن يقوم، فالقرينة تتمثل بالخبر المنفي، ولام الابتداء لا تدخل على المنفي، ويبعد في الفصيح أن يراد به (إن) النفي لوجوده في الخبر ولو أُريد ذلك؛ لجيء بالكلام مثبتاً من أوَّل الأمر بدلاً من إدخال النَّفي على النَّفي لإبطال الأوَّل قليل جداً في على النَّفي لإبطال الأوَّل قليل جداً في الكلام الفصيح؛ إذْ يمكن مجيء الكلام مثبتاً من أوَّل الأمر، من غير حاجة إلى نفي النَّفي المؤدِّي للإثبات بعد تطويل، ومثال القرينة المعنويَّة – أيضاً — (إن العاقلُ يتبع سبيل الرشاد)، إذاً المعنى يفسد على اعتبار (إنْ) للنفي، ولا فرق في القرينة بين أن تكون لفظيَّة أو معنويَّة، والمعنويَّة أقوى (١٠٠١). يعنى أنَّه قد يُستغنى عن اللام بعد إن المخفَّفة إذا أُمن

<sup>(</sup>۹۸) شرح ابن عقیل، ج۱، ص (۹۸)

<sup>(</sup>٩٩) شرح ألفية ابن مالك، الزامل، ج١، ص ٤٧٨، ٤٧٩.

<sup>(</sup>۱۰۰) ضياء السالك إلى أوضح المسالك، وهو صفوة الكلام على توضيح ابن هشام، محمد عبدالعزيز النجار، الطبعة الأولى، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ج١، ٢٠٠١، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>١٠١) النحو الوافي، ص ٦٧٤.

اللَّبس بينها وبين (إن) النَّافية لاعتماد النَّاطق بها على ذلك (١٠٢). ثمَّ يجب أن يراعى فيها أن يكون اسمها - قبل إهمالها - اسماً ظاهراً ، لا ضميراً (١٠٣).

وأمّا الكوفيّون فلهم رأي مخالف، فيرون أنّه إذا جاءَت بعدها اللّام تكون بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلاً) وحجتهم أن ذلك قد جاء كثيراً في كتاب الله وكلام العرب قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لِيَسَتَفِرُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾ (أنا)، أي وما كادوا إلاّ يستفزونك، وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَكَادُ النّيِنَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَنْصَرِهِم ﴾ (أنا)؛ أي وما كادوا إلاّ يزلقونك، وأمّا البصريُّون فيرون أنّها مخفّفة من التّقيلة واللّام بعدها لام التأكيد، وحجَّتهم أنّهم وجدوا لها في كلام العرب نظيراً، فأجمعوا على أنّه يجوز تخفيف (إنْ) وإن اختلفوا في بطلان عملها مع التخفيف، وقالوا إنَّ اللّام لام التأكيد؛ لأنَّ لها وحكموا على اللّام بعنى (إلاً) فهو شيء أيضاً — نظيراً في كلام العرب، وكون اللّام للتأكيد في كلام العرب عما لا ينكر لكثرته، فحكموا على اللّام بمعنى (إلاً) فهو شيء ليس له نظير في كلام العرب والمصير إلى ما له نظير في كلامهم أولى من المصير إلى ما ليس له نظير في كلام العرب، فأمّا كون اللام بمعنى (إلاً) فهو شيء ليس له نظير في كلام العرب والمصيرين عن كلمات الكوفيين: فاحتجاجهم بالآيات، وما أنشدوه على أنَّ (إنْ) بمعنى (ما)، واللام بمعنى (إلاً) فلا حجّة لهم في شيء من وما أنشدوه على أنَّ (إنْ) بمعنى (ما)، واللام بمعنى (إلاً) فلا حجّة لهم في شيء من التُقيلة واللّام لام التّأكيد، والذي يدلُّ على ذلك أنّ (إنْ) التي بمعنى (ما) لا تجيء اللّام ذلك؛ لأنّه —كما يذكر البصريُون—محمول على ما ذهبوا إليه من أنَّ (إنْ) كففّة من اللّام

<sup>(</sup>۱۰۲) شرح المكودي، ج١، ص٢٣٦.

<sup>(</sup>١٠٣) النحو الوافي، ص ٦٧٣.

<sup>(</sup>١٠٤) سورة الإسراء، آية ٧٦.

<sup>(</sup>١٠٥) سورة القلم، آية ٥١.

<sup>(</sup>١٠٦) الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ص ٥٠٨، ٥٠٩.

معها، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (١٠٧)، وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ ﴾ (١٠٨)، ولم تجيء مع شيء منها اللام (١٠٩).

يُفهم من كلِّ ما سبق أنَّ ثَمَّة فرقاً - من حيث الاستعمال - بين (إنِ) النَّافية التي بعنى (ما)، وهي ما تسمى بالابتدائية، أو العاملة عمل ليس، وبين (إنْ) المخفَّفة من التُّقيلة المهملة، على الرغم من أنَّ بعض النحاة لم يُظهر الفرق بينهما، ولكن يمكن أن نخلص إلى فروق واضحة بينهما، فإنِ النَّافية الابتدائيَّة وُضعت في أصلها للنَّفي، وتدخل على الجملة الاسميَّة بمختلف أنواعها، وعلى الجملة الفعليَّة سواءً أكان فعلها تاماً أم ناقصاً، واجبة الاقتران بـ (إلاً)؛ لقصر الخبر على المبتدأ، نحو: ﴿إِنِ ٱلْكَفْرُونَ إِلَا وَغُورٍ ﴾، و ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا سِحَرُّ مُبِيتُ ﴾، ولا يجب ذلك إن لم يقصد من النفي قصر الخبر على المبتدأ، نحو ﴿ إِنْ عِندَكُم مِن سُلطن ٍ ﴾ (١١٠)، أو إن قُصد منها الإخبار نحو: ﴿ قُلُ إِنْ أَذْرِتَ أَقْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (١١٠)، و ﴿ وَإِنْ أَذْرِتَ أَقْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (١١٠)، و ﴿ وَإِنْ أَذْرِتَ أَقْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (١١٠)، و ﴿ وَإِنْ أَذْرِتَ أَقْرِيبُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (١١٠)، و ﴿ وَإِنْ أَذْرِتَ القولهم ورودها حِينٍ ﴾ (١١٠)، و ﴿ وَإِنْ أَذْرِتَ أَقْرِيبُ أَمْ بَعِيدُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ (١١٠)، وعَلَ يرجح ردّه لقولهم ورودها غير مقترنة بإلاً في مواضع كثيرة من التَّنزيل الحكيم، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ

<sup>(</sup>١٠٧) سورة الملك، آية ٢٠.

<sup>(</sup>۱۰۸) سورة يَس، آية ١٥.

<sup>(</sup>١٠٩) الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ص ٥٠٩.

<sup>(</sup>۱۱۰) سورة يونس، آية ٦٨.

<sup>(</sup>١١١) سورة الجن، آية ٢٥.

<sup>(</sup>١١٢) سورة الأنبياء، آية ١١١.

<sup>(</sup>١١٣) سورة الأنبياء، آية ١٠٩.

<sup>(</sup>١١٤) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ص٣٤.

مَكُرُهُمْ لِنَزُولَ مِنْهُ ٱلِجَبَالُ ﴾ (((()) وقوله تعالى: ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَغَيْمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ مَكِيلًا ﴾ (((()) وقوله تعالى: ﴿ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِوة ﴾ (((()) ومنه ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَلَيْنَا عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُلِلَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

كما أنَّ البصريين أكدوا أنَّ (إنِ) التي تأتي بمعنى (ما) لا تجئ معها اللام (١٢١٠. أمَّا (إنِ) المخفَّفة من (إنَّ) المشددَّة، ففي أصلها مختصَّة بالجملة الاسميَّة، ولكن بتخفيفها خرجت عن اختصاصها، فدخلت على الجملة الفعليَّة، ويكون فعلها ناسخاً. فيكثر كونه مضارعاً، نحو ﴿ وَإِن يَكَادُ النِّينَ كَفَرُوا لَيُرْلِفُونَكَ بِأَبْصَرِهِمْ ﴾ (٢٢١)، و ﴿ وَإِن نَظُنُنُكَ لَمِنَ النَّذِينَ } الْكَندِينَ ﴾ (٢٢١)، وأكثر منه كونه ماضياً ناسخاً؛ نحو ﴿ وَإِن كَانَتُ لَكِيرَةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ

<sup>(</sup>١١٥) سورة إبراهيم، آية ٤٦.

<sup>(</sup>١١٦) سورة الفرقان، آية ٤٤.

<sup>(</sup>١١٧) سورة فاطر، آية ٤٦.

<sup>(</sup>۱۱۸) سورة يَس، آية ٣٢.

<sup>(</sup>١١٩) سورة الزخرف، آية ٣٥.

<sup>(</sup>١٢٠) سورة الطارق، آية ٤.

<sup>(</sup>١٢١) الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ص٥٠٩.

<sup>(</sup>١٢٢) سورة القلم، آية ٥١.

<sup>(</sup>١٢٣) سورة الشعراء، آية ١٨٦.

هَدَى ٱللَّهُ ﴾ (۱۲۱)، و ﴿ قَالَ تَأْلَلُهِ إِن كِدتَّ لَتُردِينِ ﴾ (۱۲۰)، و ﴿ وَإِن وَجَدْنَآ أَكَّتُرَهُمُ لَفَسِقِينَ ﴾ (۱۲۱)، وندر كونه ماضياً غير ناسخ؛ كقوله (۱۲۷)

شُلت يمينك إن قتلت لمسلماً حلت عليك عقوبة المتعّمد (۱۲۸)

وتلزمها اللّام الفارقة عند الإهمال، ولا تلزمها عند الإعمال؛ لأنها عند الإهمال تلتبس بإنِ النّافية الابتدائية. واختلف النحويُّون في هذه اللّام، هل هي لام الابتداء أُدخلت للفرق بين (إنِ) النّافية و (إنِ) المخفَّفة من الثّقيلة، أم هي لام أخرى اجتلبت للفرق؟ للفرق بين (إنِ) النّافية و (إنِ) المخفَّفة من الثّقيلة، أم هي لام أخرى اجتلبت للفرق (١٢٩). وكلام سيبويه يدلُّ على أنّها لام الابتداء دخلت للفرق (١٢٩) ويمكن تخريج هذه اللّام في قولنا: إنْ زيد لقائمٌ قبل أن تُخفَّف إنْ بقولنا: لإنْ زيداً قائمٌ، فخففت (إنَّ) الثقيلة وأُهملت ثمَّ ارتفع الاسم على أصله وانتقلت لام التوكيد الابتدائية إلى الخبر للفرق. لذلك يرجح ما ذهب إليه البصريُّون من أنَّ (إنْ) في قوله تعالى: (وإن يكادُ الذين كفروا ليزلقونك) و (إن كادوا ليستفزونك) محفَّفة من الثَّقيلة، واللام لام التَّوكيد، وليس كما ذهب إليه الكوفيُّون من أنَّها بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلاً).

أمَّا على المستوى الاستعمالي في التَّنزيل الحكيم، فقد اقتصر ورودها - كما سبق ذكره - على الأفعال النَّاسخة التي تدخل على الجملة الاسميَّة، فترفع الاسم، وتنصب الحبر، وعلى الأفعال التي تنصب المبتدأ والخبر على أنهما مفعولان لها. فممَّا ورد مع

<sup>(</sup>١٢٤) سورة البقرة، آية ١٤٣.

<sup>(</sup>١٢٥) سورة الصافات، آية ٥٦..

<sup>(</sup>١٢٦) سورة الأعراف، آية ١٠٢.

<sup>(</sup>١٢٧) ضياء السالك على أوضح المسالك، ج١، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>١٢٨) البيت لعاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل العدوية قالته في رثاء زوجها الزبير بن العوام (ينظر في نحاية الأرب في فنون الأدب، ج١٩، ص١٣٩).

<sup>(</sup>١٢٩) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج١، ص٣٨٠.

الأفعال التي ترفع اسمها وتنصب خبرها ما جاء مع صيغة المضارع كما مرَّ ذكره، ومنه ما جاء مع صيغة الماضي، وهو كثير فمنه - إضافة لما مرَّ ذكره مع صيغة الماضي - قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ عَمِن الضَّالِينَ ﴾ (١٣١)، وقول ه ﴿ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ عَمِن الضَّالِينَ ﴾ (١٣١)، وقول تعالى ﴿ وَإِن كُنتَا اَخْطِينَ ﴾ (١٣١)، وقول تعالى ﴿ وَإِن كَانَا الْخَيْكَةِ لَظُلِمِينَ ﴾ (١٣١)، وقول ه ﴿ وَإِن كَانُوالْيَقُولُونَ ﴾ (١٣١)، ومن قول تعالى ﴿ وَإِن كَانُوالْيَقُولُونَ ﴾ (١٣١)، وقول ه ﴿ وَإِن كَانَا اللّهُ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهِ عَنِ اللّهُ وَيُونَ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ وَيُونَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَيُونَ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلِن اللّهُ وَلِن اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلِن اللّهُ وَلِن اللّهُ عَلَى ﴿ وَإِن طَلْكُ لِينَ اللّهُ وَلِن اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلِن اللّهُ عَلَى ﴿ وَإِن وَجَدَنَا أَكُن وَمُكَنّ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِن اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِن اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِن اللّهُ وَلِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ا

<sup>(</sup>۱۳۰) سورة البقرة، آية ۱۹۸.

<sup>(</sup>١٣١) سورة الأنعام، آية ١٥٦.

<sup>(</sup>۱۳۲) سورة يوسف، آية ۹۱.

<sup>(</sup>١٣٣) سورة الحجر، آية ٧٨..

<sup>(</sup>۱۳٤) سورة الصافات، آية ١٦٧.

<sup>(</sup>١٣٥) سورة الإسراء، آية ٧٣.

<sup>(</sup>١٣٦) سورة الإسراء، آية ٧٦.

<sup>(</sup>١٣٧) سورة الفرقان، آية ٤٢.

<sup>(</sup>۱۳۸) سورة القصص، آية ١٠.

<sup>(</sup>١٣٩) سورة الأعراف، آية ١٠٢.

<sup>(</sup>١٤٠) سورة الشعراء، آية ١٨٦.

ويكون خبرها الجملة المكوَّنة من الفعل النَّاسخ واسمه وخبره، وهذا ما يُرجح أنَّها خُفُفت من الثَّقيلة، فحُذِف اسمها، وأهملت، ثمَّ جاء خبرها جملة فعلها ناسخ وخبره مؤكَّد بلام التَّوكيد. وليس (إنْ) بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلاً) نحو ما ذهب إليه الكوفيُّون. وهذا يستقيم مع دلالة الآيات الكريمة، ففي قوله تعالى (وإن كنا لخاطئين)، فلو قُدِّرت (إنَّ) الثَّقيلة؛ أي استصحاب الأصل من إن المخفَّفة لكانت جملة الآية (إنَّنا كنَّا لخاطئين)، وهذا نصُّ فيه إثبات وتوكيد، وتحصَّل التَّوكيد بحرفين؛ إنَّ واللام، فهو اعتراف من إخوة يوسف عليه السلام بأنَّهم كانوا خاطئين فيما فعلوه مع أخيهم، وإثبات الشيء بذكره وتوكيده أقوى من إثباته بالنَّفي فيمن قدَّر (إنْ) بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلاً) وكذلك في باقي الآيات.

## الفصل الثَّاني: إعمال إنِ النَّافية المبحث الأوَّل: إنِ النَّافية بين الإعمال والإهمال.

اختلف النحويُّون في مسألة إعمال (إن) النَّافية وإهمالها، فكلُّ ذهب برأيه محتجاً بما ورد من الشواهد في كلام العرب على إعمالها وإهمالها. فذهب أكثر البصريين، والفرّاء من الكوفيين إلى أنَّها لا تعمل شيئاً (١٤١٠). فهي من الحروف التي لا تختصُّ فكان القياس أن لا تعمل، لذلك منع إعمالها الفرّاء وأكثر البصريَّة والمغاربة (١٤٢٠). وجاء عند ابن يعيش أن "إن الكسورة الخفيفة قد تكون نافية ومجراها مجرى (ما) في نفي الحال وتدخل على الجملتين الفعليَّة والاسميَّة نحو قولك: إنْ زيدٌ لقائم، قال الله تعالى: ﴿إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي عُرُورٍ ﴾ (١٤٣٠)، وتقول في الفعل إنْ قام زيد؛ أي ما قام زيد، قال الله تعالى: ﴿ إِن كَانَتُ إِلَّاصَيْحَةَ وَقُولُ فِي الفعل إنْ قام زيد؛ أي ما قام زيد، قال الله تعالى: ﴿ إِن كَانتُ إِلَّاصَيْحَةَ اللهُ عَالَى اللهُ تعالى الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الهذا الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى الهذا الله تعالى الله تعالى الهذا اله

<sup>(</sup>۱٤۱) شرح ابن عقیل، ج۱، ص۳۱۷.

<sup>(</sup>١٤٢) همع الهوامع، شرح جمع الجوامع في علم العربية، ج١، ص١٢٤.

<sup>(</sup>١٤٣) سورة الملك، آية ٢٠.

وَعِدَةً ﴾ (أنا)، وتقول: إن يقوم زيد، قال الله تعالى: ﴿ إِن يَتَعِعُونَ إِلَّا الظّنَى ﴾ (أنا)، وقال تعالى: ﴿ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ (أنا)، وكان سيبويه لا يرى فيها إلا رفع الخبر؛ لأنّها حرف نفي دخل على الابتداء والخبر، والفعل والفاعل، كما تدخل همزة الاستفهام فلا تغيره (أنا). وأكّد ابن هشام ذلك، فقال: وإذا دخلت على الجملة الاسميّة لم تعمل (أنا) تغيره وعمًا يتخرج على الإهمال الذي هو لغة الأكثرين قول بعضهم: (إنَّ قائمٌ)، وأصله: إنْ أنا قائمٌ، فحذفت همزة أنا اعتباطاً، وأدغمت نون (إنْ) في نونها، وحذفت ألفها في الوصل (أنا)، وسَمِع الكسائي أعرابياً يقول (إنَّا قائماً) على الإعمال فأنكرها عليه وظنَّ أنها المسدَّدة وقعت على قائم، قال فاستثبته، فإذا هو يريد إن أنا قائماً، فترك الهمزة وأدغم على حد ﴿ لَكِكَنَا هُو اللهُ الذي وإعمالها نادر، وهو لغة أهل العالية (أنها الذين قالوا بإعمالها، وهم الكوفيُّون، خلا الفرّاء، ومن البصريين أبو العبَّاس المبرد، وأبو بكر بن السراج، وأبو على الفارسيّ، وأبو الفتح بن جني، واختاره ابن مالك، وبرغم أنَّ في كلام سيبويه — رحمه الله تعالى — إشارة إلى ذلك فيرون أنها تعمل عمل (ليس) (100). ونقل السهيلي أنَّ سيبويه يجيز إعمالها، والمبرد لا يجيزه، ونقل النَّحاس عنهما عكس ما نقله السهيلي أنَّ سيبويه يجيز إعمالها، والمبرد لا يجيزه، ونقل النَّحاس عنهما عكس ما نقله السهيلي أنَّ سيبويه يجيز إعمالها، والمبرد لا يجيزه، ونقل النَّحاس عنهما عكس ما نقله

<sup>(</sup>١٤٤) سورة يَس، آية ٢٩.

<sup>(</sup>١٤٥) سورة يونس، آية ٦٦.

<sup>(</sup>١٤٦) سورة الكهف، آية ٥.

<sup>(</sup>۱٤۷) شرح المفصل، ج۸، ص ۱۱۲، ۱۱۳.

<sup>(</sup>١٤٨) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ص ٣٥.

<sup>(</sup>١٤٩) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ص ٣٥، ٣٦.

<sup>(</sup>۱۵۰) سورة الكهف، آية ۳۸.

<sup>(</sup>١٥١) همع الهوامع، شرح جمع الجوامع في علم العربية، ج١، ص ١٢٥، ١٢٥.

<sup>(</sup>١٥٢) ضياء السالك إلى أوضح المسالك، ج١، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>١٥٣) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج١، ص ٣١٧.

السهيلي (١٥٠١). وأجاز الكسائي إعمالها عمل (ليس)، وقرأ سعيد بن جبير (١٥٠١) إِنَّ ٱلَّذِينَ مَن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمَّنَا لُكُمُ وَسُمِع من أهل العالية "إِن أحدٌ خيراً من أحد إلا بالعافية "و" إِنْ ذلك نافعك ولا ضارك (١٥٠١). وجاء في شرح الكافية "أنَّ لـ (إن) النَّافية اسما اسما مرفوعاً وخبراً منصوباً إلحاقاً بـ (ما)، وقد أوْمأ إليه سيبويه من دون تصريح بقوله في "باب عِدة ما يكون عليه الكلم" وتكون (إنْ) كـ (ما) في معنى ليس، فلو أراد النَّفي دون العمل لقال: وتكون (إنْ) كـ (ما) في النَّفي من معاني الحروف فـ (ما) به أولى من (ليس)؛ لأنَّ ليس فعل، وهي حرف (١٥٥١). وهناك من رأى ما أنشده الكسائي من قول الشاعر – وقد سبقت الإشارة إليه –:

إنْ هو مستولياً على أحد إلا على أضعف المجانين أن ذلك يقوي إعمال (إنْ) إذا نُفي بها(١٥٩).

نتبين ممَّا سبق أن جمهوراً من النُّحاة ذهبوا إلى إهمال إن النَّافية ، فتدخل على المبتدأ والخبر ويبقى كلُّ منهما مرفوعاً ، فلم تعمل فيهما ؛ أي أنها مهملة ، وممَّا يؤخذ على ذلك أنَّ معظم هذه الآراء لم يُذكر لها من الاستشهاد على إهمالها ، لا من كلام العرب ، ولا

<sup>(</sup>١٥٤) شرح شذور الذهب، الحاشية، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>١٥٥) ينبغي في هذه القراءة أن تكون (إن) هذه بمنزلة (ما) ، فكأنه قال: ما الذين تدعون من دون الله عباداً أمثالكم، فأعمل (إن) إعمال (ما) ، وفيه ضعف؛ لأن إن هذه لم تختص بنفي الحاضر اختصاص (ما) به فتجري مجرى ليس في العمل. (انظر المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ابن جني، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ج١، ٩٩٩، ص٢٧٠).

<sup>(</sup>١٥٦) سورة الأعراف، آية ١٩٣.

<sup>(</sup>١٥٧) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ص ٣٥، ٣٦.

<sup>(</sup>١٥٨) شرح الكافية الشافية، جمال الدين الطائي، تح: عبدالمنعم أحمد هريري، الطبعة: الأولى، دار المأمون للتراث، ١٩٨٢، ج١، ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>١٥٩) شرح الكافية الشافية، ج١، ص ٤٤٧.

من كتاب الله الحكيم، على الرغم من كثرة ما ورد في كتاب الله تعالى من آيات أهملت فيها (إن) النَّافية، فجاء المبتدأ وخبره مرفوعين فمن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا مِنْ اللَّهُ نَيْا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا غَنْ بُومَ اللَّهُ وَمَهْدِى مَن تَشَاءُ وَمَهْدِى مَن تَشَاءُ وَمَهْدِى مَن تَشَاءُ وَمَهْدِى مَن تَشَاءُ وَهَا إِنْ هُو إِلَّا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللِهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللل

<sup>(</sup>١٦٠) سورة الأنعام، آية ٢٩.

<sup>(</sup>١٦١) سورة الأعراف، آية ١٥٥.

<sup>(</sup>١٦٢) سورة الأعراف، آية ١٨٨.

<sup>(</sup>١٦٣) سورة هود، آية ٥٠.

<sup>(</sup>١٦٤) سورة يوسف، آية ١٠٤، التكوير، آية ٢٧.

<sup>(</sup>١٦٥) سورة إبراهيم، آية ١٠.

<sup>(</sup>١٦٦) سورة إبراهيم، آية ١١.

<sup>(</sup>١٦٧) سورة المؤمنون، آية ٢٥.

<sup>(</sup>١٦٨) سورة المؤمنون، آية ٣٨.

<sup>(</sup>١٦٩) سورة الروم، آية ٥٨.

<sup>(</sup>۱۷۰) سورة سبأ، آية ٤٦.

<sup>(</sup>۱۷۱) سورة فاطر، آية ۲۳.

<sup>(</sup>۱۷۲) سورة يَس، آية ٦٩.

<sup>(</sup>١٧٣) سورة الزخرف، آية ٥٩.

<sup>(</sup>١٧٤) سورة النجم، آية ٤.

<sup>(</sup>١٧٥) سورة الدخان، آية ٣٥.

وهي شواهد قليلة جداً بالمقارنة مع ما جاء في التَّنزيل الكريم على إهمالها، والبضْع لا يُغلَّب على الكثرة.

المبحث الثَّاني: ( إِنِ ) المخفَّفة من الثَّقيلة بين الإعمال والإهمال.

ثَمَّة خلاف بين النُّحاة في مسألة إهمال إن المخفَّفة من الثَّقيلة وإعمالها، فمنهم من قال بإهمالها، ومنهم من رأى خلاف ذلك، فأبقاها على إعمالها قبل التَّخفيف. فذهب ابن هشام - رحمه الله - إلى إهمالها، فذكر أنَّه إذا خُفِّفت فالأكثر في لسان

<sup>(</sup>١٧٦) سورة النجم، آية ٢٣..

<sup>(</sup>١٧٧) سورة المائدة، آية ١١٠، الأنعام، ٧، هود، ٧، سبأ، ٤٣، الصافات، ١٥.

<sup>(</sup>١٧٨) سورة الأنعام، آية ٢٥، الأنفال، ٣١، المؤمنون ٨٣، النمل، آية ٦٨.

<sup>(</sup>۱۷۹) سورة يوسف، آية ٣١.

<sup>(</sup>١٨٠) سورة الفرقان، آية ٤.

<sup>(</sup>١٨١) سورة الشعراء، آية ١٣٧.

<sup>(</sup>۱۸۲) سورة صَ، آية ٧.

<sup>(</sup>۱۸۳) سورة المدثر، آية ٢٥.

<sup>(</sup>١٨٤) سورة الأنفال، آية ٣٤.

العرب إهمالها؛ فتقول (إن زيدٌ لقائم)، ويقلُّ إعمالها فتقول: (إن زيداً قائمٌ) (م١٥٠)، ويقلُّ إعمالها فتقول: (إن زيداً قائمٌ) (١٨٥٠)، ويكون إهمالها لزوال اختصاصها؛ نحو: ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ (١٨٥١) (١٨٥٠)، عندئذٍ تصلح للدخول على الجملة الفعليَّة بعد أن كانت مختصَّة بالاسميَّة (١٨٨٠).

وذهب الكوفيُّون إلى أنّها لا تُعمل النصب في الاسم، واحتجُّوا بأن قالوا: إنّما قلنا إنّها لا تعمل؛ لأنّ (إنّ) المشددة إنما عملت؛ لأنها أُشبهت الفعل الماضي في اللفظ؛ لأنّها على ثلاثة أحرف، كما أنّه على ثلاثة أحرف؛ ولأنّها مبنيَّة على الفتح، كما أنّه مبنيُّ على الفتح، فاذا خُففت فقد زال شبهها به، فوجب أن يبطل عملها (۱۸۹۱). ومنهم من تمسك بأن قال: إنّما قلنا ذلك؛ لأنّ (إنّ) المشدَّدة من عوامل الأسماء، و(إنْ) المخفّفة في الأسماء كما لا تعمل المشدَّدة في الأسماء كما لا تعمل المشددة في الأفعال؛ لأنّ عوامل الأفعال لا تعمل في الأسماء وعوامل الأسماء لا تعمل في الأفعال؛ أنّ عوامل الأفعال لا تعمل في الأسماء وعوامل الأسماء لا تعمل في الأفعال؛ أن أن زيدً إن زيدً إن زيدًا قائم) يعني إهمالها أجْوَد، وأوجبه بعضهم؛ أي: أوجبوا أنّ (إنّ) إذا خُففت يجب إهمالها، ووجه الإهمال: أنّها إذا خُففت زال اختصاصها بالأسماء، فأهملت؛ كما تُهمل إذا اتصلت بها (ما) الزائدة؛ لأنّها تُزيل اختصاصها بالأسماء وبين إن النّافية

<sup>(</sup>١٨٥) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج١، ٣٧٨.

<sup>(</sup>۱۸٦) سورة يَس، آية ٣٢.

<sup>(</sup>١٨٧) ضياء السالك إلى أوضح المسالك، ج١، ص ٣٢٦، ٣٢٧.

<sup>(</sup>١٨٨) النحو الوافي، ص ٦٧٣.

<sup>(</sup>١٨٩) الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>١٩٠) ) المرجع السابق نفسه، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۱۹۱) شرح ألفية ابن مالك، الزامل، ج١، ٤٧٧.

لالتباسها بها حينئذٍ، نحو (إنْ زيدٌ لقائمٌ) ومن ثَمَّ لا تلزم مع الإعمال لعدم الإلباس ولا تدخل في موضع لا يصلح للنَّفي كقوله:

أنا ابن أُباة الضَّيم من آل مالك وإنْ مالكٌ كانت كرام المعادن فالبيت للمدح، ولو كانت إنْ نافية لكان هجاءً (١٩٢).

وأمًّا من قال بخلاف ذلك فقد أجاز إعمالها استصحاباً للأصل (۱۹۳)، ومن إعمالها مخفّفة قراءة بعض السبعة: ﴿ وَإِنَّ كُلّاً لَمَّا لَكُوفِيۡنَهُم ﴾ (۱۹۴) بتخفيف (إنّ) واستدلَّ البصريُّون بهذه الآية الكريمة على صحَّة إعمالها في قراءة من قرأ بالتَّخفيف، وهي قراءة نافع وابن كثير، وروى أبو بكر عن عاصم بتخفيف (إن) وتشديد (لًا)، قالوا: ولا يجوز أن يقال بأنَّ "كلا" منصوب به (ليوفينَّهم)، فلا يجوز ذلك؛ لأن لام القسم تمنع ما بعدها أن يعمل فيما قبلها؛ ألا ترى انَّه لا يجوز أن تقول: "زيداً لأكرمنَّ، وعمراً لأضربنَّ" فتنصب زيداً به (لأكرمنَّ) وعمراً به (لأضربنَّ)، فكذلك ها هنا: لا يجوز أن يكون "كلا " منصوباً به (ليوفينَهم) (۱۹۵۰). وحكى الإعمال سيبويه والأخفش - رحمهما الله -، فلا نلزمها حينئذٍ اللَّام؛ لئلا تلتبس بالنَّافية إذا أهملت، ولم يظهر المقصود بها فقد يستغنى عن اللام (۱۹۵۱). وعملها على قلَّة، وحالها إذا أعملت كحالها وهي مشدَّدة إلاً أنَّها لا تعمل في الضَّمير إلاً في ضرورة بخلاف

<sup>(</sup>١٩٢) همع الهوامع، شرح جمع الجوامع في علم العربية، ج١، ص ١٤١.

<sup>(</sup>١٩٣) ضياء السالك إلى أوضح المسالك، ج١، ص ٣٢٦، ٣٢٧.

<sup>(</sup>۱۹٤) سورة هود، آية ۱۱۱.

<sup>(</sup>١٩٥) شرح شذور الذهب، ص ٢٨١، ٢٨٢.

<sup>(</sup>١٩٦) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج١، ص ٣٧٨، ٣٧٩.

المشدَّدة، فتقول: إنَّك قائم بالتَّشديد، ولا يجوز إنْك قائمٌ بالتَّخفيف، وأمَّا في دخول اللام وغير ذلك من الأحكام فهي كالمشدَّدة سواءٌ (١٩٧٠).

وهذا التَّخفيف لا يقتصر على (إنَّ) فحسب، بل يجوز في إنَّ، وأنَّ، ولكنَّ، وكأنّ، أنْ تخفف؛ استثقالاً للتضعيف فيما كثر استعماله، وتخفيفها بحذْف نونها الحرَّكة؛ لأنَّها آخر، ثمَّ إن كان الحرف المخفَّف (إنَّ) المكسورة جاز الإهمال والإعمال، والأكثر الإهمال، نحو ﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ (١٩٨١)، فيمن خفَف ميم (لًا)، وأمَّا من شدَّدها فإنْ نافية، ولمَّا بمعنى إلاَّ (١٩٩١).

باستعراض هذه الآراء للنُّحاة يظهر لنا أنَّ وجه إهمال (إن) المخفَّفة من الثَّقيلة أو إعمالها يكاد ينحصر في مسألة اختصاصها بنوع الجملة الدَّاخلة عليها، فخروجها من سياق الجملة الاسميَّة إلى سياق الجملة الفعليَّة يُفقِدها تسلُّطها على الاسم؛ كما تُفقِد (ما) الزائدة تسلُّط (إنَّ) المشدَّدة على الاسم فلا تعمل فيه. وهي بهذا يمكن القول إنَّها تُشابه (إنِ) النَّافية في دخولها على الجملتين الاسميَّة والفعليَّة، كما سبق في غير هذا الموضع من البحث، ولم تعمل في الجملة الاسميَّة كما مرَّ ذِكره.

ولكن لم يستدل هؤلاء النُّحاة على هذا الإهمال بشواهد كافية تثبت هذا الحكم، سوى ما اسْتدلُّوا به من نحو قوله تعالى: ﴿ إِنْكُلُ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ (٢٠٠٠) على قراءَة من خفّف (لًا)، وهو استدلال انحصر في هذه القراءَة، أمَّا على قراءَة تشديد (لَّا) فإنْ نافية وليست مخفَّفة من إنَّ المشدَّدة، و (لَّا) بمعنى (إلاَّ) (٢٠٠١). فتكون من باب قوله تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَا

<sup>(</sup>١٩٧) همع الهوامع، شرح جمع الجوامع في علم العربية، ج١، ص ١٤١.

<sup>(</sup>۱۹۸) سورة الطارق، آية ٤.

<sup>(</sup>۱۹۹) شرح شذور الذهب، ص ۲۸۱، ۲۸۲.

<sup>(</sup>۲۰۰) سورة الطارق، آية ٤.

<sup>(</sup>۲۰۱) شرح شذور الذهب، ص ۲۸۱، ۲۸۲.

فِي غُرُورٍ ﴾ (٢٠٢٠)، عندئذ لا يصلح الاستشهاد بهذه الآية الكريمة على إهمال (إن) المخفّفة. لذلك من رأى فيها استصحاباً للأصل أبقاها على عملها قبل التّخفيف، واستدلّ البصريُّون على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لَيُوفِينَهُم ﴾ (٢٠٣٠)، ف (كلاً) لا يجوز أن يقال إنّها منصوبة بالفعل (ليوفِّينَهم)، ألا ترى أنه لا يجوز أن تقول: (زيداً لأكرمنَّ وعمراً لأضربنَّ) فتنصب زيداً به (لأكرمنَّ) وعمراً به (لأضربنَّ) فكذلك ها هنا لا يجوز أن يكون منصوباً به (ليوفِّينَّهم) وقد سبقت الإشارة إلى هذا الكلام.

أمَّا في ضوء ما ورد في التَّنزيل الحكيم من سياقات وردت فيها إن المخفّفة من الثَّقيلة والمهملة، فإنَّنا لا نستطيع أن نقول بإعمالها أو إهمالها، سواءٌ أخذنا بقول من رأى أنها خُففت من الثقيلة، (إنْ) بمعنى (ما) واللام بمعنى (إلاً)، أو أخذنا بقول من رأى أنها خُففت من الثقيلة، فدخلت على الجملة الفعلية، فلزمتها لام الابتداء الفارقة ؛ وذلك لعدم ظهور ذلك في سياقات الآيات الكريمة، فقد دخلت (إنْ) كما وضحنا في موضع سابق من هذا البحث على جملة فعليَّة فعلها ناسخ والخبر في تلك الجملة يكون خبراً للفعل الناسخ. نحو ما جاء في قوله تعالى: (وإن كانت لكبيرة)، فكبيرة خبر منصوب للفعل الناسخ (كان)، وفي قوله (وإن كنتم من قبله لمن الضالين)، فالخبر في الجملة هو شبه الجملة (من الضالين)، وهو خبر للفعل الناسخ (كان) في (كنت)، وفي قوله تعالى (وإن كنا عن دراستهم لغافلين)، فالخبر في الجملة (غافلين)، وهو خبر منصوب للفعل الناسخ (كان) في (كنّا)، وكذلك فالخبر في الجملة (غافلين)، وهو خبر منصوب للفعل الناسخ (كان) في (كنّا)، وكذلك

<sup>(</sup>۲۰۲) سورة الملك، آية ۲۰.

<sup>(</sup>۲۰۳) سورة هود، آية ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢٠٤) الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ص ١٦٥.

### الفصل الثالث: دلالة إنِ النَّافية

الكلام في دلالة إن النَّافية في مستويين؛ المستوى النَّحوي، والمستوى الدِّلالي وكلاهما لا ينفصل عن الآخر.

ففي المستوى النَّحوي، فإنَّها بمعنى (ما)، كما جاءت عند سيبويه، قال الله عز وجل ﴿ إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴾ (٢٠٥)؛ أي ما الكافرون إلاَّ في غرور، وتصرف الكلام إلى الابتداء، كما صرفتها (ما) إلى الابتداء في قولك: إنما، وذلك قولك: ما إنْ زيد لذاهبٌ، وقال فروة بن مسيك (٢٠٦)

وما إنْ طبنًا جبْنٌ ولكن منايانا ودولةٌ آخرينا(٢٠٧٠)

وهي لنفي معنى الخبر في الزمن الحالي عند الإطلاق (٢٠٠٠)، ويكون هذا النفي على حسب الإيجاب؛ لإنَّه إكذاب له فينبغي أن يكون على وفق لفظه لا فرق بينهما إلاَّ أنَّ أحدهما نفي والآخر إيجاب (٢٠٠٠)، وتكون للمجازاة، وتكون أن يُبتدأ ما بعدها في معنى اليمين، وفي اليمين، قال الله عز وجل: ﴿ إِنكُنُ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ (٢١٠)، و﴿ وَإِن كُلُّ لَمَا جَمِيعُ لَدَيْنا مُحْفَمُرُونَ ﴾ (٢١٠)، فهي عند النُّحاة لا تزيد عن كونها تقوم مقام (ما) في النَّفي، ويُفهم من كلامهم في كثير من المواضع أنَّها لا تختلف عنها في النَّفي. وعلى حدِّ هذا الكلام، فإنَّ

<sup>(</sup>۲۰۰) سورة الملك، آية ۲۰.

<sup>(</sup>۲۰٦) کتاب سیبویه، ج۳، ص ۱۵۲، ۱۵۳.

<sup>(</sup>٢٠٧) البيت لفروة بن مسيك المراديّ ( ينظر في خِزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، ج٤، ص١١٥) .

<sup>(</sup>۲۰۸) النحو الوافي، ص ۲۰٤.

<sup>(</sup>۲۰۹) شرح المفصل، ج۸، ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>۲۱۰) سورة الطارق، آية ٤.

<sup>(</sup>۲۱۱) سورة يَس، آية ٣٢.

<sup>(</sup>۲۱۲) کتاب سیبویه، ج۳، ص ۱۵۲.

السياق الذي يتحصّل فيه النفي بـ (إنْ) يصلح أن تقوم فيه (ما) مقامها، كما قامت (إنْ) مقام (ما)، فلا اختلاف بينهما. وأمَّا في المستوى الدِّلالي، فإذا أنعمنا النَّظر فيما ذكره شيخ البلاغين الجرحاني حرحمه الله عني باب التَّقديم والتَّأخير، ففي مسائل في النَّفي يقول: "إذا قلت (ما فعلتُ) كنت نفيت عنك فعلاً يثبت أنَّه مفعول؛ تفسير ذلك: أنَّك إذا قلت: (ما قلتُ هذا)، كنت نفيت أن تكون قد قلت ذاك، وكنت نُوظرت في شيء لم يثبت أنَّه مقولٌ، وإذا ما قلت: (ما أنا قلتُ هذا) كنت نفيت أن تكون القائل له، وكانت المناظرة في شيء ثبت أنَّه مقولٌ وكذلك إذا قلت: (ما ضربتُ زيداً) كنت نفيت عنك ضربَه، ولم يجب أن يكون قد ضُرِب؛ بل يجوز أن يكون ضَربَه غيرُك، وأن لا يكون قد ضُرِب أصلاً، وإذا قلت: (ما أنا ضربت زيداً) لم تقله إلاَّ وزيدٌ مضروبٌ، وكان القصد أن تنفي أن تكون أنت الضَّاربُ، ومن أجل ذلك صَلُح في الوجه الأوَّل أن يكون المنفي عماً كقولك: (ما قلتُ شعراً قط)، و(ما أكلت اليوم شيئاً)، و(ما رأيت أحداً من النَّاس) (١٢٣٠).

وفي ذلك -أيضاً - يقول: "اعلم أنّك إذا قلت: (ما جاء ني إلا زيدً) احتمل أمرين؛ أحدهما أن تريد اختصاص زيد بالجيء، وأن تنفيه عمن عداه، وأن يكون تقوله؛ لا لأنّ بالمخاطب حاجة إلى أن يعلم أنّ (زيداً) قد جاءك، ولكن لأنّ به حاجة إلى أن يعلم أنّ (زيداً) قد جاءك، ولكن لأنّ به حاجة إلى أن يعلم أنّه لم يجيء إليك غيره "(٢١٤). المقصد عمّا أوردته من كلام الجرجاني حرحمه الله - أنّنا نلمح في كلامه أنّ أُسلوب النّفي مع (ما) مُنحصِر ومُقتصر على ما جاء بعدها، فهو مُوجّه إلى نفي العلاقة بين المسندين بعدها، من غير أن يكون في ذلك النّفي عَوْدٌ على ما قبل (ما) من تأكيد أو إثبات، فالغاية من ذلك تحقيق النّفي لما بعدها، مهما اختلفت طريقة الإسناد من تقديم أو تأخير.

(٢١٣) دلائل الإعجاز، عبدالقاهر الجرجاني، قرأه: محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي،القاهرة ١٩٨٤، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٢١٤) دلائل الإعجاز، ص ٣٣٦.

ومن ذلك -أيضاً - قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَا يَعْلَمِ اللهُ اللّهِ اللّهِ عَالَى اللّهِ يَمْنَوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِهِ أَلْ اللّهِ تَعَالَى اللّهِ تعالى وَأَنتُمْ نَظُرُونَ ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ (٢١٦)، حيث أبان الله تعالى وأنتُم ننظرُونَ ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ مضت قبله رسل، والرُّسل منهم من مات ومنهم من قبل، وجاءت هذه الإبانة الربّانيّة بصيغة النّفي به (ما)، وإذا ما حاولنا ربطها بما قبلها من الآيات، نجد أنّها لا تفيد أيَّ إثبات وتأكيد لمضمون تلك الآيات السابقة لها، وهو ما وُجّه من خطاب لمعشر المؤمنين بأنّهم لن ينالوا الجنة بدون ابتلاء وتمحيص، وأنَّ الله يعلم جهادهم وصبرهم على الشّدائد وأنّهم كانوا يتمنون لقاء الأعداء ليحظوا بالشهادة، فهو نفي متعلق بما بعد (ما).

<sup>(</sup>٢١٥) سورة النساء، الآيتان، ٦٣، ٦٤.

<sup>(</sup>٢١٦) سورة آل عمران، الآيات ١٤٢ – ١٤٤.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ وَفَقَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبَدُوا اللّهَ مَالكُو مِن إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ اللّهُ مَالكُو مِن إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ اللّهُ مَالكُو اللّهُ مَالكُو اللّهِ عَلَيْكُو مُرِيدُ أَن يَنفَضَّلُ عَلَيْكُمُ مِن اللهِ عَلى اللّه على السنة الكفّار من نفي أيّة صفة أخرى غير البشريّة عن الرّسول صلّى الله عليه وسلّم وإثبات صفة البشريّة له، بقوله (ما هذا إلا بشر مثلكم)، وهذا النّفي -كما نرى - لا يُثبت أو يُؤكّد مضمون ما تقدَّم عليه من أيّه أرسل نوحاً إلى قومه، وما دعاهم إليه من عادة الله وحده، فليس لهم ربّ سواه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقَتُلُونِ ﴿ وَأَخِي هَكُونِ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءَا يُصَدِّقُونَ ۖ إِنِي آخَافُ أَن يُكذّبُونِ ﴿ وَ اللّهُ اللّهُ مَعِي رِدْءَا يُصَدِّقُونَ ۖ إِنِي آخَافُ أَن يُكذّبُونِ ﴿ وَ اللّهُ الله الكفار من أنَّ الذي جاء به النّفي في هذه الآيات الكريمه به (ما)، ومقصده بيان ما قاله الكفار من أنَّ الذي جاء به موسى عليه السلام ما هو إلا سحر مكذوب مُختلق، وهذا النَّفي ليس فيه إثبات أو تأكيد لما سبقه من آيات تحدثت عن قَتْل موسى عليه السَّلام لرجل من آل فرعون، وطلبه عليه السَّلام من الله سبحانه وتعالى أنْ يُرسل معه أخاه هارون، وأنَّ الله تعالى جعل لموسى عليه السَّلام الغلبة على فرعون وقومه.

ومثل هذا الكلام كثير من التَّنزيل الحكيم، ولا يمكن لهذا البحث أن يأتي عليه كلِّه، ولعلَّ ما ذكرته يمثل تلك الصورة ويُوضِّحها.

<sup>(</sup>٢١٧) سورة المؤمنون، الآيتان ٢٣، ٢٤.

<sup>(</sup>٢١٨) سورة القصص، الآيات ٣٣ – ٣٦..

وأمًّا في سياق النَّفي مع (إنْ)، فإنَّنا نجد خلاف ذلك، وقد أشار الجرجاني -رحمه الله - إلى ذلك الأمر في باب الفصل والوصل. فقال: وممَّا فيه الإثبات (بإنْ و إلاَّ) قوله عز وجلَّ: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا مَلْنَغِي لَهُ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴾ (٢١٩)، أفلا ترى أنَّ الإثبات في الآية الكريمة تأكيد وتثبيت لنفي ما نُفي، فإثباتُ ما عُلِّمه النَّبيُّ صلَّى الله عليه وسلَّم، ووحيه إليه ذكراً وقرآناً، هو تأكيد وتثبيت لنفي أن يكون قد عُلِّم الشِّعر، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَن ٱلْمُوكَىٰ ﴿ إِنَّا هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَىٰ ﴾ (٢٢٠) إثبات ما يتلوه عليهم وحياً من الله تعالى، هو تأكيد وتقرير لنفى أن يكون نطق به عن هويُّ (٢٢١). وجاء عنده -أيضاً - في باب القصر والاختصاص أنَّه في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مِّن فِي ٱلْقُبُورِ ١٠ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ﴾ (٢٢٢) إنَّما جاء - والله أعلم -، بالنَّفي والإثبات؛ لأنَّه لَّا قال تعالى: ( وما أنت بمسمع من في القبور )، وكان المعنى في ذلك أن يُقال للنَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم: إنَّك لن تستطيع أن تُحوِّل قلوبهم عمَّا هي عليه من الإباء، ولا تملك أن توقع الإيمان في نفوسهم، مع إصرارهم على كفرهم، واستمرارهم على جهلهم، وصدِّهم بأسمَاعهم عمَّا تقوله لهم، وتتلوه عليهم، كان اللائق بهذا أن يُجعل حالُ النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم حال مَنْ قد ظنَّ أنَّه يملك ذلك، ومَنْ لا يعلم يقينا أنَّه ليس في وسعه شيء أكثر من أن يُنذر ويحذِّر، فأخرج اللَّفظ مخرجه إذا كان الخطاب مع من يشكُّ، فقيل: (إن أنت إلاَّ نذير)(٢٢٣). ومثل هذا في أنَّ الذي تقدُّم من الكلام اقتضى أن يكون اللَّفظ كالذي تراه، من كونه بـ (إن) و (إلاًّ)،

(۲۱۹) سورة يَس، آية ٦٩.

<sup>(</sup>٢٢٠) سورة النجم، الآيتان ٣، ٤.

<sup>(</sup>٢٢١) دلائل الإعجاز، ص ٢٣٠، ٢٣١.

<sup>(</sup>٢٢٢) سورة فاطر، الآيتان ٢٢، ٣٣.

<sup>(</sup>٢٢٣) دلائل الإعجاز، ص ٣٣٤.

قوله تعالى: ﴿ قُل لَا آَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوَءُ إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢٢١) (٢٢٥).

وفي موضع استشهاد آخر، نجد في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ ٱنْيَمُ مُواْ إِلَى ٱلطّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُ وَا ٱن يَكْفُرُواْ بِهِ عَلَيْ اللّهِ عُلَا اللّهُ وَإِلَى اللّهُ عُوتِ وَقَدْ أَمِرُ وَا ٱن يَكْفُرُوا بِهِ وَيُويِدُ ٱلشَّيْطُنُ أَنْ يُضِلّهُمْ صَلَلًا بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا آنَـزَلَ ٱللّهُ وَإِلَى ٱلرّسُولِ وَيُويِدُ ٱلشَّيْطِنُ أَنْ يُضِلّهُمْ صَلَلًا بَعِيدًا ﴿ وَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا آنَـزَلَ ٱللّهُ وَإِلَى ٱلرّسُولِ رَايَتُ الْمُنْفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَبَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمِعالَةً بِهِ مَا اللّهُ وَإِلَى اللّهُ عَلَيْفُ إِنَّا أَصَلَابًا مَن النَّهُم ما أرادوا غير الحسنى والتوفيق فحسب، بل هو نفي يُقصد منه نفي ما بعدها؛ من أنَّهم ما أرادوا غير الحسنى والتوفيق فحسب، بل هو نفي لذلك، وإثبات وتأكيد لما قبل (إنْ)؛ من أنَّهم أقروا واعترفوا بتحاكمهم إلى الطَّاغوت وأنَّه إذا قِيل لهم تعالَوا فتحاكموا إلى كتاب الله وإلى الرَّسول أعرضوا عن الرَّسول صلَّى الله عليه وسلَّم، وصدُّوا عنه صُدوداً، ثمَّ جاؤوا يحلفون أنَّهم ما أرادوا من ذلك إلَّا الصلح والتأليف بين الخصمين؛ يعني أنَّهم في أوَّل الأمر يصدُّون عنك أشدَّ الصُّدود، ثمَّ بعد ذلك يجيئونك ويحلفون بالله كذباً على أنَّهم ما أرادوا بذلك الصدِّ إلَّا الإحسان والتَّوفِيق، وعلى هذا التقدير يكون النَّظم متصلاً (۱۲۲۷). ألا ترى أنَّ في قولهم (إن أردنا) إثبات وتأكيد لكلٍّ ما فعلته أيديهم بعنى أنَّ صيغة النَّفي هذه، هي نفي لما بعدها، وتأكيد وإثبات لما قبلها.

<sup>(</sup>٢٢٤) سورة الأعراف، آية ١٨٨.

<sup>(</sup>٢٢٥) دلائل الإعجاز، ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>۲۲٦) سورة النساء، الآيات ٦٠ - ٦٢.

<sup>(</sup>٢٢٧) تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، الرازي، مجلد ٥، ج١٠، ص ١٦١.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلِّي عَلَيْهِمْ ءَايَـثُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَآءُ لَقُلُنا مِثْلَ هَـٰذَأَ إِنَّ هَـٰذَآ إِلَّآ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (٢٢٨)، فقولهم إن هذا إلاَّ أساطير الأولين ما هو إلاّ تأكيد وإثبات واعتراف منهم بأنَّهم قد سمعوا ما تُلي عليهم من القرآن الكريم، فأنكروه واتُّهموه بالأكاذيب والأباطيل. ومن ذلك -أيضا - قوله تعالى: ﴿ نُسُبُّحُ لَهُ ٱلسَّمُونَ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ ٤ (٢٢٩)، إذ يُظهر النَّفيُّ بإنْ ما تضمَّنه من إثبات وتأكيد مِنْ أنَّ جميع الكائنات تسبح لله وتُنزِّهه وتُقدِّسُهُ الأرض والسموات، ومن فيهنَّ من المخلوقات، وأنَّ ما مِنْ شيء في هذا الوجود إلاَّ ناطق بعظمة الله. ولو تتبعنا جميع سياقات النَّفي بـ (إنْ) في التَّنزيل الحكيم لاستقرأنا العلاقة بينها وبين ما قبلها من تأكيد وإثبات من جهة، والعلاقة بينها وبين ما بعدها من نفى من جهة أُخرى، الأمر الذي لم نجده في سياقات النفي مع (ما). ممّا يشجع على القول إنَّ سياقات النفي بـ (إنْ) لا تصلح أن تقوم مقامها (ما)؛ فهي لا تؤدِّي الدِّلالة المقصودة، ولا تؤدِّي البيان الكامن في النَّصِّ القرآني ؛ فهذه هي بلاغته التي قد لا تتأتَّى إلاَّ بحرف من دون غيره. والله أعلم.

#### الخاتمة

أُلِّص النتائج التي توصلت إليها في هذا البحث بما يلي:

١ - حصر بميع سياقات إن النَّافية في القرآن الكريم، حيث وصل عددها -على وجه التقريب لا التحديد - إلى مائة وعشر آيات، وفي حدود علمي ما تركت شيئاً إلا ماكان من باب السُّهو أو النسيان، ثمَّ تقسيمها وتصنيفها بناءً على أنواع الجمل

<sup>(</sup>٢٢٨) سورة الأنفال، آية ٣١.

<sup>(</sup>٢٢٩) سورة الإسراء، آية ٤٤.

الدَّاخلة عليها، من حيث كونُها اسميَّة أو فعليَّة، وتصنيف ما وردت فيه في كلِّ من هذين النَّوعين، بناءً على نوع ما بدأت به الجملة، فظهر أنَّها تدخل على الجملتين مطلقاً.

٢ - مِنَ النحويين من اشترط اقتران إن النافية بـ (إلا)، ومنهم من ردَّ ذلك،
 وما حُصِر من شواهد، فقد أظهر أنَّه ليس شرطاً أنْ تقترن بالاً.

٣ - يرد في المؤلفات النَّحويَّة مصطلح (إنِ) المكسورة الخفيفة، و(إن) المخفَّفة، وقد يخلِط كثير من الدارسين بينهما، فأظهر البحث أنَّ إن المكسورة الخفيفة، يقصد بها (إن) النافية، أمَّا إن المخفَّفة فيقصد بها إن المخفَّفة من إنَّ الثَّقيلة، التي تلزمها لام الابتداء، أو اللام الفارقة.

٤ - (إنِ) النَّافية هي التي وضعت في أصلها للنَّفي، أمَّا إنِ المخفَّفة من التَّقيلة فلا تستعمل للنفي.

ملى الأغلب تُستعمل (ما) لنفي الفعل اللَّازِم والمتعدِّي، أمَّا (إنْ) فتستعمل لنفي الفعل المتعدِّي، كما ظهر في شواهد البحث؛ بمعنى أنَّها تكون لحصر الفعل بمفعوله؛ أي لنفى وقوع الفعل على أيِّ شيء آخر غير مفعوله.

٦ - بالاعتماد على ما جُمِع من شواهد، فإنّه يترجح إهمال إن النّافية ؛ لكثرة تلك الشواهد، ولندرة ما استشهد به على الإعمال.

المخفّفة المهملة، لا تُظهِر مسألة إعمالها أو إهمالها؛ لعدم ظهور السمها في جميع الشواهد، ولكون خبرها جملة، فلا تظهر علامة الإعراب عليها.

٨ - على الرغم من أنَّ النَّحويين نزَّلوا (إنْ) منزلة (ما) في النَّفي، إلاَّ أنَّ سياقاتها في القرآن الكريم تُظهر غير ذلك؛ إذ إنَّ الدِّلالة التي تتأتَّى مع النَّفي بإنْ، لا نجدها ولا نتبيَّنها مع النَّفيِّ بـ (ما).

### المراجع

- [۱] الإقليد شرح المفصل، لتاج الدين أحمد بن محمود الجندي، تح: محمود أحمد الدراويش، ط: الأولى، المجلد: الرابع، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، السعودية، ۲۰۰۲م.
  - [۲] ألفية ابن مالك، محمد بن عبدالله بن مالك الطائي، دار التعاون.
- [٣] أمالي ابن الشجري، ابن الشجري. تح: محمود محمد الطناحي، ط: الأولى، ج٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٩١م.
- [٤] الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، لأبي البركات الأنباري، تح: جودة مبروك، راجعه: رمضان عبدالتواب، ط: الأولى، مكتبة الخانجي القاهرة، ٢٠٠٢م.
- [٥] التبصرة والتذكرة، لأبي محمد الصيمري، تح: فتحي أحمد علي الدين، ط: الأولى، دار الفكر، دمشق ١٩٨٢ م.
- [7] تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي، المجلد: الخامس الجزء: العاشر، دار الفكر.
- [V] الَّتوضيح والَّتكميل لشرح ابن عقيل، محمد عبد العزيز النجار، مكتبة ابن تيمية بالقاهرة، مكتبة العلم بجدة.
- [۸] توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، أبو محمد بدر الدين المصري المالكي. تح: عبدالرحمن علي سليمان، ط: الأولى، ج١، دار الفكر العربي، ٢٠٠٨م.
- [9] حاشية محمد علي الصبّان على شرح علي بن محمد الأشموني لألفية ابن مالك، رتبه مصطفى حسين أحمد، المجلد: الأول، دار الفكر.

- [١٠] حروف المعاني والصفات، للزجاجي، تح: علي توفيق الحمد، ط: الأولى، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤ م.
- [۱۱] خِزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، البغدادي. تح: عبدالسلام محمد هارون، ط: الرابعة، ج٤، مطبعة الخانجي، القاهرة، ١٩٩٧م.
- [١٢] دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، قرأه محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ١٩٨٤ م.
- [١٣] سَّلم الِّلسان في الصَّرف والنَّنحو والبيان، جرجي شاهين عطية، الطبعة: الرابعة، دار ريحاني للطباعة والنشر، بيروت.
- [1٤] شرح ابن عقيل على ألفيَّة ابن مالك، محمد محيي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- [10] شرح ألفية ابن مالك حتى نهاية إعمال المصدر، الشيخ علي بن محمد الزامل، ط: الأولى، دار التدمرية، الرياض، ٢٠١١ م.
  - [١٦] شرح شذور الذَّهب في معرفة كلام العرب، محمد محيي الدين عبد الحميد.
- [۱۷] شرح قطر النَّدى وبلُّ الصَّدى، ابن هشام، محمد محيي الدين عبد الحميد، ط: الحادية عشرة، المكتبة التجارية الكبرى، ١٩٦٣ م.
- [۱۸] شرح الكافية الشَّافية، جمال الدين أبو عبدالله الطَّائي الجياني، تح: عبدالمنعم أحمد هريري، ط: الأولى، دار المأمون للتراث، ١٩٨٢ م.
  - [١٩] شرح المفصَّل، لابن يعيش، الجزء ٨، عالم الكتب، بيروت.
- [٢٠] شرح المكودِّي على ألفيَّة ابن مالك، تح: د. فاطمة الراجحي، الجزء: الأول، جامعة الكويت، ١٩٩٣ م.

- [۲۱] ضياء السالك إلى أوضح المسالك، وهو صفوة الكلام على توضيح ابن هشام، محمد عبدالعزيز النجار، ط: الأولى، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ٢٠٠١م
- [۲۲] كتاب سيبويه، لأبي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، تح: عبدالسلام محمد هارون، ط: الثالثة، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ۱۹۸۸ م.
- [٢٣] المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ابن جني، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ج١، ١٩٩٩، ص٢٧٠،
- [٢٤] مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام، تح: مازن المبارك، محمد علي حمد الله، مراجعة: سعيد الأفغاني، ط: الثالثة، دار الفكر، بيروت، ١٩٧٢م.
  - [٢٥] النَّحو الوافي، عباس حسن، ط: الخامسة عشرة، دار المعارف بمصر.
- [٢٦] نهاية الأرب في فنون الأدب، أحمد بن عبدالوهاب النويري. ط: الأولى، ج١٤٢ مدار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ١٤٢٣هـ.
- [۲۷] همع الهوامع شرح جمع الجوامع في علم العربيَّة، السيوطي، صححه: محمد بدر الدين النعساني، الجزء الأول والثاني، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

#### Inn Alnafiah (denied) in the Koran, the usage and in semantic way

#### Dr. Mohammad Abdullah Hazaimeh

Assistant Professor,

Department of Arabic Language and Literature, Faculty of Arts and Sciences in Onaizah

AL- Oassim University, Saudi Arabia

Abstract. Negation is one of the Arabic methods that formed the Arabic identity, and so, there are many negative articles to emphasize this method, " inn " is one of them. Each one presents negation in its general meaning but differs from the rest according to its context. Each article is connected to specific type which is different from the other ones, and this can never be achieved through any other article. Consequently, this paper aims to study"inn" as a negative one in the holy Qur'an and how could negation achieve this in the text. Thus, this study deals with this matter in two level; its usage on the one hand, and its significant on the other hand. The paper is divided into: an introduction, a preface, three chapters, and a conclusion. Chapter I includes the usage of " inn" in the holy Qur'an according to the collected evidences of it. This chapter has shown the different types of its compositions. Besides, it shows its divisions in both nouns and verbs and its classifications. In addition, the researcher could find out the difference between it and the neglected if. Chapter II, has examined the question of the usage of ifand the neglected one, and the views of grammarians in it supporting that with their evidence. In chapter III, I tried to examine the negative " inn " and its distinguished usage that can never be with others using some texts of the holy Qur'an. The conclusion is for the main finding in this paper

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ٥٠ ١٠ ١٠ ١٠ (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

## ست رسائل مصنفة في الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) دراسة تحليلية مقارنة

# د. سليمان بن علي الضحيان الأستاذ المشارك في قسم اللغة العربية وآدابما كلية اللغة العربية والعلوم الاجتماعية، جامعة القصيم

ملخص البحث. يتناول هذا البحث ظاهرة من ظواهر التأليف في الدرس النحوي، وهي ظاهرة إفراد بعض المسائل بالتأليف، إذ يتتبع تاريخ التأليف في مسألة (الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس)، ثم يدرس ستًّا من الرسائل التي ألفت في تبيين هذا الفرق، وهي مسائل امتد تأليفها إلى ثلاثة قرون، واختلف موطن مؤلفيها ما بين الشام والعراق ومصر واليمن والمغرب.

ودراستها ستكون وفق المنهج التحليلي المقارن، وذلك بتحليل كل رسالة على حدة، ثم عقد مقارنة بينها من حيث مباحثها ومصادرها وشواهدها.

#### المقدمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على النبي المصطفى محمد وعلى آله وصحبه، وبعدُ، فقد تفنن علماء الأمة في ضبط العلم وتقريبه، فألفوا المتون المختصرة، والشروح المطولة، والحواشي، والتقريرات، وأفردوا بعض أبواب العلم بالتأليف، وأفردوا - أيضًا - بعض مسائل العلم في رسائل لكشف غموضها وتجلية معناها، ومن الفنون التي أسهم فيها النحويون (فن الفروق)، وهو من فنون العلم حسب تصنيف مؤلفي الأشباه والنظائر في العلوم، كما صنع ابن نجيم في الأشباه والنظائر في الفقه، والسيوطي في (الأشباه والنظائر في النحو)، وكان لعلماء العربية نصيب من التأليف في هذا الفن، ومن أهم مسائل هذا الفن التي اهتم بها النحويون مسألة (الفرق بين اسم الجنس وعلم الجنس)، وقد كثرت الرسائل المصنفة فيها في وقت متأخر بعد القرن العاشر، وقد اخترت منها ست رسائل مخطوطة، لدراستها دراسة تحليلية ؟ لإبراز جهود النحويين في هذا الجال، وهي رسائل كل من عبد الرحمن الداودي (ت ١١٦٨هـ)، وابن كيران الفاسي (ت١٢٢٧هـ)، وصالح بن يحيى السعدي الموصلي (ت ١٢٤٥هـ)، والشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، ومحمد الدمنهوري (ت ١٢٨٨هـ)، وشيخ الأزهر سليم البشري(ت١٣٣٥هـ)(١)، وإنما وقع اختياري على هذه الرسائل الست لأنها تمثل امتدادين، امتدادًا زمانيًّا، وآخر مكانيًّا، فأما الامتداد الزمني فإن وفاة مؤلفيها تمتد على مدى ثلاثة قرون، من القرن الثاني عشر سنة وفاة الداودي ١١٦٨هـ إلى القرن الرابع عشر سنة وفاة البشري ١٣٣٥ هـ.

وأما الامتداد المكاني فإن مؤلفيها تعددت أمكنة سكنهم، فالداودي شامي من سكان دمشق، وابن كيران مغربي من سكان فاس، والسعدي الموصلي عراقي من

<sup>(</sup>١) هذه الرسائل كلها مخطوطة إلا رسالة الشوكاني، وسيأتي توصيفها ومكان وجودها في فهرس المصادر والمراجع.

سكان الموصل، والشوكاني يمني من سكان صنعاء، والدمنهوري والبشري مصريان من سكان القاهرة.

وهذان الامتدادان الزماني والمكاني يطلعاننا على جانب من جوانب النشاط النحوي في تلك القرون المتأخرة في أغلب مراكز النشاط في العالم العربي (الشام والمغرب والعراق واليمن ومصر).

وموضوع الفرق بين عَلَم الجنس واسم الجنس موضوع مطروق، فممن كتب فيه الأستاذ الدكتور عبد الفتاح الحموز في مقدمة تحقيقة لرسالة: (في الفرق بين اسم الجنس وعَلَمه)، ليحيى المغربي<sup>(۲)</sup>، والأستاذ الدكتور إبراهيم الحندود في مقدمة تحقيقه لرسالة الأمير: (إتحاف الأنس في العلمين واسم الجنس)<sup>(۳)</sup>، ودراسة بعنوان: (عَلَم الجنس واسم الجنس، دراسة تحليلية) للدكتور سالم حمد واسم الجنس، دراسة تحليلية)

وهذا البحث يختلف عن الدراسات السابقة في أنه يدرس ستًا من الرسائل المصنفة في الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) دراسة تحليلية مقارنة، أي أنه غير معني بدراسة الفرق نفسه بل متوجه لدراسة تلك الرسائل المصنفة فيه، فهو دراسة منهجية في فن من فنون التأليف النحوى، وهو فن التأليف في المسائل المفردة.

وقد جعلت البحث في مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة.

<sup>(</sup>٢) انظر: رسالة في الفرق بين عَلَم الجنس واسم الجنس ليحيى المغربي، تحقيق أ.د. عبد الفتاح الحموز، نشر في مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، السنة الثانية عشرة، عدد(٣٤) ، ١٢٨هـ ، ص ١١٥-١٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: إتحاف الأنس في الفرق بين العلمين واسم الجنس: ١٠١٨ - ١٠٢٥ ( مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية وآدابحا ج١٠٥٠ عدد٢٥، ١٤٢٣هـ)

<sup>(</sup>٤) الدراسة في ٢٤ صفحة، نشرت في مجلة جامعة النجاح للأبحاث ( العلوم الإنسانية) المجلد ٢٧ (١٢)، ٢٠١٣م

فأما المقدمة فتحدثت فيها عن سبب اختيار موضوع البحث، والدراسات السابقة وخطة البحث.

وأما التمهيد فجعلته للحديث عن تاريخ التأليف في الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس).

وأما المبحثان فالمبحث الأول خصصته لتحليل تلك الرسائل في مطلبين، المطلب الأول: في ترجمة مصنف الرسالة (اسمه، وشيوخه، وتلاميذه، ومصنفاته، ووفاته).

والمطلب الثاني: في التحليل الوصفي للرسائل من خلال الحديث عن (موضوع الرسالة، وسبب تأليف الرسالة، ومباحث الرسالة).

والمبحث الثاني خصصته لبيان أوجه الاتفاق والافتراق بين الرسائل من خلال ثلاثة مطالب، فأما المطلب الأول فكان عن منهج الرسائل، وقد تم البحث المقارن فيه عن (تسمية الرسائل، ووضع مقدمة وخاتمة للرسائل، وتقسيم الرسائل إلى فصول، وذكر الخلاف في الرسائل، وشواهد الرسائل).

وأما المطلب الثاني فكان عن موضوعات الرسائل، والمطلب الثالث عن مصادر الرسائل سواء كانت علماء أم كتبًا.

وختمتُ البحث بخاتمة فيها أهم النتائج التي توصل إليها الباحث.

## التمهيد: التأليف في الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس

لم يتطرق النحويون قبل القرن السابع - حسب علمي - للحديث عن الفرق بين (اسم الجنس) و (عَلَم الجنس)، إذ كان حديثهم عنهما منفصلا، فكل مصطلح يتحدثون عنه في بابه، فمصطلح (اسم الجنس) يتحدثون عنه ضمن حديثهم

عن النكرة، و(عَلَم الجنس) يتحدثون عنه في باب العلم، لكن بعض النحويين المتأخرين في القرن الثامن وما بعده يرون أن سيبويه أوماً للفرق بينهما، فالمرادي ذكر الفرق بين اسم الجنس وعَلَمه ثم أردفه بقوله: "الجميع يشترك في مطلق صورة الأسد، فإن وُضع لها من حيث خصوصها فهو عَلَم الجنس، أو من حيث عمومها فهو اسمُ الجنس، وفي كلام سيبويه إيماء إلى هذا الفرق "(٥)، وقال الأشموني: "تفرقة الواضع بين اسم الجنس وعَلَم الجنس في الأحكام اللفظية تُؤذِنُ بالفرق بينهما في المعنى أيضا، وفي كلام سببويه الإشارة إلى الفرق "(١)، وهما يشيران لقول سببويه: "هذا باتٌ من المعرفة يكون فيه الاسم الخاص شائعًا في الأمة "(V)، وتحدث فيه عن (عَلَم الجنس) ك (أسامة) للأسد، و(أم عامر) للضبع، وقال عن ذلك: " فكل هذا يجرى خبره مجرى خير (عبد الله)، ومعناه إذا قلت: هذا أبو الحارثِ، أو هذا تُعالهُ، أنك تريد: هذا الأسدُ، وهذا الثعلبُ، وليس معناه كمعنى (زيد) - وإن كانا معرفة - .... من قِبَل أنك إذا قلت: هذا زيدٌ، ف(زيد) اسمٌ لمعنى قولك: هذا الرجلُ، إذا أردتَ شيئا بعينه قد عرفَهُ المخاطَب بحِلْيتِهِ أو بأمر قد بلغه عنه قد اختُص به دون من يُعْرَفُ، فكأنك إذا قلت: هذا زيدٌ، قلت: هذا الرجلُ الذي من حِليته ومن أمره كذا وكذا بعينه، فاختُص هذا المعنى باسم عَلَم يلزم هذا المعنى ؛ ليُحذف الكلام، وليُخرَجَ من الاسم الذي قد يكون نكرة، ويكون لغير شيء بعينه؛ لأنك إذا قلت: هذا الرجل، فقد يكون أن تعنى كَمَالُهُ، ويكون أن تقول: هذا الرجل، وأن تريد كلَ ذُكُر تكلُّمَ ومشَى

<sup>(</sup>٥) توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك: ٢/١.٤٠

<sup>(</sup>٦) شرح الأشموني على ألفية ابن مالك: ١١٧/١.

<sup>(</sup>٧) الكتاب: ٩٣/٢.

على رجلين فهو رجلٌ، فإذا أراد أن يُخلِص ذلك المعنى ويختصه ليُعرَف من يُعنى بعينه وأمره قال: زيد، ونحوه "(^).

وأول من نُقل عنه التفريق بينهما -حسب اطلاعي - شمس الدين عبد الحميد بن عيسَى الخسروشاهي (ت٢٥٢هـ)، قال القرافي عن الفرق بينهما: " والفرق بينهما في غاية العسر...، وكان الشيخ شمس الدين الخسروشاهي ورد الديار المصرية، وكان يحرِّك هذه المثلة، ويطلب الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس)، فما كان يجد من يجيبه، وكان يزعم أنه لا يعرف تحقيق هذا الموضع في الديار المصرية الا هو، ولم أر أنا مَنْ يعرفه، وكان يذكر الفرق لطلبَتِه، ونقلتُه عنه "(\*)، وقد أشار معاصره ابن إياز (ت٦٨٦هـ) إلى الفرق، قال الزركشي: " وقال ابن إياز ردا على من فرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) أن (عَلَم الجنس) وهو (أسامة) موضوع للحقيقة الذهنية من غير نظر للأفراد، وعكسه (اسم الجنس)، قال: فيلزم أن (أسامة) بعد ذلك تتابع النحويون في الحديث عن الفرق بينهما ضمن بحثهم النحوي دون إفراد الفرق بينهما عمن بحثهم النحوي دون إفراد الفرق بينهما عمن بهنهما المن كذلك، وأبي حيان الأندلسي الفرق بينهما عولية والسيوطي والسيوطي والمرادي (١٠٠٠)، وأبي حيان الأندلسي والمرادي (١٠٠٠)، والسيوطي (١٠٠٠)،

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق: ٢/٣٩ – ٩٤.

<sup>(</sup>٩) نفائس الأصول في شرح المحصول: ٢٠٠/ - ٢٠١، وانظر: شرح التنقيح: ١ / ٣٣.

<sup>(</sup>١٠) انظر: البحر المحيط في أصول الفقه: ٢٩٢/٢.

<sup>(</sup>١١) انظر: شرح الكافية للرضي: ٣/٥٧ – ٢٤٧.

<sup>(</sup>١٢) انظر: منهج السالك في الكلام على ألفية ابن مالك: ٢٣/١.

<sup>(</sup>١٣) انظر: شرح التسهيل للمرادي: ١٦٧.

<sup>(</sup>۱٤) انظر: همع الهوامع: ۲۲۳/۱ – ۲۶۶.

وأول من أفرد الفرق بينهما بمؤلَّف (١٥) - حسب اطلاعي - هو أبو جعفر أحمد بن محمد الأنصاري الأندلسي المعروف بابن خاتمة الأندلسي (ت ٧٧٠هـ) وسمَّى رسالتَهُ (إلحاق العقل بالحِس في الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس) (١٦) ثم يحيى المغربي وهو من علماء القرن التاسع (١١)، إذ أفردها برسالة بعنوان (الفرق بين عَلَم الجنس واسم الجنس)، وقد حققها وعلق عليها د عبد الفتاح الحموز، ونشرت في مجلة مجمع اللغة العربية الأردني عدد (٣٤)، عام ١٤٠٨ه.

ثم كثر التأليف فيها في القرون المتأخرة ، الحادي عشر ، والثاني عشر ، والثالث عشر ، والرابع عشر ، ومن تلك المؤلفات الرسائل التي سيقوم عليها هذا البحث وهي رسائل كل من عبد الرحمن الداودي (ت ١٦٨ هـ) ، وابن كيران الفاسي (ت ١٢٧٧هـ) ، وصالح بن يحيى السعدي الموصلي (ت ١٢٤٥هـ) ، والشوكاني (ت ١٢٥٠هـ) ، ومحمد الدمنهوري (ت ١٢٨٨هـ) ، وشيخ الأزهر سليم البشري (ت ١٣٥٥هـ) .

<sup>(</sup>۱۵) في فهرس محتبه احرم النبوي للمحطوطات رسانه بعنوان. مساله عربر الفرق بين اسم الجنس وعلم الجنس نسبها المفهرسون لابن الناظم؛ وهي في ٧ ورقات ضمن مجموع منسوب لابن الناظم برقم: ١١٨٦ / رقم الحاسب ٣٤١٠ مكتبة الحرم المدني، وقد اطلعت عليها في المكتبة المذكورة، واتضح أنما ليست لابن الناظم؛ إذ إن مصنفها متأخر جدًا؛ فمصنفها ينقل عن الصبان المتوفى سنة ١٢٠٦هـ، (ق ٢ من المخطوطة)، والأمير المتوفى سنة ١٢٠٦هـ، (ق ٢ من المخطوطة).

<sup>(</sup>١٦) انظر: الأعلام للزركلي: ١٧٦/١-١٧٦/١؛ وهي رسالة مفقودة، وآخر من وجدتُه يورد نصًّا منها محمد الأمين الشنقيطي في كتابه (رحلة الحج لبيت الله الحرام) ص٣٦، ويظهر من نصه أنه ينقل عن غيره إذ قال وهو يتحدث عن الفرق بين اسم الجنس وعلَم الجنس: " اختلف فيه العلماء...، واختار بعض المحررين من المتأخرين من ذلك الاختلاف ما حقَّقه ابنُ خاتمة من أن الفرق اعتباري".

<sup>(</sup>١٧) حقق محقق الرسالة د عبد الفتاح الحموز أن يحيى المغربي توفي سنة ٧٥٠ هـ تقريبا، وهذا غير صحيح؛ لأنه في رسالته الأخرى التي ألفها عن (أيّ) نقل عن (المقاصد الشافية) للشاطبي المتوفى سنة ٧٩٠هـ، ويظهر من الرسالة أن صاحبها متأخر فهو من علماء القرن التاسع.

ومنها – أيضًا – رسالة ليحيى بن محمد الشاوي (ت ١٠٦٩هـ) بعنوان (الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس) (١٨٥) ، ورسالة بعنوان (تحقيق الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس) لابن الجوهري أحمد بن الحسن المصري الشافعي (ت١٢١٥هـ) (١٩٥) ، ورسالة بعنوان (إتحاف الأنس في العلمين واسم الجنس) لمحمد بن محمد السنباوي المشهور بالأمير (ت ١٢٥٠هـ) (٢٠٠).

ومما أُلِّف فيها نظمًا منظومة بعنوان (نظم لطيف وتحقيق ظريف في الفرق بين العلمين واسم الجنس) من تأليف محمد بن علي بن حسين المالكي (ت ١٣٦٧هـ)(٢١).

### المبحث الأول: تحليل الرسائل الست

الرسالة الأولى: رسالة الداودي، (رسالة في الفرق بين الجمع واسمه وبين اسم الجنس وعَلَمه)

### المطلب الأول: ترجمة المؤلف

لم تسعفنا كتب التراجم بترجمة وافية للداودي، وما وصلنا من أخباره قليل لا يتعدى اسمه، وبعض مؤلفاته، وتاريخ وفاته.

فه و محمد بن عبد الحي بن رجب الداودي، ولد في دمشق، ودرس على علمائها. وبرز في العلم حتى عُدَّ من علماء دمشق (٢٢).

<sup>(</sup>١٨) لها نسخة مخطوطة في المكتبة الوطنية في الرياض، رقم الحفظ ( ١٤٢٢) ، عن نسخة الظاهرية برقم 7٨٦٧.

<sup>(</sup>١٩) انظر: هدية العارفين: ٦٣٦/١، ولهذه الرسالة نسخة مخطوطة في المكتبة الأزهرية، مصر، القاهرة، رقم الحفظ:[٩٥] [٩٥] ٨٦٢].

 <sup>(</sup>٢٠) حققها الأستاذ الدكتور إبراهيم الحندود ونشرها في مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية
 ح ١٥، ع ٢٥،١٤٢٣ه.

<sup>(</sup>٢١) لها نسخة مخطوطة في مكتبة جامعة الملك سعود في الرياض برقم ( ٣٩٤٥).

# مصنفاته (۲۳):

- ١ حاشية على شرح المنهج، جَمَعَتْ كل حواشيه مع التحقيق.
  - ٢ حاشية على شرح ابن عقيل على الألفية في النحو.
- حرسالة في الفرق بين الجمع واسمه وبين اسم الجنس وعلمه.

#### وفاته:

فقد بصره في آخر عمره، وتوفي في دمشق عام ١١٦٨هـ (٢١).

المطلب الثانى: التحليل الوصفى للرسالة

### أولا: موضوع الرسالة

بيَّن المصنف موضوع الرسالة في مقدمتها حين قال: "أما بعد، فهذه رسالة لطيفة متضمنة للفرق بين الجمع واسمه وبين اسم الجنس وعَلَمه على وجه قريب المأخذ سهل العبارة جلى المعنى متضح الإشارة "(٢٥).

### ثانيا: سبب تأليف الرسالة

ذكر المصنف في مقدمة الرسالة السبب الدافع لتأليفها، إذ قال: "والحامل أني وقفت على أبيات لبعض العلماء في معرفة الفرق بين (الجمع) و(اسم الجمع)، وأظن أنها مأخوذة من شرح ألفية العلامة ابن مالك لولده الشيخ بدر الدين في المقدمة المذكورة أوائل مبحث (جمع المذكر السالم)، لكن ناظم الأبيات أهمل ذكر (اسم الجنس) فسنح لي أن أُلحِق بذلك بيان (اسم الجنس)، وبيان الفرق بينه وبين (عَلَم

<sup>(</sup>٢٢) انظر: الأعلام: ١٦٨/٦.

<sup>(</sup>٢٣) انظر: المرجع السابق ، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢٤) انظر: المرجع السابق، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢٥) رسالة الداودي: ق ١.

الجنس)، فإن الفرق بين هذه الأربعة من أهم المهمات كما هو مقرر عند الأثبات، وأن أتكلم على الأبيات المذكورة حسب الإمكان "(٢٦).

#### ثالثا: مباحث الرسالة

الرسالة جميعها وضعها المصنف في شرح أبيات من نظم أحد العلماء في الفرق بين (الجمع) و(اسم الجمع)، ثم ألحقها بأبيات من نظمه هو في الفرق بين (اسم الجنس)، و(عَلَم الجنس)، وعليه فالمباحث الرئيسة للرسالة هي : الكلام عن (الجمع) و(اسم الجمع)، و(اسم الجنس)، و(عَلَم الجنس)، والفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة)، والمعرف برأل) للعهد الذهني، وأنواع اللام الداخلة على الاسم، وإليك تيان هذه المباحث:

المبحث الأول في الرسالة: في تعريف (الجمع)، وأقسامه، فقد عرَّفه بقوله: "هو الاسم الموضوع للآحاد المجتمعة دالًا عليها مثل دلالة تكرار الواحد منها بحرف عطف، سواء كان له من لفظه واحدٌ مستعملٌ كـ(زيدون، والزهاد، والرجال، والمسلمات) أم لم يكن كـ(عبابيد، وأبابيل، وشماطيط)"(٢٧).

وفصَّل القول في الخلاف في بعض الجموع التي قيل فيها: إنها ليس لها مفرد ك(أباييل)، فذكر الخلاف في وجود مفرد لها، والخلاف في لفظ المفرد (٢٨).

المبحث الثاني في الرسالة: في تعريف اسم الجمع وما يعرف به، فقال في تعريفه: " وأما اسم الجمع فهو: الاسم الموضوع لمجموع الآحاد دالًا عليها دلالة المفرد على

<sup>(</sup>٢٦) رسالة الداودي: ق ١.

<sup>(</sup>۲۷) رسالة الداودي: ق ١.

<sup>(</sup>۲۸) رسالة الداودي: ق ۲.

جملة أجزاء مسمَّاه، سواء كان له واحد من لفظه كـ(صَحْب، وركْب)، أم لم يكن له كـ(قوم، ورهط)"(٢٩).

ثم ذكر ما يُعرف به اسم الجمع شارحًا ما أورده من أبيات الناظم وهي: ويُعْرفُ اسمُ الجمع بالتَّذكيرِ أوْ يُنسبُ إليه بالنَّات حَكَوْا وَ يُنسبُ إليه بالنَّات حَكَوْا وَ عَالبًا يُرى بوزنِ المسفردِ والجمعُ في تلكَ بعكسِهِ اقتدي (٣٠٠)

المبحث الثالث في الرسالة: في تعريف (اسم الجنس)، والفرق بين (اسم الجنس الجمعي) و(اسم الجنس الإفرادي)، وقد نظم أبياتا في هذا، ثم شرح الأبيات، فقال في تعريف اسم الجنس: "هو الموضوع للحقيقة ملغىً فيه وضعًا اعتبار الفردية سواء كان إفراديًّا كه (الماء، والعسل، والتراب)، أم جمعيًّا كه (ترك، وروم، وزنج)، فدلالته على كل من أفراده التزامية "(٣١).

وذكر الفرق بين اسم الجنس الجمعي والإفرادي نظما في بيتين، ثم شرحها بأن الإفرادي منه ينتفي الواحد بنفيه، كما إذا قيل: ما عندي ماءٌ ولا تمرٌ، مثلا، فإن المتبادر من ذلك نفي الحقيقة، بخلاف الجمعي منه، فإن الواحد والاثنين لا ينتفيان بنفيه كما إذا قيل: لا رُومَ ولا تُركَ عندي، وذلك لعدم نفي الحقيقة (٢٣).

المبحث الرابع في الرسالة: الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس)، وقد نظم الكلام في هذا في تسعة أبيات، وذكر في شرحه للأبيات الخلاف في هذا، ثم لخص الكلام في الخلاف بذكر أن المشهور قولان، القول الأول: أن عَلَم الجنس ما وُضع

<sup>(</sup>٢٩) رسالة الداودي: ق:٢.

<sup>(</sup>٣٠) رسالة الداودي: ق ٢.

<sup>(</sup>٣١) رسالة الداودي: ق٣.

<sup>(</sup>٣٢) انظر: رسالة الداودي: ق٣.

للحقيقة الذهنية من حيث هي هي، ف(أسد) - مثلا - موضوع للحقيقة من غير اعتبار قيد معها أصلًا من وحدة وغيرها، و(أسامة) موضوع للحقيقة باعتبار أن حضورها في الذهن أخص من مطلق الحقيقة، فإن الواضع إذا استحضر صورة الأسد ليضع لها فتلك الصورة المشخصة في ذهنه جزئية باعتبار تشخصها في ذهنه، ومطلق الصورة كليٌّ، فإن وَضَع اللَّفظ للصورة التي في ذهنه فهو (علم الجنس)، وإن وَضَعه لمطلق الصورة فهو (اسم الجنس).

والقول الثاني: أن اسم الجنس موضوع للحقيقة مع قيد الوحدة، وهو المراد بـ (الفرد المنتشر) حسب تعبير بعض العلماء، فإذا أُطلق (أسد) على فرد من تلك الأفراد فإطلاقه عليه على سبيل المطابقة؛ لأن الواضع وَضَعَهُ عليه، فهو موضوع حقيقة لكل فرد من أفراد الجنس على وجه التشريك، و(أسامة) موضوع للحقيقة الذهنية، فإطلاقه على الفرد الخارجي ليس بطريق الحقيقة بل بالمجاز (٣٣).

المبحث الخامس في الرسالة: في ذكر الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة)، وبين (النكرة) و(المعرف بأل) للعهد الذهني، فقد ذكر الفرق بينها بأن الاسم إنما يكون نكرة باعتبار كونه موضعًا لفرد معين، واسم الجنس باعتبار أنه موضوعٌ لما يَشْتَرِكُ بين كثيرين، فإن الفرد الغير المعيَّن صادقٌ على كثيرين، ف(رجل) مثلا: نكرة باعتبار عدم تعيُّن مدلولِهِ، و(اسم جنس) من حيث إن مدلوله مشتَركٌ بين كثيرين، والتَّغَايُرُ بين الاعتبارين ظاهِرٌ.

وأما بين (المعهود الذهني) و(النكرة) فذكر أن الفرق بينهما هو أن الفرد غير المعيَّن إنما يُفهَم من النكرة بحسب الوضْع، ومن المعهود بحسب القرينة، فالسوق مثلا - في قولك: أُدْخُل السوق، يدل على فرد غير معيَّن بحسب القرينة العقلية ؛ لأن

<sup>(</sup>٣٣)رسالة الداودي: ق ٤ - ٦.

العقل يحكم باستحالة الدخول في السوق الكلي في جميع أفراده، وحاصل هذا الفرق أن (المعرَّف بلام العهد الذهني) مدلُولُهُ الجنس في ضمن فردٍ مَا، و(النكرة) مدلُولُهُ فردٌ منتَشِر، هذا على القول بأن النكرة موضوع للفرد المنتشر، أما على القول بأنه للمفهوم كالمعرَّف بلام الجنس فالفرق أن تعيُّن الجنس وعهديتَهُ معتَبر في مدلول المعرَّف بلام العهد الذهني غير معتَبر في النكرة (٢٤٠).

المبحث السادس في الرسالة: في ذكر أنواع اللام الداخلة على الاسم، وجَعَلَ هذا المبحث خاتمةً للرسالة، وقد ذكر أن هذه اللام ستة أنواع: فإذا دخلت اللام على السم جنس فإما أن يشار بها إلى حصة معينة منه فردًا كانت أم أفرادًا مذكورة تحقيقًا أو تقديرًا، وتسمى (لام العهد الخارجي)، وإما أن يشار بها إلى الجنس نفسه، وهو أن يقصد الجنس من حيث هو كما في التعريفات، نحو قولنا: الرجلُ خيرٌ من المرأة، وتسمى (لام الحقيقة والطبيعة)، أو أن يقصد الجنس من حيث هو موجودٌ في ضمن الأفراد بقرينة الأحكام الجارية عليه الثابتة له في ضمنها، وإما في جميعها كالمقام الخطابي، وهو الذي يطلب فيه الظن دون اليقين، وهو (الاستغراق)، أو في بعضها الخطأبي، وهو (الاستغراق)، أو في بعضها تعالى: "((فَعَصَى فرعونُ الرَّسُولا)) بعد قوله: ((كَمَا أَرسَلنَا إلى فرعونَ رسُولًا)) (٥٣)، فتكون لـ(العهد الذكري)، أو يكون الإشارة بها إلى حاضر كقوله تعالى: ((اليوم أكملتُ لكُمْ دينَكُم)) (٢٣)، و: جَاءنِي هذا الرَّجُلُ ، فتكون لـ(العهد الحضوري) (٢٠٥٠).

(٣٤) رسالة الداودي: ق ٦.

<sup>(</sup>٣٥) انظر : رسالة الداودي: ق ٦، والآيتان من سورة المزمل رقمهما (١٦،١٥).

<sup>(</sup>٣٦) انظر : رسالة الداودي: ق ٧، والآية من سورة المائدة رقم الآية (٣).

<sup>( 2 )</sup> انظر : رسالة الداودي: ق  $2 - \Lambda$ 

الرسالة الثانية: رسالة ابن كيران (تَقْييدٌ في حقائق النكرة واسم الجنس وعَلَمه والمفرد بلام الحقيقة)

### المطلب الأول: ترجمة المؤلف

هو أبو عبد الله محمد الطيب بن عبد المجيد بن عبد السلام بن كيران الفاسي دارا ومنشأ (٢٨)، ولد بفاس عام ١١٧٢هـ (٢٩)، ونشأ في أسرة اشتهرت بالعلم، فقد كان والده وأخوه من العلماء (٢٠٠)، ونبغ في علوم الحديث والفقه والعربية في فترة مبكرة من حياته ؛ إذ تصدر لتدريسها وهو في حدود العشرين من عمره (٢١).

#### شيوخه وتلاميذه

أخذ العلم عن جلَّة من العلماء منهم محمد بن قاسم جسوس، وعمر بن عبدالله العربي الفاسي الفهري، و زيان بن هاشم العراقي الحسيني، و محمد البناني، وغيرهم.

وتلقى عنه العلم جمهرة من التلاميذ، منهم ولده سيدي أبو بكر، وحمدون بن الحاج، وأبو عبد الله الزروالي، ومحمد التهامي ابن الحاج محمد البوري، وأبو العباس ابن عجيبة، وغيرهم (٢٤٠).

<sup>(</sup>٣٨) انظر: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٥/٣، والأعلام: ٦ / ١٨٧.

<sup>(</sup>٣٩) انظر: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٥/٣ ، وإتحاف المطالع في وفيات القرن الثالث عشر والرابع: ١٠٨/١، وموسوعة أعلام المغرب: ٧/ ٢٤٨٧.

<sup>(</sup>٤٠) انظر: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٣/٣، ٣/٣.

<sup>(</sup>٤١) انظر: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٦/٣.

<sup>(</sup>٤٢) انظر في ذكر شيوخه وتلاميذه :سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس:  $^{7}$   $^{7}$  .  $^{9}$ 

#### مصنفاته

نبغ في علوم عدة، فله تصانيف في العقيدة، و التفسير، والفقه، والحديث، والتصوف، واللغة والأدب، وسنكتفي بإيراد مصنفاته في اللغة نحوًا، وصرفًا، وبلاغة، وهي (٢٤٠):

- انظم بديع في المجاز والاستعارة.
- ٢ تقييدٌ في حقيقة الهمزة المسهَّلة وحقيقة التسهيل.
- ٣ تقييدٌ في حقائق النكرة واسم الجنس وعَلَمه والمفرد بلام الحقيقة.
  - ٤ تقييدٌ على تلخيص المفتاح.
  - ٥ تقييدٌ في مسألة نحوية بباب الاستثناء.
    - ٦ تقييدٌ في (لُوْ) الشرطية.

### وفاته

توفي - رحمه الله - صبيحة يوم الجمعة السادس عشر من شهر المحرم عام ١٢٢٧هـ(١٤٠)، أو الرابع عشر منه (٥٠٠).

<sup>(</sup>٤٣) انظر: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٥/٣، وإتحاف المطالع في وفيات القرن الثالث عشر والرابع: ١٠٨/١، وموسوعة أعلام المغرب: ٧/ ٢٤٨٧.

<sup>(</sup>٤٤) انظر: الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى: ٤/ ١٤٩، وسلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس: ٥/٣، وإتحاف المطالع في وفيات القرن الثالث عشر والرابع: ١٠٨/١، وموسوعة أعلام المغرب: ٧/ ٢٤٨٧.

### المطلب الثاني: التحليل الوصفى للرسالة

## أولا: سبب تأليف الرسالة

السبب الباعث له على تأليف الرسالة غموض معاني بعض الحقائق، قال: "الحمد لله، هَاهُنَا حقائقُ تحتاج إلى معرفة الفرق بينها؛ لاشتباه بعضها ببعض، وقلَّ من يحرِّر فيها النقل من فحول الرجال فضلًا عن مَنْ دونهم، وهي (النكرة)، و(اسم الجنس)، و(علَم الجنس)، و(المعرَّف بلام الحقيقة، ولام العهد الذهني، ولام الاستغراق، ولام العهد الخارجي)" (٢٤١)

### ثانيا: مباحث الرسالة

احتوت الرسالة على ثمانية مباحث وهي:

المبحث الأول في الرسالة: في تعريف النكرة والفرق بينها وبين المعرفة، حيث عرَّف (النكرة) بأنها الاسم المشار به إلى معنى لا من حيث إنه معهود حاضر في ذهن المخاطب.

وعرَّف المعرفة بأنها عكس النكرة ، فهي الاسم المشار به إلى المعنى من حيث إنه معهود عند المخاطب مصوَّر له حاضر في الخارج (٢٠٠).

المبحث الثاني في الرسالة: في أقسام النكرة، وقد ذكر أنها تنقسم إلى قسمين، القسم الأول: هو مالم تُلاحَظْ فيه شائبة فردية ، وإنما أشير به إلى الماهِيَّة من حيث هِي هِي ، والمعهود من حيث إنه محتمل للقليل والكثير كـ(ماء، وعسل)، وكالمصادر كـ(ذكرى، ورُجعى). وذكر أن هذا القسم هو ما يطلق عليه (المطلق) و(اسم الجنس) عند الأصوليين.

<sup>(</sup>٤٦) رسالة ابن كيران: ق ١.

<sup>(</sup>٤٧) انظر: رسالة ابن كيران: ق ١.

والقسم الثاني: هو ما لوحظ فيه الفردية ك(رجل، وأسد، وكتاب)، وذكر أن هذا القسم أغلب وجودًا من الأول، وأنه وحده المتعارف باسم (النكرة) عند جماعة من الأصوليين، وقد اختلف فيما وضع له هذا القسم، فعند ابن الحاجب وابن السبكي والتفتازاني وجماعة موضوع لواحدٍ من الجنس يُسمَّى (الفرد المبهم)، و(الفرد المنتشر)، و(الوحدة الشائعة).

وعند آخرين هو – أيضًا – موضوع للماهيَّة من حيثُ هِيَ هِيَ ، واستعماله في الفرد إنما هو لتَحَقُّقِ الماهيَّة فيه، وهو استعمال حقيقي لا مجازي ؛ لأن اللفظ مستعمل في الحقيقة، والفردية مستفادة من الخارج. (١٤٨)

المبحث الثالث في الرسالة: تحدث فيه عن (اسم الجنس)، فذكر أنه ثلاثة أقسام: (إفرادي) كررجل)، و(جمعي) وهو: المستعمل في الماهِيَّة بلا قيد واحِدِهِ كركَلِم)، وما لا يدل على جمعيته قيْدٌ فيصدق على القليل والكثير كراماء وعسل)، وذكر أن هذا هو أصل الوضع في القسمين الآخرين أيضًا، ولكن الاستعمال خصص الأول بالفردية، والثاني بالجمعية (١٤٩)

المبحث الرابع في الرسالة: تحدث في هذا المبحث عن (المعرَّف بلام الحقيقة)، فقال: "وأما (المعرَّف بلام الحقيقة) فإنما دل على العهدية وحضور المسمى في ذهن المخاطب بالأداة أعنى أداة التعريف"(٠٠٠).

وطرح سؤالًا عن (المعرَّف بلام الحقيقة)، هل هو من قبيل (المطلق) أو (المقيد)؟ وأجاب بأنه من قبيل (المقيد)؛ إذ إن (المطلق) هو الدال على الماهِيَّة بلا قيْد، و(المعرَّف

<sup>(</sup>٤٨) انظر رسالة ابن كيران: ق ١-٢

<sup>(</sup>٤٩) انظر: رسالة ابن كيران: ق ٢

<sup>(</sup>٥٠) رسالة ابن كيران: ق: ٣

بلام الحقيقة) قد دل عليها بقيد الحضور الزمني إلا أنه قيدٌ يُخصِصُ المعهود فقط، ولا يُخرِج شيئًا من الأفراد التي هي الماصدَقات. (١٥)

المبحث الخامس في الرسالة: في الحديث عن (عَلَم الجنس)، والفرق بينه وبين (المعرَّف بلام الحقيقة)، فقد ذكر أن (عَلَم الجنس) هو الموضوع للحقيقة والماهيَّة من حيث هي معهودة عند المخاطب متصوَّرة له حاصلة في ذهنه مع قطع النظر عن أفرادها، وهذا يعَيْنِه هو ما وُضِع له (المعرَّف بلام الحقيقة). (٢٥)، ونص على أنه لا فرق بينهما إلا من جهة أن الدال على العهديَّة هو جوهرُ اللفظ في الأول، والأداة في الثاني، وأما المدلول فهو شيء واحد، واستنتج من تساويهما في الدلالة على الحقيقة أن استعمالهما للدلالة على المفرد المبهم مجازٌ لا حقيقة (٢٥).

المبحث السادس في الرسالة: في الكلام عن (المعرَّف بلام العهد الذهني) ، فقد نصَّ على أنه هو عين (المعرَّف بلام الحقيقة) ، فهما إن استعملا في فرد مبهم مجازًا من استعمال المقيد في المطلق للقرينة الدالة على الفردية ، والفرد حامل لها لكن بغير حضورها الذهني ، وهذا في المعنى كالنكرة ، ولهذا جعلوه من قبيل (المطلق) لا من قبيل (المقيد) ، إلا أنه من (المطلق) بالنظر إلى الاستعمال ، وأما بالنظر إلى الوضع فمن (المقيد).

<sup>(</sup>٥١) ا انظر: رسالة ابن كيران: ق ٣

<sup>(</sup>٥٢) انظر: رسالة ابن كيران: ق ٢-٣.

<sup>(</sup>٥٣) انظر: رسالة ابن كيران: ق ٤

<sup>(</sup>٥٤)انظر: رسالة ابن كيران: ق ٥.

المبحث السابع في الرسالة: في (المعرَّف بلام الاستغراق)، فقد نصَّ على أنه هو المبحث السابع في الرسالة: في (المعرَّف بلام الحقيقة) غير أن القرينة دلت على أنها مرادة من حيث تحققها في ضمن جميع الأفراد (٥٥).

المبحث الثامن في الرسالة: في الكلام عن (المعرَّف بلام العهد الخارجي)، فذكر أنه اسم الجنس المستعمل في هيئة معينة واحدًا أو اثنين أو جماعة (٥٦).

الرسالة الثالثة: رسالة السعدي الموصلي (مطلب في بيان ما تَمُسُّ الحاجة إلى معرفتِهِ من السم الجنس وعَلَمه).

المطلب الأول: ترجمة المؤلف

هو صالح بن يحيى بن يونس بن يحيى السعدي الموصلي (٥٠).

ولد في القرن الثاني عشر الهجري، وأدرك القرن الثالث عشر الهجري، ولم تُحكد سنة ولادته، وكان من العلماء المبرزين في اللغة، ونبغ بنظم الشعر بالعربية والفارسية والتركية، وله في ذلك ديوان جمع فيه شعره باللغات الثلاث، قال سليمان صالح الموصلي: " وجدنا له ديوانًا يقع في ١٩٤ صحيفة من القطع المتوسط، جمع فيه قصائده البليغة التي نظمها في اللغات الثلاث: العربية، والتركية، والفارسية، ونظمه فيها جيد، حسن السَّبْك، بليغ المعنى، وفيه التشطير والتخميس والغزل والمراسلات (١٩٥٠).

وكان من أنبغ الخطاطين في عصره، قَلَد في ابتداء أمره خطوط المشاهير، ثم كتب خط (التعليق) فأجاده غاية الإجادة، ومَهَرَ في خط (المثنى)، وكان خطه في

<sup>(</sup>٥٥)انظر: رسالة ابن كيران : ق ٥.

<sup>(</sup>٥٦)انظر: رسالة ابن كيران : ق ٥.

<sup>(</sup>٥٧) انظر: تاريخ الموصل لسليمان صالح موصلي: ٢٤٤/٢ ، ومعجم المؤلفين: ١/ ٨٢٨.

<sup>(</sup>٥٨) تاريخ الموصل: : ٢/٥٥٦.

النسخ غاية في الجمال والإتقان (٥٩). ومَهَرَ في الإنشاء حتى بلغ رئاسة ديوان الإنشاء في إمارة الجليليين في الموصل (٦٠).

#### مؤلفاته

ذكر له مترجموه أسماء ستة عشر مؤلفًا(١٦)، منها ستة مؤلفات في علم اللغة وهي:

- ١ رسالة مطلب في بيان ما تمس الحاجة إلى معرفته من اسم الجنس وعلَّمه.
  - ٢ منظومة في الصرف.
  - ٣ شرح منظومته في الصرف.
- ٤ تعليقات على اللاري، والأصل شرح الجامي على الكافية لابن الحاجب.
  - ٥ حاشية على السيوطى في شرح الألفية.
    - ٦ منظومة في رسم الخط وشرحها.

#### وفاته

قتل رحمه الله في الفتنة التي حدثت في الموصل سنة ١٢٤٥هـ، فبعد أن قُتل والي الموصل واتُهِم العُمريُّ بقتله فنُفِي إلى مدينة تَلْعَفَر في شمال العراق، ونُصِّب أمين باشا الجليلي واليا جديدًا على الموصل، أغار العُمَريُّ بعد مدةٍ على الموصل فنشبت معارك دامت ثلاثة أسابيع تمخضت عن فرار الوالي الجديد إلى بغداد، وقتل

<sup>(</sup>٥٩) انظر: مقدمة الدكتورين زهير زاهد، وهلال ناجي في تحقيقهما لأرجوزة في علم رسم الخط لصالح الموصلي نشر في مجلة المورد المجلد الخامس عشر، العدد الرابع ، ص: ٣٤٦.

<sup>(</sup>٦٠) انظر: تاریخ الموصل: ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٦١) انظر في الحديث عن مؤلفاته: تاريخ الموصل: ٢٤٥/٢، ومعجم المؤلفين: ٨٢٨/١. وأيضًا انظر في الحديث عن مؤلفاته وأماكن وجود المخطوطات منها إلى: مقدمة الدكتورين زهير زاهد، وهلال ناجي في تحقيقهما لأرجوزة في علم رسم الخط لصالح الموصلي نشر في مجلة المورد المجلد الخامس عشر، العدد الرابع، ص ٣٤٦-٣٤٦.

فيها بعض موظفي الولاية، وكان من بينهم صاحب الترجمة رحمه الله رحمة واسعة (٦٢).

المطلب الثانى: التحليل الوصفى للرسالة

أولا: سبب تأليف الرسالة

السبب الباعث على تأليفها أن المؤلف - رحمه الله - رأى أن الحاجة في وقته تمس إلى معرفة التفريق بين (اسم الجنس) و (عَلَم الجنس)، قال في مقدمته: "وبعد، فهذه رسالة ألَّفتُها في بيان ما تمس الحاجة إلى معرفته من اسم الجنس وعَلَمه والفرق بينهما معنى، وأن أسماء الكتب والعلوم أعلام أشخاص أم أعلام أجناس متحريًا للإيجاز مائلا عن التطويل "(٦٣).

#### ثانيا: مباحث الرسالة

جاءت الرسالة في أربعة مباحث، وهي:

المبحث الأول في الرسالة: الفرق بين (عَلَم الجنس) و(عَلَم الشخص)، فقد عرَّف (عَلَم الشخص) بأنه: ما وضع لمعيَّن في الخارج، لا يتناول غيره من حيث الوضع له ك(زيد)(١٤).

وعرَّف (عَلَم الجنس) بأنه: ما وُضِع لمعيَّن في الذهن بملاحظة الوجود فيه ك(أسامة)؛ فإنه وضع لماهِيَّة السَّبُع المَّحدةِ في الذهن باعتبار كونها متعيِّنةً معلومة (١٥٠).

ثم أورد اعتراضًا على هذا التعريف الأخير فقال: " فإن قلت: لو كان عَلَم الجنس موضوعًا للماهِيَّة لَزِمَ امتناعُ إطلاقه على الأفراد الخارجية، كأن يقال: هذا

<sup>(</sup>٦٢) انظر: مجلة المورد المجلد الخامس عشر، العدد الرابع، ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٦٣) انظر: رسالة السعدي الموصلي: ق ١.

<sup>(</sup>٦٤) انظر : رسالة السعدي الموصلي : ق: ١.

<sup>(</sup>٦٥) انظر : رسالة السعدي الموصلي : ق:١.

أسامة ، وهو باطلّ. قلت : إطلاقه على الأفراد الخارجية من حيث اشتمالها على الماهيّة حقيقيٌّ ، ومن حيث خصوصها مجازيٌّ كما صرَّح به الجلال المحلي في (شرح جمع الجوامع) ، فإن أردت امتناعه بالاعتبار الأول مطلقًا أو حقيقة فالملازمة ممنوعة ، أو بالاعتبار الثاني مطلقًا فكذلك ، أو حقيقة فالملازمة مسلَّمةٌ...، وقد أشار سيبويه إلى أن إطلاق عَلَم الجنس – أي حقيقة – على الأفراد إنما هو من حيث اشتمالها على الماهِيَّة والله على الماهيَّة على الأفراد إنما هو من حيث الشمالها على الماهيَّة عيث قال: إذا قلت : (هذا أبو الحارث) فإنما تريد: هذا الأسد، أي: هذا الذي سمعت باسمه...، وحاصلُه أن اللَّه ظَ مستعملٌ في الماهِيَّة ، والوحدةٌ مستفادةٌ من الخارج "(٢١).

المبحث الثاني في الرسالة: تعريف (اسم الجنس) إذا كان نكرة، والفرق بينه وبين (عَلَم الجنس)، وقد أورد في هذا المبحث خلافًا بين العلماء في تعريف (اسم الجنس)، وبناء على خلافهم في تعريفهم يختلف التفريق بينه وبين (عَلَم الجنس)، فقد اختلفوا في تعريف (اسم الجنس) إذا كان نكرة على قولين:

أحدهما: وعليه الأكثر، أنه موضوع للماهيَّة مع وِحْدَةٍ لا بعينها، وسُمي فردًا منتشرًا، وعليه ابن الحاجب والزمخشري والرضي والتفتازاني، فعلى هذا القول لا فرق بين اسم الجنس المنكر والمعرَّف بلام العهد الذهني إلا أن في المعرَّف إشارة إلى الحضور دون المنكر.

ثانيهما: أنه موضع للماهيَّة من حيثُ هِيَ هِيَ كَاعَلَم الجنس)، وعلى هذا لا فرق بين اسم الجنس المنكر والمعرَّف بلام الحقيقة إلا باعتبار الحضور في الثاني دون الأول.

<sup>(</sup>٦٦) رسالة السعدي الموصلي: ق: ١.

وبناء على هذا الخلاف ذكر السعدي مؤلف الرسالة أن الفرق بين (عَلَم الجنس) و(اسم الجنس) إذا كان نكرة على المذهب الأول ظاهر ؛ لأن (عَلَم الجنس) موضوع للماهيَّة من حيثُ هِيَ هِيَ، و(اسم الجنس) موضوعٌ لها باعتبار وِحْدَةٍ لا بعينها ، وهي الفرد المنتشر.

وأما على المذهب الثاني فالفرق بين (عَلَم الجنس) و(اسم الجنس) أن (عَلَم الجنس) موضوع للماهِيَّة الجنس) موضوع للماهِيَّة في نفسها لا بالاعتبار المذكور (٦٧).

ثم أورد اعتراضًا على التفريق المذكور بناء على المذهب الثاني وأجاب عليه، إذ قال: "فإن قلتَ: ما الدليل على أن (عَلَم الجنس) معتبر فيه الحضور دون (اسم الجنس) النكرة؟.

قلتُ: هو إجراؤهم أحكام المعارف على الأول دون الثاني، وذلك أنه لا يضاف، ولا يدخل عليه حرف التعريف، ولا ينعت بالنكرة...، فلما عاملوه معاملة المعرفة وعاملوا (اسم الجنس) معاملة النكرة دل ذلك على افتراق مدلوليهما، وإلا لزم التحكم، فبالأثر يستدل على المؤثر، وبهذا ظهر أن (عَلَم الجنس) معرفة لفظًا ومعنى، وإن وقع لابن مالك تبعًا لجماعة من النحويين خلافه، قال ابن هشام في (شرح اللمحة): وكثيرٌ من الضعفاء يستشكل دعوى التعريف في (عَلَم الجنس) وربما غلَّط النحاة في ذلك سفهًا بغير علم، ومن استشكل ذلك فليستشكل التعريف بالألف واللام الجنسية، أو الحضورية فإن عَلَم الجنس لا يستعمل إلا هذين الاستعمالين "(١٨٠).

<sup>(</sup>٦٧) انظر : رسالة السعدي الموصلي : ق ١-٢..

<sup>(</sup>٦٨) رسالة السعدي الموصلي: ق ١- ٢.

وهذا التفريق في هذا المبحث استدعى أن يورد الفرق بين (عَلَم الجنس) و(اسم الجنس) إذا كان معرفة – أيضًا – فذكر أن (عَلَم الجنس) يدل على الماهِيَّة المعينة من حيثُ هي معيَّنَةٌ معلومةٌ من جوهر اللفظ، بخلاف (اسم الجنس) إذا كان معرفةً، فإن التعيين فيه مستفادٌ من الإرادة.

ونتج من معرفة الفرق بين هذه الثلاثة (عَلَم الجنس) و(اسم الجنس) في حالتي التعريف والتنكير أنَّ التعيين حاصلٌ في الأقسام الثلاثة كلها، فاستدعى إيراد الفرق في نوع التعيين، فذكر المصنف أن التعيين مصاحبٌ في (اسم الجنس) النكرة، ملاحظ في (عَلَم الجنس)، وفي (اسم الجنس) إذا كان معرفة، والفرق أن الملاحظة في (عَلَم الجنس) من جوهر اللفظ، وفي (اسم الجنس) إذا كان معرفة من الأداة (٢٩٥)،

المبحث الثالث في الرسالة: أسماء الكتب هل هي أعلام شخصية أو جنسية؟، وقد ذكر سبعة احتمالات، وذلك أنها إما أن تكون موضوعة للألفاظ وحدها، أو للمعاني وحدها، أو للألفاظ والمعاني، أو للألفاظ والنقوش، أو للمعاني والنقوش، أو للمركبة من الثلاثة (الألفاظ والمعاني والنقوش)، ورجح بأنها أعلام أشخاص على الأرجح (٧٠٠).

ثم ذكر أن ثمة احتمالا آخر قويا، فقال: "ولو قيل بأنها - أي أسماء الكتب - أعلام أجناس بدليل إدخال اللام على كثير منها كـ(الكافية)، و(الشافية) - وإن جاز أن تكون زائدة للمح الأصل، لأن الأصل عدم الزيادة مع العلمية مع أن العلمية الجنسية تقديرية اضطرارية - لم يكن بعيدًا، فتأمله "(٢١).

<sup>(</sup>٢٩) انظر : رسالة السعدي الموصلي : ق١ - ق٢.

<sup>(</sup>٧٠) انظر : رسالة السعدي الموصلي: ق:٣.

<sup>(</sup>٧١) رسالة السعدي الموصلي: ق: ٣.

المبحث الرابع في الرسالة: في أسماء العلوم هل هي شخصية أو جنسية؟، ذكر أن الاحتمالات ثلاثة، فإنها إما أن تطلق ويراد بها المسائل، أو الإدراكات المتعلقة بها، أو المملكة الحاصلة من تكرار مشاهدتها مرة بعد أخرى، وإطلاقها على هذه المعاني إما بطريق الاشتراك عرفًا، أو بطريق الحقيقة في الإدراك والمجاز، ورجَّح أنها أسماء أجناس؛ لأنها كرماء، وعسل) في جواز الإطلاق على القليل الكثير، ووصفه بالنكرة نحو: هذا فقه شريف، وهذا نحوٌ نافعٌ، وعدم جواز الابتداء بها (۲۷).

الرسالة الرابعة: رسالة الشوكاني (سؤال عن الجنس، وعن الفرق بين الجنس واسم الجنس، وبين اسم الجنس، وبين اسم الجنس، وبين اسم الجنس، وبين اسم الجمع الجمع) (۲۲).

### المطلب الأول: ترجمة المؤلف

هو محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني ثم الصنعاني، والشوكاني نسبة إلى مدينة صنعاء في اليمن، والصنعاني نسبة إلى مدينة صنعاء على غير قياس، هكذا نَسَبَ نفسَهُ في كتابه (البدر الطالع)(٧٤).

ولد بقرية شَوْكَان ، قال عن ذلك في ترجمة نفسِهِ: " وُلِدَ - حسب ما وُجد بخط والده - في وسط نهار يوم الاثنين الثامن والعشرين من شهر القعدة سنة ١١٧٣هـ (٥٠).

(٧٣) نشرت الرسالة ضمن (الفتح الرباني من رسائل الإمام الشوكاني) ج ١٢/ ٥٠٩٥ - ٦٠٠٨ ، بتحقيق صبحي حلاق، وقد أسقط المحقق كلمة (الجمع) الأخيرة من العنوان، والتصحيح من النسخة المخطوطة.

<sup>(</sup>٧٢) انظر : رسالة السعدي الموصلي: ق٣.

<sup>(</sup>٧٤) انظر: البدر الطالع: ٢/ ٢١٤.

<sup>(</sup>٧٥) البدر الطالع: ٢ / ٢١٤ – ٢١٥.

وتصدر للإفتاء وهو دون العشرين (٧٦)، وتولى القضاء من سنة ١٢٠٩هـ (٧٧)، واستمر فيه إلى وفاته رحمه الله.

#### شيوخه وتلاميذه

أخذ العلم عن عدة شيوخ، أحصى الدكتور عبد الغني الشرجي في كتابه (الإمام الشوكاني حياته وفكره) سبعة عشر شيخًا له (٢٨٠)، منهم والده قاضي صنعاء علي بن محمد الشوكاني، وأحمد القابلي، وأحمد الحدائي، وأحمد الحرازي، والحسن بن إسماعيل المغربي، وعبد الرحمن بن حسن الأكوع، وغيرهم (٢٧٠).

وظل يأخذ عن شيوخه حتى قال هو عن ذلك: "لم يبقَ عند أحدٍ من شيوخه مالم يكن من جملة ما قرأه...، بل انفرد بمقروءات بالنسبة إلى كل واحد منهم على انفراده"(۸۰).

وبرَّز في عدة علوم كالتفسير، والأصول، والعقيدة، والفقه، واللغة.

وقد تفرغ لإفادة طلاب العلم، فكانوا يأخذون عنه في كل يوم زيادة على عشرة دروس - كما قال ذلك عن نفسه - في فنون متعددة كالتفسير والحديث والأصول والمعانى والبيان والمنطق (٨١).

ولهذا كَثُرَ تلاميذه؛ إذ أحصى منهم الدكتور عبد الغني الشرجي في كتابه (الإمام الشوكاني حياته وفكره) ٩٢ تلميذًا (٨٢)، منهم: ابنه أحمد بن محمد

<sup>(</sup>٧٦) انظر: البدر الطالع: ٢١٩/٢.

<sup>(</sup>۷۷) انظر البدر الطالع: ٤٦٤/٤.

<sup>(</sup>٧٨) انظر: الإمام الشوكاني حياته وفكره: ١٧٢.

<sup>(</sup>٧٩) انظر: البدر الطالع: ٢/٥١٦ - ٢١٦ ، وأبجد العلوم: ٢٠٢/٣.

<sup>(</sup>۸۰) البدر الطالع: ۲۱۸/۲.

<sup>(</sup>۸۱) انظر: البدر الطالع: ۲۱۸/۲

الشوكاني، ومحمد السوداي، ومحمد بن مسحم الصنعاني، وعبد الرحمن بن أحمد البهلكي.

#### مؤلفاته

خلف الشوكاني - رحمه الله - ثروة كبيرة من المؤلفات بلغت (٢٧٨) مؤلفاً في العقيدة، والحديث، وأصول الفقه، والفقه، وفي اللغة نحوًا، ولغة، وبلاغة (٢٢٨)، منها ما هو مجلد أو عدة مجلدات، وهي في بضعة عشر مؤلفًا، وبقية المؤلفات رسائل قصيرة، وسأكتفي بذكر مؤلفاته في اللغة، وهي:

- ١ ديوان الجوهر، حققه د حسين بن عبد الله العمري.
- ٢ بغية الأريب من مغني اللبيب، وهو نظم ذكره في كتابه (البدر الطالع)<sup>(٨٤)</sup>.
  - مجموعة رسائل في اللغة أهمها:
  - ٤ جواب الشوكاني على الدماميني.
- موضوع الدراسة).
  - ٧ بحثٌ في تبادر اللفظ عند الإطلاق.
    - ٨ نزهة الأحداق في علم الاشتقاق.
  - ٩ الروض الوسيع في الدليل المنيع على انحصار علم البديع.
    - ٩ فتح القدير في الفرق بين المعذرة والتعذير.

<sup>(</sup>٨٢) انظر: الإمام الشوكاني حياته وفكره: ٢٣٨- ٢٦٦، وانظر أيضًا: أبجد العلوم: ٣/ ٢٠٦ - ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٨٣) انظر في الحديث عن مؤلفاته: البدر الطالع: ٢/ ٢١٩ – ٢٢٣، وأبجد العلوم: ٢٠٨/٣ – ٢١١.

<sup>(</sup>٨٤) انظر: البدر الطالع: ٢/ ٢٢٠.

• ١ - بحث فيما زاده الشوكاني من أبيات صالحة للاستشهاد في المحاورات وعند المخاصمات.

١١ - بحث في (سَيْحُون وجَيْحُون) وما ذكره أئمة اللغة في ذلك.

وقد نشرت رسائله اللغوية هذه ضمن كتاب (الفتح الرباني من فتاوى الإمام الشوكاني) الجزء الثاني عشر من ص: ٥٨٦٩ إلى ٦٣٥٦، والكتاب من جمع ابنه على بن محمد الشوكاني، وقد حققه محمد صبحى حلاق.

#### وفاته

توفي الشوكاني - رحمه الله - ليلة الأربعاء، لثلاث بقين من شهر جمادى الآخرة، سنة: ١٢٥٠هـ(٥٨).

المطلب الثاني: التحليل الوصفى للرسالة

# أولا: سبب تأليف الرسالة

الرسالة جواب عن سؤال ورد على القاضي محمد بن علي الشوكاني في شهر ربيع [ كذا في المطبوع والمخطوط دون تحديد أي الربيعين] سنة ١٢٠٢هـ، السؤال الوارد عليه يطلب فيه السائل التفريق بين (الجنس) و(اسم الجنس)، وبينهما وبين (علم الجنس)، وبين (اسم الجنس)، وبين (اسم الجمع)، وبين (اسم الجمع)، وقد ذكر جامع الرسائل وهو ابن الشوكاني ذلك في مقدمة الرسالة (٢٨٠).

### ثانيا: مباحث الرسالة

قسَّم الشوكاني - رحمه الله - الجواب وفقًا للسؤال إلى أربعة مباحث دون العنونة لذلك، وهي كما يلي:

<sup>(</sup>٨٥) انظر: أبجد العلوم: ٣/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٨٦) انظر: الفتح الرباني: ١٢/ ٢٠٠١.

المبحث الأول في الرسالة: الفرق بين (الجنس)، و(اسم الجنس) ذكر أن العلماء مختلفون في ذلك على قولين، القول الأول: قول المتقدمين و المتأخرين من المحققين وهو عدم التفريق بينهما، وقد اعتمد في نسبه الرأي لمحققي المتأخرين على تتبع ألفاظهم في كتبهم فوجد أن الرضي في شرح الكافية قال عن (التمر): جنس في مبحث (الكلمة)، وقال عنه: اسم جنس في مبحث (التمييز)، واستشهد -أيضا - بعدم التفريق لدى ابن الحاجب في (الكافية) في بحث التمييز، و(الشافية) في بحث الجمع، ووجد أن الجامي صرَّح في شرحه للكافية في بحث التمييز بأن التمر جنس، وصرَّح في بحث الجمع بأنه اسم جنس، ومثل ذلك صنيع السعد التفتازاني، والشريف الجرجاني في مواضع كثيرة من مؤلفاتهم (۱۸۰۷).

والقول الثاني: قول جماعة من المتأخرين بوجود فروق، وصفها بأنها مختلطة متخبطة، وذكر أنهم فريقان: فريق يرى أن (اسم الجنس) ما يطلق على القليل والكثير دفعة واحدة، وإذا أريد التنصيص على واحده مُيِّز بالتاء كتمر وتمرة، و(الجنس) ما يطلق على كثيرين على طريق البدل لا دفعة واحدة كـ(رجل).

وفريق آخريرى العكس، بعد ذكر الخلاف رجح بقوله: "ومن جرد النظر إلى معناهما اللغوي وجد الفرق بينهما أوضح من أن يخفى، إذ لا يشك من له أدنى مَشَكَّةٍ أن المراد بالجنس المدلول، وباسمه الدال كرزيد)، و(اسم زيد)، إلا أن أهل الاصطلاح لم يلتفتوا لذلك "(١٨٨)، فالشوكاني هنا يرى أن بينهما فرقًا من حيث المعنى اللغوي، لكنه يرى أنهما في الاصطلاح مترادفان، إذ لم يفرق بينهما المحققون من العلماء.

<sup>(</sup>۸۷) انظر المرجع السابق: ۲۲/ ۲۰۰۱.

<sup>(</sup>۸۸) الفتح الرباني: ۲۰۰۲ – ۲۰۰۳.

المبحث الثاني في الرسالة: مبحث الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس)، ذكر أنه وقع اختلاف في ذلك بين المحققين وذكر ثلاثة أقوال، فالسعد التفتازاني يرى أن (اسم الجنس) موضوع لواحد من آحاد جنسه، فإطلاقه على الواحد إطلاق على أصل وضعه، و(عَلَم الجنس) موضوع للحقيقة المتحدة في الذهن، فإذا أطلقته على الواحد فإنما أردت الحقيقة، ولزم من إطلاقه على الحقيقة باعتبار الوجود التعددُ ضمنًا.

وقول آخر في الفرق وهو أن (اسم الجنس) وضع لمعنى مشترك بين أفراد الطبيعة باعتبار اشتراكها، و(عَلَم الجنس) وُضِع لنفس الطبيعة باعتبار تميزها عن الغير، فالوضع على الطبيعة باعتبار كُلِّيَّتِها اسمُ جنس، وباعتبار جُزْئيَّتِها عَلَم الجنس.

والقول الثالث لابن مالك، إذ يرى ابن مالك أنه لا فرق بينهما إلا من حيث اللفظ لا المعنى، وإلى مثل هذا ذهب أبو حيان.

وقد رجَّح الشوكاني بأن (اسم الجنس) أعمُّ مطلقًا من (عَلَم الجنس)؛ لأنه موضوع للماهِيَّة مطلقًا، وأعم من أن يكون موجودُهُ ذهنًا فقط، أو ذهنًا وخارجًا، لكنه إن اعتبر دلالته عليها لا مع قيدٍ فهو (المطلق)، وعمومه كعموم (كل)، وإن اعتبر مع قيد الوحدة فهو (النكرة)، وعمومه بَدَلِيُّ كعموم (رَجُل)، وأما (عَلَم الجنس) فهو أخص مطلقًا؛ لأنه موضوع للماهِيَّة الذهنية فقط، والتي لا تُعْقَل في الخارج بحال.

وأما باعتبار اللغة فالفرق واضح لا يخفى، لأن (عَلَم الجنس) ما وُضِع للدلالة على الجنس مطلقًا (٨٩). على الجنس بعينه دون غيره، و(اسم الجنس) ما وضع للدلالة على الجنس مطلقًا (٨٩).

وأما ما يختلف به (عَلَم الشخص) عن (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) فقد رجَّح أنَّ (عَلَم الشخص) هو ما وُضع لفردٍ معيَّنٍ من أفراد الماهِيَّة بحيث لا يتناول غيره، فهو أخصُّ مطلقًا من اسم الجنس وعَلَمه.

<sup>(</sup>٨٩) انظر : الفتح الرباني: ٦٠٠٥/١٢.

المبحث الثالث في الرسالة: الفرق بين (اسم الجنس) و (اسم الجمع)، في التفريق بينهما نقل التفريق الذي ذكره الرضي في باب الجمع وهو "أن (اسم الجمع) لا يقع على الواحد والاثنين بخلاف (اسم الجنس)، وأن الفرق بين (اسم الجنس) وبينه فيما له واحد أنه يميز إما بالتاء أو الياء، بخلاف (اسم الجمع)" ثم علق على ذلك بقوله: "ويُشْكِلُ على هذا الفرق (الكلِم) فإنه مما يميز واحدة بالتاء، ولا يقع في الاستعمال إلا على ما فوق الاثنين كما صرح الرضي نفسه في أول شرحه للكافية، فملاحظة عدم صحة إطلاقه إلا على ما فوق الاثنين يُلْحِقُهُ باسم الجمع، وملاحظة تبين واحده بالتاء يُلْحِقُهُ باسم الجنس، اللهم إلا أن يُجْعَلَ (الكلِم) واسطة بينهما كما قال ابن هشام في (أوضح المسالك): إنه اسم جنس جمعى "(٩٠٠).

المبحث الرابع في الرسالة: الفرق بين (عَلَم الجنس) و(اسم الجمع)، ذكر أن الفرق بينهما واضح ؛ لأن (عَلَم الجنس) موضوع للحقيقة المتحدة في الذهن سواء كانت مشخصاتها قليلة أم كثيرة ؛ لأن القلة والكثرة غير داخلين في نظر الواضع بخلاف (اسم الجمع) فإنه لفظٌ موضوع لمعنى الجمع فقط (١٩٠).

المبحث الخامس في الرسالة: الفرق بين (الجمع) و(اسم الجمع) وقد اعتمد في ذلك على رأي الرضي، إذ يرى الرضي أنه لا فرق بين (الجمع) و(اسم الجمع) إلا من حيث اللفظ، وذلك لأن لفظ (اسم الجمع) مفرد بخلاف (الجمع)، وأما من جهة المعنى فإن دلالتهما على ما تحتهما من الأفراد واحدة، وهذا باعتبار الاصطلاح لا باعتبار المعنى اللغوي، فإن (الجمع) هو المدلول و(اسم الجمع) هو الدال (۱۴مع).

<sup>(</sup>٩٠) الفتح الرباني: ٦٠٠٦/١٢

<sup>(</sup>٩١) انظر : الفتح الرباني: ٦٠٠٧/١٢.

<sup>(</sup>۹۲) انظر: الفتح الرباني: ٦٠٠٧/١٢.

الرسالة الخامسة: رسالة الدمنهوري (رسالة في عَلَم الشخص والجنس واسم الجمع والحقيقة والماهِيَّة).

### المطلب الأول: ترجمة المؤلف

لم تسعفنا كتب التراجم بترجمة وافية للدمنهوري، وما وصلنا من أخباره قليل لا يتعدى اسمه وبعض مؤلفاته وتاريخ وفاته.

فهو محمد الدمنهوري الحديني الشافعي أحد علماء الأزهر، ولد في قرية (الحدين) من قرى مدينة دمنهور في مصر (٩٣)، وقد طلب العلم على مشايخ مصر، وبلغ فيها مرتبة التدريس في الجامع الأزهر.

#### مصنفاته

مما ذكر من مصنفاته:

الإرشاد الشافي في شرح متن الكافي، وهو الحاشية الكبرى الذي ألفه على متن (الكافى) في علم العروض للقناوى (٩٤)

٢ - المختصر الشافي على متن الكافي، وقد اختصره من الشرح السابق، قال في مقدمته:

"إني كنت وضعت حاشيةً على متن (الكافي)، وجمعت فيها ما يَسُرُّ ذوي العقول، فهي حَرِيَّة بأن يتعاطاها المخلصون بالقبول، ثم إنه عنَّ لي أن أختصر منها للمبتدئين كلمات تُعِينُهم على فهم معناه الوافي؛ ليستعينوا به على تصحيح كلام الشعراء بعون القادر الكافي، ولذا سميتها (المختصر الشافي على متن الكافي)"(٥٠).

<sup>(</sup>٩٣) انظر: الأعلام: ٢ / ١٢١.

<sup>(</sup>٩٤) انظر: الأعلام: ٢ / ١٢١.

<sup>(</sup>٩٥) المختصر الشافي: ٢

٣ - لقط الجواهر السَّنيَّة على الرسالة السمرقندية ، في علم البلاغة ، وهو مطبوع(٩٦).

٤ - رسالة في عَلَم الشخص والجنس واسم الجمع والحقيقة والماهِيَّة، وهو مخطوط، وهو موضوع تحليلنا.

وفاته

توفي - رحمه الله - سنة ١٢٨٨ هـ (٩٧).

المطلب الثاني: التحليل الوصفى للرسالة

أولا: سبب تأليف الرسالة

لم يذكر المصنف في مقدمة رسالته السبب الباعث له على تأليف الرسالة، لكن يظهر أن مقصده من تأليفها جمع ما حقّقه مشايخه ومَنْ قبلهم من كلام حول موضوع الرسالة، قال: "هذه رسالة جمعت فيها ما حقّقُوه من الكلام على (عَلَم الشخص والجنس)، و(السم الجنس)، و(النكرة)، و(الجمع)، و(السم الجمع)، و(الحقيقة)، و(الماهِيَّة)، و(المهويَّة)، و(الكلي)، و(الجزئي) المنطقيين والعقليين، اقتطفتها من حاشية العلامة الصبان على الأشموني، ومن حاشية العلامة ياسين على التصريح، ومن شرح العلامة المحلي على جمع الجوامع في مبحث (المطلق)، ومن حاشية العلامة العلامة المناني على مختصر السنوسي في علم المنطق، ومن رسالة الشيخ الإمام والبحر الهمام شيخنا العطار صدَّرها بمباحث تتعلق بـ(علم الوَضْع)، وتكلم فيها على (عَلَم الشخص)، و(عَلَم الجنس)، وأطال فيها الكلام بذكر مباحث حكمية، ومناقشات مع الأعلام؛ فلذلك صَعُب مدركها، وتوعر مسلكها، ومع ذلك عاقته العوائق عن

<sup>(</sup>٩٦) انظر: الأعلام: ١٢١/٢.

<sup>(</sup>٩٧) انظر: الأعلام: ١٢١/٢.

إكمالها، ومن رسالة لشيخنا العلامة الأمير سمَّاها بإتحاف الأنس في العلمين الشخصي و[الجنسي (٩٨)]، وغيرها كما يعلم الواقف عليها، وما وجدتَهُ من صوابٍ فمن هؤلاء الأعلام، ومن خطأ فمن ذهني المسيء الأفهام "(٩٩).

### ثانيا: مباحث الرسالة

المؤلف - رحمه الله - قال: "رتبتها على أربعة فصول "(١٠٠٠)، وفصول المؤلف تشمل عدة مباحث، ولهذا فسنذكر ما أورده المؤلف في رسالته في مباحث كما يلي:

المبحث الأول في الرسالة: في تعريف (عَلَم الشخص)، عرَّفه بأنه ما دل على مسمى معين تعيينًا مطلقًا بحسب الوضع والخارج، ف(التعيين المطلق) أخرج بهذا القيد الضمير؛ فإنه معيَّن مسماه بقيد التكلم والخطاب والمرجع، والمعرفَّ بـ(أل)؛ فإن مسماه مقيَّدٌ بـ(أل)، و(بحسب الخارج) أخرج بهذا القيد عَلَم الجنس، و(بحسب الوضع) أخرج نحو: شمس وقمر، فإنهما وإن تعينًا فإن هذا التعيين عَرَضَ لهما بعد الوضع، وهو عدم وجود غيرهما من أفراد المسمى والخارج (١٠١١).

المبحث الثاني في الرسالة: في ذكر الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة): وقد ذكر أن للعلماء في هذا قولين، القول الأول قول النحويين: وهو القول بأنهما مترادفان، فـ (اسم الجنس) موضوع للفرد المنتشر، يعني للماهيَّة مع وحدةٍ لا بعينها، فيكون حكمه في المعنى كحكم (النكرة)، يعني أن اسم الجنس موضوع للفرد المنتشر، فيكون مرادفًا للنكرة.

<sup>(</sup>٩٨) في المخطوط ( الأنس) ، والصحيح ما ذكرته كما في هو في النسخة المحققة من ( إتحاف الأنس) بتحقيق د إبراهيم الحندود.

<sup>(</sup>٩٩) رسالة الدمنهوري: ق ١.

<sup>(</sup>١٠٠) رسالة الدمنهوري: ق ١.

<sup>(</sup>١٠١) انظر : رسالة الدمنهوري: ق١-٢.

والقول الثاني قول الأصوليين والمنطقيين: وهو أن اسم الجنس والنكرة): متغايران، ف(اسم الجنس): ما دل على الماهِيَّة بلا قيدٍ من وحدة وغيرها، و(النكرة): ما دل على الماهِيَّة مع قيد الوحدة الشائعة، وهذا الفرق اعتباري (١٠٢)، قال: "ومن هنا يعلم أن اللفظ في (المطلق) و(النكرة) واحد، فإن الفرق بينهما بالاعتبار، فإن اعتبر في اللفظ دلالته على الماهِيَّة بلا قيدٍ سُمِي مطلقًا واسم جنسٍ أيضًا، أو مع قيد الوحدة الشائعة سُمِي نكرة "(١٠٣).

المبحث الثالث في الرسالة: في الفرق بين (اسم الجنس) و (عَلَم الجنس)، ذكر أن العلماء مختلفون في هذا، فابن مالك وقومٌ من النحويين يرون أن (عَلَم الجنس) كراسم الجنس) في المعنى لا في اللفظ، وكراعكم الشخص) في اللفظ فتجري عليه الأحكام اللفظية. وذهب بعض النحويين إلى وجود فرق بين (عَلَم الجنس) و (اسم الجنس) في المعنى – أيضًا – لأن تفرقة الواضع بين اسم الجنس وعَلَمه في الأحكام اللفظية تُوْذِنُ بالفرق بينهما في المعنى – أيضًا – وإلا لزم التحكم، وذكروا الفرق بأنَّ (اسم الجنس): موضوع لفرد من أفراد الجنس لا بعينه، وهو الفرد المنتشر بناء على أنه مرادف للنكرة، أو موضوع للحقيقة بلا قيل وحدةٍ وغيرها بناء على التغاير بينهما، وأن (عَلَم الشخص): موضوع للحقيقة المستحضرة، أي: المعينة في الذهن على أنه شرط على الخلاف في ذلك (١٠٠٠).

المبحث الرابع في الرسالة: في الفرق بين (اسم الجنس الإفرادي) و(اسم الجنس الجمعي)، ذكر أن الإفرادي: موضوع للفرد المنتشر بلا قيد الوحدة، أو بقيد الوحدة على الخلاف السابق ذكره في مبحث (الفرق بين اسم الجنس والنكرة)، وأما (اسم

<sup>(</sup>۱۰۲) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ۳- ٤

<sup>(</sup>١٠٣) رسالة الدمنهوري: ق ٥

<sup>(</sup>١٠٤) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٥ - ٦.

الجنس الجمعي): فهو ما دلَّ على أكثر من اثنين، وفُرِّق بينه وبين واحدِهِ بالتاء غالبًا، بأن تكون في مفرده غالبًا ك(تُمر، وتمرة)، وقد يفرَّق بينه وبين واحدِهِ بالياء، كـ(روم، ورومي)، وقد تكون التاء فيه، وواحده بلا تاء، كـ(كَمَأ، وكَمَأة).

وقد أورد إشكالًا في تعريف (اسم الجنس الجمعي)، فمقتضى كونه اسم جنس أنه موضوع للماهيَّة من حيث هي، ومقتضى كونه جمعيًّا أنه موضوع للأفراد، ففي الجمع بينهما تناف، وأجاب عن هذا بأنه اسمٌ للجنس وضعًا، وجمعيٌّ استعملًا أي: أنه وضع للماهيَّة، واستعمل في غيرها في الجمع (١٠٥٠).

المبحث الخامس في الرسالة: في الفرق بين (الجمع) و (اسم الجمع)، فالجمع: هو ما دلَّ على أفراده دلالة تكرار الواحد بحرف عطف، فهو من باب (الكُلِيَّة).

وأما (اسم الجمع): فهو ما دلَّ على أفراده دلالة الكل على أجزائه، فهو من باب (الكُل)، والغالب أنه لا واحد له من لفظه، كـ (قوم، ورهط، وطائفة)، وقد يكون له مفرد من لفظه كـ (ركْب، وصحب) (١٠٦).

المبحث السادس في الرسالة: في تعريف (الماهِيَّة) و(الحقيقة) و (الهوية) و (الكلِّي) و (الجزئي)، فقد عرَّف (الماهِيَّة) بأن لفظها يطلق على معنيين: ما يجاب به عن السؤال ب: ما هو؟، والمعنى الآخر: ما يكون به الشيء هو هو، وذكر اتفاق العلماء على أن الماهِيَّة الكُلِّيَّة لا وجود لها في الخارج استقلالا، وأن العلماء اختلفوا في وجودها في ضمن الأشخاص، ورجح أن الماهِيَّة التي توجد في الأشخاص هي الماهِيَّة بشرط شيء، وهي الجُزْيء، وأما الماهِيَّة بشرط لا شيء فهي الكلِّي، وهذا لا يحتوي عليه الفرد (١٠٧٠).

<sup>(</sup>۱۰۵) نظر: رسالة الدمنهوري: ۷ – ۸.

<sup>(</sup>١٠٦) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٩ – ١٠.

<sup>(</sup>۱۰۷) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ١٤.

وذكر أن (الماهِيَّة) عند الفلاسفة ثلاثة أقسام: (ماهِيَّة مخلوطة) وهو الماهِيَّة المشروط لحوق العوارض لها، كزيد وعمرو وغيرهما من أفراد الإنسان، و(ماهِيَّة مجردة) وهي الماهِيَّة التي لا تكون بشرط شيء، وهي غير موجودة لا خارجًا ولا ذهنًا عند المحققين، و(الماهِيَّة المطلقة): وهي الموجودة لا بشرط لحوق العوارض ولا عدم لحاقها (۱۰۸).

وأما (الحقيقة): فهي الماهِيَّة الثابتة، وبينها وبين (الماهِيَّة) العموم والخصوص المطلق، فالمعدومات غير الممكنة كرالعنقاء) لها ماهيَّة ولا حقيقة لها، ولفظ (الحقيقة) من لفظ : حَقَّ، إذا ثبتَ، فيكون أفرادها المنتزعة هي منها متحققة ثابتة، ولم يعتبر ذلك في (الحقيقة) (١٠٩٠).

و(الهوية): هي الحقيقة الجزئية ، كحقيقة زيد (١١٠٠).

و(الكُليّ) هو الماهِيَّة الصادقة على كثيرين من حيثُ هِيَ، أي من غير اعتبار شيء مخصوص (۱۱۲)، وذكر أنواعه، وهي: طبيعي، ومنطقي، وعقلي (۱۱۲). و(الجُزْئي): هو ما يمنع تصوره من صدقه على كثيرين (۱۱۳).

<sup>(</sup>۱۰۸) انظر : رسالة الدمنهوري: ۱۲ – ۱۹.

<sup>(</sup>١٠٩) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٤.

<sup>(</sup>١١٠) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٤.

<sup>(</sup>١١١) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٧.

<sup>(</sup>١١٢) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ١٧.

<sup>(</sup>١١٣) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ١٧..

الرسالة السادسة: رسالة البشري (مطلب بيان الاستئناس في بيان الأعلام وأسماء الأجناس)

### المطلب الأول: التعريف بالمؤلف

سليم بن أبي فراج بن السيد سليم بن أبي فراج البشري، ولد سنة ١٢٤٨هـ في قرية محلة بشر، من قرى محافظة البحيرة في مصر (١١٤).

### شيوخه وتلاميذه

تلقى العلم في صغره عن خاله السيد بسيوني البشري، ثم التحق بالأزهر الشريف، ودرس فيه الفقه على مذهب الإمام مالك، وظل يواصل الدراسة بالأزهر تسع سنوات كاملة (١١٥).

وأخذ العلم عن جلة من شيوخ الأزهر، منهم: الشيخ الخناني، والشيخ عليش، والإمام الشيخ الباجوري (١١٦٠).

واستخلفه شيخه الاخنائي في تعليم الطلبة (١١٧)، فكُثُر تلاميذه، ومنهم: الشيخ محمد

راشد، والشيخ بسيوني البيباني، والشيخ محمد عرفة، وغيرهم من أفاضل العلماء (١١٨).

<sup>(</sup>١١٤) انظر: الأعلام: ١١٩/٣، ومعجم المؤلفين: ٧٨١/١، وشيوخ الأزهر:٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>١١٥) انظر: شيوخ الأزهر: ٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>١١٦) انظر: شيوخ الأزهر: ٢ / ٨٢-٨٣.

<sup>(</sup>١١٧) انظر: شيوخ الأزهر: ٢ / ٨٣.

<sup>(</sup>١١٨) انظر: شيوخ الأزهر: ٢/ ٨٣.

#### وظائفه

تولى إمامة مسجد السيدة زينب، وتولى مشيخة ونقابة السادة المالكية، وكان في مقدمة العلماء الذين وقع عليهم الاختيار لإصلاح الأزهر في عهد الشيخ حسونة الواوي، فكان عضوًا في مجلس إدارة الأزهر، ثم اختير في سنة ١٣١٧هـ الموافق ١٩٠١م شيخًا للجامع الأزهر، وفي سنة ١٣١٠هـ قدَّم استقالته احتجاجًا على اعتراض الحكومة على تعيينه الشيخ أحمد المنصوري شيخًا لأحد أروقة الأزهر، ثم أعيد تعيينه شيخًا للأزهر سنة ١٣٢٧هـ (١١٩٠).

### مؤلفاته(١٢٠)

- ١ حاشية تحفة الطلاب على شرح رسالة الآداب.
  - ٢ حاشية على رسالة الشيخ عليش في التوحيد.
- ٣ المقامات السنية في الرّد على القادح في البعثة النبوية.
  - ٣ عقود الجمان في عقائد أهل الإيمان.
- ٤ مطلب الاستئناس في بيان الأعلام وأسماء الأجناس ( وهو موضوع الدراسة)

#### وفاته

توفي سنة ١٣٣٥هـ(١٢١)، بعد أن عاش تسعين سنة قضاها في الدعوة والتعليم.

<sup>(</sup>١١٩) انظر: الأعلام: ١١٩/٣، وشيوخ الأزهر: ٢ / ٨٣ - ٨٤.

<sup>(</sup>١٢٠) انظر: معجم المؤلفين: ٧٨١/١، و شيوخ الأزهر: ٢/ ٨٤.

<sup>(</sup>١٢١) انظر: شيوخ الأزهر: ٢/ ٨٤.

### المطلب الثاني: التحليل الوصفى للرسالة

### أولا: سبب تأليف الرسالة

السبب الباعث له على تأليف الرسالة أنه وجد أن كلام العلماء في التفريق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس)، و(عَلَم الشخص)، والكلام في (النكرة) فيه خفاء يحتاج لتوضيح، قال في مقدمته: "أما بعد فإن مبحث العلمين واسم الجنس والنكرة من أهم المباحث، وقد ذكره النحويون مفرقا على وجه فيه خفاء، فعَنَّ لي أن أذكره مجموعًا على وجه سهل في رسالة لطيفة "(١٢٢).

#### ثانيا: مباحث الرسالة

احتوت الرسالة على أربعة مباحث، وهي:

المبحث الأول في الرسالة: في تعريف (العَلَم الشخصي)، وقد بدأ التعريف بذكر معنى (العَلَم) لغة، فقد ذكر أنه يطلق على ثلاثة معان : الأول: (الجَبَل) كقوله تعالى: ((ولهُ الجَوَارِ في البحْرِ كَالأعْلَام))(١٢٣)، إذ هو جمع (عَلَم) بمعنى: جَبَل، قالت الخنساء:

# وَإِنَّ صَخْرًا لَتَأْتُمُ الْهُدَاةُ بِهِ كَانَّهُ عَلَمٌ فِي رأسِهِ نَارُ (١٢١)

والمعنى الثاني: (الراية) كعلَم الجيش، والمعنى الثالث: (العلامة)، والظاهر أن النقل إلى المعنى الاصطلاحي من هذا الثالث، لقولهم في توجيه التسمية: لأنه على تسمة مسماه (١٢٥).

<sup>(</sup>١٢٢) رسالة البشري :ق:٢.

<sup>(</sup>١٢٣) سورة الرحمن آية ٢٤.

<sup>(</sup>١٢٤) البيت من البسيط ، وهو للخنساء، انظر: ديوان الخنساء: ٣٦٨، ومقاييس اللغة: ١٠٩/٠

<sup>(</sup>١٢٥) انظر رسالة البشري: ق:١.

وأما من جهة الاصطلاح فذكر أنَّ (العَلَم الشخصي) هو ما وضع لمعيَّن خارجًا، وأورد تعريف ابن الصائغ وردَّه، إذ قال: "وأفاد ابنُ الصائغ أنه للماهِيَّة المشخَّصة ذهنًا وخارجًا، وهو مبني على وجود الماهِيَّة خارجًا في ضمن الفرد فتشخص بتشخصه، وهو خلاف التحقيق، فهو ما وضع للفرد المعين خارجًا، لكن التقييد بالخارج أغلبي كما أفاده الصبان نقله عن ياسين عند قول المصنف: (يُعيِّنُ المُسمَّى مُطْلقًا) (١٢٦٠)، ونصه: أي: خارجًا، كعلَم الشخص الخارجي "(١٢٧).

المبحث الثالث في الرسالة: في تعريف (عَلَم الجنس)، فقد ذكر تعريف بعض النحويين حيث عرَّفه بأنه ما شاع في أفراد لا يَختَصُّ به واحدٌ دون آخر، جارية عليه أحكام عَلَم الشخص اللفظية، وهو معنى قول ابن مالك في الألفية:

وَوَضَعُوا لِبعضِ الأجْنَاسِ عَلَمْ كَعَلَمِ الأشْخَاصِ لَفْظًا وهو عَمْ ونصَّ على أن هذا القول ضعيف ؛ لأن تفرقة الواضع بين اسم الجنس وعَلَمه في الأحكام اللفظية تُؤذِن بالفرق بينهما في المعنى أيضًا ، وإلا لزم التحكم.

واختار أن (عَلَم الشخص) هو ما وضع للحقائق المتحدة في الذهن (١٢٨).

المبحث الرابع في الرسالة: الفرق بين (علَم الجنس) و(اسم الجنس)، وقد ذكر ثلاثة تفريقات بين (عَلَم الجنس) و(اسم الجنس) التفريق الأول: أن (عَلَم الجنس) للحقيقة المعيَّنة، و(اسم الجنس) للمفرد المنتشر.

التفريق الثاني: أنَّ (اسم الجنس) موضوعٌ للحقيقة كـ (عَلَم الجنس) إلا أن الفارق بينهما اعتبار التعيين ذهنًا في (عَلَم الجنس) دون اعتباره في (اسم الجنس) (١٢٩).

<sup>(</sup>١٢٦) جزء من بيت ألفية ابن مالك في تعريف العَلَم الشخصي ، وهو قوله: اسمٌ يُعيِّنُ المسمَّى مطلقًا عَلَمُهُ ك(جعفر) و( خِرْنِقا)

<sup>(</sup>١٢٧) رسالة البشري : ق٢-٣.

<sup>(</sup>١٢٨) انظر : رسالة البشري: ق٤.

والتفريق الثالث: أنَّ الحقيقة الذهنية لها جهتان: جهة تَعْيينها ذهنًا، وجهة صدقُها على كثيرين، ف(عَلَم الجنس) هو ما وضع للحقيقة من حيث تَعْيينها ذهنًا، بعنى أن تَعْيينها ذهنًا هو المعتبر الملحوظ في وضعه دون الصدق، فيكون الصدق حاصلا غير مقصود في وضعه، ولهذا كان معرفة، و(اسم الجنس) هو ما وضع لها من حيث صدقُها على كثيرين، بمعنى أن الصدق هو المعتبر الملحوظ في وضعها دون التعيين، فيكون التعيين حاصلا غير مقصود في وضعه، ولهذا كان نكرة عند تجرده من (أل) والإضافة. (١٣٠)، وقال عن التفريق الأخير: "فرق نفيس" (١٣١).

المبحث الخامس في الرسالة: الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة)، ف (اسم الجنس) عنده هو ما وضع للمعنى المنتشر، ونص على أن هذا مذهب كثير من النحويين كسيبويه وابن الحاجب والأشموني والصبان، وهو بهذا يكون مرادفًا للنكرة

وإما إذا أطلق (اسم الجنس) باعتباره مرادًا به الحقيقة الكلية كما هو المشهور، فالبشري يرى أنه بهذا المعنى مغاير للنكرة، ونص على أن هذا هو ما عليه الآمدي وابن الحاجب (١٣٢).

وعلق على التفريق الأخير بقوله: "ظاهر ما سبق من الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة) أنهما مختلفان بالذات اختلافًا حقيقيًا، والذي استنتجه الغنيمي وتلميذه الشبراملسي أن الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة) بأن اسم الجنس للحقيقة بلا قيد، والنكرة للفرد الاعتباري، وأن كلا من (رجل، وأسد) يصح أن يكون نكرة واسم جنس بالاعتبارين المذكورين ذكره الصبان، أي يصح اعتبار الحقيقة في (رجل) فيكون

<sup>(</sup>١٢٩) انظر: رسالة البشري: ق٤- ٥.

<sup>(</sup>۱۳۰) انظر : رسالة البشري: ٦ - ٧.

<sup>(</sup>۱۳۱) رسالة البشري: ٧.

<sup>(</sup>۱۳۲) انظر : رسالة البشري:: ق: ٨.

اسم جنس، ويصح اعتبار الفرد المنتشر في (أسد) فيكون نكرة، والعكس، فكل ما صلح لأحدهما صلح للآخر بالاعتبار "(١٣٣).

المبحث الخامس في الرسالة: الفرق بين (الجمع) و(اسم الجمع) و(اسم الجنس) و(عَلَم الجمعي)، فبعد أن انتهى من موضوع الرسالة وهو التفريق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) و(النكرة) ألحقه بذكر بعض الفروق لما بينهما من مشاكلة كما قال (١٣٤٠)، ومنها الفرق بين (اسم الجمع) و(الجمع) ، (اسم الجنس الجمعي) فقال: "اللفظ الدال على أكثر من اثنين إما أن يكون موضوعًا لذلك الأكثر من أول الأمر، وإما أن يكون موضوعًا للحقيقة وغلب على استعماله في ذلك الأكثر، فالأول إن كان من الصيغ المعروفة المضبوطة للقلة أو الكثرة فهو (الجمع)، وهو قسمان: جمع قلة، وجمع كثرة...، وإن لم يكن من الصيغ المضبوطة المعروفة للقلة والكثرة فهو (اسم جمع) سواء كان له مفرد من لفظه كاركب، وصحب)، أم لم يكن كارقوم، ورهطا، وبين (اسم الجمع) و(الجمع) فرق من جهة المعنى - أيضًا - لأن (الجمع) ما دلً على آحاده دلالة الكل على أجزائه، والغالب أن لا واحد له من لفظه، ويؤخذ من هذا أن الجمع في (اسم على أجزائه، والغالب أن لا واحد له من لفظه، ويؤخذ من هذا أن الجمع في (اسم الجمع) بعنى الجماعة والإضافة من إضافة الدال للمدلول (١٣٥٠).

وأما (اسم الجنس الجمعي) فقال عنه: "ما كان موضوعًا للحقيقة وغلب استعماله في أكثر من اثنين...، ويفرق بينه وبين واحده بالتاء غالبا بأن يكون واحده بالتاء غالبا ك(تمر، وكلم)، وقد يفرق بينه وبين واحده بالياء ك(روم وزنج) لـ (رومي

<sup>(</sup>۱۳۳) رسالة البشري: ق٨.

<sup>(</sup>١٣٤) انظر : رسالة البشري: ق١٤.

<sup>(</sup>١٣٥) رسالة البشري: ق ١٤ – ١٥.

وزنجي)، وقد يكون التاء في اسم الجنس الجمعي ويكون المفرد مجردًا منها كـ (كمأة) لجمع و (كمأ) للمفرد"(١٣٦).

### المبحث الثاني: أوجه الاتفاق والاختلاف بين الرسائل

المطلب الأول: منهج الرسائل

#### أولا: تسمية الرسائل

انفرد البشري بتسمية رسالته، فقد نص على ذلك في خاتمة الرسالة بقوله: "ولما بدا بدر التمام وفاح منه نشر الختام لقبته بـ (مطلب الاستئناس في بيان الأعلام وأسماء الأجناس "(١٣٧).

وأما بقية أصحاب الرسالة فلم يضعوا لرسائلهم عنوانا خاصًا، فقد اكتفوا بتبيان موضوع الرسالة في مقدماتهم.

#### ثانيا: وضع مقدمة للرسائل وخاتمة

انفرد الشوكاني بعدم وضع مقدمة لرسالته ؛ وذلك لأنها كانت جوابًا عن سؤال ورد إليه، فابتدأ بالجواب عن السؤال دون توضيح للموضوعات التي سيذكرها اكتفاء بورودها في السؤال.

وأما بقية الرسائل فقد بدأت بمقدمات تشتمل على استفتاح، ثم بيان موضوع الرسالة، والسبب الباعث على تأليفها.

فالداودي بيَّن موضوع رسالته بقوله: "" أما بعد، فهذه رسالة لطيفة متضمنة للفرق بين الجمع واسمه، وبين اسم الجنس وعَلَمه على وجه قريب المأخذ سهل العبارة جلى المعنى متضح الإشارة"(١٣٨).

<sup>(</sup>١٣٦) رسالة البشري: ق ١٤ – ١٥.

<sup>(</sup>١٣٧) رسالة البشري: ق ١٨.

وقال ابن كيران عن موضوع رسالته: "هاهنا حقائق تحتاج إلى معرفة الفرق بينها لاشتباه بعضها ببعض، وقلَّ من يحرر فيها النقل من فحول الرجال فضلًا عمن دونهم، وهي (النكرة)، و(اسم الجنس)، و(عَلَم الجنس)، و(المعرَّف بلام الحقيقة ولام العهد الذهني، ولام الاستغراق، ولام العهد الخارجي)"(١٣٩).

وقال السعدي مبينًا موضوع رسالته: " وبعد، فهذه رسالة ألفتها في بيان ما تمس الحاجة إلى معرفته من اسم الجنس وعَلَمه، والفرق بينهما معنى، وأن أسماء الكتب والعلوم أعلام أشخاص أم أعلام أجناس، متحرّيًا للإيجاز مائلا عن التطويل"(١٤٠٠).

وأما الدمنهوري فقد قال مبينًا موضوع رسالته: "هذه رسالة جمعت فيها ما حققوه من الكلام على (عَلَم الشخص والجنس)، و(اسم الجنس)، و(النكرة)، و(الجمع)، و(اسم الجمع)، و(الحقيقة)، و(الماهيئة)، و(الهوية)، و(الكلي)، و(الجزئي)" "(١٤١).

وقال البشري في ذلك: " أما بعد فإن مبحث العلمين واسم الجنس والنكرة من أهم المباحث، وقد ذكره النحويون مفرقا على وجه فيه خفاء، فعن لي أن أذكره مجموعًا على وجه سهل في رسالة لطيفة "(١٤٢).

وأما ذكر السبب الحامل لأولئك العلماء على تأليف رسائلهم فيختلف من عالم لآخر، فالداودي ذكر أن سبب تأليفه للرسالة أنه وقف على أبيات لبعض العلماء

<sup>(</sup>١٣٨) رسالة الداودي: ق ١.

<sup>(</sup>۱۳۹) رسالة ابن كيران: ق ١.

<sup>(</sup>١٤٠) رسالة السعدي: ق ١.

<sup>(</sup>١٤١) رسالة الدمنهوري: ق ١.

<sup>(</sup>١٤٢) رسالة البشري: ق:٢.

في معرفة الفرق بين (الجمع) و(اسم الجمع)، فألحقها بأبيات من نظمه في الفرق بين اسم الجنس وعَلَمه ثم شرح الجميع (١٤٣٠).

وابن كيران أشار إلى السبب بقوله: "هاهنا حقائق تحتاج إلى معرفة الفرق بينها لاشتباه بعضها ببعض، وقلَّ من يحرر فيها النقل من فحول الرجال فضلًا عمن دونهم"(١٤٤١).

وأما السعدي فيظهر من كلامه في مقدمته أن السبب الباعث له على تأليف رسالته أنه رأى أن موضوع رسالته مما تمس الحاجة لتوضيحه (١٤٥).

وأما الشوكاني فإن رسالته جواب عن سؤال ورد عليه القاضي في شهر ربيع سنة المما الشوكاني -ذلك في مقدمة الرسائل -وهو ابن الشوكاني -ذلك في مقدمة الرسالة (١٤٦٠).

ويتفق الدمنهوري والبشري في السبب الباعث لهما على تأليف رسالتيهما، فالدمنهوري قصد بتأليفها جمع ما حققه مشايخه ومن قبله (١٤٧٠)، والبشري قصد بتأليف رسالته جمع ما قاله النحويون على وجه يسهل ضبطه (١٤٨٠).

وقد انفرد السعدي بوضع خاتمة فيها تنبيهان، التنبيه الأول: في الفرق بين المعرَّف بلام الحقيقة وعَلَم الجنس، والتنبيه الثاني: في الألف واللام الداخلة على أعلام الكتب كرالكافية)(١٤٩).

<sup>(</sup>١٤٣) انظر رسالة الداودي: ق٢١.

<sup>(</sup>۱٤٤) رسالة ابن كيران: ق ١.

<sup>(</sup>١٤٥) انظر رسالة السعدي: ق ١.

<sup>(</sup>١٤٦) انظر: الفتح الرباني: ١٢/ ٢٠٠١.

<sup>(</sup>١٤٧) انظر رسالة الدمنهوري: ق ١.

<sup>(</sup>١٤٨) انظر: رسالة البشري: ق:٢.

<sup>(</sup>١٤٩) انظر رسالة السعدي: ق ٣ - ٤.

وأما بقية الرسائل فجاءت خواتمها متشابهة، فقد اكتفى مصنفوها بتبيان أن الرسالة انتهت مع عبارات الحمدلة والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، إلا الشوكاني فقد كانت خاتمته مقتضبة، إذ قال: "وفي هذا المقدار كفاية وإن كان المقام محتملا للتطويل "(١٥٠)، كما أن البشري انفرد بذكر اسم الرسالة في خاتمته، قال: "ولما بدا بدر التمام وفاح منه نشر الختام لقبته بـ (مطلب الاستئناس في بيان الأعلام وأسماء الأجناس) "(١٥١).

#### ثالثا: تقسيم الرسائل إلى فصول

انفرد السعدي والدمنهوري بترتيب رسالتيهما بوضعها في فصول، قال السعدي في مقدمته: "رتبتها على ثلاثة فصول وخاتمة "(١٥٥١)، وفصوله هي: الفصل الأول: في تقسيم العلم إلى جنسي وشخصي، والفصل الثاني: في أسماء الكتب هل هي أعلام جنسية أو أعلام شخصية؟، والفصل الثالث: في أسماء العلوم هل هي أعلام جنسية أو أعلام شخصية؟.

وأما الخاتمة لديه فتشتمل على تنبيهين، الأول: الفرق بين المعرَّف بلام الحقيقة وعَلَم الجنس، والتنبيه الثاني: في الألف واللام الداخلة على أعلام الكتب ك(الكافية).

وأما الدمنهوري فقال: "رتبتها على أربعة فصول "(١٥٣)، لكنه في كتابتها جعلها في خمسة فصول وكرَّر الفصل الثالث، ولا أعلم هل هو خطأ منه أو من الناسخ؟، فالحق أنها خمسة فصول وهي: الفصل الأول: في عَلَم الشخص، والفصل الثاني:

<sup>(</sup>١٥٠) الفتح الرباني: ١٢ / ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>۱۰۱) رسالة البشري: ق ۱۸.

<sup>(</sup>١٥٢) رسالة السعدي الموصلي: ق ١.

<sup>(</sup>١٥٣) رسالة الدمنهوري: ق ١.

في ماهِيَّة عَلَم الجنس، والفصل الثالث: في علامات عَلَم الجنس، والفصل الرابع: في الجمع واسم الجمع، والفصل الرابع [كذا كرَّره] في الماهِيَّة، والحقيقة، والهوية، والكلي، والجزئي.

وأما بقية الرسائل فلم يرتبها مؤلفوها في فصول، بل شرعوا بذكر موضوعات الرسالة والحديث عنها، كل موضوع يتلو الآخر دون ذكر الفصل بينها بذكر كلمة فصل أو باب أو مبحث.

# رابعًا: ذكر الخلاف في الرسائل

بلغت الخلافات التي أوردها مصنفو الرسائل ستة خلافات، اتفقت الرسائل كلها في ذكر الخلاف في (الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس)، واشتركت بعض الرسائل في ذكر خلاف آخر، كما انفردت بعضها بذكر خلاف آخر، وتميزت رسالتا الدمنهوري والبشري بذكر أربعة من هذه الخلافات، وذكر كل من السعدي والشوكاني خلافين من هذه الخلافات، وإليك التفصيل:

الحالاف في الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس، اتفقت الرسائل كلها على ذكر هذا الخلاف في الفرق بين اسم الجنس في هذا؛ إذ إن موضوع الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) هو الموضوع الرئيس الذي صُنِّفت الرسائل لتبيانه، ويتلخص الخلاف في هذه المسألة بقولين، القول الأول: أن (اسم الجنس): هو ما وُضع للحقيقة الذهنية من حيث هي هي، ف(أسد) — مثلا — موضوع للحقيقة من غير اعتبار قيد معها أصلًا من وحدة وغيرها.

<sup>(</sup>١٥٤) انظر: رسالة الداودي ق ٤ – ٥ ، رسالة ابن كيران: ق ٢ – ٣ ، ، رسالة السعدي: ق ١ – ٢ ، رسالة البشري: وسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني): 7.05 - 7.05 , رسالة الدمنهوري: ق ٥ – ٦ ، رسالة البشري: ق ٥ – ٦ .

و(عَلَم الجنس): هو ما وضع للحقيقة باعتبار أن حضورها في الذهن أخص من مطلق الحقيقة، مثل: (أسامة) فإن الواضع استحضر صورة الأسد ليضع لها، فتلك الصورة المشخصة في ذهنه جزئية باعتبار تشخصها في ذهنه، ومطلق الصورة كليّ، فإن وضع اللفظ للصورة التي في ذهنه فهو (عَلَم الجنس)، وإن وضعه لمطلق الصورة فهو (اسم الجنس).

والقول الثاني: أن (اسم الجنس) موضوع للحقيقة مع قيد الوحدة، ويعبر عنه بر(الفرد المنتشر)، فإذا أطلق (أسد) على فرد من تلك الأفراد فإطلاقه عليه على سبيل المطابقة ؛ لأن الواضع وضعه عليه، وأما (عَلَم الجنس) فهو موضوع للحقيقة الذهنية حقيقة، مثل: (أسامة) حيث إطلاقه على الفرد الخارجي ليس بطريق الحقيقة بل بالمجاز.

وزاد البشري بحكاية قول ثالث في المسألة، قال: "وقيل: (اسم الجنس) موضوع للحقيقة كـ(عَلَم الجنس) إلا أن الفارق بينهما اعتبار التعيين ذهنًا في عَلَم الجنس دون اعتباره في اسمه "(١٥٥).

وزاد الشوكاني بذكر رأي ابن مالك ومن تابعه، قال: "وذهب ابن مالك في (شرح التسهيل) إلى أنه لا فرق بينهما إلا من حيث اللفظ لا المعنى، .. وإلى مثل هذا ذهب أبو حيان "(١٥٦)، وذكر مثل ذلك البشري، وعلَّق عليه بقوله: "وهذا المذهب ضعيف؛ لأن تفرقة الواضع بين اسم الجنس وعَلَمه في الأحكام اللفظية تُؤذِن بالفرق بينهما في المعنى أيضًا، وإلا لزم التحكم "(١٥٥).

<sup>(</sup>٥٥١) رسالة البشري: ق ٤- ٥

<sup>(</sup>١٥٦) رسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني ): ٦٠٠٥ – ٦٠٠٤.

<sup>(</sup>١٥٧) رسالة البشري: ق ٥.

واستدل السعدي بالتفريق بينهما من حيث اللفظ للدلالة على ترجيح القول الأول - وهو القول بأن (عَلَم الجنس): هو ما وضع للحقيقة باعتبار أن حضورها في الذهن أخص من مطلق الحقيقة - بقوله: " فإن قلت: ما الدليل على أن (عَلَم الجنس) معتبر فيه الحضور دون اسمه النكرة؟.

قلت: هو إجراؤهم أحكام المعارف على الأول دون الثاني، وذلك أنه لا يضاف، ولا يدخل عليه حرف التعريف، ولا ينعت بالنكرة...، فلما عاملوه معاملة المعرفة، وعاملوا (اسم الجنس) معاملة النكرة دل ذلك على افتراق مدلوليهما، وإلا لزم التحكم "(۱۵۸).

7 - الخلاف في الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة)، وقد ذكر هذا الخلاف كل من الدمنهوري والبشري (١٥٩)، وقد ذكرا قولين في المسألة، القول الأول قول النحويين: وهو القول بأنهما مترادفان، ف(اسم الجنس) موضوع للفرد المنتشر، يعني للماهيَّة مع وحدة لا بعينها، فيكون حكمه في المعنى كحكم (النكرة)، يعني أن اسم الجنس موضوع للفرد المنتشر، فيكون مرادفًا للنكرة.

والقول الثاني قول الأصوليين والمنطقيين: وهو أن (اسم الجنس) و(النكرة) متغايران، ف(اسم الجنس): ما دل على الماهِيَّة بلا قيد من وحدة وغيرها، و(النكرة): ما دل على الماهِيَّة مع قيد الوحدة الشائعة، وهذا الفرق اعتبارى.

٣ - الخلاف في ضابط حد القلة والكثرة وهذا الخلاف انفرد بذكره الدمنهوري والبشري (١٦٠)، وقد لخص الدمنهوري الخلاف بقوله: " والذي ارتضاه التفتازاني والدماميني أنَّ جمعي القلة والكثرة مبدؤهما ثلاثة، ومنتهى جمع القلة عشرة، ولا

<sup>(</sup>١٥٨) رسالة السعدي: ق ٢.

<sup>(</sup>١٥٩) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ٥، و ق ٨، ورسالة البشري: ق ٨.

<sup>(</sup>١٦٠) انظر: رسالة الدمنهوري: ق٢١، ورسالة البشري: ق ١٤- ١٥.

منتهى للكثرة، فهما مشتركان في المبدأ مختلفان في المنتهى، والمشهور أن مبدأ جمع الكثرة أحد عشر فيكونان مختلفين في المبدأ والمنتهى "(١٦١)، وقد اعتمد البشري في حكاية الخلاف على رسالة الدمنهوري، فأورده بنصه دون أن يزيد عليه شيئًا (١٦٢).

الخلاف في دخول جمعي التصحيح السالم في جموع القلة ، أشار إلى هذا الخلاف كل من الدمنهوري والبشري (١٦٣) ، وقد اقتصرا على ذكر رأي سيبويه ، إذ يرى أنهما من جموع القلة ، ولم يذكرا أصحاب القول المخالف لسيبويه.

٤ - الخلاف في لفظ (أبابيل) هل له مفرد أو ليس له مفرد؟، والخلاف في مفرده، انفرد بإيراد هذا الخلاف الداودي إذ ذكر أن (أبابيل) مختلف فيها، فالفراء وأبو عبيدة ذهبا إلى أنها لا مفرد لها من لفظها مثل (عَبَابيد)، وذهب الكسائي وابن دريد والزمخشري إلى أن لها مفردًا، ثم اختلفوا في مفردها، فمفردها عند الكسائي (إبَّول) كسنَّوْر، وعند ابن دريد (إبيل) كسكِّين، ومفردها عند الزمخشري (إبالة)، وقيل: إن مفردها (إيبال) كدينار (١٦٤).

7 - الخلاف في الفرق بين (الجنس) و(اسم الجنس) وانفرد الشوكاني بذكر هذا الخلاف، فذكر أن فيه قولين، القول الأول: قول المتقدمين والمتأخرين من المحققين وهو عدم التفريق بينهما، وذكر بعض من قال بهذا الرأي كالرضي، والسعد التفتازاني، والشريف الجرجاني

والقول الثاني: قول جماعة من المتأخرين بوجود فروق، وهي فروق وصفها بأنها مختلطة متخبطة، وذكر أنهم فريقان، فريق يرى أن (اسم الجنس) ما يطلق على

(١٦٢) انظر: رسالة البشري: ١٥ - ١٥.

<sup>(</sup>١٦١) رسالة الدمنهوري: ق ١٢.

<sup>(</sup>١٦٣) انظر: رسالة الدمنهوري: ق٢١، ورسالة البشري: ق ١٤.

<sup>(</sup>١٦٤) انظر: رسالة الداودي: ق ١ - ٢.

القليل والكثير دفعة واحدة، وإذا أريد التنصيص على واحده مُيِّز بالتاء كتمر وتمرة، و(الجنس) ما يطلق على كثيرين على طريق البدل لا دفعة واحدة كـ(رَجُل)، وفريق آخر يرى العكس، بعد ذكر الخلاف رجح بقوله: "ومن جرد النظر إلى معناهما اللغوي وجد الفرق بينهما أوضح من أن يخفى، إذ لا يشك من له أدنى مَشَكَّةٍ أن المراد بالجنس المدلول، وباسمه الدال كـ(زيد، واسم زيد)، إلا أن أهل الاصطلاح لم يلتفتوا لذلك "(١٦٥)، فالشوكاني هنا يرى أن بينهما فرقًا من حيث المعنى اللغوي، لكنه يرى أنهما في الاصطلاح مترادفان؛ إذ لم يفرق بينهما المحققون من العلماء.

#### خامسا: شواهد الرسائل

من السمات الظاهرة في كل الرسائل قلة الاستشهاد فيها، فرسالتا ابن كيران والشوكاني لم يرد فيهما أي شاهد، ورسالة السعدي ورد فيها شاهد واحد فقط، أورده للاستشهاد به على تنكير العلم إذا أريد به الشيوع، قال: "اللام الداخلة على أسماء الكتب ك(الكافية)، والعلوم ك(الفقه) - على تقدير كونها أعلاما - زائدة للمح الأصل، وإضافتها ك(كافية ابن الحاجب)، و(فقه أبي حنيفة) على هذا التقدير بعد تنكيرها وتقدير الشيوع فيها كما في قوله:

علا زيدُنا يومَ النَّقَا رأسَ زيدِكُمْ .... بأبيضَ ماضِي الشَّفْرَتَيْن يَمَانِ "(١٦١).

ومثلها رسالة الدمنهوري، فقد أورد شاهدًا واحدًا، فقد ذكر المؤلف أن العموم البدلي غالبٌ على النكرة في الإثبات، وأما العموم الشمولي فهو قليل، واستشهد له بآية قرآنية قال: " وقد تعم فيه شموليًا نحو ((عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتْ))"(١٦٧).

<sup>(</sup>١٦٥) الفتح الرباني: ٦٠٠٢/ - ٦٠٠٣.

<sup>(</sup>١٦٦) رسالة السعدي: ق ٤، والبيت من الطويل ، وهو بلا نسبة في: شرح التسهيل لابن مالك: ١/ ١٤٦، ولسان العرب: ٣/ ٢٠٠ مادة (ز.ي.د)، وخزانة الأدب: ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>١٦٧) رسالة الدمنهوري: ق ٨، والآية من سورة التكوير، رقمها (١٤).

وزاد عليهما البشري في رسالته، فقد ذكر فيها شاهدين، إذ ذكر أن لـ(العَلَم) في اللغة ثلاثة معان، منها: الجبل، واستشهد على ذلك بقوله تعالى: ((ولَهُ الجَوَارِ المنشآت في البَحْر كالأَعْلَام))(١٦٨)، وبقول الخنساء:

وإنَّ صَخْرًا لتَاتَّمُ الهُداةُ بِهِ كَأَنَّه عَلَمٌ في رأسِهِ نَارُ (١٦٩).

واستشهد بآية قرآنية على أن مجيء النكرة للعموم الشمولي قليل، وهي قوله تعالى: ((عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتْ))(١٧٠٠).

وانفردت رسالة الداودي بكثرة الشواهد مقارنة ببقية الرسائل ، فقد استشهد بخمسة شواهد: ثلاثِ آيات ، وبيتي شعر.

فأما الآيات فقد ذكر من أنواع لام التعريف اللام الدالة على العهد الخارجي، ومثَّل لها بقوله تعالى: ((وليسَ الذكرُ كالأنثَى))(١٧١)، ومثَّل لـ(لام العهد الذهني) بقوله تعالى: ((فأُكَلَهُ الذِئْب))(١٧٢).

والآية الثالثة استشهد بها لـ(لام العهد الحضوري) وهي قوله تعالى: ((اليومَ أَكْمَلْتُ لكمْ دينَكُمْ))(١٧٣).

وأما بيتا الشعر فقد تحدث عن اسمي الجنس الإفرادي والجمعي، وذكر أن منه ما تكون التاء في الجمع مثل (كَمَأ وكَمَأة)، وذكر معنى الكمأة وأنواعها، وذكر من أنواعها (العُسْقُول) بضم العين مفرد (عساقل)، قال: "وهو المراد بقول الشاعر:

<sup>(</sup>١٦٨) سورة الرحمن ، آية (٢٤).

<sup>(</sup>١٦٩) انظر: رسالة البشري: ق ١، والبيت سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۱۷۰) انظر: رسالة البشري: ق ۱۳.

<sup>(</sup>١٧١) انظر : رسالة الداودي: ق ٧، والآية رقم ( ٣٦ )، سورة آل عمران.

<sup>(</sup>١٧٢) انظر رسالة الداودي: ق ٨، والآية رقم (١٧)، سورة يوسف.

<sup>(</sup>١٧٣) انظر: رسالة الداودي: ق ٧ ، والآية من سورة المائدة، ورقمها (٣).

ولقد جنيتُكَ أكمؤًا وعَسَاقِلا ولقدْ نهيتُك عن بَنَاتِ الأوبر "(١٧٤).

والبيت الآخر ذكره مستشهدًا به على أن المعرَّف بلام العهد الذهني - وإن كان في اللفظ تجرى عليه أحكام المعارف إلا أنه ؛ لكونه في المعنى كالنكرة - قد يعامل معاملة المنكر، ويوصف بالجملة كقوله:

ولقدْ أمرُّ على اللئيمِ يَسُبُني فمضَيتُ ثُمَّتَ قلتُ لا يَعْنِيني (۱۷۰) المطلب الثانى: موضوعات الرسائل

اتفقت الرسائل في الحديث عن بعض الموضوعات، واختلفت في أخرى، فقد اتفقت كلها في الحديث عن موضوع واحد فقط، وهو موضوع (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) والفرق بينهما (١٧٦٠).

أما ما سوى ذلك من موضوعات فقد اختلفت، فقد اتفقت رسائل الداودي والشوكاني والدمنهوري والبشري في الحديث عن (اسم الجمع) و(الجمع) والفرق بينهما (١٧٧)، وأما رسالتا ابن كيران والسعدى فلم تتطرقا لهذا الموضوع.

واتفقت رسائل الداودي وابن كيران والدمنهوري والبشري في الحديث عن الفرق بين (اسم الجنس) و(النكرة)(١٧٨)، ولم يتطرق لهذا الموضع كل من السعدي والشوكاني.

<sup>(</sup>١٧٤) رسالة الداودي: ق ٣- ٤.، والبيت من الكامل ، وهو من دون نسبة في كثير من كتب النحو واللغة، ومنها: المقتضب: ٤٨/٤، والخصائص: ٥٨/٣، والإنصاف: ١٩/١،

<sup>(</sup>۱۷۵) انظر : رسالة الداودي: ق ۷ – ۸ ، والبيت من الكامل، مختلف في نسبته؛ فهو لشمر بن عمرو الحنفي في الأصمعيات:۱۲۲، ولرجل من سلول في الدرر اللوامع: (78/1)، وبلا نسبة في: الكتاب: (78/1)، والخصائص: (78/1)، والخصائص: (78/1)

<sup>(</sup>۱۷۲) انظر: رسالة الداودي: ق ، ورسالة ابن كيران: ق ٢ – ٣ ، ورسالة السعدي: ق ١ – ٢ ، ورسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني ): ١٢ / ٢٠٠١ ، ورسالة الدمنهوري: ق ٥ – ٦ ، ورسالة البشري: ق ٤ – ٥ (١٧٧) انظر: رسالة الداودي: ق ١ – ٢ ، ورسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني ): ١٢ / ٢٠٠٥ – ٢٠٠٥ ، ورسالة البشري: ق ١٤ – ١٥ .

واتفقت رسائل السعدي والدمنهوري والبشري في الحديث عن (عَلَم الشخص)(١٧٩)، ولم يتطرق لذلك الداودي وابن كيران والشوكاني.

واتفق الداودي وابن كيران والدمنهوي والبشري في الحديث عن (اسم الجنس الجمعي) (١٨٠٠)، ولم يتطرق له السعدي الموصلي والشوكاني.

واتفق الداودي وابن كيران في الحديث عن أنواع (اللام) الداخلة على الاسم (١٨١١)، ولم يتطرق لذلك بقية المصنفين.

وانفرد السعدي بالحديث عن أسماء الكتب، هل هي أعلام شخصية أو جنسية؟ (۱۸۲۰). وبالحديث عن: أسماء العلوم هل هي شخصية أو جنسية؟ (۱۸۳۰).

وانفرد الشوكاني بالحديث عن الفرق بين (اسم الجنس) و(اسم الجمع) (١٨٤١)، وانفرد أيضا بالحديث عن الفرق بين (الجنس)، و(اسم الجنس) (١٨٥٥).

وانفرد الدمنهوري بالحديث عن (الحقيقة)، و(الماهِيَّة)، و(المهوية)، و(الكلي)، و(الجزئي)(١٨٦٠).

<sup>(</sup>١٧٨) انظر: رسالة الداودي: ق٦، ورسالة ابن كيران: ق٢، ورسالة الدمنهوري: ق٥، ورسالة البشري: ق- ٥.

<sup>(</sup>١٧٩) انظر: ورسالة السعدي: ق ١ ، ورسالة الدمنهوري: ق ١ ، ورسالة البشري: ق ٢ – ٣.

<sup>(</sup>۱۸۰) انظر: رسالة الداودي: ق ۳، ورسالة ابن كيران: ق ۲ ، ورسالة الدمنهوري: ق ۷ -۸، ورسالة البشري: ق - ۱ - ۱ .

<sup>(</sup>١٨١) انظر: رسالة الداودي: ق ٦ - ٨ ، ورسالة ابن كيران: ق ٥.

<sup>(</sup>١٨٢) انظر: رسالة السعدي: ق ٣.

<sup>(</sup>١٨٣) انظر: رسالة السعدي: ق ٣.

<sup>(</sup>١٨٤) انظر رسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني ): ٢٠٠٦/١٢.

<sup>(</sup>١٨٥) انظر: رسالة الشوكاني في ( الفتح الرباني ): ٢٠٠١/١٢.

<sup>(</sup>١٨٦) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ١٤ – ١٧.

وانفرد البشري في الحديث عن معنى (العلم) في اللغة (١٨٧٠).

### المطلب الثالث: مصادر الرسائل

تميزت رسالتا الدمنهوري والبشري بأنهما ذكرا في مقدمتي رسالتيهما مراجعهما في الرسالة، قال الدمنهوري: "اقتطفتها من حاشية العلامة الصبان على الأشموني، ومن حاشية العلامة ياسين على التصريح، ومن شرح العلامة المحلي على جمع الجوامع في مبحث (المطلق)، ومن حاشية العلامة البناني على مختصر السنوسي في علم المنطق، ومن رسالة الشيخ الإمام والبحر الهمام شيخنا العطار صدَّرها بمباحث تتعلق بـ (علم الوضع)، وتكلم فيها على علم الشخص، وعلم الجنس، وأطال فيها الكلام بذكر مباحث حكمية ومناقشات مع الأعلام، فلذلك صعب مدركها، وتوعر مسلكها، ومع ذلك عاقته العوائق عن إكمالها، ومن رسالة لشيخنا العلامة الأمير سمَّاها بإتحاف الأنس في العلمين الشخصي و[الجنسي] (١٨٨١)، وغيرها كما يعلم الواقف عليها، وما وجدته من صواب فمن الشخصي والمخلام، ومن خطأ فمن ذهني المسي الأفهام (١٨٩١).

وقال البشري: " فعن لي أن أذكره مجموعًا على وجه سهل في رسالة لطيفة جمعتها من حاشية المحقق الصبان على شرح الأشموني في هذا المبحث، ومن رسالة شيخ شيوخ مشايخنا العلامة الأمير في هذا المبحث أيضًا، ومما فتح الله به، ومنه أستمد العون "(١٩٠).

<sup>(</sup>١٨٧) انظر: رسالة البشري: ق ١.

<sup>(</sup>١٨٨) في الأصل: (الأنس) وهو تصحيف، واسمها (إتحاف الأنس في الكلام على العلمين واسم الجنس) كما حققها أ.د إبراهيم الحندود.

<sup>(</sup>١٨٩) رسالة الدمنهوري: ق١.

<sup>(</sup>١٩٠) رسالة البشري: ق ١.

وتميزت رسالة ابن كيران بعدم ذكر أي مصدر من الكتب التي اعتمد عليها بل اكتفى بذكر بعض أسماء العلماء.

وأكثر الرسائل التي ذكرت مراجعها من الكتب هي رسالة الدمنهوري، فقد أورد أسماء ستة عشر كتابا نقل منها في رسالته.

وتأتي بالمرتبة الثانية رسائل الداودي والشوكاني والبشري فقد أورد كلٌ منهم أسماء أحد عشر كتابا.

وأما السعدى فقد أورد أسماء ثلاثة كتب نقل عنها.

وأما العلماء الذين صرَح بأسمائهم أصحاب الرسائل فقد تفوقت رسالة البشري في هذا، إذ أورد أسماء ثلاثة عشر عالًا، وتأتي بالمرتبة الثانية رسالة الدمنهوري، إذ أورد فيها أسماء اثني عشر عالمًا، ثم في المرتبة الثالثة رسالة الداودي فقد أورد أسماء عشرة علماء نقل عنهم، ثم رسالة الشوكاني فقد أورد فيها أسماء تسعة علماء نقل عنهم، وبعدها رسالة السعدي فقد أورد أسماء ثمانية علماء، ثم في المرتبة الأخيرة رسالة ابن كيران إذ اقتصر على إيراد أسماء ستة علماء فقط نقل عنهم، وبهذا تكون رسالة ابن كيران أقل الرسائل مصادر من حيث الكتب والرجال، ثم بعدها بالقلة رسالة السعدي.

وإليك أسماء الكتب وأسماء العلماء الذين كانوا مصادر لمؤلفي الرسائل.

أولا: الرجال

١ - الداودي

أورد الداودي أسماء عشرة علماء استقى منهم آراء في تقرير بعض الأحكام، وهم: الكسائي ١٨٩هـ(١٩١١)، والفراء (ت ٢٠٧هـ)(١٩٢١)، وأبو عبيد القاسم بن سلام

<sup>(</sup>١٩١) انظر: رسالة الداودي: ق ٢.

<sup>(</sup>١٩٢) انظر: رسالة الداودي: ق ٢.

(ت ٢٢٤هـ) (۱۹۳)، وابن دريد (ت ٣٢١هـ) (۱۹۳)، و ابن الحاجب (ت ٦٤٤هـ) (۱۹۹)، والقرافي (ت ٢٨٤هـ) (۱۹۹)، ورضي الدين الاستراباذي (توفي تقريبا ٦٨٦هـ) (۱۹۹)، ورضي الدين الاستراباذي (ت ١٨٤هـ) (۱۹۹)، وكمال الدين وسعد الدين التفتازاني (ت ٢٢٧هـ) (۱۹۹)، والمرادي (ت ٢٤٩هـ) (۱۹۹)، وكمال الدين ابن الهمام الحنفي (ت ٨٦١هـ) (۲۰۱)، ويحيى المغربي (ت القرن التاسع) (۲۰۱).

# ۲ – ابن کیران

أورد ابن كيران ستة أسماء لعلماء استقى منهم، وهم: السكاكي اورد ابن كيران ستة أسماء لعلماء استقى منهم، وهم: السبكي (٢٠٢٠)، وابن الحاجب (ت $^{(7.7)}$ ، وتقي الدين السبكي (ت $^{(7.7)}$ ، وسعد الدين التفتازاني (ت $^{(7.7)}$ ، وجلال الدين المحلي (ت $^{(7.7)}$ ، وابن أبي شريف $^{(7.7)}$ ( $^{(7.7)}$ ).

<sup>(</sup>۱۹۳) انظر: رسالة الداودى: ق ۲.

<sup>(</sup>١٩٤) انظر: رسالة الداودي: ق ٢.

<sup>(</sup>١٩٥) انظر: رسالة الداودي: ق ٥.

<sup>(</sup>١٩٦) انظر: رسالة الداودي: ق ٤.

<sup>(</sup>١٩٧) انظر: رسالة الداودي: ق ٥.

<sup>(</sup>١٩٨) انظر: رسالة الداودي: ق ٥، ق ٧.

<sup>(</sup>١٩٩) انظر: رسالة الداودي: ق ٣.

<sup>(</sup>۲۰۰) انظر: رسالة الداودي: ٥.

<sup>(</sup>۲۰۱) انظر: رسالة الداودي: ق ٤.

<sup>(</sup>٢٠٢) انظر: المرجع السابق: ق ٥.

<sup>(</sup>۲۰۳) انظر: رسالة ابن كيران: ق ١، ق ٤.

<sup>(</sup>۲۰٤) انظر: رسالة ابن كيران: ق ١، ق ٤.

<sup>(</sup>۲۰٥) انظر: رسالة ابن كيران: ق ١، ق ٤.

<sup>(</sup>۲۰٦) انظر: رسالة ابن كيران: ق ٤.

<sup>(</sup>۲۰۷) انظر: رسالة ابن كيران: ق ۲.

#### ٣- السعدي الموصلي

أورد السعدي أسماء ثمانية علماء استقى منهم في تقرير بعض الأحكام وهم: سيبويه (ت ١٨٠هـ) (٢٠٠٠) الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) (٢٠٠٠) ، وابن الحاجب (ت ١٤٤هـ) (٢١٠٠) ، ورضي الدين الإستراباذي (توفي تقريبا ١٨٦هـ) (٢١١٠) ، وابن مالك (ت ٢٧٠ هـ) (٢١٢٠) ، وسعد الدين التفتازاني (ت ٢٢٧هـ) (ت ٢١٠٠) ، والشريف الجرجاني (ت ٨٦٠هـ) (٢١٠٠) ، والفاضل عصام بن عربشاه الإسفراييني (ت ٩٤٥هـ) (٢١٥٠).

#### ٤ – الشوكايي

أورد أسماء ثمانية علماء، وهم سيبويه (ت ١٨٠هـ) والزمخشري (ت ٥٣٨هـ) وأبو حيان الأندلسي (ت ٥٤٥هـ) وتقي الدين السبكي (ت ٥٣٨هـ) (٢٢٠٠)، وأبو حيان الأندلسي (ت ٥٩٨هـ) (٢٢٠٠)، وزكريا الأنصاري

<sup>(</sup>۲۰۸) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ١.

<sup>(</sup>٢٠٩) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ١.

<sup>(</sup>۲۱۰) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ١

<sup>(</sup>٢١١) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ١

<sup>(</sup>٢١٢) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ٢.

<sup>(</sup>٢١٣) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ١.

<sup>(</sup>٢١٤) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق٣.

<sup>(</sup>٢١٥) انظر رسالة السعدي الموصلي: ق ٤.

<sup>(</sup>٢١٦) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الربايي ): ٦٠٠٥/١٢

<sup>(</sup>٢١٧) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ١٢ / ٢٠٠٣.

<sup>(</sup>۲۱۸) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ۲۰/ /۲۰۰٥.

<sup>(</sup>٢١٩) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠ /٦٠٠٥.

<sup>(</sup>۲۲۰) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ۲۰۰۳/۱۲.

(ت ٩٢٦ هـ) (٢٢١)، والفاكهي (ت ٩٧٦ هـ) (٢٢٢)، وبرهان الدين البرماوي (ت ١٠٦ هـ) (٢٢٢)

#### ٥ الدمنهوري

أورد أسماء اثني عشر عالمًا استقى منهم في تقريره لبعض الأحكام، وهم: ابن الحاجب (ت 325هـ) (۲۲۰) وابن مالك (ت ٧٠٠ هـ) (۲۲۰)، ورضي الدين الإستراباذي (ت ٦٨٦هـ تقريبا) (۲۲۰)، وسيف الدين الآمدي (ت ٦٣١ هـ) (۲۲۰)، وسعد الدين التفتازاني (ت ٢٢٧هـ) (۲۲۰)، والدماميني (ت ٧٢٨ هـ) (۲۲۰)، وكمال الدين ابن الهمام الحنفي (ت ٢٢١ هـ) (۲۲۰)، والسيوطي (۱۳۲۰)، و ناصر الدين محمد بنن الحسن اللقاني المالكي (ت ٩٥٨هـ) (۲۲۰)، وياسين العليمي الحمصي (ت ١٠٦١هـ) (۲۲۰)،

<sup>(</sup>٢٢١) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الربابي ): ٦٠٠٣/١٢.

<sup>(</sup>۲۲۲) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ۲۰۰۳/۱۲.

<sup>(</sup>٢٢٣) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٦٠٠٣/١٢.

<sup>(</sup>٢٢٤) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٢.

<sup>(</sup>٢٢٥) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٥.

<sup>(</sup>۲۲٦) انظر : رسالة الدمنهوري : ق ۱۸ – ۱۱.

<sup>(</sup>۲۲۷) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ۲.

<sup>(</sup>۲۲۸) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ۱۲.

<sup>(</sup>٢٢٩) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٢.

<sup>(</sup>۲۳۰) انظر : رسالة الدمنهوري: ۸.

<sup>(</sup>۲۳۱) انظر: رسالة الدمنهوري: ٧.

<sup>(</sup>٢٣٢) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٩.

<sup>(</sup>۲۳۳) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ٥.

وشمس الدين محمد بن سالم الحفني (ت ١١٠٠هـ) (٢٣٤)، ومحمد الصبان (ت ١٢٠٦هـ) (٢٣٥).

#### ٦ - البشري

أورد البشري أسماء ثلاثة عشر عالمًا استقى منهم في تقريره لبعض الأحكام، وهم: سيبويه (ت ١٨٠هـ) (٢٣٦)، وسيف الدين الآمدي (ت ١٣٦هـ) (٢٣٦)، وابن الحاجب (ت ١٤٤ه) (٢٣٨)، ورضي الدين الإستراباذي (ت ١٨٦هـ تقريبا) (٢٣٩)، وابن الصائغ (ت ٢٧٦هـ) (٢٤٠)، والشريف الجرجاني (ت ١٨٦هـ) (٢٤١)، والدماميني (ت ٧٦٨هـ) (٢٤٠)، وكمال الدين بن الهمام الحنفي (ت ٨٦١هـ) (٢٤٠)، والفاكهي (ت ٩٨٦هـ) (٤٤٠)، و وناصر الدين محمد بن الحسن اللقاني المالكي (ت ٩٥٨هـ) (٢٤٠٠)،

<sup>(</sup>۲۳٤) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٩.

<sup>(</sup>٢٣٥) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٠، ق ١١.

<sup>(</sup>٢٣٦) انظر: رسالة البشري: ق ٥.

<sup>(</sup>۲۳۷) انظر: رسالة البشري: ق٥، ق ٨.

<sup>(</sup>۲۳۸) انظر: رسالة البشري: ق ٥، ق٨.

<sup>(</sup>۲۳۹) انظر: رسالة البشري: ق ۱۷.

<sup>(</sup>۲٤٠) انظر: رسالة البشري: ق ٣.

<sup>(</sup>٢٤١) انظر: رسالة البشري: ق ٨.

<sup>(</sup>٢٤٢) انظر: رسالة البشري: ق ١٣.

<sup>(</sup>٢٤٣) انظر: رسالة البشري: ١١، ق ١٢.

<sup>(</sup>٢٤٤) انظر: رسالة البشري: ق ١١.

<sup>(</sup>۲٤٥) انظر: رسالة البشرى: ق ١٥.

وشهاب الدين الغنيمي (ت ١٠٤٤ هـ) ١٠٤٠، وياسين العليمي الحمصي الحمصي (ت ١٠٦١)، ويور الدين الشبراملسي (ت ١٠٨٧هـ) (٢٤٨).

#### ثانيا: الكتب

1 - رسالة الداودي: أورد أسماء أحد عشر كتابًا، نقل عنها نصًا أو استشهادًا و تعليلا وهي: (الصحاح) للجوهري (۲۶۹)، و(الكشاف) للزمخشري (۲۰۰۰)، و(مختار الصحاح) للرازي (۲۰۰۱)، و(شرح الألفية) لابن الناظم (۲۰۲۱)، و(جمع الجوامع) للسبكي (۲۰۲۰)، و(التلخيص) و(شرح التلخيص المختصر) وكلاهما للقزويني (۱۶۰۲)، و(القاموس المحيط) للفيروز آبادي (۲۰۵۰)، و(حاشية السيد على المطول) للشريف الجرجاني (۲۰۵۱)، و(رسالة الوضع) لعضد الدين الإيجي (۲۰۵۷)، و(الآيات البينات) للشهاب القاسمي (۲۰۵۸).

<sup>(</sup>٢٤٦) انظر: رسالة البشري: ق ٩.

<sup>(</sup>٢٤٧) انظر: رسالة البشري: ق ٣.

<sup>(</sup>٢٤٨) انظر: رسالة البشري: ق ٩.

<sup>(</sup>٢٤٩) انظر: رسالة الداودي: ق ٣.

<sup>(</sup>۲۵۰) انظر: رسالة الداودي: ق ۱.

<sup>(</sup>۲۰۱) انظر: رسالة الداودي: ق ۲.

<sup>(</sup>٢٥٢) انظر: رسالة الداودي: ق ٣

<sup>(</sup>٢٥٣) انظر: رسالة الداودي: ق ١ ، ق ٥.

<sup>(</sup>٢٥٤) انظر: رسالة الداودي: ق ٥.

<sup>(</sup>٢٥٥) انظر: رسالة الداودي: ق ٢.

<sup>(</sup>٢٥٦) انظر: رسالة الداودي: ق ١١.

<sup>(</sup>٢٥٧) انظر: رسالة الداودي: ق ٥.

<sup>(</sup>۲٥٨) انظر: رسالة الداودي: ق ٥.

٢- رسالة السعدي الموصلي: أورد أسماء ثلاثة كتب نقل عنها نصًا أو استشهادًا أو تعليلا، وهي: (شرح جمع الجوامع) للجلال المحلي (٢٥٩)، و(شرح اللمحة) لابن هشام الأنصاري (٢٦٠)، و(المطول) للتفتازاني (٢٦١).

٣- رسالة الشوكاني: أورد أسماء أحد عشر كتابًا، نقل عنها نصًا أو استشهادًا أو تعليلا، وهي:

(شرح المفصل) لابن الحاجب (۲۲۲)، و(الكافية) لابن الحاجب و(شرح الشافية) التسهيل) لابن مالك (۲۲۵)، و (شرح الكافية) للرضي (۲۲۵)، و (شرح الشافية) للرضي (۲۲۵)، و (أوضح المسالك) لابن هشام الأنصاري (۲۲۷)، و (المطول) للتفتازاني (۲۲۸)، و (حاشية المطول) للشريف الجرجاني (۲۲۹)، و (شرح مختصر المنتهى) لعضد الدين الإيجي (۲۷۰)، و (شرح الكافية) للجامي (۲۷۲)، و (الهمع) للسيوطي (۲۷۲).

<sup>(</sup>٢٥٩) انظر : رسالة السعدي: ق١٤.

<sup>(</sup>٢٦٠) انظر: رسالة الداودي: ق٢.

<sup>(</sup>٢٦١) انظر: رسالة الداودي: ق٣.

<sup>(</sup>۲۶۲) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الربايي ): ۲۰۰٥/۱۲.

<sup>(</sup>٢٦٣) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠٠٢/١٢.

<sup>(</sup>٢٦٤) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠٠٢/١٢.

<sup>(</sup>٢٦٥) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢١/ ٦٠٠١- ٢٠٠٦، ٢٠٠٦.

<sup>(</sup>٢٦٦) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠٠٢/١٢.

<sup>(</sup>٢٦٧) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الربايي ): ٢٠٠٦/١٢.

<sup>(</sup>٢٦٨) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠٠٢/ ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>٢٦٩) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٢٠٠٢/ ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>۲۷۰) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ٦٠٠٣/١٢.

<sup>(</sup>۲۷۱) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ۲۰۱/ ۲۰۰۱.

<sup>(</sup>۲۷۲) انظر: رسالة الشوكاني في (الفتح الرباني ): ۲۰۰٥/۱۲.

3 – رسالة الدمنهوري: أورد أسماء ستة عشر كتابا نقل عنها نصًا أو استشهادًا أو تعليلا وهي: (شرح المفصل) لابن الحاجب (۲۷۳)، و(الألفية) لابن مالك (۲۷۳)، و(المطول) لسعد الدين التفتازاني (۲۷۵)، و (شرح المقاصد) لسعد الدين التفتازاني (۲۷۵)، و (سرح الموافق) للشريف الجرجاني (۲۷۷)، و (حاشية التجريد) للشريف الجرجاني (۲۷۷)، و (الفوائد الغياثية) لعضد الدين الإيجي (۲۷۹)، و (شرح الرسالة العضدية) للسمر قندي (۲۸۸)، و (جمع الجوامع) لجلال الدين المحلي (۲۸۱)، و (طوالع الأنوار) للبيضاوي (۲۸۸)، و (حاشية التصريح) لياسين العليمي الحمصي (۲۸۸)، (حاشية الخفاف على المولى) للخفاف (۲۸۸)، و (حاشية الصبان على الأشموني) للصبان (۲۸۸)، و (حاشية على على المسنوسي في المنطق) للبناني (۲۸۸).

<sup>(</sup>۲۷۳) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٣.

<sup>(</sup>٢٧٤) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٥.

<sup>(</sup>٢٧٥) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٥.

<sup>(</sup>٢٧٦) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٤.

<sup>(</sup>۲۷۷) انظر: رسالة الدمنهوري: ق ٧.

<sup>(</sup>۲۷۸) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٦

<sup>(</sup>٢٧٩) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١١.

<sup>(</sup>۲۸۰) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٩.

<sup>(</sup>۲۸۱) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٥ ، ق ٧.

<sup>(</sup>٢٨٢) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٢.

<sup>(</sup>٢٨٣) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٣.

<sup>(</sup>٢٨٤) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١١.

<sup>(</sup>٢٨٥) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٦.

<sup>(</sup>٢٨٦) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ١٧.

<sup>(</sup>٢٨٧) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ٩.

<sup>(</sup>۲۸۸) انظر : رسالة الدمنهوري: ق ۱۷.

\$ - رسالة البشري: أورد أسماء أحد عشر كتابًا نقل عنها نصًا أو استشهادًا أو تعليلا وهي: (شرح التسهيل) لابن مالك (۲۹۰)، و(الألفية) لابن مالك (۲۹۰)، و(ارتشاف الضرب) لأبي حيان (۲۹۱)، و(المطول) للتفتازاني (۲۹۰)، و(رسالة الوضع) (۲۹۳) لعضد الدين الإيجي، و(حاشية المطول) للشريف الجرجاني (۲۹۱)، و(حاشية الصبان على شرح الأشموني) للصبان (۲۹۵)، ورسالة (اتحاف الأنس) للأمير (۲۹۱)، و(حاشية على شرح الملوي للسلم الأخضري) للأمير (۲۹۱)، و(رسالة في الوضع) لابن الجوهري (۲۹۸)، و(حواشي رسالة الوضع) للحفني (۲۹۹).

ويلحظ على مصادر الرسائل ما يلي:

العت مصادر الرسائل من الكتب ثلاثة وأربعين كتابًا، بعضها تكرر ذكره
 لدى المصنفين، وهي من فنون مختلفة، وغالبيتها من فنون سبعة، وهي:

<sup>(</sup>٢٨٩) انظر: رسالة البشري: ق ٥.

<sup>(</sup>۲۹۰) انظر: رسالة البشري: ق ۲.

<sup>(</sup>۲۹۱) انظر: رسالة البشري: ق ۸.

<sup>(</sup>۲۹۲) انظر : رسالة البشري: ق ۱۱. ، ق ۱۲.

<sup>(</sup>۲۹۳) انظر: رسالة البشري: ق ٤.

<sup>(</sup>۲۹٤) انظر : رسالة البشري: ق ٩.

<sup>(</sup>٢٩٥) انظر : رسالة البشري: ق ٦ ، ق ٨ ، ق ١٦.

<sup>(</sup>٢٩٦) انظر : رسالة البشري: ق ٣ – ٤، ق ٩ ، ق ١٠ – ١١.

<sup>(</sup>۲۹۷) انظر: رسالة البشري: ق ۱۲ - ۱۳.

<sup>(</sup>۲۹۸) انظر : رسالة البشري: ق ۸.

<sup>(</sup>۲۹۹) انظر: رسالة البشرى: ق ۱۲.

كتب في علم النحو، هي: (شرح المفصل) لابن الحاجب، و(الكافية) لابن الحاجب، و(الكافية) لابن الحاجب، و(شرح التسهيل) لابن مالك، و(الألفية) لابن مالك، و(شرح الكافية) للرضي، و(شرح الألفية) لابن الناظم و(أوضح المسالك) لابن هشام الأنصاري، و(ارتشاف الضرب) لأبي حيان، و(شرح اللمحة) لابن هشام الأنصاري وشرح الكافية) للجامي، و(الهمع) للسيوطي و(حاشية التصريح) لياسين العليمي الحمصي، وحاشية الصبان على شرح الأشموني) للصبان، ورسالة (إتحاف الأنس) للأمير.

وكتب في علم اللغة، وهي: (الصحاح) للجوهري، و(مختار الصحاح) للرازي، و(القاموس المحيط) للفيروزآبادي.

وكتب في علم الوضع، وهي: (رسالة الوضع) للقاضي عضد الدين الإيجي، و(شرح الرسالة العضدية) للسمرقندي، و و(رسالة في الوضع) لابن الجوهري، و(حواشي رسالة الوضع) للحفنى، و(حاشية الخفاف على المولى) للخفاف.

وكتب في علم البلاغة، وهي: (التلخيص) و(شرح التلخيص المختصر) وكلاهما للقزويني، و(المطول) للتفتازاني، و(حاشية السيد على المطول) للشريف الجرجاني، و(الفوائد الغياثية) لعضد الدين الإيجي.

وكتب في علم أصول الفقه، وهي: (جمع الجوامع) للسبكي، و(شرح مختصر المنتهى لعضد الدين، و(شرح جمع الجوامع) للمحلي.

وكتب في علم الكلام، وهي: (شرح المقاصد) لسعد الدين التفتازاني و(شرح الموافق) للشريف الجرجاني، و(حاشية التجريد) للشريف الجرجاني

وكتب في علم المنطق، وهي: (مختصر المنطق) للسنوسي، (شرح منطق ابن عرفة) للسنوسي، و(حاشية على مختصر السنوسي في المنطق) للبناني، و(الآيات البينات) للشهاب القاسمي، و(حاشية على شرح الملوى للسلم الأخضري) للأمير.

ويضاف إلى ذلك علم التفسير وهو كتاب (الكشاف) للزمخشري، وعلم الصرف وهو كتاب (شرح الشافية) للرضى.

٢ - يلحظ ثراء الرسائل بتنويع مصادرها من فنون عدة، ويلحظ كثرة كتب النحو والمنطق وأصول الفقه وعلم الكلام وعلم الوضع وعلم البلاغة في مصادر الرسائل، وسبب هذا أن مبحث (اسم الجنس) خاصة هو بحث مشترك بين هذه العلوم، فالنحويون يبحثونه في بابي (النكرة والمعرفة)، و(باب العَلَم)، والأصوليون يبحثونه في مباحث الألفاظ في مبحث (المطلق والمقيد) ومبحث (العام والخاص)، والمنطقيون يبحثونه في بحثهم في الكليات في مبحث (الكلي والجزئي)، وعلماء الوضع يبحثونه في مبحث (الدلالة)، والبلاغيون يبحثونه في علم المعاني، في مبحث المعرف برأل) في المسند والمسند إليه.

٣ - العلماء الذين أورد المؤلفون أقوالهم يغلب عليهم فنان، الفن الأول: فن علم النحو كسيبويه والكسائي والفراء وابن الحاجب وابن مالك والرضي وأبي حيان والدماميني وياسين الحمصي والصبان، والفن الثاني: فن علم أصول الفقه كالآمدي، وتقي الدين السبكي، والكمال ابن الهمام الحنفي، وجلال الدين المحلي.

يضاف إلى هذين العلمين علم البلاغة كسعد الدين التفتازاني، والشريف الجرجاني

خاوت الزمن الذي عاش فيه العلماء الذين استفاد منهم مؤلفو الرسائل،
 إذ تمتد الفترة من القرن الثاني سنة وفاة سيبويه (١٨٠هـ)، إلى القرن الثالث عشر سنة
 وفاة الصبان (٢٠٦هـ)

#### خاتمة

من النتائج التي خرج بها هذا البحث ما يلي:

ا - مبحث الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) من المباحث المشتركة بين عدة علوم، إذ يبحثه علماء أصول الفقه في مبحث (المطلق والمقيد)، وعلماء النحو في مبحثي (النكرة والمعرفة) ومبحث (العلم)، وعلماء المنطق في مبحث (الكلي والجزئي)، وعلماء البلاغة في مبحث (أحوال المسند والمسند إليه)، وعلماء الوضع في مبحث (تقسيم دلالة اللفظ).

٢ - لم يتطرق قدماء النحويين كالخليل وسيبويه والكسائي والفراء والسيرافي والفارسي وابن جني والزمخشري، ومن كان في طبقات هؤلاء للحديث عن الفرق بين (اسم الجنس) و(علم الجنس)، إذ كان حديث من تحدث منهم عن هذين المصطلحين حديثا منفصلا، فكان حديثهم عن (اسم الجنس) ضمن حديثهم عن (النكرة)، وحديثهم عن (علم الجنس) ضمن حديثهم عن (العلم).

٣ - بداية من القرن السابع بدأ النحويون يتحدثون عن الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) كما صنع ابن إياز والرضي، وكان حديثهم عن ذلك الفرق يأتي ضمن مؤلفاتهم في النحو والصرف دون تخصيصه بمؤلف مستقل.

على التأليف المستقل في الفرق بين (اسم الجنس) و(عَلَم الجنس) و عرف الجنس) و عرف الجنس) و عرف الجنس المجري، وأول من ألَّفَ فيه أحمد على الأنصاري المعرف بابن خاتمة الأندلسي المتوفى سنة ٥٠٧ه، وذلك في رسالته التي سماها (إلحاق العقل بالحس في الفرق بن اسم الجنس وعلم الجنس)، وهي رسالة مفقودة لم تصل إلينا، والرسالة الثانية التي وصلت إلينا هي رسالة (الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس) ليحيى المغربي من علماء القرن التاسع.

- بدایة من القرن الحادي عشر كثرت الرسائل المصنفة في تبیان الفرق بین (اسم الجنس) و (عَلَم الجنس).
- المقارنة بين الرسائل الست التي قام عليها هذا البحث اتضح أن أطولها رسالة البشري فقد جاءت في ١٨ ورقة، وبعدها رسالة الدمنهوري في ١٧ ورقة ونصف، وأقلها رسالة الشوكاني في ٤ ورقات.
- اتفقت الرسائل في الحديث عن بعض الموضوعات، واختلفت في أخرى، فقد اتفقت كلها في الحديث موضوع واحد فقط، وهو موضوع (اسم الجنس)
   و(عَلَم الجنس) والفرق بينهما، أما ما سوى ذلك من موضوعات فقد اختلفت.
- ۸ بلغت الخلافات التي أوردها مصنفو الرسائل ستة خلافات، وتميزت رسالتا الدمنهوري والبشري بذكر أربعة من هذه الخلافات، وذكر كل من السعدي والشوكاني خلافين من هذه الخلافات.
- 9 من السمات الظاهرة في كل الرسائل قلة الاستشهاد فيها، فرسالتا ابن كيران والشوكاني لم يرد فيهما أي شاهد، ورسالتا السعدي والدمنهوري ورد فيهما شاهد واحد فقط زاد عليهما البشري، فقد ذكر شاهدين، وانفردت رسالة الداودي بكثرة الشواهد مقارنة ببقية الرسائل، فقد استشهد بخمسة شواهد: ثلاثِ آيات، وبيتي شعر.
- ١ -بلغت مصادر الرسائل من الكتب ثلاثة وأربعين كتابًا، بعضها تكرر ذكره لدى المصنفين، وهي من فنون مختلفة، وغالبيتها من فنون سبعة، وهي: علم النحو، وعلم الوضع، وعلم المنطق، وعلم البلاغة، وعلم أصول الفقه، وعلم الكلام، وعلم اللغة.

#### المصادر والمراجع

#### أولاً: الكتب المخطوطة

- رسالة البشري (بيان الاستئناس في بيان الأعلام وأسماء الأجناس) لسليم بن أبي فراج البشري، مكتبة جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، قُيِّدتْ فيها باسم (رسالة في مبحث العلمين واسم الجنس والنكرة)، رقم الحفظ: (٢٦٨٥)، وهي في ١٨ ورقة، متوسط عدد السطور في كل ورقة : ٢١سطرًا، ومتوسط عدد كلمات كل سطر : ٩ كلمة .
- [7] رسالة الداودي (رسالة في الفرق بين اسم الجمع واسمه وبين اسم الجنس وعَلَمه) لمحمد بن عبد الحي الداودي، مجموعة الرفاعي، مكتبة القدس للمخطوطات، وهي في  $\Lambda$  ورقات، متوسط عدد السطور في كل ورقة : ٢٥ سطرًا، ومتوسط عدد كلمات كل سطر : ١٢ كلمة .
- [٣] رسالة الدمنهوري لمحمد الدمنهوري، مكتبة جامعة الملك سعود، الرياض، السعودية، قُيِّدتْ فيها باسم: (رسالة في عَلَم الشخص والجنس واسم الجمع والحقيقة والماهِيَّة) رقم الحفظ: (٢٦٢)، وهي في ١٨ ورقة، متوسط عدد السطور في كل ورقة: ٢٥ سطرًا، ومتوسط عدد كلمات كل سطر: ٢١ كلمة.
- [3] رسالة ابن كيران (تقييد في حقائق النكرة واسم الجنس وعلَمه والمفرد بلام الحقيقة). لمحمد الطيب بن عبد السلام بن كيران الفاسي، مكتبة مؤسسة الملك عبد العزيز، الدار البيضاء، المملكة المغربية،: رسالة رقم: MS507\_M5، وهي في ٥ ورقات، متوسط عدد السطور في كل ورقة: ١٧ سطرًا، ومتوسط عدد كلمات كل سطر: ١٢ كلمة.

[0] رسالة السعدي الموصلي (الفرق بين اسم الجنس وعَلَم الجنس) لصالح بن يحيى السعدي الموصلي، مكتبة جامعة صلاح الدين، تكريت، العراق، رقم: (١٣٢)، مجموع رقم (٥)، وهي في ٥ ورقات، متوسط عدد السطور في كل ورقة: ٢٠سطرًا، ومتوسط عدد كلمات كل سطر: ١٤ كلمة.

#### ثانياً: الكتب المطبوعة

- [7] أبجـد العلـوم (الوشـي المرقـوم في بيـان أحـوال العلـوم)، لصـديق بـن حسـن القنوجي، أعده للطبع ووضع فهارسه عبد الجبار زكار، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، ١٩٧٨م.
- [V] إتحاف المطالع في وفيات القرن الثالث عشر والرابع، لعبد السلام بن عبد القادر بن سودة، تنسيق وتحقيق محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط(١)، ١٤١٧هـ.
- [۸] الأشباه والنظائر في النحو، لجلال الدين السيوطي، تحقيق د عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط(۱)، ١٤٠٦هـ.
- [9] الأصمعيات، لعبد الملك بن قريب الأصمعي، تحقيق أحمد شاكر وعبد السلام هارون، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط(٥)، من دون تاريخ الطبع.
- [10] الأعلام، لخبر الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط (١٥)، ٢٠٠٢م.
- [11] الإنصاف في مسائل الخلاف، لأبي البركات الأنباري، تحقيق محي الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت، لبنان.

- [17] الإمام الشوكاني حياته وفكره، لعبد الغني قاسم الشرجي، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ومكتبة الجيل الجديد، صنعاء، اليمن، من دون رقم الطبعة وتاريخ الطبع.
- [17] البحر المحيط في أصول الفقه، لبدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، دار الكتبي، طبع عام: ١٤١٤هـ الموافق ١٩٩٤م
- [1٤] البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، لمحمد بن علي الشوكاني، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، مصر، دون رقم الطبعة وتاريخ الطبع.
- [10] تاريخ الموصل، لسليمان صائغ الموصلي، المطبعة الكاثولكية، بيروت، لبنان، 197٨م.
- [17] خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، لعبد القادر البغدادي، تحقيق عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط(٣)، ١٩٨٩م.
- [۱۷] الخصائص، لعثمان بن جني، تحقيق محمد على النجار، دار الكتاب العربي، لبنان، بيروت.
- [۱۸] الدرر اللوامع على همع الهوامع، لأحمد بن الأمين الشنقيطي، تحقيق عبد العال سالم مكرم، دار البحوث العلمية، الكويت، د(۱)، ۱۹۸۱م.
- [١٩] ديوان الخنساء، تحقيق: لأنور أبو سويلم، دار عمار، الأردن، عمان، ط(١)، ١٩٨٣هـ.
- [۲۰] سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس، لمحمد بن جعفر بن إدريس الكتاني، تحقيق د محمد بن حمزة بن علي الكتاني، لم يذكر الناشر ومكان النشر وتاريخه ورقم الطبعة.

- [۲۱] شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، لعلي بن محمد نور الدين الأُشْمُوني، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط(۱) ۱۹۹۸هـ ۱۹۹۸م
- [۲۲] شرح التسهيل للحسن بن أم قاسم المرادي، القسم النحوي منه تحقيق: محمد عبد النبي محمد أحمد عبيد، نشر مطبعة الإيمان، المنصور، جمهورية مصر، ط(۱)، ۱٤۲۷هـ، الموافق: ۲۰۰۱م.
- [٢٣] شرح التسهيل لابن مالك، لابن مالك الطائي، تحقيق د عبد الرحمن السيد، ود محمد المختون، دار هجر، لم يذكر فيه مكان الطبع وتاريخه ورقم الطبعة.
- [٢٤] شرح تنقيح الفصول، لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ط(١)، ١٣٩٣هـ الموافق ١٩٧٣م.
- [۲۵] شرح الرضي على الكافية لرضي الدين الإستراباذي، تصحيح وتحقيق يوسف حسن عمر، منشورات جامعة قاريونس، ط (۲)، ١٩٩٦م
- [٢٦] شيوخ الأزهر، لأشرف فوزي صالح، الشركة العربية للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ١٩٩٧م.
- [۲۷] الفتح الرباني من فتاوى الإمام الشوكاني، لمحمد علي الشوكاني، تحقيق محمد صبحي بن حسن حلاق، مكتبة الجيل الجديد، اليمن، صنعاء، لم يذكر رقم الطبعة وتاريخ الطبع.
- [۲۸] الكتاب، لعمرو بن عثمان سيبويه، تحقيق عبد السلام هارون، دار الخانجي، القاهرة، مصر، ط(۳)، ۱۹۸۸م.
  - [٢٩] لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور، دار صادر، بيروت لبنان.
- [٣٠] المختصر الشافي على متن الكافي، لمحمد الدمنهوري، دار المعرفة، لم يذكر فيه مكان الطبع ورقم الطبعة وتاريخها.

- [٣١] مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس، تحقيق عبدالسلام هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط(١)، ١٩٩١م.
- [٣٢] معجم المؤلفين، لعمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط (١)، عجم المؤلفين، لعمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط (١)،
- [٣٣] المقتضب، لمحمد بن يزيد المبرد، تحقيق عبد الخالق عضيمة، دار عالم الكتب، بيروت، لبنان.
- [٣٤] منهج السالك في الكلام على ألفية ابن مالك، لأبي حيان الأندلسي، تحقيق المستشرق سيدني جلازر، نشر مكتبة أضواء السلف، القاهرة، مصر، مصورة عن نشرة ١٩٤٧م.
- [٣٥] موسوعة أعلام المغرب، تحقيق وتنسيق محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، يبروت، ط(١)، ١٤١٧هـ
- [٣٦] نفائس الأصول في شرح المحصول، لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، تحقيق:
- عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، ط(١)، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م
- [۳۷] هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، لإسماعيل باشا البغدادي، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، وهي طبعة مصورة عن طبعة وكالة المعارف، إستانبول، الجزء الأول طبع سنة ١٩٥١م، والجزء الثاني طبع سنة ١٩٥٥م.
- [٣٨] همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، لجلال الدين السيوطي، تحقيق د عبد السلام محمد هارون، ود عبد العال سالم مكرم، دار الرسالة، ١٤١٣هـ.

#### ثالثاً: المجلات

- [٣٩] مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية وآدابها ج١٥، عدد٢٥، ٢٥].
  - [٠٤] مجلة جامعة النجاح للأبحاث (العلوم الإنسانية) المجلد ٢٧ (١٢)، ٢٠١٣م.
  - [٤١] مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، السنة الثانية عشرة، عدد (٣٤)، ١٤٠٨هـ.
    - [٤٢] مجلة المورد المجلد، الخامس عشر، العدد الرابع.

# Research That Had Been Done in The Difference Between Gender-Nouns and Gender-Proper-Nouns in the Arabic Language. Analytical Paper

#### Dr. Suliman Ali Aldhuhaian

Associate Professor in the Department of Arabic Language and Literature Faculty of Arabic Language and Social Sciences, University of Qassim

**Abstract.** This paper studies one of the writing methodologies in the field of Arabic grammar which reviews the historical development in specific subject (difference between Gender-Nouns and Gender-Proper-Nouns). In addition, six attempts in this field which took place in different areas such as: Syria, Iraq, Egypt, Yemen and Western Arabic World over three past centuries are evaluated according to a method that combines between analysis and comparison. This method includes analyzing each attempt alone then compare between them with respect to their scope, roots and examples.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ١١٤١-١١٨٦، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

# الفاءُ الفصيحةُ .. مُحدِّداهَا ووظائفُها النصِّية (النصُّ القرآيُّ مُوذجا)

#### د. أحمد حمودة موسى

الأستاذ المساعد بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بينبع جامعة طيبة مدرس النحو والصرف والعروض بكلية دار العلوم جامعة القاهرة

ملخص البحث. يعالج هذا البحث نوعا من الفاءات كثير الورود في نصوص اللغة؛ هو الفاء الفصيحة، ويقدم اجتهادا في تحرير ما يتصل بها من الفاءات على المستوى المفهومي والمستوى الوظيفي، مجيبا عن سؤالين مكتنزين: ما الفاء الفصيحة؟ وما قيمتها في النص العربي؟

ومن خلال مبحثه الأول يقدم البحث رؤية لتعريف هذه الفاء، ووجه تسميتها، وموقعها بين الفاءات العربية، وعلاقتها بما يقاربحا من أنواع الفاء الأخرى؛ فاء جواب الشرط والسببية والتفريعية، كما يقدم رأيا في تنازع نسبة هذه الفاء بين الدرسين النحوي والبلاغي مرجحا أولوية الأخير.

وفي المبحث الثاني يستكشف البحث الأدوار الوظيفية للفاء الفصيحة في النص – من خلال التطبيق على القرآن الكريم – مستنتجا أن لها وظيفتين نصيتين أساسيتين هما السبك وتحقيق الاقتصاد، إلى جوار بعض الوظائف السياقية المتنوعة؛ كالدلالة على السرعة، والمفاجأة، وتأكيد وقوع المحذوف، وإلزام المتلقي بما بعدها، وتوجيه النظر إلى المذكور لأنه الأهم.

الكلمات المفتاحية: الفاء - الفصيحة - القرآن - الاقتصاد - السبك - النص - السياق

#### مقدمة

لا يزال البحثُ في "حروف المعاني" يكشف عن مساحاتٍ من النظر متداخلةٍ يُعْوِزُها التحريرُ والتنوير، وذلك لتشعُّب مسائل هذا الباب وكثرةِ ما يتخرَّج فيه من الفروع واختلاطِ كثير من حدوده وعلاقاته، ولعل مردَّ هذا إلى كثرةِ حروف المعاني نفسها وشيوعِها الاستعمالي وحيويّتها الدلالية المرتبطة بالحركة الدلالية للّغةِ التي لا تكفُّ مطلقا عن النشاط؛ تشقيقًا للأنواع وتقارُضا بينها وتصرفًا في وجوه دلالتها.

وإذا كان الفراءُ قد قال "أموتُ وفي نفسي شيءٌ من (حتى)"(١) فلعلّ (الفاء) بهذا "الشيء" أخلقُ؛ فما يزال النحاةُ يموتون وفي نفوسهم منها أشياء؛ "فإن بابَ الفاء بابّ صعب متداخلٌ يصعبُ تحصيله إلا بعد التهذيب"(٢).

ومن أنواع الفاءات التي يتردّد كثيرا ذكرُها في كتب النحاة والبلاغيين -والمفسّرين خاصةً -على غير تحرير مُرضٍ = الفاءُ الفصيحة، ومقصدُ هذه الدارسةِ استكشافُ محدِّداتها ودلالاتها وموقعِها بين سائرِ الفاءات وأدوارِها الوظيفية في النصوص العربية وبخاصة القرآن الكريم.

وقد اخترتُ للتطبيق النصَّ القرآني لوفْرة شواهدِ الفاء الفصيحة فيه، وتجانسِها باعتباره نصًّا كبيرا واحدا، واهتمام بعضِ المفسرين بتتبع موارد هذه الفاء فيه والتنبيه عليها.

<sup>(</sup>١) انظر: المرزباني ٣٠١، والقفطى ١٥/٤.

<sup>(</sup>٢) المالقي ٤٤٣.

## المبحث الأول: المحدِّدات المفهومية للفاء الفصيحة

ونتناول في هذا المبحث مسائلَ تسمية الفاء الفصيحة وتعريفها وتصنيفها وموقعها في خريطة الفاءات اللغوية وعلاقاتها بغيرها من الفاءات، وذلك من خلال المباحث التفصيلية الآتية:

#### أولا: اسمها ووجه تسميتها.

يطلق على هذه الفاء: الفاء الفصيحة (بالوصف) أو فاء الفصيحة (بالإضافة).

و(الفصيحة) على الوجه الأول فَعِيل بمعنى فاعل، أي: الفاء المفصحة. وقد يتخرّج هذا الوجه على المجاز العقليّ بأن يكون الوصفُ لفاعل التكلُّم بالفاء لا لها، على سبيل قوله تعالى ﴿ عِشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾ الحاقة: ٢١ و ﴿ مَآ وَافِقٍ ﴾ الطارق: ٦.

ويتخرّج الوجهُ الثاني - الإضافة - على حذف المضاف إليه وإقامة صفته مُقامَه، والتقدير: فاء الفئة أو الطبقة أو العبارة الفصيحة؛ وذلك على غرار ما يذكره النحاة في نحو: حبة الحمقاء وصلاة الأولى ودار الآخرة، من أنّ تأويلَها: حبة البقلة الحمقاء وصلاة الأولى ودار الحياة الآخرة ". نعم؛ الوجه الأول أولى لخلوّه من الحذف والتقدير.

أما سببُ تسمية هذه الفاء فقد ذكر العلماء فيه وجوها (١٠): فقيل: سميت فصيحةً لإفصاحها عن محذوف مقدَّر ودلالتها عليه.

وقيل: لفصاحة الكلام الذي دخلت فيه.

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا: الزمخشري (ب) ١٢٣، وابن الأنباري ٢/٣٥٧، وابن عقيل ٩/٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظرها مجتمعةً في: الشريف الجرجاني ٣٧٩، والطيبي (أ) ٧٣. وانظرها متفرقةً في: الشهاب ١٦٢/٢ وما بعدها، والسيوطي ٢٤٥/٢، وحقى ٣٠/٣، وابن عاشور ٥٥٦/١.

وقيل: لكون قائلها فصيحا. ورجّحه السيوطي؛ قال "والأُولى أنّ عله التسمية اختصاصُها بكلام الفصحاء، وفي الحاشية للقطب (٥)"... سُمّيت فصيحة لأنه يُستدل بها على فصاحة المتكلم "(١).

وقيل: سُميت كذلك لكونها مفيدة معنى بديعا أو واقعة موقعا حسنا بحيث يظهر المعنى بسبب دخولها.

ثانيا: تعريف الفاء الفصيحة وصورة المحذوف الذي تُنبئ عنه.

اختلف أهل العلم في حدِّ الفاء الفصيحة؛ هل هي واقعة في جواب شرط محذوف أو عاطفة على مقدَّر. وقد لخّص الشهابُ الخفاجيُّ مذاهبَهم؛ قال "وهل هي جواب شرط مقدر أو عَطْف على محذوف أو هما جائزان؟ طرق لهم، وعلى الأخير أكثرون "(٧).

وقد نظر أربابُ المذهب الأول إلى قوة معنى "السببية" في الفاء الفصيحة وصحة تقدير شرط قبلها في أكثر مواضعها، لكن طرد هذا الوجه من التقدير أخرجهم إلى تأويلات ضعيفة لبعض التراكيب، كتقديرهم في قوله تعالى ﴿ أَضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرِ أَفَانِهُ مَنْ البقرة: ٦٠: "فإنْ ضربت فقد انفجرت "(^)، وضعف مثله لا يخفى.

ونَظرَ أصحاب المذهب الثاني إلى ما جاء من القرآن وكلام العرب مما عَطَفت فيه الفاء الفصيحة على محذوف غير شرط – كما سيأتي -، وهو ظاهرُ مذهب

<sup>(</sup>٥) الذي تحقّق عندي أنّه يعني القطب التحتاني أبا عبد الله الرازي (٣٦٦٠) - وهو غيرُ الإمام الفخر- في حاشيته على الكشاف (بعضها مخطوط وبعضها مفقود).

<sup>(</sup>٦) السيوطي ٢/٥٥٧.

<sup>(</sup>٧) الشهاب ١٦٥/٢.

<sup>(</sup>٨) انظر مثلا: الزمخشري (أ) ١٤٤/١، والبيضاوي ٨٣/١. وقد ردّ هذا القولَ جماعةٌ؛ منهم أبو حيان ٣٦٨/١، وأبو السعود ١٦٢/١، وابن عاشور ١٩٩١.

السكاكي<sup>(۱)</sup>؛ واختاره ابن عاشور فقال "ومعنى فاء الفصيحة أنها الفاء العاطفة إذا لم يصلح المذكور بعدها لِأن يكون معطوفا على المذكور قبلها فيتعين تقدير معطوف آخر بينهما يكون ما بعد الفاء معطوفا عليه، وهذه طريقة السكاكي فيها، وهي المثلى"(١٠).

أمّا ما عليه الأكثرون فهو احتمالُ الفصيحة للوجهين كما تقدّم. قال ابن عاشور "وقيل: إنها التي تدلّ على محذوف قبلها؛ فإن كان شرطا فالفاء فاء الجواب وإن كان مفردا فالفاء عاطفة، ويشملهما اسمُ فاء الفصيحة. وهذه طريقة الجمهور على الوجهين "(١١).

وطريقة الجمهور المذكورة هذه هي الأرجح عندي، إذا قيدنا وجهيها بالضابط الذي أشار إليه أبو البقاء الكفوي وهو "أن يكون المحذوف سببا للمذكور"(١٢)، فتصير الفاء الفصيحة "متعلقة بسبب محذوف"(١٣) على أية حال.

ويبرد في اليد مما هاهنا أنّ الحدَّ المحرَّر للفاء الفصيحة: "فاءٌ تُنبئ عن محذوفٍ مقدَّر فيه معنى السببية، سواءٌ أكان شرطا أم لا".

<sup>(</sup>٩) انظر تخريجَه شواهد الفاء الفصيحة على العطف: ٢٧٨

<sup>(</sup>۱۰) ابن عاشور ۱۸/۱ه-۱۹۰.

<sup>(</sup>١١) ابن عاشور ١٩/١. ومعنى قوله "إن كان مفردا" أي مجردا عن الشرطيّة، وإلّا فإنّ هذا المعطوفَ عليه المحذوفَ لم يُقدَّر إلا جملةً كما مثّل ابنُ عاشور نفسُه هاهنا فقال "والتقدير في مثل هذا: فضرب فانفجرت" ابن عاشور ١٩/١٥٠.

<sup>(</sup>۱۲) الكفوي ١٦٥٠.

<sup>(</sup>١٣) الشريف الجرجاني ٣٧٩، وانظر: أبو السعود ٢٠٣/٣، والسيوطي ٢٤٥/٢.

وبيانُ ذلك أنّ تأويلَ المحذوف (١٤) الذي تنبئ عنه الفاء لا يكون شرطا ضربة لازب، وإنما يرد على صورتين، لم أر شيئا من الأمثلة خرج عنهما:

- الأولى: ما يصح فيه تقدير الشرط - وهو الأكثر -: كقوله تعالى ﴿ فَقَد رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ آل عمران: ١٤٣، والتقدير: إن كان تمنيكم الموت حقا فقد رأيتموه...، ومنه أيضا قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَننُكُمُ فَاتُوهُم نَصِيبَهُم ﴾ النساء: ٣٣، والتقدير: إذا تقرر ذلك فآتوهم نصيبهم، ومنه كذلك قوله عز وجل ﴿ فَهَكذَا يَوْمُ ٱلْبَعَثِ ﴾ الروم: ٥٦، والتقدير: إن كنتم تنكرون البعث فهذا يوم البعث. ونظائر ذلك في القرآن الكريم وافرة.

- الثانية: ما يقُدّر المحذوف فيه معطوفا عليه: كقوله تعالى ﴿ أَصْرِب بِعَصَاكَ الْمَحَجَرَ فَانفَجَرَتُ ﴾ البقرة: ٦٠، والتقدير: فضرب فانفجرت، وقوله تعالى ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُوكَ ﴾ البقرة: ٢١، والتقدير: فظفروا بها فذبحوها، ومنه قوله جل وعلا ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ ﴾ طه: ٢٨ ، والتقدير: فسرى بهم موسى وضرب لهم طريقا في البحر يبسا فأتبعهم فرعون.

والرابط بين هاتين الصورتين لعبارة المحذوف المقدر اشتمالُهما جميعا على معنى التسبيب لما بعد الفاء.

وثم صورة ثالثة ذكرها بعض المفسرين ولم يضربوا لها مثلا (١٥) هي: ما يُقدر المحذوف فيه طلبا؛ أمرا أو نهيا. ورأيي أنّ ما يحتملُ هذه الصورة يصحُ إرجاعُه إلى

<sup>(</sup>١٤) عامّة تقديرات عبارة الفاء الفصيحة التي أذكرها في هذه الدراسة لا يخرج عن ما أورده ابن عاشور والشهاب وأبي السعود والألوسي – وهم أعنى المفسرين برصد شواهد الفاء الفصيحة – ما لم أذكر خلاف ذلك. وأنا أجتزئ بهذا التنبيه العام تخفيفا للهوامش وتيسيرا على المتابع.

<sup>(</sup>١٥) انظر: السيوطي ٢٥٣/٣، والألوسي ٢٧٥/٣.

الصورة الأولى؛ فلو قدّرنا مثلا في قوله تعالى ﴿ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ آكُبُرَ مِن ذَلِكَ ﴾ النساء: ١٥٣: فلا تعجب فقد سألوا...= فإنه يصح كذلك أنْ نجعل التقدير: إنْ يسألوك فقد سألوا...، ولو قدّرنا في قوله تعالى ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِينُمُوا ﴾ الشرح: ٥: لا تيأس فإن مع العسر مع العسر يسرا= فإنه يصح كذلك أنْ نجعل التقدير: إنْ يصبك عسرٌ فإنّ مع العسر يسرا. وهكذا.

وآفة صورة تقدير الطلب هذه – مع ندرة ما يصلح أن يتخرّج عليها -أنّ اتجاه السببية فيها يكون معكوسا، ويكون ما بعد الفاء هو السبب في المحذوف المقدر، وهذا يخلّ بالتصوّر المستقرّ لاتجاه علاقة التسبيب في هذا الأسلوب مع غناء صورة الشرط كما مرّ. ثالثا: موقع الفاء الفصيحة بين الفاءات.

يذكر جماعةُ المصنفين في حروف المعاني أنّ "أصول أقسام الفاء ثلاثة: عاطفة وجوابية وزائدة"(١٦٠)، وإليها ترجع كل أنواع الفاء في العربيّة وتندرج تحتها؛ كالاستئنافية والتفريعية والسببية الناصبة ومحسّنة اللفظ وغيرها.

بيد أنّ الأمر مع الفاء الفصيحة يختلف - ربما لأنها ليست ذات طبيعة نحوية بالأساس كما سيأتي -، فهي لا تندرج في تصنيف رأسي منطقي تحت أحد تلك الأصول الثلاثة كسائر الفاءات، وإنما تمتد أفقيا بصورة تخترق حدود الأقسام النحوية مشكّلة قطاعا عرضيا متجانسا ذا خصوصية، يستبينه تحديد تقاطعاتها الماصدقية مع أصول أقسام الفاء المذكورة:

فأما الفاء الجوابية فتكونها فاءُ الفصيحة حين يُقدَّر المحذوفُ معها شرطا، على أنّ جوابيّة فاء الفصيحة ليست صناعية تسري عليها الضوابط النحوية وإنما هي أشبه بجوابية دلالية كما سيأتي في التفريق بين الفصيحة وفاء جواب الشرط.

<sup>(</sup>١٦) المرادي ٦١، والرماني ٤٣، وابن هشام ٤٧٦/٢، وما بعدها، والمالقي ٤٤٠ وما بعدها.

وأما الفاء العاطفة فتنتسب إليها فاء الفصيحة حين يقدَّر المحذوف قبلها معطوفا عليه، غير أنها تختصُّ بعطف الجمل كما سيأتي في التفريق بين الفصيحة والسببية.

أما الفاء الزائدة فلا تتقاطع الفصيحة معها، ولا تكونُ الفصيحةُ زائدةً مطلقا على التحقيق.

- وسنحاول من خلال المباحث التالية فض اشتباكات المفهوم بين الفاء الفصيحة وبعض أنواع الفاءات الفرعية.

## رابعا: بين فاء الفصيحة وفاء جواب الشرط.

قد يُسرع الظنُّ إلى أنَّ الفاء الفصيحة هي فاء جواب الشرط، وقد يُفهَم هذا من بعض عبارات المتقدِّمين، ولا سيَّما أنَّ منهم من يرى الفاء الفصيحة واقعة دائما في جواب شرط محذوف، كما تقدَّم.

وليس الأمرُ على التحقيق كذلك، بل بين الفاءين مباينةٌ واضحة؛ وذلك من وجهين؛ الأول جليٌّ والثاني خفيٌّ لطيف:

### الوجه الأول:

أنّ فاء الفصيحة لا تقع جوابية بإطلاق - كما مر - بل ربما وقعت عاطفة، كما في الأمثلة المسوقة قبل، ونحوُها قوله تعالى ﴿ فَعِـدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ البقرة: ١٨٤، والتقدير: فأفطر فعدّة...، وقوله جلّ ذكره ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَدُلُكُو ﴾ القصص: ١٢، والتقدير: فأظهرت أختُه نفسها فقالت...

# الوجه الثاني:

أنّها - حتى حين تكون جوابيةً مُنبئةً عن شرط محذوف - لا تكون فاء جواب شرط؛ وذلك أن معنى الجوابية في فاء الفصيحة مختلف؛ فهي جوابيةٌ معنويةٌ غير صناعية، والشرطُ معها لا يُعدُّ شرطا صناعيا تجري معه الرسوم النحوية للشرط.

ولخفاء هذا الوجه ودقتِه نضرب له هاهنا مَثَلا تظهر فيه ثمرةُ التفريق بين الفاءين:

في قوله تعالى ﴿ قُلُ أَتَّخَذَتُمْ عِندَ اللهِ عَهْدًا فَلَن يُخَلِفَ اللهُ عَهْدَهُۥ ﴾ البقرة: ٨٠ ، ذكر جماعة من المفسرين (١٧٠ أنّ ثمة شرطا محذوفا دلت عليه فاء الفصيحة، والتقدير: إن كنتم اتخذتم عند الله عهدا فلن يخلف الله عهده.

وقد أورد الشهابُ الخفاجيُّ - نقلا عن التفتازانيِّ (۱۸۰ - والألوسيُّ اعتراضا على صحة هذا التقدير؛ هو أنه "لا يصح جَعلُ ﴿ فَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ وَ جَزاءً لامتناع السببية والترتب لكون (لن) لمحض الاستقبال (۱۹۰ ، أي أننا لو حملنا هذا الموضع على الشرط وما يقتضيه من الترتب والعلية المنطقية بين جُزْأيه لكان المعنى أن الله لن يخلف العهد في المستقبل فقط أو أنّ إيفاءَه مترتبٌ على اتخاذهم العهد ومعلّل به وليس مطلقا. وهذا معنى فاسد ، فالترتُّبُ هنا ممتنع من جهة الدلالة.

وقد ردّ الرجلان – التفتازانيُ والألوسي - هذا الاعتراضَ بأنَّ "ذلك ليس بلازم في الفاء الفصيحة ، كقوله :

قالوا خراسان أقصى مايراد بنا ثُم القفول فقد جئنا خراسانا"(٢٠).

أي أنّ اللازم الصناعيّ المذكور الذي قام عليه الاعتراض (وهو الترتب العِلّي بين جزئي أسلوب الشرط) لا يلزم مع الفاء الفصيحة؛ ففي هذا البيت المذكور

\_

<sup>(</sup>١٧) انظر مثلا: الزمخشري (أ) ١٥٨/١، والطيبي (ب) ٥٦٧/١، والبيضاوي ١٩٠/١.

<sup>(</sup>١٨) يقول الشهاب "قال المحقق"، وقد تبيّنتُ من تتبُّع هذا الوصف على امتداد الحاشية أنّ مقصودَه السعد المخطوطة) على التفتازاني؛ ولم أجد هذا النقل في المطوّل ولا المختصر، وأكبر الظنّ أنّه في حاشية السعد (المخطوطة) على الكشاف.

<sup>(</sup>١٩) انظر: الشهاب ١٩١/٢، والألوسي ١/ ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢٠) الشهاب ١/١٩١، والألوسي ١/ ٣٠٤.

-الشهير في باب فاء الفصيحة -تقديرُ عبارة الفاء: (إن كان القفول متوقفا على مجيء خراسان فقد جئنا خراسان)، ولا نزاعَ في أنّ المجيءَ ليس مترتبا على كون القُفول متوقفا على المجيء. هذا لغوٌ لا يصحّ.

ومن ثُمّ ذكر الألوسي أن هذا الوجه من الجواب "مبني على أن الفاء الفصيحة لا تنافي تقدير الشرط وأنها تفيد كون مدخولها مسبَّبا عن المحذوف سواء ترتَّب عليه أو تأخّر لتوقفه على أمر آخر، بدليل أن قوله (فقد جئنا خراسانا) عَلَمٌ عندهم في الفصيحة مع كونه بتقدير الشرط وعدم الترتب، كما في شرح المفتاح الشريفي (٢١)"(٢٢)".

فأصلُ الاعتراض المذكور (أي دعوى فسادِ جعلِ جملة "لن" جزاءً) الذهابُ بالفاء إلى أنها لجزاء الشرط، ومبنى الجواب - كما يذكر الألوسي هاهنا - أنّ اعتبارَ الفاء فصيحةً يرفعُ الإشكال؛ إذ هي - من جهةٍ - جوابيةٌ لا تنافي تقدير الشرط، ثم هي - من جهة أخرى - لا تساوي فاء جواب الشرط، فليست جوابيَّتها هذه صناعية، ولا يكون أسلوبُ الشرط معها صناعيا، ولهذا لا تلزم معها اللوازم المذكورة. وبهذا يستقيم تقديرُ الشرط في الآية وتتجه دلالتُه، مع السلامة من حرج خرق القاعدة النحوية، ونستفيدُ نحن هاهنا استبانة الفرقِ في "الجوابية" بين فاء الفصيحة وفاء جواب الشرط.

وبتقرير الاختلاف بين الفاءين يمكننا حلُّ بعض الإشكالات في مواضعَ أخرى مختلفة، كما في نحو قوله تعالى ﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ البقرة: ٥٠، فقد ذكر المفسرون في قوله تعالى "فتاب عليكم" وجهين:

<sup>(</sup>٢١) يعني: المصباح في شرح المفتاح للشريف الجرجاني. انظره ٣٧٨-٣٧٩.

<sup>(</sup>۲۲) الألوسى ١/٥٠٥.

الأول: أن يكون الكلام لموسى عليه السلام، وما بعدَ فاء الفصيحة جوابٌ لشرط محذوف، والتقدير: فإن فعلتم فقد تاب...

الثاني: أن يكون خطابا من الله تعالى على جهة الالتفات، فيكون المحذوفُ قبل فاء الفصيحة معطوفا عليه لا شرطا، والتقدير: ففعلتم ما أمركم به موسى فتاب (الله) عليكم.

وإذا كان بعض المفسرين قد ذكر الوجهين من دون ترجيح (٢٣) فإن منهم من رجح الوجه الثاني - العطف (٢٠) - مستضعفا تقدير الشرط مع الفاء الفصيحة لِعِلَّتين ؛ الأولى: عدم وجود (قد) قبل الفعل الماضي (تاب) - ووجودها شرط لصحة وقوعِه جوابا - والثانية: أننا إذا احتلنا فقد رنا العبارة مثلا (فإن فعلتم يَتب عليكم) خرجنا إلى "حذف في الكلام غير واضح القرينة" لما فيه من استقبال، "ولأنه يعرِّي هذه الآية عن محل النعمة المذكر به "(٢٥) وهو حصول التوبة فعلا كما يدل عليه الماضى "تاب".

وأصل هذا الاعتراض غياب (قد) قبل الفعل الماضي في جواب الشرط كما هو بيّن، وقد ذكر الشريف أن السكاكي "اختار في الآيتين ليعني "فتاب" و"فانفجرت"] العطف لقلة التقدير ولأن الفاء الجزائية لا تدخل على الماضي المتصرف إلا مع لفظة (قد)، وإضمارُها ضعيف"(٢٦).

وبناءً على هذا اختار هؤلاء أن يكون الكلامُ على الالتفات كما تقدَّم تقديره، ولا يخفى ما في اعتبار الالتفات هاهنا من تَعسُّفٍ وبُعد.

\_

<sup>(</sup>٢٣) انظر: الزمخشري (أ) ١٤٠/١، والبيضاوي ١٨١/١. وانظر: التفتازاني ١٦٤ عن قوله تعالى "فانفجرت".

<sup>(</sup>٢٤) انظر مثلا: السكاكي ٢٧٨، والألوسي ٢٧١/١، وابن عاشور ٥٠٥/١.

<sup>(</sup>۲۵) ابن عاشور ۱/۰۰٥.

<sup>(</sup>٢٦) الشريف الجرجاني ٣٧٨.

وعندي أنه لا ضرورة بنا إلى قبول هذا الوجه الضعيف من العطف القائم على الالتفات في الكلام المحذوف= فضلا عن ترجيحه، وقد ذكر الشهاب أن "الالتفات في المقدَّر لا وجه له"(۲۷). ودوننا ذلك الوجه الأول القريب السائغ من جهة دلالته، وأما تعليل رفضه بغياب (قد) فيمكننا تجاوزه إذا اعتبرنا فاء الفصيحة معادلا نصيّا للشرط المحذوف، ويكون التقدير (إن فعلتم تاب عليكم)، كأن الفاء كانت تنوب عن الشرط المحذوف لتدل عليه وإنما أفصحت عن وجود حذف في الكلام، وهذا مما يحتمله وصف "الفصيحة"، قال إسماعيل حقي "فصيحة تفصح أن الكلام مبني على اعتبار الحذف"(۲۸) أو "عن كون الكلام مشتملا على الحذف"(۲۸).

ويرجح هذا التخريج ما تقدّم تقريرُه من اختلاف معنى الترتّب الجوابي بين فاء الفصيحة وفاء جواب الشرط، وهو ما يعني إمكان الاختلاف بينهما في أشياء أخرى ونشوز الفصيحة عن حدِّ فاء جواب الشرط بعموم.

بقي أن نسجل بعقيب تناول هاتين الآيتين - "فلن يخلف الله وعده"، "فتاب عليكم" - أنّ بعض المفسرين إنما كان يفرُّ هاهنا من تقدير الشرط - مع وجاهته وقرب معنى الكلام عليه - بسبب قيوده النحوية الصناعية، لكنّ خروج فاء الفصيحة عن هذه الرسوم هو ما سمح بالاستفادة من دلالات الترتّب الشرطي من دون تلك القيود.

<sup>(</sup>۲۷) الشهاب ۱۹۲/۲.

<sup>(</sup>۲۸) حقى ۳۰/۳.

<sup>(</sup>۲۹) حقى ۲۷/٤.

#### خامسا: بين فاء الفصيحة وفاء السببية.

أ) التفريق بين معنى السببية وفاء السببية الاصطلاحية:

أما معنى السببية فهو عامٌ يُقصد به وجود نوع ترتّب بين ما بعد الفاء وما قبلها، وهو الذي يقال لأجله: الفاء هنا للسببية أو فيها معنى السببية.

وإذا استثنينا الفاء الزائدة "التي دخولها في الكلام كخروجها" فإن معنى السببية قويٌ في باب الفاء يكاد يستولي على جميعه ؛ "أما الفاء الجوابية فمعناها الربط وتلازمها السببية "(٢١) وأما العاطفة فا إنْ عطفت جملة أو صفة دلت على السببية غالبا" (٣١).

وأما فاء السببية الاصطلاحية فهي التي يُنصب المضارع بعدها، وهي الواقعة في جواب الطلب، وقد ذكر ابنُ نور الدين أنها هاهنا "تكون للسبب المحض"(٣٣)، قال عباس حسن - وذكر دلالة الفاء العاطفة على السببية - "ولكنها لا تُسمى اصطلاحا في هذه الحالة: فاء السببية، إلا إذا دخلت على مضارع منصوب بأنْ المصدرية المضمرة"(٤٤).

التفريق بين فاء الفصيحة وفاء السبية:

اجتمعت عندي وجوهٌ ثلاثة في التفريق بينهما:

أولا: تشترك الفاءان في وجود معنى السببية فيهما؛ لكنه في الفصيحة موجودٌ بصورته العامة المتقدمة، حيث تدل الفاء "على أنّ ما بعدها يتعلق بمحذوف هو سبب

\_

<sup>(</sup>٣٠) المرادي ٧١، وانظر ابن هشام ٢/٩٩٤.

<sup>(</sup>٣١) المرادي ٦٦، وانظر ابن نور الدين ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣٢) المرادي ٦٤، وانظر ابن هشام ٤٨٥/٢، وابن نور الدين ٣٠٥.

<sup>(</sup>۳۳) ابن نور الدين ۳۰٥.

<sup>(</sup>٣٤) عباس حسن ٣٤/٣.

لما بعدها"(٥٥) فهي "تُفصح عن المحذوف وتفيد بيان سببيته"(٢٦). وذلك أنّ الفصيحة لا تخلو؛ إما أنْ تكون جوابية أو عاطفة للجمل، وكلا النوعين دالٌ على السببية كما تقدم.

أما الفاءُ السببية (الاصطلاحية) فسببيَّتُها نحوية ينشأ عنها أثرٌ إعرابي هو نصب المضارع بعدها في جواب الطلب بأنْ مضمرة، بحسب شروط وضوابط مفصّلة في بابها.

ثانيا: الفاء السببية (الاصطلاحية) فاءٌ عاطفة في حقيقتها لأنها داخلة على مصدر مؤول (٢٧)، أما الفصيحة فتكون جوابية وتكون عاطفة على التحقيق، كما تقدم.

ثالثا: السببية تعطف مفردا -هو المصدر المؤول -أما الفصيحة فتعطف -حين تعطف -جملة، كما يظهر في الشواهد المتقدمة، وكما تبيّنتُه من تتبُع أمثلة الفاء الفصيحة العاطفة في النص القرآني.

#### سادسا: بين فاء الفصيحة والفاء التفريعية.

يرى بعض العلماء أنْ لا فرق بين الفصيحة والتفريعية (٢٨)، ولعل من سبب الإسراع إلى هذه التسوية ما بين موارد الفاءين من تشابه كبير حتى إنّ المفسرين كثيرا ما يحملون الموضع الواحد عليهما جميعا (٢٩).

<sup>(</sup>٣٥) السيوطي ٢٤٥/٢، من كلام القطب التحتاني والطيبي.

<sup>(</sup>٣٦) السيوطي ٢٥٣/٣، من كلام السعد التفتازاني.

<sup>(</sup>٣٧) انظر مثلا: المرادي ٧٤. وهذا هو المشهور في مدخولها، وهو مذهب البصريين (انظر ابن الأنباري: المسألة ٧٩).

<sup>(</sup>٣٨) الكفوي ١٠٧٣، وعضيمة: القسم الأول ٢٣٧/٢.

<sup>(</sup>۳۹) انظر مثلا: الشهاب ۱۰۸/۱، وأبو السعود ۳۹/۳، وابن عاشور في مواضع كثيرة؛ منها: ٥٦/٥، ١٢١، ٢٩٠) انظر مثلا: الشهاب ۱۹۸۱، وطنطاوي ۱۹۸، ۲۹۰، ۳۰۶.

وعندي أنّ بين الفاءين عموما وخصوصا وجهيا:

- فمما يَسُوغ حملُه على الوجهين: قوله تعالى ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِعَنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ مِن مِن النساء: ١٤. فالفاء هنا تحتمل الفصيحة، والتقدير: إذا أيقنت بما تقدّم من عدل الله المطلق وأنّه لا يظلم مثقال ذرة فكيف...، وتحتمل التفريع على ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ ﴾ النساء: ٢٠ ببيان حال الناس في موقف الحساب العادل.

ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ فَلْيُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ومما يدل على تداخل الوجهين وصحَّتِهما جميعا في نحو هذه الأمثلة قولُ الطاهر ابن عاشور عن قوله تعالى ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا ﴾ الأحقاف: ٢٤ "في الكلام تقدير يدل عليه السياق، ويسمى التفريع فيه فصيحةً "(١٠٠)، وقولُه عن ﴿ فَإِنَّا هِى زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴾ النازعات: ١٣ "الفاء فصيحة للتفريع "(١٤)، وعن قوله تعالى ﴿ فَلَيْنُظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ عبس: ٢٤ "والفاء مع كونها للتفريع تفيد معنى الفصيحة "(٢٤).

- ومما لا يَظهرُ حملُه إلا على الفصيحة: قوله تعالى ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرُنَهُ لِلسَّانِكَ ﴾ مريم: ٩٧ ، إذ هو على تقدير: بلّغ ما أنزل إليك. ولا يظهر للتفريع فيه وجه.

<sup>(</sup>٤٠) ابن عاشور ٢٦/٤٩.

<sup>(</sup>٤١) ابن عاشور ۲۲/۳۰.

<sup>(</sup>٤٢) اين عاشور ٢٠٩/٣٠.

ونحوه قوله تعالى ﴿ فَقَدُ سَأَلُوا مُوسَى آكَبَرَ مِن ذَلِكَ ﴾ النساء: ١٥٣، ولا تفريع هاهنا - إذا فهمنا التفريع انتقالا من أصل إلى فرعِهِ -، وإنما التقدير: إنْ يسألوك فقد سألوا...

- ومما لا يصحُّ حَملُه إلا على التفريعية: قوله تعالى ﴿ فَهَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ كَهُ البقرة: ٩٠ ، فهو تفريع على ما تقدَّم من ذكر كفرهم وبغيهم، قال الألوسي "ومن الناس من زعم أن الفاء فصيحة... وليس بشيء "(٢٠٠٠).

ومن أظهر الأمثلة قوله تعالى ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ يس: ٧٢، فالفاء هنا لتفريع صور التذليل ولا تُتَصَوّر فصيحةً.

ومنه قوله تعالى ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَهِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَوْمَنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ ﴾ فاطر: ٣٢ ، فالفاء لتفريع أنواع المصطفين وليست من باب الفصيحة.

ليست الفصيحة - إذن - عينَ التفريعية، وإنما أَوهمَ بالتسوية كثرةُ تواردها على الموضع الواحد، وجمعُ بعض عبارات العلماء بينهما كما تقدّم، مع عدم وجود فصل مفهومي دقيق بينهما.

وإذ إنّنا بمعرض تحرير محددات الفاء الفصيحة فإننا ننبِّه إلى احتياج الفاء التفريعية إلى تحرير موسع لمفهومها وعلاقاتها في بحث مستقل.

(٤٣) الألوسي ٢/٢١.

# سابعا: وصف (الفصيحة).. نحويٌّ أو بالاغي؟

وهاهنا سؤال تأسيسي مشروع: إذا كانت فاء الفصيحة مشيجا من العاطفة والجوابية، ولا تشكل قسما نحويا مستقلا، فما وجه اختصاصها باسم ورسم؟!

والحق أننا إذا أضفنا إلى هذا السؤال ملحوظة أخرى ؛ هي استناد وصف (الفصيحة) إلى مسوغات غير نحوية - كاستعمال الفصحاء لها أو فصاحة العبارة بها... -= فإننا نستريح إلى اعتقاد أن هذه التسمية ترجع - بوضوح - إلى اعتبارات بلاغية لا نحوية ، بخلاف ما قد يُتوهّم من إيراد بعض النحاة - كالمرادي وابن هشام وابن نور الدين - لها بين الفاءات النحوية في كتب حروف المعانى.

ويتواطأ هذا الاعتقاد مع ما نجده من احتفاء المتقدِّمين بما في التعبير بالفاء الفصيحة من حذف بليغ، يقول عنه الزمخشري إنّه "من أحاسن الحذوف"(أأن) ويقول الشهاب الخفاجي - تفصيلا لوجه الحسن والبلاغة في الحذف مع الفاء الفصيحة - "قال المحقق(أأن): ووجه فصاحتها إنباؤها عن ذلك المحذوف بحيث لو ذكر لم يكن بذلك الحسن، مع حسن موقع ذوقي لا يمكن التعبير عنه "(أأن)، قال السيوطي "ومبنى الفاء الفصيحة على الحذف اللازم بحيث لو ذكر لم تكن تلك الفصيحة "(ألف).

<sup>(</sup>٤٤) الزمخشري (أ) ٨١/٢.

<sup>(</sup>٤٥) يعني بالمحقق: السعد التفتازاني، وقد مرّ التنبيه على ذلك.

<sup>(</sup>٤٦) الشهاب ١٦٥/٢.

<sup>(</sup>٤٧) السيوطي ٢٥٣/٣.

وجليٌّ أنَّ هذا الجنس من الحذف هو من طبقة ما قال عنه عبد القاهر "بابٌ دقيقُ المسلك، لطيف المأخَذِ، عجيب الأمر، شبيهٌ بالسحر؛ فإنك ترى به تركَ الذكر أفصح من الذكر والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتجدُك أنطق ما تكونُ إذا لم تنطق، وأتمَّ ما تكون بيانا إذا لم تُبن "(٨٤).

وقد صرح البهاء العاملي - أو كاد - بالطابع البلاغي لتسمية هذه الفاء فقال "وهذه الفاء العاطفة على الجواب المحذوف تسميها أرباب المعاني الفاء الفصيحة"(٤٩). وسيأتي مزيد تناول لقيمة الحذف مع هذه الفاء.

### المبحث الثانى: الوظائف النصية للفاء الفصيحة

يمكننا تصنيف وظائف الفاء الفصيحة في مجموعتين؛ الأولى: وظائف نصية أساسية ملازمة لهذه الفاء ملازمة منطقية، والثانية: وظائف نصية مرنة متغيرة مرتبطة بسياق ورود الفاء.

أولا: الوظائف النصية الأساسية للفاء الفصيحة.

## Textual Economy الاقتصاد النصى

تقاس جودة النصوص بمدى ما تحققه من كفاءة نصية textual efficiency، وتعني الكفاءة في أخصر العبارات: "صياغة أكبر قدر من المعلومات بإنفاق أقل قدر من الموسائل"(٠٠٠).

<sup>(</sup>٤٨) عبد القاهر ١٤٦. وانظر حول هذا المعنى: ابن الأثير ٧٧/٢، والعلوي ١/٢٥.

<sup>(</sup>٤٩) العاملي ١٥٨.

<sup>(</sup>٥٠) دي بوجراند ٢٩٩، وانظر ٥٤٥.

والاقتصاد أحد أهم مبادئ هذه الكفاءة (٥١١)، ويمكن تعريفه في كلمة واحدة بأنه "الإيجاز"(١٥)، بكل ما يدل عليه من:

أ) الاكتناز ونفي الفضول. يقول الجاحظ "أحسن الكلام ما كان قليله يغنيك عن كثيره "(٥٣)، وكان جعفر بن يحيى البرمكي يقول لكتّابه "إن قدرتم أن تكون كتبُكم كلُّها " توقيعاتٍ فافعلوا "(٥٤). ولقيام الكفاءة النصية على الاقتصاد والإيجاز "كان أشرف الكلام كلِه حُسنا وأرفعَه قدرا وأعظمه من القلوب موضعا وأقله على اللسان عملا= ما دل بعضُه على كله وكفي قليلُه عن كثيره "(٥٥).

ب)الاعتماد على ما لدى المخاطب من معرفة سابقة (يسميها علماء النص الغربيون: معرفة العالم World knowledg ، ويحتفلون بها جدا) لتقليص المكوِّن المادي للنص. يقول أبو عبيدة "العرب تختصر الكلام ليخففوه لعلم المستمع بتمامه"(٥٠).

والاقتصاد النصّي له وسائل ؛ من أهمها الحذف (٥٠٠). والاقتصاد بالحذف متحقق بصورة نموذجية مع الفاء الفصيحة، حتى لقد سُمى السجلماسي هذه الصورة من

<sup>(</sup>۱۰) دی بوجراند ۳۰۲.

<sup>(</sup>٥٢) مقصودنا هو المعنى اللغوي للإيجاز، أما الإيجاز البلاغي الاصطلاحي – قسيم الإطناب والمساوة – فلا ندّعي أنّه يطابق مصطلح (الاقتصاد)؛ لأن السياق العلمي والثقافي لكل منهما مختلف عن الآخر. نعم، يتقاربان، لكن دعوى التطابق لا تستقيم، ولو اعتقدتُ استقامتها لاستخدمتُ مصطلح (الإيجاز) لأنه الأقدم والآصَل.

<sup>(</sup>٥٣) الجاحظ ١/٨٨.

<sup>(</sup>٤٥) المبرد ١/٢٣٩.

<sup>(</sup>٥٥) ابن عبد ربه ٢٣٧/٤.

<sup>(</sup>٥٦) أبو عبيدة ١١١١/١.

<sup>(</sup>۵۷) انظر: دی بوجراند ۹۹، ۳۰۲، وأبو غزالة ۲۰۱، وانظر: Crystal p.426

الحذف "الاكتفاء"، وعرّفه بأنه "الاجتزاء من أحد المرتبطين بالثاني "(٥٥)، ولا تخفى دلالة المصطلح وتعريفِهِ على معنى الاقتصاد.

## - الاقتصاد بالحذف مع الفاء الفصيحة:

أشرنا قبلُ إلى امتياز الفاء الفصيحة - دون سائر الفاءات - بإغنائها عن محذوف متقدم وإنبائها عنه، ونضيف هاهنا أنّ الاقتصاد النصّي الناشئ عن هذا الحذف ليس شَرْجا واحدا، بل هو بالغ الثراء، وقد تبيّن لنا من تقرّي موارد الفاء الفصيحة في القرآن الكريم أنّ للاقتصاد معها مستويات متتالية تتدرج به فيها الفاء إلى أقصى إمكانات الاختزال والإيجاز.

• ففي بعض الحالات يكون الاقتصاد بحذف مكوّن واحد قبل الفاء: كما في قوله تعالى ﴿ فَذَبَّحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ البقرة: ٧١ ، التقدير: فظفروا بها فذبحوها...

وفي قوله تعالى ﴿ فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ ﴾ البقرة: ٨٠ ، والتقدير: إن كنتم اتخذتم عهدا فلن يخلف الله عهده.

وفي قوله تعالى ﴿ فَعِلَةً مُّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ البقرة: ١٨٤، التقدير: فأفطر فعدّة. ونظائر ذلك كثيرة (٥٩٠).

• وقد يكون الاقتصاد مع الفاء الفصيحة أكثر تكثيفا واختزالا ؛ وذلك حيث تتعدّد المكوِّنات المحذوفة التي تفصح عنها الفاء، وهنا يتحقق الاقتصاد على درجتين: الاقتصاد بالإحالة إلى هذه المكوِّنات بدلا من ذكرها مفصّلة، ثم الاقتصاد بحذف عبارة الإحالة بمرّةٍ.

<sup>(</sup>٥٨) انظر: السجلماسي ١٨٨.

<sup>(</sup>٥٩) انظر مثلا: البقرة ٥٤، ٦٠، ٦٨، والأنعام ٣٠، ٣٣، والصافات ١٠٢، ١٤٥، ١٧٠.

وهذه الصورة أكثر صور الاقتصاد بالفاء الفصيحة ورودا في القرآن الكريم (١٠٠). ومن أمثلتها قوله تعالى ﴿ فَكَيْفَ إِذَاجِتْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ ﴾ النساء: ١١ ، إذ التقدير: إذا أيقنت بذلك فكيف...، واسم الإشارة (ذلك) يحيل إلى الآيات الأربع السابقة (١١) ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنِ عَذَابًا مُنِهِينًا ﴿ ... وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءً قَرِينًا الله وَيُؤتِ مِن لَكُنُ اللهُ يَهِمْ عَلِيمًا ﴿ أَنَهُ لِهِمْ عَلِيمًا ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفَها وَيُؤتِ مِن لَدُنْهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ٣٧ - ٠٠.

وجليٌّ أن الاقتصاد هاهنا بدأ باختزال مضمون كل هذه الآيات في العنصر الحيل في عبارة الشرط، ثم تمّ الاقتصاد بحذف الشرط نفسِه برُمّته.

وعلى هذا القَريّ قولُه تعالى في السورة نفسها ﴿ فَلَيُقَاتِلَ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشَرُونَ ٱلْكَيَوْةَ ٱللَّانِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشَرُونَ ٱلْكَيَوْةَ ٱللَّانِيلِ ٱللَّهِ النساء: ٧٤. والتقدير: إذا علمتم "ذلك" فليقاتل...، والإحالة هنا إلى التوجيهات الجهادية في ثلاثِ الآيات المتقدمة (١٢٠).

وفي سورة النساء أيضا يقول الله تعالى ﴿ فَقَنْلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا فَقَاسَكَ ﴾ النساء: ٨٤ ، والتقدير: إذا فقهت "ذلك" فقاتل...، والإحالة هنا إلى ما تقدّم في خلال آيات كثيرة "من الأمر بالقتال ومن وصف المثبطين عنه والمتذمرين منه والذين يفتنون المؤمنين في شأنه "(٦٣).

<sup>(</sup>٦٠) استظهرتُ هذه الأكثرية بتتبّع مواضع الفاء الفصيحة في القرآن من خلال كتب التفسير، وخاصة لدى ابن عاشور الذي كان الأكثر اهتماما برصد الظاهرة يليه الشهاب وأبو السعود والألوسي.

انظر مُثَّلاً على هذه الصورة الغالبة: الأنعام ١٤٩، ١٥٧، والأعراف ٢٩، ١٥٧، والأنفال ١١، ويونس ٣٢، والروم ٣٠، ٥٦، ويس ٨٣، والصافات ٣٣.

<sup>(</sup>٦١) انظر ابن عاشور ٥٦/٥.

<sup>(</sup>٦٢) انظر ابن عاشور ١٢١/٥.

<sup>(</sup>٦٣) انظر ابن عاشور ٥/١٤٢.

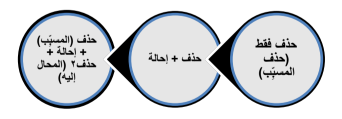
ونحو ما تقدّم الآياتُ (٩٩، ١٤١، ١٥٣) في السورة ذاتها؛ ففيهن جميعا محذوف قبل الفاء يُقدَّر شرطا فيه إحالة إشارية إلى متقدِّمات كثيرة.

• وثمة صورة ثالثة يبلغ فيها الاقتصاد مع الفاء الفصيحة أمدا بعيدا ؛ وذلك حين يتجاوز الأسلوب حذف المسبِّب وما في تقديره من إحالة إلى حذف المحال إليه البعيد نفسيه ، وذلك بالاستناد إلى امتداد دلالة الفاء الفصيحة وقدرتها الاقتصادية التي تحفظ على النص — بالرغم من كل هذا التصرف - اتساقه وكفاءته.

ففي قوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلْعَذَابَ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم ﴾ النحل: ٥٠. التقدير (٦٤): إذا رأى الذين ظلموا العذاب "ثقل عليهم وبغتهم حتى طلبوا التخفيف أو النظرة" "فإذا كان منهم ذلك" فلا يخفف عنهم...

واسم الإشارة "ذلك" - في الشرط المقدّر - يحيل هاهنا إلى أفعالهم السابقة، لكنّ المدهشَ أن المحال إليه محذوف أيضا، والقرينة التي سمحت بذلك هي الفاء الفصيحة التي يُعين ما فيها من دلالات الترتّب والسببية على استرجاع تلك النواقص النصيّة وتقديرها.

ليس للاقتصاد مع الفاء الفصيحة وجه واحد إذن ، بل تتسع طاقتها - كما عرضنا - لمستويات متدرّجة منه. يُمكننا تمثيلها بالشكل الآتي:



<sup>(</sup>٦٤) انظر: الزمخشري (أ) ٦٢٧/٢، وابن عاشور ٢٤٦/١٤.

## - الفاء الفصيحة معدِنًا للاقتصاد النصّي:

يتكرَّر في كلام البلاغيين تنظير بعض البنى اللغوية بالفاء الفصيحة في تحقّق الإيجاز والاقتصاد، بما يدل على أصالة هذا المعنى فيها:

من ذلك أنهم يذكرون ما في استعمال اسم المصدر من تعبير بالنتيجة عن المنتج؛ فـ"القبلة" مثلا ناتجة عن "التقبيل" و"الوُضوء" ناتج عن "التوضؤ" و"النبات" ناتج عن "الإنبات"... وهكذا، ووَضعُ اسم المصدر موضعَ المصدر يختزل المسافة بين السبب والنتيجة ويقتصد في التعبير، بدل أن يقال: توضّأ توضُّوًا فكان وضوءٌ، وأنبتت الأرضُ إنباتا فنشأ نباتٌ...، ومن أجل هذا المعنى ذكر الشهاب الخفاجي أنّ في اسم المصدر وجها "من إيجاز الحذف، وشبّهه المدقق (٥٠٠) بالفاء الفصيحة حتى إنّه لو سُمّي المصدر الفصيح حسن ذلك "(٢٠٠).

وفي تعليقه على قوله تعالى ﴿ بَلْ كَذَبُواْ بِمَا لَمَ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ ﴾ يونس: ٣٩ قال الشهاب "رأيتُ بخط بعض الفضلاء المتأخرين أنّ (بل) هذه ينبغي أن تُسمّى فصيحةً ؛ لأن المعنى: فما أجابوا أو ما قَدَروا بل كذبوا "(١٠٠).

وقال عن الحذف مع الواو في قوله تعالى ﴿ وَهَاتَتْ كُلَّ وَحِدَةٍ مِّنْهُنَ سِكِينًا ﴾ يوسف: ٣١ ، والتقدير: جئن وقعدن وآتت... "ولا يَبعُد أن تسمى هذه الواو

\_

<sup>(</sup>٦٥) يعني الشهاب بالمدقق: الجلال القزويني، والعزو إلى كتابه (الكشف عن مشكلات الكشاف). وقد تبيّنتُ هذا من تقرّي نقول الشهاب عن "المدقق" وإشاراته إليه، وإنْ لم ينصّ عليه قطُّ.

<sup>(</sup>٦٦) الشهاب ٥/٥.

<sup>(</sup>٦٧) الشهاب ٥/٩٠.

فصيحة "(١٦)، وعلَّق مثلَ هذا على قوله تعالى ﴿ وَقَالَا ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي فَضَلَنَا ﴾ النمل: ١٥ النمل النمل: ١٥ النمل: ١٥ النمل النمل: ١٥ النمل النمل: ١٥ النمل النمل النمل: ١٥ النمل النمل

- ذيل: القيمة البلاغية للاقتصاد بالحذف مع الفاء الفصيحة.

ليس الاقتصاد بالحذف مسلكا لتقليص النص والاختزال في بنيته المادية فحسب، وإنما يحمل كذلك قيمةً بلاغية وتداولية ترفع كفاءة النص بعامة.

ومع الفاء الفصيحة يُحذف المسبِّب ويبقى المسبَّب، وقد استبان لي من النظر واستقراء النصوص أن هذا المحذوف يكون دائما جملة، وهذا الضرب من الحذف "له في البلاغة مدخل عظيم "(١٠٠)، يقول السجلماسي عن هذا اللون من الحذف – وسمّاه (الاختزال) – إنّه "أجزلُ مبنًى وأشرفُ مقطعًا وأنوهُ دلالة وأشد مبالغة وأفصح لفظا "(١٠).

ومن آية جودة الحذف أن يكون أشرف من الذكر، أو كما قال عبد القاهر "أن يكون ترك الذكر أفصح من الذكر والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة " $^{(vv)}$ "، وواضح من تأمل شواهدِ الفاء الفصيحة ونموذج عبارتها أنّ الحذف معها من هذا الجنس، الذي "لو ظهر المحذوف لنزل قدرُ الكلام عن علوّ بلاغته وصار إلى شيء مستَركٌ مسترذل " $^{(vv)}$ "، وقد تقدّم ما فيه تقريرُ ذلك، وانظر الآن – غير مأمور – فيما تقدّم من الأمثلة والشواهد وما قُدِّر فيها من كلام محذوف "ألا ترى النفس كيف تتفادى من إظهار هذا

<sup>(</sup>٦٨) الشهاب ٥/١٧٢.

<sup>(</sup>٦٩) الشهاب ٣٧/٧.

<sup>(</sup>۷۰) العلوي ۲/۱٥.

<sup>(</sup>٧١) السجلماسي ١٨٨، وانظر ابن عبد ربه ٢٣٧/٤.

<sup>(</sup>٧٢) عبد القاهر ١٤٦.

<sup>(</sup>٧٣) العلوي ١/٢ه، وانظر ابن الأثير ٧٧/٢.

المحذوف وكيف تأنس إلى إضماره، وترى الملاحة كيف تذهب إن أنت رُمت التكلُّم به"(٧٤).

#### Cohesion السبك - ۲

السبك معيارٌ لتحقق التماسك والترابط والاستمرارية للنص في ذاته؛ أي من حيث هو بنيةٌ مادية؛ من خلال وصف "ما يقوم بين مكونات ظاهر النص من ترابط متبادل"(٥٠٠).

ومن أشهر وسائل السبك النصّي الحذف Ellipsis "وهو استبعاد العبارات السطحية التي يمكن لمحتواها المفهومي أن يقوم في الذهن أو أنْ يوسّع أو أن يُعدّل بواسطة العبارات الناقصة "(٢٦) أي العبارة الأم التي تحتوي المحذوف ودليل الحذف النصّى أيضا.

وأخصرُ توصيف لهذا الاستبعاد اعتمادا على مذكورِ نصّي أنه استبدال صفري وأخصرُ توصيف لهذا الاستبعاد اعتمادا على مذكورِ نصّي أنه استبدال صفري صفري ( $^{(VV)}$ ) والمنافق عنصرا بديلا يشغل موقع الطرف الثاني في حالة الاستبدال أما في حالة الحذف فإن الموقع يظل خاليا  $^{(VA)}$ .

ووجه التماسك النصي الذي يضفيه الحذف السابك أنّه "يسمح بإغفال بعض المكونات التركيبية مشترطا إمكان استعادة الرواية الكاملة من موضع آخر في

<sup>(</sup>٧٤) عبد القاهر ١٥٢.

<sup>(</sup>٧٥) أبو غزالة ٢٥، وانظر: Malmkjaer p.623

<sup>(</sup>۷٦) دي بوجراند ۳۰۱.

Halliday & Hassan p.142 (YY)

<sup>(</sup>۷۸) انظر دي بوجراند ۳٤٠.

Halliday & Hassan p.145 (Y9)

النص"(۱۰۰)، فليس هذا الحذف في حقيقته نقصا نصيا، بل هو - كما يصفه ستيفن وليستر - "توسيع للسيطرة الدلالية أو النصية لجملة ما"(۱۰۱)، والمقصود الجملة المشتملة على دليل المحذوف، وذلك لما ينسجه الحذف من ارتباط وعلاقة تفسيرية بين عبارة دليل المحذوف والمكوِّن المحذوف نفسِه.

- السبك بالحذف مع الفاء الفصيحة، ودور الفاء:

ثمة ضابط مهم لاعتبار الحذف عنصر سبكٍ يربط بين مكونات ظاهر النص؛ هو أن يكون دليلُ المحذوف عنصرا نصيًا له وجود ماديّ في النص حتى يستدل حينئذ بالحاضر على الغائب، ولهذا فإنّ "الحذف ذا المرجعية الخارجية - غير النصية - لا مكان له في السبك"(٨٢).

وهذا الضابط متحقّق بوجه تام في حالة الحذف مع الفاء الفصيحة ؛ حيث تعدّ هذه الفاء نفسها قرينة دالة على المحذوف، وذلك بما تحمله من دلالات السببية والترتيب والربط، وهي دلالات تفترض تأويلا منطقيا للمحذوف المتقدِّم، وتتضافر لتوجيه المتلقي إلى مَلءِ الفجوة الخطابية piscourse gap في النص من خلال عملية "الاستدلال، بوصفه اكتشافا للحلقات المفقودة" (٨٣).

وهذه الدلالات المذكورة للفاء الفصيحة اكتسبتها من الفاءات الأصول اللاتي تنتسب إليهن ؛ العاطفة والجوابية، فأما دلالة (السببية) فقد قال المرادي عن الفاء

<sup>(</sup> Malmkjaer p.625( ٨٠ ) وانظر في المعنى نفسه: أبو غزالة ١١٨.

Stephen & Lester p.190 (A\)

Halliday & Hassan p.144 (AT)

<sup>(</sup>۸۳) براون ویول ۳۰۷.

الجوابية "معناها الربط وتلازمها السببية "(١٨٠)، وقال عن العاطفة "وإن عطفت جملة أو صفة دلت على السببية غالبا "(١٥٠) قلت: ولم تقع الفصيحة عاطفة إلا في الجمل.

وأما دلالتا (الترتيب والربط) فقد قال ابن جني عن الفاء "المعنى الذي تختص به وتنسب إليه هو معنى الإتباع "(٢٨) وعلّق المحققان "أنه يريد بالإتباع معنى التعقيب والربط "(٢٨)، وقال الرضي "الفاء تفيد الترتيب سواء كانت حرف عطف أو لا "(٨٨)، وقال المالقي عن العاطفة "والربط والترتيب لا يفارقانها "(٩٩)، وقال عن السببية الجوابية "وفيها أيضا الربط والترتيب كما ذُكر في العاطفة "(٩٠)، أما سيبويه فسبق الجميع إلى تقرير دلالة الربط والسبك في الفاء فقال "هي تضم الشيء إلى الشيء كما فعلت الواو، غير أنها تجعل ذلك متسقا بعضه في إثر بعض "(١٩).

<sup>(</sup>۸٤) المرادي ٦٦.

<sup>(</sup>٨٥) المرادي ٦٤، وانظر: ابن هشام ٢/٥٨٥، وابن كمال باشا ٢٨٨.

<sup>(</sup>۸٦) ابن جني ۱/ ۲٦۲.

ابن جني 1/0/1 (هامش التحقيق). (1/0/1

<sup>(</sup>٨٨) الرضي ٤/٤٣، وانظر ٣٨٧/٤.

<sup>(</sup>۸۹) المالقى ٤٤٠.

<sup>(</sup>٩٠) المالقى ٤٤٢.

<sup>(</sup>۹۱) سيبويه ۲۱۷/۶.

وما تحمله عليه دلالاته من "التأمل في اللوازم الذهنية التي تربط بين الأمر بأن يضرب بعصاه الحجر وبين حدوث ظاهرة تفجّر الحجر بالماء"(٩٢).

وفي قوله تعالى ﴿ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ المائدة: ١٩ أنبأت الفاء الفصيحة -بما تحمله من دلالات الترتب والسببية -عن شرط محذوف، تقديره: إذ قلتم هذا القول أو ادعيتم هذه الدعوى فقد جاءكم...، وإنما ساغ حذفه هاهنا لإفصاح الفاء عنه "وقد ظهر حسن موقعها بما قررت به معنى التعليل "(٩٣).

وفي قوله تعالى ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ ﴾ طه: ٢٨ تدل الفاء الفصيحة -بدلالاتها المتقدمة -على أنّ ثمة معطوفا عليه محذوفا، تقديره: فضرب لهم طريقا في البحر وسرى بهم فأتبعهم...، وإنما فهم المحذوف بنحو هذا التقدير لأنّ إتباع فرعون قوم موسى مسبّب ومترتّب على سراهم، وهذا ما أفصحت عنه الفاء فـ "طُوى ذكره ثقةً بغاية ظهوره" (١٤٠).

- اتجاه علاقة السبك في الحذف مع الفاء الفصيحة:

يكاد يكون مستقرا في أبحاث علماء النص الغربيين وصف علاقة السبك التي ينتجها الحذف بأنها علاقة قبلية anaphoric يتقدم فيها دليل المحذوف موضع الحذف (١٠٥).

<sup>(</sup>۹۲) حبنّکة ۲/۲٤.

<sup>(</sup>۹۳) ابن عاشور ۱٦٠/٦.

<sup>(</sup>٩٤) أبو السعود ٣٢/٦.

<sup>(</sup>٩٥) انظر مثلا: Halliday & Hassan p.145، وكلا من:

<sup>-</sup> أبو غزالة ١٠١.

Crystal p.119 -

Malmkjaer p.624 -

والواقع أن في هذا التصور قُصورا كبيرا. نعم، تقدُّم دليل الحذف هو الأصل منطقيا، لكنّ السبكَ بالحذف في النص أرحبُ من ذلك وأطلق، والفاء الفصيحة شاهدً واضح على هذا.

مع الفاء الفصيحة تكون علاقةُ السبك دائما بعديّة cataphoric يتأخر فيها الفسر عن موضع الحذف ولا يتقدّمه، وهذا بيّنٌ من خلال ما مرّ من أمثلة تقدّم فيهن جميعا موضعُ المحذوف المقدّر على الفاء الفصيحة. وهذا الوجهُ من التفسير الراجع له قيمتُه التداولية الرفيعة وطاقتُه الداعمة للكفاءة النصية "وذلك أنَّ في البيان إذا ورد بعد الإبهام وبعد التحريك له= أبدًا لطفا ونبلا لا يكون إذا لم يتقدم ما يحرِّك "(٢١) أي بأن يَرِدَ الكلام على سَوائه بلا حذف يسبق البيان، وهذه النكتة - على إجمالها وانطباعيتها - ظاهرةٌ جدا مع الفاء الفصيحة، وعنها تنشأ دلالات سياقية متنوعة من المفاجأة والتوكيد وغيرها مما نتناوله بعد قليل بإذن الله.

ويجدر بنا هاهنا التنويه بأنه على حين قصر الباحثون الغربيون في تصوّر علاقة بعدية واضحة للحذف= قامت أساليب متنوعة من الحذف في العربية على هذه العلاقة ذات الطابع الفني ؛ كأسلوب الاحتباك والفاء الفصيحة وما سماه عبد القاهر "الإضمار على شريطة التفسير" ونعته بأنه "طريق معروف ومذهب ظاهر"(٩٧).

(٩٦) عبد القاهر ١٦٣-١٦٤

<sup>(</sup>٩٧) عبد القاهر ١٦٣. وقد تناولتُ الحذفَ في أسلوب الاحتباك ضمن بحثي للدكتوراه "دور فواصل الآي في تماسك النص القرآني".

ولعل مِن أهم أسباب قصور التناول الغربي المذكور وَلُوعَ أربابه المفرِط بتحليل الخطاب البسيط والاعتماد في المعالجة والتنظير على أمثلة من المتواليات الحوارية البسيطة، كما يبدو من استشهاداتهم في هذا المقام:

- أين رأيت السيارة؟ في الشارع. (٩٨)
  - أين الكتاب؟ على المنضدة. (٩٩)
- جون أحضر بعض أزهار القرنفل، وكرستين بعض قرون البسِلَى
   الحلوة. (۱۰۰)
- كل الأطفال حصلوا على الآيس كريم اليوم ؛ إيفا اختارت الفراولة ، أما
   آرثر فأخذ البرتقال ، وويليام كذلك. (۱۰۱۱)
  - هل تريد أن تذهب معى إلى المتجر؟ نعم أفعل. (١٠٢)

ويلاحظ في كل هذه الأمثلة - بادِيَ النظر - أنّ الحذف فيها تداوليُّ اعتيادي جدا؛ حيث يحذف الفعل من الجملة المتأخرة اعتمادا على وجوده في جملة سابقة.

ثانيا: الوظائف السياقية للفاء الفصيحة.

نتناول هنا نمطا مرنا من الوظائف النصِّية للفاء الفصيحة، تُقدِّم فيه الفاء طائفةً من الدلالات السياقية المتنوعة المنبثقة عن خصائصها ودلالاتها الوضعية المتقدِّمة.

Crystal p.119 (9A)

Crystal p.426 (99)

Halliday & Hassan p.145 (\...)

Sanders & Maat p.591 (\.\)

Stephen & Lester p.191 (\.\.\)

وقد وقف بنا تأمُّل مواضع الفاء الفصيحة في النص القرآني على أبرز هذه الوظائف السياقية:

#### 1 - الدلالة على السرعة.

والمقصود الدلالة على سرعة وقوع المحذوف أو إضفاء صبغة من السرعة على السياق كله "كما هو شأن الفاء الفصيحة في كل مقام "(١٠٣).

من ذلك ما في قوله تعالى ﴿ قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِتْهُم بِأَسْمَآبِهِم ۖ فَلَمَّا أَنْبَأَهُم ﴾ البقرة: ٣٣، والتقدير: فأنبأهم بأسمائهم فلما أنبأهم...، فالفاء الفصيحة هنا "عاطفة للجملة الشرطية على محذوف... للإشعار بتحقّقه في أسرع ما يكون، كما في قوله تعالى ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ ﴾ النمل: ٤٠ بعد قوله ﴿ أَنَا عَانِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن يَرْتَدَ إِلِيّكَ طَرَفُك ﴾ النمل: ٤٠ بعد قوله ﴿ أَنَا عَانِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرَفُك ﴾ النمل: ٤٠ بعد قوله ﴿ أَنا عاليه الموضعين دل على سرعة حدوث النمل: ٤٠ النمل، وسرعة الإتيان بالعرش من جليس سليمان عليه السلام.

ومنه ما في قوله تعالى ﴿ فَأَنفَجَرَتْ ... ﴾ البقرة: ٦٠، تقديره: فضرب فانفجرت، وإنما حَذَف وأتى بالفاء الفصيحة للدلالة على سرعة تحقق الانفجار كأنه حصل بمجرد أمر موسى بضرب الحجر، ﴿ فَقُلْنَا اَضْرِب ... فَأَنفَجَرَتُ ﴾.

ويقول عز وجل ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ الأعراف: ١١٧، و"الفاء فصيحة، أي فألقاها فصارت حية فإذا هي الآية، وإنما حذف للإشعار بمسارعة موسى عليه السلام إلى الإلقاء وبغاية سرعة الانقلاب كأن لقفها لما يأفكون قد حصل متصلا بالأمر بالإلقاء "(١٠٠٠).

<sup>(</sup>١٠٣) أبو السعود ١٦٩/٤.

<sup>(</sup>١٠٤) أبو السعود ١٦/١.

<sup>(</sup>١٠٥) أبو السعود ٢٦٠/٣.

ويقول تعالى ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ أَتَتُونِي بِكُلِّ سَحِرٍ عَلِيمٍ ﴿ فَلَمَا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ ... ﴾ يونس: ٧٩ - ٨٠ ، والتقدير: فأتوا بهم فلما جاء السحرة...، لكن حُذف فعل الإتيان وجيء بالفاء الفصيحة "إيذانا بسرعة امتثالهم لأمر فرعون، كما هو شأن الفاء الفصيحة في كل مقام "(١٠٦).

ونحو ذلك أيضا ما في قوله تعالى ﴿ فَنَبَذْنَهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴾ الصافات: ١٤٥، "والمعنى: فلفظه الحوت وقاءَه وحمله الموج إلى الشاطئ "(١٠٠٠)، وإنما وقع الحذف وعُبّر بالفصيحة إشارة إلى سرعة استجابة الله سبحانه دعاء يونس عليه السلام في بطن الحوت وسرعة إنجائه، حتى كأنّه لم يكن بين مجردِ دعائه ونبذِه بالعراء فصلٌ.

#### ٧- المفاجأة.

قد تحمل الفاء الفصيحة نوعًا من المباغتة وإخلاف التوقع، وهذه المباغتة تمنح السياق طاقة إعلامية كبيرة تُقوّي دلالته وتثير انتباه المتلقى وتأمُّلُه.

ودونك مثلا قولَ الله تعالى في قصة امرأة العزيز مع صواحبها حين أخرجت عليه ليوسف عليه السلام ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَأَكْبُرُنهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلّهِ مَا هَنذَا بَشَرًا إِنَّ هَنذَا اللّهَ عَلَيه السلام ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَأَكْبُرُنهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلّهِ مَا هَذَا لَكُنَّ الّذِي لُمَتُنَّنِي فِيهِ ﴾ يوسف: ٣١ -٣٦. الفاء في "فذلكن" فصيحة، وقد استخدمتها امرأة العزيز لمفاجأة النسوة بخلاف ما وهِمنه من أمر هذا الداخل الكريم حتى حسبنه ملكا، وهذه المفاجأة في هذا السياق كانت أدعى إلى تمهيد

<sup>(</sup>۱۰٦) أبو السعود ١٦٩/٤. ودلالة السرعة مع الفاء الفصيحة شائعةٌ يعلّق عليها أبو السعود كثيرا، انظر مثلا: «٣٢/٥ ، ٢٧٦، ٢٧٤، ٣٢/٥ .

<sup>(</sup>۱۰۷) ابن عاشور ۲۳/۱۷۷.

العذر للمرأة في ما شاع عنها من أمر المراودة، فتقدير الكلام: إن كان هذا ظنَّكنَّ ومبلغ ذهولكن وإكباركن هذا الفتى فذلكن الذي لمتننى فيه.

ومن هذا الباب قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ ﴾ النحل: ١١٣، فإنّ التقدير: فبلَّغهم الرسالة فكذبوه، لكن جُعلت الفاءُ فصيحة "للإيذان بمفاجأتهم بالتكذيب من غير تلعثم "(١١٨) كأنّهم كذّبوه بمجرد مجيئه، وقبل أن يسمعوا خيرا أو شرا. ومثل هذا يقال في فاء الفصيحة في قوله تعالى بشأن موسى عليه السلام ﴿ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُ وَرَعُونُ إِنِّ لَأَظُنُكَ يَمُوسَى مَسْحُورًا ﴾ الإسراء: ١٠١.

وفي موضع آخر يقول الله تعالى مخاطبا المشركين حين تبرأ منهم الشركاء يوم القيامة ﴿ فَقَدُ كَذَبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾ الفرقان: ١٩ ، والتقدير: إن زعمتم أن هؤلاء قد أضلوكم واستعبدوكم لهم من دون الله فقد كذبوكم...، وهذه مفاجأة قاطعة وصادمة لكل مشرك بإعلان الشركاء البراءة منهم وتكذيبهم. قال الشهاب "وتسمية الفاء الفصيحة فجائية ذكره الزمخشري هنا (١٩٠١)، يعني قول الزمخشري في هذا الموضع "هذه المفاجأة بالاحتجاج والإلزام حسنة رائعة (١١٠٠)، وعلق الشريف الجرجاني على عبارة الزمخشري: "في لفظ المفاجأة إشعار بأن السامع كان غافلا عن هذا المترتب والنتيجة ففوجئ به (١١٠٠).

وفي قوله تعالى ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدْ لِبَثْتُم فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ أَفْهُذَا يَوْمُ الْبَعْثِ الْمُعْثِ أَفْهَدًا يَوْمُ الْبَعْثِ اللَّهِ الروم: ٥٦، التقدير: إذا تقرر ذلك فهذا يوم البعث.

<sup>(</sup>١٠٨) أبو السعود ٥/١٤٦.

<sup>(</sup>۱۰۹) الشهاب ۲/۲٪.

<sup>(</sup>۱۱۰) الزمخشري (أ) ۲۷۱/۳.

<sup>(</sup>١١١) الشريف الجرجاني ٣٧٩.

ومعاجلتهم بالفاء الفصيحة "تفيد معنى المفاجأة" (۱۱۲) ، فهم في ذلك الموقف في حيرة وتخبط يتعاجبون من هذا الجمع السريع معتقدين أنهم ﴿ مَا لِبَثُوا عَيْرَ سَاعَةِ ﴾ الروم: ٥٥، وبينا هم كذلك تفجؤهم هذه الحقيقة الملجمة ﴿ فَهَكذَا يَوْمُ ٱلبُعْثِ ﴾ الذي أنكرتموه واستبعدتموه وسفّهتم من أنذركموه.

# ٣- تأكيد حصول المحذوف وتقرير استحالة تخلّفه.

قد يكون استخدام الفاء الفصيحة راجعا إلى قصد منشئ الخطاب تقريرَ المكوّن المحذوف لدى المتلقي وإعلامَه أنه مما لا يُتصور تخلّفه أصلا حتى كأنه من البدهيات التي يُعدُّ تكلّفُ ذكرها إخلالا ببلاغة الخطاب وتطويلا غثا بإيضاح الواضحات.

من ذلك ما في قوله تعالى ﴿ فَانَفَجَرَتْ ... ﴾ البقرة: ٦٠ ، وتقديره: فضرب البحر بالعصا فانفجرت... ، وفيه نُكتُ تقدّم بعضُها، ومنها هاهنا تقريرُ امتثال موسى عليه السلام للأمر بالضرب وأنه لا يُتصور منه مخالفة الأمر الإلهي "فحَذَف ليشير إلى أن الموحَى إليه لم يتوقف عن امتثال الأمر "(١١٣).

ونحو هذا ما في قوله عز وجل ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِدِهِ لِيُسَانِ مَوْمِدِهِ الكلام: لِيُسَبَيِنَ لَهُمُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ إبراهيم: ٤، وتقدير الكلام: فيبينُ الرسولُ لهم فيُضل الله من يشاه...، لكنّ الاجتزاءَ هنا عن المحذوف بالفاء الفصيحة من دلالته تقريرُ امتثال الرسل لما أُمروا به من البيان والتبيين وأنه مما يُستغنى عن النص عليه ؛ للقطع بوقوعه.

وفي قوله تعالى ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنعُواً... فَأَلْقِي ٱلسَّحَرَةُ سُجِّدًا ... ﴾ طه: ٦٩ -٧٠. التقدير: فألقى موسى عصاه فلقفت ما ألقى السحرة فألقى

<sup>(</sup>۱۱۲) ابن عاشور ۱۳۱/۲۱.

<sup>(</sup>١١٣) الطيبي (أ) ٧٢-٧٣، وانظر الشريف الجرجاني ٣٧٩.

السحرة...، والفاء الفصيحة كما نرى "معربة عن محذوفَين ينساق إليهما النظم الكريم، غنيَّين عن التصريح بهما لعدم احتمال تردّد موسى عليه السلام في الامتثال بالأمر واستحالة عدم وقوع اللقف الموعود"(١١٤).

وفي قوله جل وعلا في السياق نفسه ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ وَفَعَشِيَهُم مِّنَ ٱلْمُمِّ مَا غَشِيَهُمْ ﴾ طه: ٧٨. التقدير: فأسرى موسى بالمؤمنين فضرب لهم طريقا في البحر يبسا فأتبعهم فرعون... "فالفاء فصيحة معرِبة عن مضمر قد طُوِي ثِقةً بظهوره وإيذانا بكمال مسارعة موسى عليه السلام إلى الامتثال بالأمر "(١١٥).

وفي قوله تعالى ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا ﴾ الأحقاف: ٢٤، وقوله ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً ﴾ الملك: ٢٧، الضمير للعذاب، والتقدير في الموضع الأول: فأتاهم ما وعدهم نبيهم، ورأوه، فلما رأوه عارضا...، وفي الموضع الثاني: فأتاهم الوعد الذي سألوا عنه، ورأوه، فلما رأوه زلفة...، والاجتزاء بالفاء الفصيحة هاهنا هو للدلالة على اليقين بوقوع العذاب وعدم تخلّف إيعاد الأنبياء أقوامَهم وتصديق الله أنبياء في إيقاع العذاب بالمكذّبين.

## ٤- الإلزام بما بعدها.

قد يكونُ من دلالة الفاء الفصيحة إلزامُ المخاطَبين بما يتقرر بعدها مما يتعلّق بالمحذوف المقدر قبلها وقطعُ أعذارهم في عدم الامتثال.

من ذلك ما في قوله تعالى ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ الحجرات: ١٢، والتقدير: إن عَرَض لكم نحو هذا كرهتموه، وهاهنا "فاء الفصيحة تفيد الإلزام بما بعدها، كما صرح به الزمخشري في قوله تعالى ﴿ فَقَدْ

<sup>(</sup>١١٤) أبو السعود ٢٨/٦.

<sup>(</sup>١١٥) أبو السعود ٣٢/٦.

كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾، أي تدلُ على أنْ لا مناص للمُواجَهِ بها من التزام مدلول جواب شرطها المحذوف"(١١٦)، أي إن كنتم تكرهون لحم الميتة فكذلك اكرهوا نظيره وهو لحم المغتاب.

وفي الموضع المشار إليه آنفا من سورة الفرقان يقول تعالى مخاطبا المشركين - وادّعَوا آلهةً من دون الله - ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ ﴾ الفرقان: ١٩، فكان من نكتة الاكتفاء بالفاء الفصيحة إلزامُ المخاطبين بالإقرار بكذب دعواهم وفساد قولهم وقد جبهتهم معبوداتُهم كلُها بالتكذيب والنكران، قال الزمخشري "وهذه المفاجأة بالاحتجاج والإلزام حسنةٌ رائعة"(١١٧).

ويقول الله عز وجل مخاطبا أهل الكتاب ﴿ أَن تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرً فَقَدَ خَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ المائدة: ١٩، وتقدير الكلام: فإذ ادَّعيتم هذه الدعوى فقد جاءكم بشير ونذير، وهاهنا إلزام للمخاطبين بما بعد الفاء وهو مجيء الرسل، وقوة الإلزام والحجاج يدعمها الاجتزاء بالفاء الفصيحة وما فيه من مواجهة حادة ناجزة من غير فاصل - بما يخالف ما ادّعَوه وافترَوه.

ومن ذلك أيضا قوله تعالى على لسان موسى عليه السلام لقومه ﴿إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُواْ مَا تُؤْمَرُونَ ﴾ البقرة: ٦٨ ، والتقدير: قد تبينتم أوصاف البقرة فافعلوا...، فحذف واكتفى بالفاء الفصيحة "وموقعها هنا موقع قطع العذر مع الحث على الامتثال "(١١٨).

<sup>(</sup>۱۱٦) ابن عاشور ۲۹/۲۵۰.

<sup>(</sup>۱۱۷) الزمخشري (أ) ۲۷۱/۳.

<sup>(</sup>۱۱۸) ابن عاشور ۱/۱٥٥.

ويشبه هذا ما في قوله تعالى ﴿ أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا آأُوْلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنْكُ لَكُنّا ۖ أَهْدَىٰ مِنْهُم فَقَدْ جَاءَكُم بَيِّنَةٌ مِن دَيِّكُم وَهُدًى وَرَحْمَةٌ ﴾ الأنعام: ١٥٧، والتقدير: إن اعتقدتم هذا فهو باطل فقد جاءكم بينة...، ومجرى الإلزام هاهنا مجراه في الموضع السابق؛ فهو قطع للعذر وإلزام للمخاطبين بتحصيل ما ذكروا من الهدى، وذلك لتحقّق إنزال الكتاب بل هيمنته على كل الكتب السابقة بما هو "بينةٌ وهدى ورحمة".

# توجیه النظر إلى المذكور لأنه أهم.

وهذه وظيفة شائعة للفاء الفصيحة؛ ففي الشاهد الشهير قولِه تعالى ﴿ ... فَأَنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشَرَةَ عَيْنًا ﴾ البقرة: ٦٠ ، دلت الفاء الفصيحة "على أنّ المطلوب بالضرب الانفجار لا الضرب، ومثلُ هذا المعنى الدقيق لا يذهب إليه إلا الفصيح "(١١٩).

ومثل هذا ما في قوله تعالى ﴿ ... فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ البقرة: ٧١ ، فتقديره: فظفروا بها فذبحوها، لكنّ الفاء الفصيحة قصرت النظر على فعل الذبح وأبرزته لأنه الأهم وهو المطلوب المنصوص على الأمر به من أول هذا السياق ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾ البقرة: ٧٠.

وفي قوله تعالى في قصة موسى والخضر ﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا ... ﴾ الكهف: ٧٧، وقوله ﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَنيا آهُلَ قَرْيَةٍ ... ﴾ الكهف: ٧٧، التقديرُ في كلِّ: فقبل عُذره فانطلقا...، لكن التعبير بالفاء الفصيحة يوجِّه النظر إلى الحدث المؤثرِ في مجرى القصة، وهو الانطلاق إلى مشهد جديد، أما قبولُ العذر فمفهوم تَضمُّنًا ثم إنّ

<sup>(</sup>١١٩) السيوطي ٢/٥٤٢، وانظر الشريف الجرجاني ٣٧٩.

في ذكره تشعُّبا بالمتلقي عن مجرى الأحداث وشغلا لفكره بقضية الاعتذار الجانبية عن المقصود وهو سرد المواقف الثلاثة (السفينة - الغلام - الجدار).

وفي قوله تعالى ﴿ فَأَقِدْ وَجُهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا ﴾ الروم: ٣٠، التقدير: إذا شهدت آياتِ الله المذكورة وضَلالَ المعرضين عنها فأقم وجهك...، ومن غرض التعبير بالفاء الفصيحة هنا توجيه نظر المتلقي إلى المهم وهو الاستفادة مما سبق بتحصيل ثمرته وهي الاستقامة، ولهذا قال بعدها ﴿ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّدُ ﴾.

وفي قوله عز وجل ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِمَ فَلَا نَقْهَرُ ﴾ الضحى: ٩، التقدير: عليك بشكر الله على عطائه فأما اليتيم...، وقد جاءت الفاء الفصيحة لتوجِّه النظرَ إلى مقتضَى الشكر لا إلى نفس فعل الشكر لأن أثرَه ومقتضاه - من نحو الرفق باليتيم والسائل - هو المطلوب الأهم.

وهذه الوظيفة - توجيه النظر إلى المذكور لأهميته - ظاهرة في أكثر مواضع الفاء الفصيحة؛ وتأمَّل مثلا: قولَه تعالى ﴿ فَأَنْبَعَهُم فِرْعَوْنُ ﴾ طه: ٧٨ ، والتقدير: فسرى موسى بقومه فأتبعهم فرعون، وقولَه تعالى ﴿ فَقَالَتُ هَلَ أَدُلُكُمُ عَلَىٓ أَهْلِ بَيْتِ فسرى موسى نفسها فقالت...، يَكُفُلُونَهُ لَكُمُ القصص: ١٢ ، والتقدير: فأظهرت أخت موسى نفسها فقالت...، وقولَه تعالى ﴿ فَلَمَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعَى ﴾ الصافات: ١٠٢ ، والتقدير: فولد له وأيفع الغلام وبلغ معه السعي فلما بلغ معه السعي. وتأمُّل ما سبق من مواضع الفاء الفصيحة يُظهر أنّ إبراز الحدث المهم (المذكور بعد الفاء) اقتضى استخدامَها لتسويغ غياب الأحداث النّبوز.

# نتائج البحث

انطلقت هذه الدراسة صوبَ غايةٍ من التحرير والتحليل يدلُّ عليها عنوانُها، وقد انتهَت من ذلك إلى نتائجَ تفصيلية، أبرزها:

- تحرير مفهوم الفاء الفصيحة.

- ضبط موقع الفاء الفصيحة بين أقسام الفاءات الكبرى، وتحرير العلاقة بينها وبين بعض أنواع الفاءات القربية منها (فاء جواب الشرط - فاء السببية - فاء التفريع).

- تحرير الوظائف النصّية الأساسية للفاء الفصيحة (الاقتصاد – السبك) ورصدُ طائفةٍ من وظائفها السياقية.

هذا، وإلى الله الوجهُ أنْ يفتح علينا وبنا وأنْ يرزقنا حسن الفهم ويهدينا إلى سواء السبيل!

# ثبت المصادر والمراجع

# أولا: القرآن الكريم

## ثانيا: الكتب العربية

- [۱] ابن الأثير، ضياء الدين أبو الفتح نصر الله بن محمد الشيباني الجزري (ت ٦٣٧هـ). "المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر". تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد. بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٠ه.
- [۲] الألوسي، أبو الفضل شهاب الدين محمود بن عبد الله (ت ۱۲۷۰هـ). "روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني". تحقيق: علي عبد الباري عطية. ط۱. بيروت: دار الكتب العلمية، ۱٤۱٥ ه.

- [۳] الأنباري، كمال الدين، أبو البركات، عبد الرحمن بن محمد (ت ٥٧٧هـ). "الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين". ط١. بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م
- [٤] براون، ج. ب. وج. يول. "تحليل الخطاب". ترجمة د. محمد لطفي الزليطني ود. منير التريكي. الرياض: جامعة الملك سعود، ١٤١٨هـ/١٩٩٧م.
- [0] البيضاوي، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر (ت ١٨٥هـ). "أنوار التنزيل وأسرار التأويل". تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي. ط١. بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤١٨هـ.
- [7] التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر (ت٧٩١هـ). "مختصر المعاني على التلخيص". ط١. قُم: منشورات دار الفكر، ١٤١١هـ.
- [۷] الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (ت ٢٥٥هـ). "البيان والتبيين". تحقيق: عبدالسلام هارون. ط۷. القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- [٨] الجرجاني، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت ٤٧١ أو ٤٧٤هـ). "دلائل الإعجاز". تحقيق: محمود محمد شاكر. القاهرة: مكتبة الخانجي، طبعة خاصة لمكتبة الأسرة. د.ت.
- [9] ابن جني، أبو الفتح عثمان الموصلي (ت ٣٩٢هـ). "سر صناعة الإعراب". تحقيق: أحمد رشدي ومحمد فارس. ط١. بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- [10] حبنّكة، عبد السلام حسن الميداني الدمشقي (ت ١٤٢٥هـ). "البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها". ط١. دمشق: دار القلم، ١٤٢٦هـ/ ١٩٩٦م.

- [۱۱] حقي، أبو الفداء إسماعيل بن مصطفى الإستانبولي الحنفي الخلوتي (ت ۱۱۲۷هـ). "روح البيان في تفسير القرآن". بيروت: دار الفكر، د.ت.
- [۱۲] أبو حيان، أثير الدين محمد بن يوسف الأندلسي (ت ٧٤٥هـ). تحقيق: صدقي محمد جميل. بيروت: دار الفكر، ١٤٢٠هـ.
- [۱۳] دي بوجراند، روبرت. "النص والخطاب والإجراء". ترجمة د. تمام حسان. ط١. القاهرة: عالم الكتب، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- [18] الرضيّ، محمد بن الحسن الاستراباذي (ت ٦٨٦هـ). "شرح كافية ابن الحاجب في النحو". تحقيق: د. يوسف حسن عمر. ليبيا: جامعة قاريونس، ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.
- [10] الرماني، أبو الحسن علي بن عيسى (ت ٣٨٤هـ). "معاني الحروف". تحقيق: د. عبد الفتاح شلبي. ط٢. جدة: دار الشروق، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.
  - [١٦] الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد (ت ٥٣٨هـ):
- أ) "الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل". ط٣. بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ.
- ب) "المفصل في صنعة الإعراب". تحقيق: د. علي بو ملحم. ط١. بيروت:
   مكتبة الهلال، ١٩٩٣م.
- [۱۷] السجلماسي، أبو محمد القاسم بن محمد (ت بعد ۷۰۶هـ). "المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع". تحقيق: علال الغازي. ط۱. الرباط: مكتبة المعارف، ١٩٨٠هـ/١٩٨٠م.
- [۱۸] أبو السعود، محمد بن محمد بن مصطفى العمادي (ت ۹۸۲هـ). "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم". بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ت.

- [۱۹] السكاكي، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر (ت ٦٢٦هـ). "مفتاح العلوم". ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه: نعيم زرزور. ط٢. بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
- [۲۰] سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان (ت ۱۸۰هـ). "الكتاب". تحقيق: عبد السلام هارون. ط۳. القاهرة: مكتبة الخانجي، ۱۶۸۸هـ/ ۱۹۸۸م.
- [۲۱] السيوطي، جلال الدين أبو بكر بن عبد الرحمن (ت ۹۱۱هـ). "نواهد الأبكار وشوارد الأفكار"، حَاشِيةٌ عَلَى تفْسيرِ البَيضَاوِي. مكة: جامعة أم القرى، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٥م.
- [۲۲] الشريف الجرجاني، علي بن محمد (ت ۸۱٦هـ). "المصباح في شرح المفتاح". تحقيق: يوكسل جليك (رسالة دكتوراه في الأصل). استانبول، ۲۰۰۹م.
- [٢٣] الشهاب الخفاجي، أحمد بن محمد بن عمر (ت ١٠٦٩هـ). "عِنَايةُ القَاضِي وَكِفَايةُ الرَّاضِي"، حَاشِيةٌ عَلَى تفْسير البَيضَاوي. بيروت: دار صادر، د.ت.
- [۲٤] طنطاوي، محمد سيد (ت ۱۶۳۱هـ). "التفسير الوسيط للقرآن الكريم". ط١. القاهرة: دار نهضة مصر، ۱۹۹۷ ۱۹۹۸م.
  - [70] الطيبي، شرف الدين الحسين بن عبد الله (ت ٧٤٣هـ):
- أ) "التبيان في البيان". تحقيق: عبد الستار حسين زموط. رسالة دكتوراه.
   جامعة الأزهر: كلية اللغة العربية، ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م.
- ب) "فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب"، حاشية على الكشاف. تحقيق: مجموعة من الباحثين. الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة: كلية القرآن الكريم، ١٤١٣ ١٤١٦هـ.

- [۲٦] ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد (ت ۱۳۹۳هـ). "التحرير والتنوير". تونس: الدار التونسية للنشر، ١٩٨٤م.
- [۲۷] العاملي، بهاء الدين محمد بن حسين بن عبد الصمد (ت ۱۰۳۱هـ). "الكشكول". تحقيق: محمد عبد الكريم النمري. ط۱. بيروت: دار الكتب العلمية، ۱۶۱۸هـ/ ۱۹۹۸م.
  - [٢٨] عباس حسن (ت ١٣٩٨هـ). "النحو الوافي". ط١٥. القاهرة: دار المعارف.
- [۲۹] ابن عبد ربه، شهاب الدين أبو عمر أحمد بن محمد الأندلسي (ت ٣٢٨هـ). "العقد الفريد". ط١٠ بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٤هـ.
- [٣٠] أبو عبيدة، معمر بن المثنى البصري (ت ٢٠٩هـ). "مجاز القرآن". تحقيق: محمد فواد سزگين. القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٣٨١هـ.
- [٣١] عضيمة، محمد عبد الخالق (ت ١٤٠٤هـ). "دراسات لأسلوب القرآن الكريم". القاهرة: دار الحديث، د.ت.
- [٣٢] ابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن المصري (ت ٧٦٩هـ). "شرح ألفية ابن مالك". تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد. ط ٢٠. القاهرة: دار التراث، دار مصر للطباعة، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- [٣٣] العلوي، يحيى بن حمزة الحسيني الملقب بالمؤيَّد باللَّه (ت ٧٤٥هـ). "الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز". تحقيق: د. عبد الحميد الهنداوي. ط١. بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٣هـ.
- [٣٤] أبو غزالة، إلهام، وعلي خليل حمد. "مدخل إلى علم لغة النص تطبيقات لنظرية دي بوجراند ودريسلر". ط٢. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٩م.

- [٣٥] القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف (ت ٦٤٦هـ). "إنباه الرواة على أنباه النحاة". تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط١. القاهرة: دار الفكر العربي، وبيروت: مؤسسة الكتب الثقافية، ٢٠٦هـ/ ١٩٨٢م.
- [٣٦] الكفوي، أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني (ت ١٠٩٤م). "الكليات". تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري. بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٩هـ / ١٩٩٨م.
- [۳۷] ابن كمال باشا، شمس الدين أحمد بن سليمان (ت ٩٤٠هـ). "أسرار النحو". تحقيق: د. أحمد حسن حامد. ط٢. دار الفكر، ١٤٢٢هـ/٢٠٩م.
- [٣٨] المالقي، أحمد بن عبد النور (ت ٧٠٢هـ). "رصف المباني في شرح حروف المعاني". تحقيق: د. أحمد محمد الخراط. ط٣. دمشق: دار القلم، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.
- [٣٩] المبرِّد، أبو العباس محمد بن يزيد (ت ٢٨٥هـ). "الكامل في اللغة والأدب". تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ط٣. القاهرة: دار الفكر العربي، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- [٤٠] المرادي، بدر الدين الحسن بن قاسم (ت ٧٤٩هـ). "الجنى الداني في حروف المعاني". تحقيق: د. فخر الدين قباوة ومحمد نديم فاضل. ط١. بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- [13] المرزباني، أبو عبيد الله محمد بن عمران (ت ٣٨٤هـ). "نور القبس المختصر من المقتبس في أخبار النحاة والأدباء والشعراء". اختصار الحافظ أبي المحاسن اليغموري (ت ٣٧٣هـ). تحقيق: رودلف زلهايم. ألمانيا: دار فرانتس شتاينر بفيسبادن للنشر، ١٩٦٤م/ ١٣٨٤ه.

- [٤٢] ابن نور الدين، محمد بن علي الموزعي (ت ٨٢٥هـ). "مصابيح المغاني في حروف المعاني". د. عايض بن نافع العمري. ط١. القاهرة: دار المنار، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- [٤٣] ابن هشام، جمال الدين عبد الله بن يوسف الأنصاري المصري (ت٧٦١ه). "مغني اللبيب عن كتب الأعاريب". تحقيق: د. عبد اللطيف الخطيب. السلسلة التراثية (٢١). ط١. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.

# ثالثا: الكتب والدوريات الأجنبية

- [44] Crystal D. "The cambridge encyclopedia of language". Cambridge university press. n. d.
- [45] Halliday, M. A. & Ruqaiya Hassan. "Cohesion in english". London: Longman, 1976.
- [46] Malmkjaer, Kirsten. "The linguistics encyclopedia". London & New York: Routledge, 2006.
- [47] Sanders, T. & Maat, H. P. "Coherence and cohesion: linguistics approaches". Netherlands: Utrecht university, Utrecht institute of linguistics OTS, published by Elsevear 2006, vol. 99, 591-595. Stable URL:
  - http://www.hum.uu.nl/medewerkers/h.l.w.pandermaat/coherence\_doc/cohesio nencoherence2006.pdf
- [48] Stephen P. Witte & Lester Faigley. "Coherence, cohesion, and writing quality". College Composition and Communication. Vol. 32, No. 2, Language Studies and Composing [published by National Council of Teachers of English]. May, 1981, 189-204. Stable URL:
  - http://www.jstor.org/discover/10.2307/356693?sid=21105565700833&uid=37 38952&uid=2&uid=4

أحمد حمودة موسى

# Al faā Al-faṣīḥa, Specifications and Textual Functions: A sample of the Qur'ānic Text

#### Dr. Ahmed Musa Hamouda

Faculty of Arts and Human Sciences - Yanbu - Taibah University

Abstract. This paper deals with one type of Al faā120; Al faā Al-faṣīḥa that much found in Arabic. It tries to develop a framework for this faā, conceptually and functionally throughout answering two main questions: (1) what is the concept of Al faā Al-faṣīḥa? (2) What is the value of Al faā Al-faṣīḥa in the Arabic text?

In the first part, the account provides a vision for the definition of this faā, the reason for calling it Al faā Al-faṣīha, its location among the Arabic faās, and its relationship with the other similar faās.

In the second part, the research explores the functional roles of Al faā Alfaṣīḥa in-text, throughout the application on the Qur'ānic text. It concludes that this faā has two main textual functions: cohesion and economy. In addition to some other various contextual functions.

Key words: Al faā Al-faṣīḥa, the Qur'ān, economy, cohesion, text, context.

<sup>(120)</sup> Literally,  $Al\ fa\bar{a}$  is a letter that has a similar pronunciation to the English labiodental \( f\). Technically, it is an independent element performing different functions such as, addition, conjunction, and causality.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ١١٨٧-١٢٢٦، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

# أسلوب الترقى وتصعيد المعانى في سورة القارعة

# د. خالد محمد العثيم أستاذ مساعد . كلية الملك خالد العسكرية الحرس الوطني، الرياض

ملخص البحث. أسلوب الترقي وتصعيد المعاني من الأساليب التي يزخر بما القرآن الكريم، وقد احتفى به العلماء، حتى نصّ الزمخشري على أن علم المعاني، لا يقتضي غير أسلوب الترقي.

وهو من المباحث الدقيقة في البلاغة القرآنية، وقد حاولت تتبع هذه الظاهرة، وتلمس جمالها وبيان أسرارها، وذلك من خلال تطبيقها على سورة القارعة، مستعيناً بأهم المباحث البلاغية التي تضمنتها هذه السورة، كالتشبيه، والمقابلة، وبراعة الاستهلال، والشرط والجزاء، والاستفهام، والتكرار، وهذا الأسلوب يتسع لينتظم مباحث عدة من مباحث البلاغيين، والتي تقوم على مراعاة الملاءمة بين المعاني، والربط فيما بينها، كالتخلص، وحسن النسق والتعريج، بيد أن أسلوب الترقي وتصعيد المعاني، ينتقل بين المعاني على سبيل تصعيدها، والوصول إلى ذروتما في المعنى الواحد.

#### المقدمة

إنّ الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أنّ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أمّا بعد:

فإنّ المتأمل في هذا الكتاب الحكيم يرى عجباً من مظاهر الإعجاز، التي كلما زاد الإنسان فيها تفكراً واعتباراً، تجددت له معانيه أبكاراً، وهذا من بركة القرآن وتدبره ﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولو الألباب﴾(١).

وكتاب بهذه المنزلة حريّ بطالب اللغة والبلاغة شحذ همته لدراسته، والوقوف على شيء من أساليب القرآن العظيم (أسلوب الترقي وتصعيد المعاني)، وهو أسلوب خفي دقيق يأخذ بالنفس إلى منتهاها، من خلال تتبع تلك المعاني والغوص في أعماقها حتى تكتمل تلك الصورة الصاعدة للمعنى، موظفاً فيه كثيراً مما تحويه الآية أو الآيات من أساليب بلاغية.

لذا رأيت دراسة هذا الأسلوب دراسة علمية متخصصة ، ذات منحنى تطبيقي ، فاخترت (سورة القارعة) لتكون مجالاً للتطبيق عليها ، وقد سميت البحث (أسلوب الترقي وتصعيد المعاني في سورة القارعة) ، ولم أجد دراسة علمية تناولت أسلوب الترقي وتصعيد المعاني في هذه السورة.

وثمّة أبحاث في هذا المجال، منها (أسلوب الترقي والتدرج في القرآن الكريم)(٢) للدكتور عبدالله محمد سليمان هنداوي، وهي دراسة شمولية جيدة لكنه لم يتناول سورة معينة.

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) نشر هذا البحث في مجلة كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر، فرع الزقازيق مجلد ١١ العدد ١٣. ٥٨٣-٥٨٣.

وبحث للدكتور ناصر بن عبدالرحمن الخنين، وقد تناول فيه (سورة الزلزلة)، وهو بحث يتسم بالعمق، وعنوانه (أسلوب الترقي وتصعيد المعاني في سورة الزلزلة)<sup>(٣)</sup>.

وقد حاولت جهدي بلا تكلف، أن أرصد هذا الترقي والتصعيد في سورة القارعة من بدايتها حتى نهايتها، كخط بياني، أتتبعه صعوداً ونزولاً في معنى متحد ومضمون واحد، وقدراوح منهج البحث بين المنهج التاريخي، والوصفى التحليلي.

وقد سار البحث في خطته العلمية على جانبين:

الأول: الجانب التنظيري متمثلاً في بيان الآتي:

- أ) المعنى اللغوي للترقي والتصعيد.
- ب) مواضع بحث الترقى والتصعيد في الدراسات البلاغية والقرآنية.

ثانياً: الجانب التطبيقي:

- أ) موضوع سورة القارعة، ومقامها.
- ب) عناصر النظم المؤثرة، في أسلوب الترقي، وتصعيد المعاني في السورة،
   وذلك حسب الآتي:
  - ١ براعة الاستهلال.
  - ٢ الاستفهام والتكرار.
    - ٣ ظرف الزمان.
      - ٤ التشبيه.
    - ٥ الشرط والجزاء.
      - ٦ المقابلة.

والله أسأل أن يسدد الجهد، ويحسن القصد، وأن ينفع به ويبارك.

<sup>(</sup>٣) نشر هذا البحث في مجلة العلوم العربية، جامعة الإمام، العدد ١٩، ص: ٧٠-١٠٠.

# أولاً: الجانب النظري

المعنى اللغوي للترقي والتصعيد:

جاء في معاجم اللغة من معاني "رقا" أنها بمعنى: التدرج، والصعود، والارتفاع، يقول ابن منظور: رقي إلى الشيء رُقيًا وارتقى يرتقي وترقى: صعد..، ويقال: ما زال فلان يترقى به الأمر حتى بلغ غايته...، وترقى في العلم، أي: رقي فيه درجه (١).

وأما التصعيد فهو من مادة الفعل الثلاثي "صعد"، وقد قال -عن معنى أصله اللغوي -ابن فارس ما نصه: "الصاد، والعين، والدال، أصل صحيح، يدل على ارتفاع ومشقة، من ذلك الصعود خلاف الحدور، ويقال: صعد يصعد...، والصعود: العقبة الكؤود، والمشقة من الأمر: قال الله تعالى: ﴿ سَأَرْهِفَهُ, صَعُودًا ﴾ (المدثر: ١٧)

ومن الباب الصعداء، وهو تنفس بتوجع: فهو نفس يعلو، فهو من قياس الباب (٥)

وجاء في اللسان: صَعِد المكان صُعوداً، وأصعد، وصَعّد: ارتقى مشرفاً (١٠). وقال الراغب الأصفهاني: الصعود: الذهاب في المكان العالى (١٠).

وقال الفيروز آبادي والإصعاد، قيل: هو الإبعاد في الأرض، سواء كان ذلك صعوداً أو حدوراً، وأصله من الصعود، وهو الذهاب إلى الأمكنة المرتفعة، كالخروج من البصرة إلى نجد، ، ثم استعمل في الإبعاد وإن لم يكن فيه اعتبار الصعود،

<sup>(</sup>٤) لسان العرب لمحمد بن مكرم بن منظور الافريقي (بيروت، دار صادر، د.ت) ، مادة رقا.

<sup>(</sup>٥) معجم مقاييس اللغة لابن فارس، ت/ عبد السلام هارون (بيروت، دار الجيل) ١٤٢٠، مادة صعد

<sup>(</sup>٦) لسان العرب: مادة: صعد.

<sup>(</sup>٧) المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني، ت/ محمد سيد كيلاني (بيروت، دار المعرفة، د.ت) ، مادة: صعد.

كقولهم: تعال، في أنه في الأصل دعاء إلى العلو، ثم صار للمجيء، سواء كان إلى أعلى أو إلى أسفل، قال تعالى ﴿ إِذْ تُصَعِدُونَ ﴾، قيل: لم يقصد بقوله: (إذ تصعدون) إلى الإبعاد في الأرض، وإنما أشار به إلى علوهم فيما تحروه وأتوه، كقولهم: أبعدت في كذا، وارتقيت فيه كل مرتقى (٨).

وفي كلام الفيروز آبادي ملمح دقيق، يشير به إلى أن الإصعاد ليس محصوراً بالصعود، بل إنه يتعدى ذلك إلى الحدور، وهو ما نراه ماثلاً في المعاني القرآنية، فأنت تجد بعض الآيات آخذة في صعود تراتبي من الأدنى إلى الأعلى، وفي موضع آخر تجده من الأعلى إلى الأدنى، وهو ما سنراه في الجانب التطبيقي من هذا البحث.

# - مواضع بحث الترقي والتصعيد في الدراسات البلاغية والقرآنية:

لا نكاد نجد هذا المصطلح عند أصحاب الدراسات البلاغية، الذين اشتهروا بتأصيل وتقعيد البحث البلاغي، كعبدالقاهر الجرجاني، أو أبي يعقوب السكاكي، أو الخطيب القزويني؛ وإنما وردت إشارات عامة في مواضع متفرقة، أغلبها بالدراسات القرآنية المنقرة عن أسرار التنزيل ولطائف الإعجاز، في مواضع كالتقديم والتأخير، وترتيب المفردات، ونظم الكلمات، وتقديم الأولى على ما دونه.

فقد نبه عليه الزمخشري في الكشاف، في مواضع تتعلق بالتقديم والترقي من الأدنى إلى الأعلى، وهذا ظاهر في تفسيره للبسملة (٩).

<sup>(</sup>٨) بصائر ذوي التمييز للفيروز آبادي (بيروت، المكتبة العلمية) د. ت، بصيرة في صعد.

<sup>(</sup>٩) انظر: الكشاف للزمخشري، ت. محمد عبدالسلام شاهين (بيروت، دار الكتب العلمية) ، ط/١، ١٤١٥هـ، ٩) انظر: الكتب العلمية) ، ط/١، ٢١٤/٠

بل نص الزمخشري على أن علم المعاني لا يقتضي غير أسلوب الترقي، (١٠) وزاده تقريراً "ابن المنير" في حاشيته على الكشاف، في الموضع الذي ذكر فيه الزمخشري مضمون جملته فقال: (ونحن نمهد تمهيداً يرفع اللبس، ويكشف الغطاء عن قانون البلاغة في الترقي، فنقول: النكتة في قاعدة الترقي، والتي تستلزم مراعاته في الكلام البليغ التنائي عن التكرار، والسلامة عن النزول، وهي توجب في مواضع تقديم الأعلى، وفي مواضع تأخيره، فإذا اعتمدت ذلك، فمهما أدى إلى أن يكون آخر كلامك نزولاً بالنسبة إلى أوله، أو يكون الأخر مندرجاً في الأول قد أفاده وأنت مستغن عن الآخر، فاعدل عن ذلك إلى ما يكون ترقياً من الأدنى إلى الأعلى، واستئنافاً لفائدة لم يشتمل عليها الأول)(١١).

ويشير إليه الزركشي إبان حديثه عن التقديم والتأخير في برهانه حيث أفرد فصلاً عن أنواع التقديم، قال: "السابع عشر: الترقي.

كقوله: ﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا﴾ (١٦)، الآية، فإنه سبحانه بدأ منها بالأدنى لغرض الترقي، لأن منفعة الرابع أهم من منفعة الثالث، فهو أشرف منه، ومنفعة الثالث أعم من منفعة الثاني، ومنفعة الثاني أعم من منفعة الأول، فهو أشرف منه ". (١٣)

<sup>(</sup>١٠) انظر: الكشاف: ١٧/١ه ورد ذلك في تفسيره قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيخُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقَرّبُونَ وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ (النساء: ١٧٢) في تقديم ذكر المسيح على الملائكة.

<sup>(</sup>١١) الانتصاف على هامش الكشاف، لابن المنيرالإسكندري: ١/٨٥٠.

<sup>(</sup>١٢) الأعراف: ١٩٥.

<sup>(</sup>١٣) البرهان في علوم القرآن للزركشي، ت.مصطفى عبدالقادر عطا (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/١، ١٤٠٨هـ: ٣١٣/٣. (ويقصدبالرابع الأعين، والثالث الآذان في تتمة الآية)

وقد قارب الطيبي (١٤) تعريفه بقوله: "والترقي أن يذكر معنى، ثم يردف لما هو أبلغ منه، ومثل له بقوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ (١٥)، وقوله -... ﴿ فَلاَ نَقُلُ لَمُ مَا أُنِّ وَلَا نَنْهُرْهُمَا ﴾.(١١)

والترقي والتصعيد في المعاني، مظهر من مظاهر الإعجاز، يتسع لينتظم مباحث عدة من مباحث البلاغيين، فأنت تجده قريباً من مبحث التخلص، القائم على مراعاة الملاءمة بين المعاني والربط فيما بينهما، مع الأخذ في الحسبان حالة المتلقي النفسية، الذي يهيأ: فيتهيأ للانتقال من معنى إلى آخر في لطف خفي: يدركه الذكي (۱۷)، وقد حكى ابن أبي الإصبع عن أصحاب الإعجاز أنه نظراً لدقة التخلص ولطفه فقد عدوه وجه الإعجاز فقال: (وقد ذهب أصحاب الإعجاز إلى أنه وجه الإعجاز وهو دقيق في عين الغبي، خفي يخفى على غير الإعجاز إلى أنه وجه الإعجاز وهو مبثوث في الكتاب العزيز من أوله إلى آخره، فإنك الحذاق من ذوي النقد، وهو مبثوث في الكتاب العزيز من أوله إلى آخره، فإنك تقف من الكتاب العزيز على مواضع، تجدها في الظاهر فصولاً متنافرة لا تعرف كيف تجمع بينهما، فإذا أنعمت النظر وكنت ممن له درجة بهذه الصناعة، ظهر لك الجمع بينها.

<sup>(</sup>١٤) التبيان في البيان لشرف الدين حسين الطيبي، ت. عبدالستار حسين زموط (القاهرة، داروهبة): ٩٩١ - ٩٤- ٩٤.

<sup>(</sup>١٥) الحشر: ٢٤٠.

<sup>(</sup>١٦) الإسراء: ٢٣.

<sup>(</sup>۱۷) انظر: شروح التخليص، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت، /٥٣٥,٤

<sup>(</sup>١٨) تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن لابن أبي الأصبع المصري. الدكتور حفني محمد شرف (مصر، وزارة الأوقاف، لجنة إحياء التراث) ١٤١٦ه، ٤٣٣.

وهذا ظاهر في السور الطوال، أو السور القصيرة ذات الأغراض المتعددة، والذي يشف عنه كلام العلماء في حسن التخلص، أنه انتقال من معنى إلى معنى آخر مستقل، أما الترقي وتصعيد المعاني، فهو انتقال بين المعاني على سبيل تصعيدها، والوصول إلى ذروتها في المعنى الواحد، وليس المراد الانتقال بين المعاني المستقلة، وهو ما سيجتهد الباحث فيه أثناء تأمله في دقائق الترقي والتصعيد في سورة القارعة.

وحينا نراه يتجلى قريباً من مبحث (حسن النسق) وذكره ابن الأثير الحلبي مرة تحت اسم (حسن النسق والانسجام) ومرة تحت اسم (التعريج) فقد قال عن المسمى الأول: "أن تأتي الكلمات النظمية والنثرية متتاليات متلاحمات تلاحماً سليماً" (١٩٠) وعن المسمى الثاني قال: " هذا الباب يسمى بحسن الارتباط، ويسمى حسن الترتيب ويسمى حسن النسق وحقيقته ائتلاف الكلام بعضه ببعض، حتى كأنه أفرغ في قالب واحد وأكثر ما يوجد هذا النوع مستعملاً في كتاب الله تعالى، الدال على الإعجاز"(٢٠).

وذكره ابن حجة فقال: "أن يأتي المتكلم بكلمات من النثر، والأبيات من الشعر متتاليات متلاحمات تلاحماً مستحسناً مستبهجاً، وتكون جملها ومفرداتها منسقة متوالية". (۲۱)

وهذا أظهر ما يكون، حين تكون السورة ذات غرض واحد، كما هو الحال في سورة القارعة.

<sup>(</sup>١٩) جواهر الكنز: ٢٩٧.

<sup>(</sup>۲۰) المصدر نفسه: ١٥٥.

<sup>(</sup>٢١) خزانة الأدب: خزانة الأدب للبغدادي، ت/ عبد السلام هارون (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط/٣، هـ، ٢١) خزانة الأدب. ١٤٠٩هـ. ٣٨٨/٢.

وحتى مبحث الاطراد نجد للترقي حضوراً فيه وشبها، غير أن الاطراد خاصاً في الأسماء، والترقى أوسع منه وأشمل.

فالاطراد هو: الإتيان بأسماء في النص مرتبة ترتيباً تصاعدياً أو تنازلياً.

قال ابن رشيق في العمدة: "ومن حسن الصفة أن تطرد الأسماء من غير كلفة ولا حشو فارغ، فإنها إذا اطردت دلت على قوة طبع الشاعر وقلة كلفته ومبالاته بالشعر ومن ذلك قول الأعشى: (٢٢)

أقيس بن مسعود بن قيس بن خالد وأنت امرؤ ترجو شبابك وائل) (TT) ومن شواهده في القرآن:

قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّبَعْتُ مِلَّهَ ءَابَآءِىٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ (٢٤).

وهنا لم يذكر الآباء على الترتيب، وإنما حسب الملة، فالأب في الملة إبراهيم، ثم رتب الأسماء تنازليا.

وقوله سبحانه: ﴿ أَلَهُ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَـادٍ وَثَـمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَهِمِيمَ ﴾ (٢٥).

فجاء الترتيب هنا حسب الأقدمية ؛ لأنها توالي أحداث تاريخية.

وقوله: ﴿ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ يَ إِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَّ أَقِمُواْ ٱلدِّينَ ﴾ (٢٦).

فجاء ترتيب الأسماء هنا حسب الأقدمية في الرسالة والنبوة.

<sup>(</sup>٢٢) انظر ديوان الأعشى، شرحه مهدي محمد ناصر (بيروت، دار الكتب العملية، ط/١، ١٥٦) : ١٥٦.

<sup>(</sup>٢٣) العمدة في صناعة الشعر ونقده لابن رشيق القيرواني، ت.د عفيف نايف حاطوم (بيروت، دار صادر، ط/١، ١٤٢٤هـ) ٨٢/٢.

<sup>(</sup>۲٤) يوسف: ۳۸.

<sup>(</sup>٢٥) التوبة: ٧٠.

<sup>(</sup>۲٦) الشورى: ۱۳.

إذا فهذا البحث (الترقي والتصعيد) هو من الاتساع بحيث ينتظم مباحث عدة، وترى بلاغته يُدلُّ بها التقديم حينا، (حسن التخلص) أو (حسن النسق) أو الاطراد وهذه المباحث تتكامل ولا تتفاضل، والرقي بعبقرية هذه اللغة، وإدراك أسرارها لا يمكن الوقوف عليه، إلا من خلال رؤية شاملة تعتد بكل جهد تناول الدرس البلاغي، وحرص على تلمس القيم الجمالية، والكشف عنها.

وهذا ما سيتبين في أثناء تأمل دراسة سورة القارعة، وما في آياتها من ترق وتصعيد للمعاني.

# ثانياً: الجانب التطبيقي

- موضوع سورة القارعة ، ومقامها:

سورة القارعة مكية، أخرج ابن مردويه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: نزلت سورة القارعة بمكة (۲۷).

وموضوعها، موضوع كوني عظيم، ومقامها هو عرض بياني لمشهد مهول، تتناول آثاره الناس والجبال، فيبدو الناس ذوو الأحلام والعقول فيه، سفهاء، حائرين (كالفراش المبثوث) لا يملك أحدهم لنفسه وجهه، ولا يعرف له هدفاً، وتبدو الجبال الراوسي الثابتة الراسخة (كالعهن المنفوش) خفيفة تتقاذفها الرياح، وتعبث بها، ثم تنتهي السورة في هذا المشهد المفزع إلى ما يؤول إليه الناس، فناج في (عيشة راضية) وهالك في (نار حامية).

كل ذلك وغيره من المشاهد، تدرجت السورة في تصويره، وترقت في الكشف عنه، فتنامت المعاني وتصاعدت في مبان معبرة، وألفاظ دالة مصورة، انبنى بعضها على بعض بنظم عجيب صعد بمعانيها إلى سلم مقاصدها، وتضافرت عناصر النظم

<sup>(</sup>٢٧) انظر:الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي ( بيروت، دار الكتب العلمية، ط/١، ١٤١١هـ) ٢٠٥/٨.

على تجلية ذاك الحدث القارع، وتصويره في تسلسل أسلمنا فيه مطلع السورة المفزع (القارعة) إلى نهاية مؤلمة للمفرطين (نار حامية).

والمتأمل لسورة القارعة، يلحظ أن الترقي وتصعيد المعاني جاء من أول لفظة فيها، وذلك بالنظر إلى خواتيم السورة قبلها (العاديات) ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ (٩) وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ (١٠) إِنَّ رَبَّهُمْ يَهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ) (٢٨).

فإنه سبحانه لما ختم السورة بقوله: (إن ربهم بهم يومئذ لخبير) فكأنه قيل: وماذاك اليوم؟

فقيل: هي القارعة (٢٩).

قال البقاعي:

"لما ختم العاديات بالبعث، ذكر صيحته فقال: (القارعة) أو الصيحة أو القيامة، سميت بها لأنها تقرع أسماع الناس وتدقها دقاً شديداً عظيماً، مزعجاً بالأفزاع والأجرام الكثيفة بالتشقق والانفطار، والأشياء الثابتة بالانتثار (٣٠٠).

فهذا القرع، وهذا الدق الشديد، وهذا القرع الذي يحدثه لفظ (القارعة) المتصاعد فجأة في بدء السورة، يهيئ النفس أن ثمة هولاً يحبس الأنفاس، ويفزع الأسماع والقلوب بقرعها حساً ومعنى.

عناصر النظم المؤثرة في الترقى وتصعيد المعانى في السورة:

إن من ينعم النظر في نظم هذه السورة العظيمة، ثم يمعن الفكر في دلالات نظمها يجد أنه قد اجتمع فيها من عناصر النظم المؤثرة، ومن مظاهر البيان المعبرة، ما

<sup>(</sup>۲۸) العاديات: ٩-١١.

<sup>(</sup>٢٩) انظر التفسير الكبير للفخر الرازي (بيروت، دار الكتب العلمية، ط/١، د، ت) ٦٦/٦٢.

<sup>(</sup>۳۰) نظم الدرر: ۱۳/۸ه.

جعل الغرض البلاغي من نزولها يتجلى في معاني كلمها، ويستبين من مقاطع فواصلها، فكان اجتماع تلك العناصر النظمية، وانضمام هذه الظواهر اللغوية أمارة من أمارات إعجازها، ولعلنا نقف وقفات بيانية مع كل عنصر على حدة، حتى نعرف الوظيفة اللغوية التي أداها في النظم الحكيم، وحتى نستجلي درجة التصعيد البياني التي نهض بها في سلم مقاصد السورة الكريمة، وذلك وفق التدرج النظمي الآتي: (٢١)

افتتحت السورة بقوله سبحانه (القارعة) ويعد هذا الافتتاح من براعة الاستهلال، إذ تضمنت الإشارة إلى ما سبق الكلام من أجله في أبلغ عبارة، وأجزل معنى، إذ الافتتاح بلفظ (القارعة) افتتاح مهول، وفيه تشويق إلى معرفة ما سيخبر به (٣٢).

ويدور معنى قرع، حول الضرب، والدق، والشدة، يقال: قرعت الشيء أقرعه، ضربته، والقارعة: الشديدة من شدائد الدهر، وسميت بذلك؛ لأنها تقرع الناس، أي تضربهم بشدتها، قال تعالى ﴿ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ ﴾ (٣٣) أي داهية تفجؤهم (٤٣).

والمراد بـ "القارعة": الساعة التي يقرع قلوب الناس هولها، وعظيم ماينزل بهم من البلاء عندها، وذلك صبيحة لا ليل بعدها، وهي من أسماء يوم القيامة، وهذا هو

<sup>(</sup>٣١) أسلوب الترقى وتصعيد المعاني في سورة الزلزلة: ٧٤.

<sup>(</sup>٣٢) التحرير والتنوير لمحمد الطاهر ابن عاشور، (نسخة مصورة عن الدار التونسية للنشر) ٥٠٩/٣٠.

<sup>(</sup>٣٣) الرعد: ٣١.

<sup>(</sup>٣٤) انظر: معجم مقاييس اللغة: مادة قرع، وبصائر ذوي التمييز: مادة قرع، واللباب في علوم الكتاب لأبي حفص الحنبلي، ت. عادل أحمد عبدالموجود، علي محمد معوض، (بيروت، دار الكتب العلمية، ط٢٠١/٢٠ (٢٠١/٢٠).

رأي جمهور المفسرين، وأن المراد بها: القيامة نفسها التي مبدؤها النفخة الأولى، ومنتهاها فصل القضاء بين الخلائق (٣٥).

وقد تضمنت هذه اللفظة معنى القرع والهول واللطم، فهي تقرع القلوب بهولها، والأسماع بشدة صوتها، ومن هنا ناسب الافتتاح بها في هذه السورة، ففي ذلك تحقيق لغرض السورة وكشف له، فالسورة كلها عن هذه القارعة، حقيقتها، وما يقع فيها، وما تنتهي إليه، فهي تعرض مشهداً من مشاهد يوم القيامة (٣٦).

والمتأمل في لفظ (قرع) حروفه كلها جهرية، وحرف القاف الذي بدئ به يحمل صفات كلها توحي بالقوة، فهو حرف انفجاري، شديد، مجهور، وفيه استعلاء وقلقلة، والقلقلة: اضطراب الصوت عند النطق بالحرف، حتى يسمع به نبرة قوية (٣٧).

ولم يفت على العلماء هذه الدلائل الصوتية للألفاظ، وأثرها في المعاني، فنرى إشارات عند ابن جني، والزمخشري، والزركشي، والعلوي وغيرهم، وكان ابن جني حفيا بأصوات الحروف، وذا حس مرهف بتتبع الظواهر الصوتية، ومنها قوله: "فإن كثيراً من هذه اللغة وجدته مضاهيا بأجراس حروفه أصوات الأفعال التي عبر بها عنها، ألا تراهم قالوا: قضيم في اليابس، وخضيم في الرطب، وذلك لقوة القاف، وضعف الخاء، فجعلوا الصوت الأقوى للفعل الأقوى، والصوت الأضعف للفعل الأضعف"(٢٨).

<sup>(</sup>٣٥) انظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري ( مصر، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، ط/٣، د. ت) ٥٧٣/٢٤.

<sup>(</sup>٣٦) في ظلال القرآن لسيد قطب (بيروت، دار الشروق) ط/ ١٣، ١٤٠٧هـ: ٣٩٦٠/٦

<sup>(</sup>٣٧) انظر: علم اللغة العام (الأصوات) للدكتور كمال محمد بشر (القاهرة، دار المعارف ط/٧، ١٩٨٠)

<sup>(</sup>٣٨) الخصائص لابن جني، ت. محمد على النجار (نسخة مصورة عن دار الكتب المصرية) . ٢٥/١.

ونراه يلفت النظر لقوة اللفظ وأثره في قوة المعنى، يقول: "وذلك أنهم لما جعلوا الألفاظ دليلة المعانى فأقوى اللفظ ينبغى أن يقابل به قوة المعنى"(٢٩٠).

إن لفظة (القارعة) التي افتتح الله بها السورة تحمل في رحمها معاني تُصعد الحدث في ذهن المتلقي، وتعظمه في حق شاهد الحال وقتها، بدءاً من لفظها (القارعة) المفزع للقلوب والأسماع، بدلالته على القرع، والضرب، والدق بشدة وقوة، وجرسه الذي لا يقل فزعاً، بما تحويه صفات حروفه من جهر، وشدة، وقلقة، وانفجار، توحى بهول حى لايقاس، ولكن وقعه على النفوس يبلغ مداه.

إن خصائص حروف مبنى الفعل وصفاته دالة دلالة تصويرية على المعنى المراد منه في مقام السياق الوارد فيه، وهنا مكمن الدقة في اصطفاء الكلمة المناسبة ثم توظيفها صوتياً ودلالياً في خدمة المعنى المراد، لتسهم في تأدية المقصود الأعظم، الذي وردت من أجله السورة الحكيمة، وهذا هو باب البلاغة ولبابها.

وهذا الاصطفاء للألفاظ وما تحويه من جرس وإيقاع، نرى أثره في مسامع وألباب أرباب الفصاحة، حتى هز نفوسهم، وأذكى مشاعرهم؛ مما حدا بكبرائهم أن يتعاهدوا على ألا يسمعوه، والتشويش عليه خلال قراءته ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون﴾(١٠٠).

# ٢ – الاستفهام والتكرار

قوله تعالى ﴿ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾ استفهام على جهة التعظيم والتفخيم لشأنها، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْمَاقَةُ ﴾ واختلفوا في سبب تسمية القيامة بالقارعة، فقيل: المراد بالقارعة: الصيحة التي يموت منها الخلائق؛ لأنها تقرع أسماعهم.

<sup>(</sup>٣٩) المصدر نفسه: ٢/٥٥١. (وانظرالكشاف ٢/٩٩١، والبرهان: ٣٨/٣)

<sup>(</sup>٤٠) فصلت: ٢٦.

وقيل: أن الأجرام العلوية والسفلية يصطكان، فيموت العالم بسبب تلك القرعة، فلذلك سميت القارعة، وقيل: تقرع الناس بالأهوال، كانشقاق السموات وأقطارها وتكوير الشمس، وانتشار الكواكب، ودك الجبال ونسفها وطي الأرض، وقيل: لأنها تقرع أعداء الله بالعذاب(١٤).

وهذا الحدث العظيم المفزع يتأكد بقوة، ونرى فيه تصعيداً للمعنى من خلال الاستفهام أولاً، (ما) والاستفهام للتعجب، مستعمل في التهويل على طريقة المجاز المركب؛ لأن هول الشيء يستلزم تساؤل الناس عنه (٢٤٠).

والتكرار ثانياً، إذ فيه تهويل لأمرها، وتفخيم لشأنها؛ يدل على هذا التهويل وذلك التعظيم، الإظهار الوارد فيها وحقه الإضمار، إذ لو جاء الكلام على مقتضى الظاهر لقيل: القارعة ماهية، ولكن جاء الكلام هنا على خلاف مقتضى الظاهر، لما في اللفظ المكرر من التهويل، والترويع، والتعظيم، كما أن فيه تفخيماً لشأنها، وزيادة في التهويل والتقرير (٢٠٠).

وهنا نلحظ أن في المعنى ترقياً إثر ترق، ففي الاستفهام تهويل، وفي الإظهار والتكرار ترويع، فالتعبير بالاسم الظاهر هنا، دون الاكتفاء بضميره حقق المعنى وعززه، ورقاه وصعده، وجعل للنفوس مجالاكي تتفكر فيه وعظيم شأنه.

<sup>(</sup>٤١) اللباب في علوم الكتاب: ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٤٢) انظر: البحر المحيط لأبي حيان، ت: عادل عبدالموجود، علي محمد معوض (بيروت: دار الكتب العلمية، ط/١، ١٤١٣هـ) ١٠/٨. ٥، والتحرير والتنوير: ٥١٠/٣٠.

<sup>(</sup>٤٣) انظر: التحرير والتنوير:  $(-0.1 \cdot / - 0.1 \cdot / - 0$ 

ثم يعيد سبحانه الاستفهام مقروناً بفعل يدل على التجهيل، وتصعيد آخر في المعنى، يزيد من الهول هولا، ويعظم شأن هذه القارعة (وما أدراك ما القارعة)"زيادة تهويل أمر القارعة و(ما) استفهامية، صادقة على شخص، والتقدير: وأي شخص أدراك، وهو مستعمل في تعظيم حقيقتها وهولها".

فلا أحد يحيط بها خبراً، ولا يدرك أحد كنهها، فلا تبلغه عقولهم، ولا تحيط بها علومهم، فهم لم يعهدوا مثلها، فهي حالة لا يحيط أحد بها حتى يعلمك أمرها، وبيان خبرها(١٤٤).

قال أبو حيان: "ما استفهام لا يراد حقيقته، بل التعظيم، وأكثر ما يربط بتكرار المبتدأ، إذا أريد معنى التعظيم والتهويل، فهي مبالغة في التهويل، والمعنى أن فيها ما لم يدر ولم يحط به وصف من أمورها الشاقة، وتفصيل أوصافها "(٥٠٠).

ومن يمعن النظر في الآيات السابقة (القارعة ما القارعة وما أدراك ما القارعة) يدرك فيها صعود المعاني وظهورها، في ساحة التدرج المعنوي في عناصر الترقي الواردة في هذا التركيب، وذلك من خلال الابتداء باسم القارعة المؤذن بأمر عظيم، والاستفهام المستعمل في التهويل، والإظهار في مقام الإضمار أول مرة، والاستفهام عما ينبئ بكنه القارعة، وتوجيه الخطاب إلى غير معين فالاستفهام لم يأت لأن المسئول يعلم الجواب فيقرره به؛ وإنما هو لتصعيد المعنى المتمثل بالهول الحاصل، حتى أن لا أحد يعلم ما القارعة؟ ولا يمكنه تصورها

<sup>(</sup>٤٤) حاشية القونوي على البيضاوي: ٤١١/٤.

<sup>(</sup>٤٥) البحر المحيط: ٨/٥١٥.

<sup>(</sup>٤٦) انظر: التحرير والتنوير: ٥١٠/٣٠.

وهو أسلوب يثبت المعنى المسوق من أجله، ويقرره، ويؤكده في النفوس، كي ترعوى، وتسلك صراطه المستقيم.

ثم عوداً على الإظهار في مقام الإضمار، ثاني مرة (ما القارعة) في موضع يمكن إضمارها فيه لتقدم ذكرها، ولقربها منها، بحيث لم يستدع طول الفصل ذكرها مرة أخرى، ولكن خرج في نسق النظم على خلاف مقتضى ذلك، فأظهرت (القارعة) باسمها ولم يكتف بضميرها العائد إليها عن رسمها؛ لأن المقام اقتضى ذلك، فالمقام مقام تهويل وتعظيم (٧٤).

ثم هذا التكرار المفزع (القارعة، ما القارعة، وما أدراك ما القارعة)، إيقاعات مدوية على القلوب والأسماع، تضافر فيه اللفظ والجرس الذي تشترك فيه حروفه كلها، جهرية قوية، ليتقرر في النفوس ذاك الهول الذي لا يعلمون كنهه، وما أشد ذلك وأفزعه أن تقدم النفس على شيء بالغ الهول، لا يمكن لخيالها أن تتصوره!!.

ويدرك سيد قطب رحمه الله بتأمله ذلك فيقول معلقاً على هذه الآيات «القارعة ما القارعة وما أدراك ما القارعة»: "لقد بدأ بإلقاء الكلمة مفردة كأنها قذيفة «القارعة» بلا خبر ولا صفة، لتلقي بظلالها وجرسها الإيحاء المدوي المرهوب، ثم أعقبها سؤال التهويل «ما القارعة»، فهي الأمر المستهول الغامض الذي يثير الدهش والتساؤل، ثم أجاب بسؤال تجهيل «وما أدراك ما القارعة» فهي أكبر من أن يحيط بها الإدراك، وأن يلم بها التصور "(١٤٠٠).

<sup>(</sup>٤٧) انظر: التحرير والتنوير: ٥١٠/٣٠.

<sup>(</sup>٤٨) في ظلال القرآن: ٦/٠٦٩٠.

# ٣- الظرف (يوم)

الظرف في الأصل اللغوي هو ما كان وعاءً للشيء، لذا سميت الأواني ظروفاً لكونها تستوعب ما فيها، كما سميت الأزمنة والأمكنة ظروفاً، لأن الأحداث والأفعال تحصل فيها، فهي كالأوعية لها (٤٩).

وقوله سبحانه (يوم يكون الناس كالفراش المبثوث)(٥٠).

"يوم" مفعول فيه منصوب بفعل مضمر دل عليه وصف القارعة، لأنه في تقدير: تقرع، أو دل عليه الكلام كله فيقدر: تكون، أو تحصل، يوم يكون الناس كالفراش.

وجملة " يوم يكون الناس " مع متعلقها المحذوف، بيان للإبهامين الذين في قوله "ما القارعة" وقوله "وما أدراك ما القارعة".

وليس قوله (يوم يكون الناس) خبرا عن (القارعة) إذ ليس سياق الكلام لتعيين يوم وقوع القارعة.

والمقصود بهذا التوقيت زيادة التهويل، بما أضيفت إليه (يوم) من الجملتين المفيدتين أحوالاً هائلة، إلا أن شأن التوقيت أن يكون بزمان معلوم، وإذ قد كان هذا الحال الموقت بزمانه غير معلوم مداه، كان التوقيت له إطماعاً في تعيين وقت حصوله، إذ كانوا يسألون متى هذا الوعد ؟ ثم توقيته بما هو مجهول لهم إبهام آخر للتهويل والتحذير من مفاجأته، وأبرز في صورة التوقيت للتشويق إلى البحث عن تقديره، فإذا

<sup>(</sup>٤٩) انظر: لسان العرب: مادة ظرف.

<sup>(</sup>٥٠) القارعة: ٤.

باء الباحث بالعجز عن أخذ بحيطة الاستعداد لحلوله بما ينجيه من مصائبه التي قرعت به الأسماع في آي كثيرة (١٥).

وهذا الظرف (يوم) الذي يفيد حصول شيء ما في زمن يحدد به، والمخاطبون أطمع ما يكونون شوقاً لمعرفة هذا اليوم، ثم يأتي السياق بعد قرع أسماعهم وقلوبهم بذكر ذلك اليوم الذي ينتظرونه، لكنه كان مخيباً لآمالهم ومفزعا لهم، إذ جاء توقيته مقروناً بما يزيدهم جهالة بأوانه، ويزيدهم خوفاً من ذاك الهول الذي ينتظرهم ولا يعلمون زمانه، وهذا الظرف المسوق لزيادة الجهالة يصعد الحدث في ذهن المتلقي، فإن كان كافراً فعليه إعادة النظر في مآله، وإن كان مؤمناً فيزدد إيماناً ويقيناً فيتقي ويضاعف أعماله، وهو مقصد من مقاصد الخطاب القرآني للمكلفين.

﴿ كِتَابٌ فُصِّلَتْ آَيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَيِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾(٥٢).

### ٤ - التشبيه

كانت الآيات الثلاث الأول تكثيفاً للسؤال عن القارعة وهولها، والنفس أشد ما تكون شوقاً لمعرفة ما القارعة، وما هي ؟

ولكن الإجابة لم تأت بماهيتها، فماهيتها فوق الإدراك والتصور.

( يوم يكون الناس كالفراش المبثوث وتكون الجبال كالعهن المنفوش (٥٣).

<sup>(</sup>٥١) التحرير والتنوير: ١١/٣٠ه-١١٥٥.

<sup>(</sup>٥٢) فصلت: ٣-٤.

<sup>(</sup>٥٣) القارعة: ٤-٥.

إجابة كشف عنها التشبيه بصورة مرعبة جمعت الحركة المضطربة، واللون القاني، والجرس المعبر، وهذا التصعيد كله للمعنى من خلال هذه الصورة، كي تتملاها العين والأذن، والحس والخيال، والفكر والوجدان.

وهو مقصد من مقاصد التشبيه في زيادة المعنى وضوحاً وتأكيداً (١٥٠).

قال ابن الأثير: "وأما فائدة التشبيه في الكلام، فهي أنك إذا مثلت الشيء بالشيء، فإنما تقصد به إثبات الخيال في النفس بصورة المشبه به، أو بمعناه، وذلك أوكد في طرفي الترغيب فيه، أو التنفير عنه، ألا ترى أنك إذا شبهت صورة بصورة هي أحسن منها، كان ذلك مثبتاً في النفس خيالاً حسناً يدعو إلى الترغيب فيها، وكذلك إذا شبهتها بصورة أقبح منها كان ذلك مثبتاً في النفس خيالاً قبيحاً يدعو إلى التنفير عنها، وهذا لا نزاع فيه"(٥٥).

بيد أن الجرجاني كعهده أعمق توصيفاً لأثره في النفس حين يقول: "فأول ذلك وأظهره أن أنس النفوس موقوف على تخرُّجها من خفي إلى جلي، وتأتيها بصريح بعد مكني، وأن تردَّها في الشيء تعلمها إياه إلى شيء آخر هي بشأنه أعلم، وثقتها به في المعرفة أحكم، نحو أن تنقلها عن العقل إلى الإحساس، وعما يعلم بالفكر إلى ما يعلم بالاضطرار والطبع، لأن العلم المستفاد من طرق الحواس، أو المركوز فيها من جهة

<sup>(</sup>٥٤) انظر: كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، ت. علي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم (بيروت المكتبة العصرية) ٢٤٣٦.

<sup>(</sup>٥٥) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لابن الأثير، ت. محمد محيي الدين عبدالحميد ( بيروت، المكتبة العصرية، ١٤١٦هـ) ٣٧٨/١

<sup>(</sup>٥٥) أسرار البلاغة: ١٢١

الطبع وعلى حد الضرورة، يفضل المستفاد من جهة النظر والفكر في القوة والاستحكام، وبلوغ الثقة فيه غاية التمام، كما قالوا: ليس الخبر كالمعاينة " (٥٦).

ثم يحكي لنا أثره في جمال المعاني بقوله:

"واعلم أن مما اتفق العقلاء عليه، أن التمثيل إذا جاء في أعقاب المعاني، أو برزت هي باختصار في معرضه، ونقلت عن صورها الأصلية إلى صورته، كساها أبهة، وكسبها منقبة، ورفع من أقدارها، وشب من نارها، وضاعف قواها في تحريك النفوس لها، ودعا القلوب إليها.

فإن كان مدحاً كان أبهى وأفخم، وأنبل في النفوس وأعظم، وأسير على الألسن وأذكر، وإن كان ذماً كان مسه أوجع، ووقعه أشد، وإن كان وعظاً كان أشفى للصدر، وأدعى إلى الفكر، وأبلغ في التنبيه والزجر".

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾.

قال قتادة: الفراش: الطير الذي يتساقط في النار والسراج، الواحدة: فراشة.

وقال الفراء: هو الهمج من البعوض والجراد وغيرهما، وبه يضرب المثل في الطيش والهوج، يقال: أطيش من فراشة.

والمبثوث: المتفرق على وجه الأرض (٥٠).

ومن يتأمل هذا التشبيه يجد أن وجه الشبه جاء محذوفاً، وفي ذلك دعوة للنظر في التشبيه ودلالاته، والتنقيب في أسراره والغوص في معانيه، وهو مقصد من مقاصد القرآن ﴿ كِنَنَّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَكَبِّرُوا ءَايَنِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَ ﴾.

<sup>(</sup>٥٦) انظر: المصدر نفسه: ١١٦-١١٦ بتصرف.

<sup>(</sup>٥٧) انظر: معاني القرآن: ٣/٦٨٦، واللباب في علوم الكتاب: ٤٧١/٢٠.

ولذا نرى دلالات عدة لهذا التشبيه أشار إليها العلماء، قال الزمخشري: "شبههم بالفراش في الكثرة والانتشار، والضعف والذلة، والتطاير إلى الداعي كل جانب، كما يتطاير الفراش إلى النار" (٥٠٠).

وذكر الرازي وجهاً آخر قال:

" وأما وجه الشبه بالفراش، فلأن الفراش إذا ثار لم يتجه لجهة واحدة، بل كل واحدة منها تذهب إلى غير جهة الأخرى، يدل هذا على أنهم إذا بُعثوا فزعوا واختلفوا في المقاصد، على جهات مختلفة، غير معلومة " (٥٩).

وأضاف صاحب اللباب أوجهاً للشبه كالطيش الذي يلحقهم، وركوب بعضهم بعضاً (٦٠٠).

ووجه الشبه صادر عن المعنى المستفاد من (كالفراش) ولذا نرى تشبيهاً آخر مقارباً لهذا التشبيه في سورة القمر ﴿ خُشَّعًا أَبُصُرُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجَدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مَنْ الْأَجَدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مَنْ الْشَرِكُ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وفي الجمع بين الشبيهين قيل: إن " الناس أول قيامهم من القبور ﴿ كَٱلْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ﴾؛ لأنهم يجيئون ويذهبون من غير نظام، يدعوهم الداعي فيتوجهون إلى ناحية المحشر، فهم حينئذ كالجراد المنتشر؛ لأن الجراد إنما يتوجه إلى ناحية مقصودة "(١٢).

<sup>(</sup>۵۸) الكشاف: ۲۸۲/٤.

<sup>(</sup>٩٥) التفسير الكبير: ٦٨/٣٢ - ٦٩.

<sup>(</sup>٦٠) انظر: اللباب: ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٦١) القمر: ٧.

<sup>(</sup>٦٢) المحرر الوجيز: ٥/٦/٥.

ويقرب الشنقيطي ما قرره الواحدي، فيقول: "وقيل: إن وصفها بالفراش في أول حالها في الاضطراب والحيرة، ووصفهم بالجراد في الكثرة، ووحدة الاتجاه (مُهَطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ ) (١٣٠) ".

وتجد سورة "القارعة "وهي تلخيص مركز لموقف هذا اليوم، تذكر بعدما تستفتح بهذا القرع المتلاحق ﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴾. وهذه النغمة الحاسمة كأنها توطئة لوصف أحوال الناس والجبال ﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ﴾ التشبيه هنا يتناول كَالْفِرْشِ ﴾ التشبيه هنا يتناول الكثرة والانتشار على غير نظام، كما تناوله التشبيه هناك، ولكنه يسلط الأضواء على

<sup>(</sup>٦٣) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين الشنقيطي، (القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ١٤١٣هـ): 87./٩

<sup>(</sup>٦٤) سورة القمر: ٦-٧

معنى التخاذل والضعف والوهن الذي يكون عليه الناس حين يخرجون من قبورهم، في جو من الهول والخوف الساحق، التشبيه يصف أنهم تخاذلوا أشد التخاذل، وذهب كل ما فيهم من تماسك فصاروا كالفراش المبثوث، وهو مثل في الوهن والضعف، ويلاحظ أن الفراش وصف بالبث، والجراد وصف بالانتشار، والفرق بين البث والانتشار أن الانتشار فيه فضل تماسك لا يوجد في البث، ولذلك تقول: نشر عليه ثوبه، ولا تقول: بث عليه؛ البث كأنه يكون فيما تفرق، والمبثوث مفعول من "بث"، والمنتشر فاعل من "انتشر" فالبث وقع على الأول، والانتشار حدث من الثاني، هم في التشبيه الأول كالجراد الذي ينتشر بنفسه، وفي التشبيه الثاني كالفراش الذي يبثه غيره؛ لأنه لا فعل له، وهذا التشبيه لا يخلو من المعنى الذي ذكرناه هناك، وهو التصرف غير المنتظم، والذي لا تكون فيه سيطرة على النفس؛ لأن الفراش يرد في كلام العرب مثلاً على الخفة والحماقة والتهافت، ومن كلامهم: أطيش من فراشة، وحلمهم حلم الفراش غشين نار المصطلي (٢٠٠).

وقوله سبحانه: ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَ الُّ كَالُّعِمْ نِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾:

والعِهن: الصوف، وقيل: يختص بالمصبوغ الأحمر، أو ذي الألوان، كما في قول زهير:

كَأَنَّ فُتات العِهن في كل منزل نَّ نَزُلْنَ به حبُّ الفَنَا لم يُحَطَّم (٦٦)

لأن الجبال مختلفة الألوان بحجارتها ونبتها قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُّ بِيضٌ وَحُمَرٌ تُخْتَكِكُ أَلُونَهُمَا ﴾.

<sup>(</sup>٦٥) التصوير البياني للدكتور محمد محمد أبو موسى (القاهرة، مكتبة وهبة ط/ ٤، ١٤١٨هـ): ٤٣.

<sup>(</sup>٦٦) انظر: ديوانه، ص: ١٢.

والمنفوش: المفرق بعض أجزائه عن بعض، ليغزل أو تُحشَى به الحشايا، ووجه الشبه تفرق الأجزاء، لأن الجبال تندك بالزلازل ونحوها، فتتفرق أجزاء (٢٧٠).

وتشبيه الجبال يوم القيامة بالصوف، صورة مقربة لذهن الإنسان، ليدرك ما سيؤول إليه أمر ذلك الصلب، الطويل، الشامخ، الثابت، ومثبت الأرض الكروية الكبيرة من وضع هش، بعد مراحل البعثرة والتكسر، ليوضح لنا القرآن أن تلك الجزئيات والذرات الترابية، والرملية التي أصبح عليها الجبل يوم القيامة، لا تملك القوة والصلابة، بل هي كالصوف، من حيث الليونة، والضعف، والهون، بل تجاوزت براعة القرآن ودقة ألفاظه في تجسيد الصورة المرادة حداً، بحيث أنه لم يكتف بذكر العهن في سورة المعارج وإنما وصفه بالنفش، ليبعد أي تصور لشيء من التلاصق والصلابة، التي قد يكون عليها الصوف في أحوال غير النفش، كالعهن المشت قد انتفش لقوة العامل على التشتت والانتشار، والتطاير في الفضاء الشاسع، فنحن بإزاء مشهد تكون فيه الجبال كتلة واحدة، ثم تتناثر في الفضاء، وهذا يعني أن مساحة المشهد آخذة في الاتساع في كل الاتجاهات، هذا التمدد قد أرشدنا إليه التمدد اللغوي بالوصف، "كالعهن المنفوش" (١٨٠).

فالتشبيه هنا كأنه يركز على أمرين: الأول ما يكون من اختلاف الألوان في الجبال المتحللة، وهي جدد مختلفة الألوان، فلا تكون كالصوف المنفوش فحسب؛

(٦٧) التحرير والتنوير ٢٠/٣٠.

<sup>(</sup>٦٨) انظر من بلاغة القرآن للدكتور أحمد بدوي ( القاهرة، مكتبة نحضة مصر ) : ٢٠٠، ودراسات فنية في القرآن للدكتور أحمد ياسوف (دمشق، دار المكتبي) ط/١، ١٤٢٧هـ : ٢٢٤- ٢٢٥، وألفاظ الطبيعة في القرآن: ٦٤.

وإنما تتراءى كالصوف المصبوغ الذي احتوى ألواناً شتى، والشيء الثاني هو الخفة، وصيرورة هذه الرواسي الثقال كأنها تلك القطع السابحة في الهواء " (٦٩).

والمتأمل في مجيء التشبيه جواباً لتلك الأسئلة المحيرة، والمفزعة بنغماتها القارعة يلحظ تصعيداً أخذ بألباب المعاني ورقاها، وحبس معها الأنفاس وصعدها، وذلك من خلال:

- ١ تشبيهه بذاك الطائر الضعيف الجاهل، الذي يسعى متهافتاً إلى حتفه من
   كل جانب، فهو إذا ثار طار في كل اتجاه، فأي فزع تصوره في الأذهان تلك الحالة ؟!
- ٢ التصعيد بالوصف (المبثوث)، فقد زاد ضعفهم ضعفاً، وتخاذلهم تخاذلاً،
   لما يحمله دلالة اللفظ من التفرق، والاختلاف، والاضطراب.
- ٣ جملة ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِكَالُ كَٱلْمِعْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ معترضة بين جملة ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْتُوثِ ﴾ وجملة ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ، ﴾ إلخ.
   وهو إدماج لزيادة التهويل (٧٠٠).
- للإشارة إلى اختلاف الكونين، وإعادة كلمة "تكون" مع حرف العطف، للإشارة إلى اختلاف الكونين، فإن أولهما كون إيجاد، والثاني كون اضمحلال، وكلاهما علامة على زوال عالم، وظهور عالم آخر  $(^{(V)})$ .

وهذا التكرار ناسب السياق قبله في زيادة التهويل (التصعيد) وتعظيم المنتظر (٢٠٠).

<sup>(</sup>٦٩) التصوير البياني: ٤٣.

<sup>(</sup>۷۰) التحرير والتنوير: ۲/۳۰.

<sup>(</sup>۷۱) المرجع نفسه: ۳۰/۳۰.

<sup>(</sup>۷۲) انظر: التفسير الكبير: ٦٩/٣٢.

# ٥- تشبيه الجبال بالعهن المنفوش

لفظة الجبال وتعريفها بالألف واللام، وإفادته الاستغراق الشامل لكل الجبال، التي عهدوها ورأوها أمامهم، أو سمعوا عنها، وعظمتها في أخبارهم ومجالسهم، فهم يدركون بلاغة هذا التشبيه وغايته، وهو ما قصد إليه القرآن في تصعيد المعنى وترقيه في أذهان متلقيه، فإذا كانت هذه القارعة صيرت الجبال على عظمتها، وشدة صلابتها إلى عهن منفوش "فكيف يكون حال الإنسان عند سماعها، فالويل ثم الويل لابن آدم إن لم تتداركه رحمة ربه "(۲۷).

إن هذا التشبيه منتزع من صميم البيئة التي عاش فيها أهل مكة، فالجبال أمام أعينهم يبصرونها كل صباح ومساء، ويدركون عظمتها وضعفهم أمامها وقلة حيلتهم، فكم تحكمت في كثير من عيشهم، وأجبرتهم على أشياء لا يحبونها، وحدت من امتدادهم وقيدتهم بين جبليها، والعربي يأنف القيد بطبعه، ولكنه الجبل الذي لا يمكنه إلا أن يذعن لقوته، ومعلقاتهم وأشعارهم حافلة بذكر الجبال وأسمائها. (١٧٠)

ولعظمة هذه الجبال ومكانتها في نفوسهم، وأنها ترمز للثبات والقوة، كان عرض ملك الجبال على الرسول على بعد ما كذبه قومه، قال: فناداني ملك الجبال وسلم علي، ثم قال: يا محمد إن الله قد سمع قول قومك لك، وأنا ملك الجبال، وقد بعثني ربك إليك لتأمرني بأمرك، فما شئت إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين (٥٠٠)،

<sup>(</sup>٧٣) المصدر السابق: ٦٩/٣٢.

<sup>(</sup>٧٤) فيذبل وثبير امرئ القيس، وضرغد طرفة، ومحجر وفردة لبيد، وخزازى عمر بن كلثوم، وثهلان الحارث بن حلزة، وعلم السعدي لعنترة، وقنان زهير بن أبي سلمى ) انظر: شرح المعلقات السبع للزوزني: ٢٤، ٣٥، حلزة، وعلم السعدي العنترة، وقنان زهير بن أبي سلمى ) انظر: شرح المعلقات السبع للزوزني: ٢٤، ٣٥، ٢٤.

<sup>(</sup>٧٥) الأخشبان هما جبل أبي قيس شرق المسجد الحرام وارتفاعه ٢٢٠م تقريباً، وجبل قعيقعان.

فقال له رسول الله ﷺ: بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً (٧٦).

يا لهول ذاك الشعور الذي يملأ نفوسهم بالهيبة والقوة، لهذه الجبال الراسية، ثم يرونها كالصوف الذي يدوسونه بأقدامهم، ومنفوش تتلاعب بها الرياح، فحالها يفوق تصورهم، ولكنه حال ومشهد للجبال يتناسق مع ظل الفزع، ويتجلى الفزع فيه، وكأنما الجبال مذعورة مع المذعورين.

### ٥ - الشرط والجزاء

<sup>(</sup>٧٦) رواه مسلم كتاب الجهاد والسير برقم ١٧٩٥.

فتأمل: كيف وُظف جواب الشرط، وهو نتيجة تقع في الآخرة، ليكون على فعل الخير -الذي هو فعل الشرط - لكل ذي لبّ ليغتنم حياته في الدنيا في عمل ما يرفعه ويصعد به في تلك المقامات التي تنقطع فيها سائر الأعمال ولا تنفع فيها الآهات ولا الزفرات ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ اللهُ إِلّا مَنْ أَنَى اللهَ يِقلّبِ سَلِيمٍ ﴾.(٧٧)(٧٧)

وهذا الشرط وجزاؤه بيّن ما أُبهم في ذلك اليوم، وفي هذا البيان بعد الإبهام إثارة وتنبيه، تجعل النفس متشوقة إلى معرفة ما كانت تتطلع إليه من خبر، وفي هذه الإثارة وهذا التصعيد قدرة على تهيئة النفوس لتثبيت المعاني التي قصد إليها القرآن فتأنس فيها إن كانت من أهل العيشة الراضية، وتذعن للحق إن كانت من أهل الهاوية.

#### ٦- المقابلة

أصل المقابلة عند اللغويين من قابل الشيء بالشيء مقابلة وقبالاً إذا عارضه، فإذا ضممت شيئا إلى شيء قلت: قابلته به.

والمقابلة: المواجهة، والتقابل مثله. (٧٩)

وفي الاصطلاح "أن يؤتي بمعنيين متوافقين، أو معان متوافقة، ثم بما يقابلهما على الترتيب ".(^^)

<sup>(</sup>۷۷) الشعراء: ۸۸-۹۸

<sup>(</sup>٧٨) انظر: أسلوب الترقي في سورة الزلزلة، د. ناصر الخنين ٩٢-٩٣.

<sup>(</sup>٧٩) انظر: لسان العرب مادة قبل.

<sup>(</sup>٨٠) الإيضاح في علوم البلاغة للقزويني، ت. إبراهيم شمس الدين (بيروت دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢٤هـ): ٢٥٩.

ويلحظ التداخل بينها وبين الطباق، إلا أن العلماء فرقوا بينهما (١٠٠١)، وأول من تفطن لذلك ابن رشيق (٢٠٠١) في العمدة (٢٠٠٠)، وأخذه عنه من جاء بعده كابن أبي الأصبع، حيث صرح بالفرق بقوله: الفرق بين الطباق والمقابلة من وجهين:

أحدهما: أن الطباق لا يكون إلا بالجمع بين ضدين، فقط والمقابلة لا تكون إلا بما زاد على الضدين من الأربعة إلى العشرة.

والثاني: أن المقابلة تكون بالأضداد وبغير الأضداد. (١٨١)

والمقابلة أسلوب شائق، وطريقة عرض كاشفة يتخذها القرآن، لأداء الغرض الذي يريد إيصاله للمخاطبين، ويتجلى هذا الأسلوب في سورة القارعة في ثقل الموازين وخفتها، والجزاء المترتب عليها عيشة راضية، أو نار حامية.

وقد أسهمت المقابلة في تصعيد المعنى إلى ذروته، وذلك من خلال تحديد مآل الناس، بناء على خفة موازينهم وثقلها، فجاءت المقابلة في ختام السورة حاملة معها نهاية التصعيد في المعانى، وذلك من خلال نكات ولطائف تمثلت في:

أ ) جمع لفظة موازينه إشارة إلى تعدد الأعمال وتنوعها فبسبب هذه الكثرة، وذلك التنوع ثقلت ورجحت (٨٥٠) كما أن فيه إشارة إلى ثقل هذه الحسنات وعظم قدرها

<sup>(</sup>٨١) ومن العلماء من أدخلها في الطباق كالقزويني حيث قال: ودخل في المطابقة ما يخص المقابلة "انظر: الإيضاح:٢٥٩.

<sup>(</sup>٨٢) انظر: المقابلة في القرآن الكريم للدكتور ابن عيسى باطاهر (عمان، دار عمار) ط١/١٤٢٠، ١، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٨٣) انظر العمدة: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٨٤) انظر: تحرير التحبير: ١٧٩.

<sup>(</sup>٥٥) انظر: المحرر الوجيز:٥/٧/٥.

عند الله - سبحانه وتعالى - والمراد بالموازين موازين الحسنات بأن رجحت حسناته على سيئاته  $^{(\Lambda 1)}$ 

ب) والظرفية من قوله ﴿ فَهُو فِي عِيشَكِهِ زَاضِكِهِ ﴾ مستعملة مجازاً في الملازمة (١٠٠٠) وأنهم لا ينفكون عن هذا الرضا فقد تمكنوا منه وأحاط بهم واحتواهم.

ج) مجيء لفظة عيشة مفردة، وفي ذلك إشارة إلى ثبات هذه الحالة، وعدم تغيرها وتبدلها، فهي حالة واحدة من الصفاء والنعيم واللذة والحبور والسرور، بخلاف العيش في الدنيا فإنها متغيرة متقلبة بين النعيم والشقاء (٨٨)

د) ﴿ فِي عِيشَ مِ رَاضِية ﴾ تضمنت مجازاً ، فهو مجاز عقلي بالإسناد ، وعلاقته المفعولية إذ العيشة مرضية لا راضية ، إذ الأصل: في عيشة رضي صاحبها بها ، ولكن تم إسناد الرضا إلى العيشة لتلبسه بها ، بسبب وقوعه عليها ، ومجيء هذا المجاز ليدل على أن ﴿عيشة راضية﴾ فاعلة للرضا ، وهو اللين والانقياد لأهلها فالفعل للعيشة ، لأنها أعطت الرضا من نفسها وهو اللين والانقياد ، كالفرش المرفوعة وارتفاعها مقداره كبير ، فإذا دنا منها ولي الله اتضعت حتى يستوي عليها ، ثم ترتفع ، وكذلك فروع الشجرة تتدلى للولي ، فإذا تناول من ثمرها ترتفع كقوله تعالى ﴿ فُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ فروع الشجرة تتدلى للولي ، فإذا تناول من ثمرها ترتفع كقوله تعالى ﴿ فُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ الحاقة : ٢٣] وحيثما مشى من مكان إلى مكان جرى معه نهر حيث شاء . (١٩٩٩)

<sup>(</sup>٨٦) انظر: تفسير القرآن العظيم: ٥٧/٤.

<sup>(</sup>۸۷) انظر: التحرير والتنوير: ٣٥١/٣٠. (وقد أفرد عزالدين بن عبدالسلام في كتابه مجاز القرآن فصلا عن مجاز اللزوم-ولم يذكر له تعريفا-، وتحته أنواع عدة) ت. محمد مصطفى بن الحاج، (طرابلس، منشورات كلية الدعوة، ط/١): ٢٧٦-٢٩٢.

<sup>(</sup>٨٨) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي، ت. عبدالرازق غالب المهدي (بيروت، دار الكتب العلمية، ط/١) ٨٤/٨ .

<sup>(</sup>٨٩) انظر: التبيان في إعراب القرآن: ٢٦٨، واللباب: ٤٧٢/٢٠.

وصيغة اسم الفاعل ﴿ رَّاضِيَةِ ﴾ مشعرة بتوالي النعم عليهم واستمرارها، فنفوسهم راضية ، راضية بتجدد الرضا، ويزداد مع كل نعمة يرزقونها، وهذا الرضا يزيد النفس بهجة وحبورا، إذ لا أجل من الشعور برضا المتفضل، وقد ضمنت نعيمها، وفي هذا الوصف زيادة ثناء مع الكناية عن الزيادة في إفاضة الإنعام، لأن المرضي عنه يزيده الراضي عنه من الهبات والعطايا فوق ما رضي به هو. (٩٠)

هـ) و ﴿ فِي عِيشَــَةِ رَّاضِـــيَةٍ ﴾ إيجاز قصر فقد تضمن كثيراً من الدلالات الحسية والمعنوية، فهاتان اللفظتان أوجزتا لنا معالم كثيرة، ورغائب وفيرة من نساء وطعام وشراب، وصيغة التعميم تفسح المجال ليتخيل ما يسعده ويرضيه من العيش.

قال القرطبي فالعيشة كلمة تجمع النعيم الذي في الجنة (١١).

وتأمل سيد قطب هذه اللفظة فقال: ويدعها مجملة بلا تفصيل، توقع في الحس ظلال الرضا وهو أروح النعيم (٩٢)

# و) ﴿ فَأَمُّهُ هَاوِيَةٌ ﴾

الهاوية النار، فهي مأوى الكافرين ومن خفت موازينه، وفي تشبيه المأوى بالأم إشارة إلى أن هذه النار تهوى بهم وتضمهم إليها كما تضم الأم أولادها إلى صدرها، وفيه دلالة على تمكن هذه النار منهم، وإحاطتها بهم كما يحيط رحم الأم بولدها. (٩٣)

<sup>(</sup>۹۰) انظر: التحرير والتنوير: ٣٤٣/٣٠.

<sup>(</sup>٩١) الجامع لأحكام القرآن: ١٦٦/١٠.

<sup>(</sup>٩٢) في ظلال القرآن: ٣٩١٢/٦.

<sup>(</sup>٩٣) انظر: روح المعاني للآلوسي، ت. على عبدالباري عطية (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/١، ٥١٤١هـ) هـ (٩٣) انظر: روح المعاني للآلوسي، ت. على عبدالباري عطية (بيروت، دار الكتب العلمية)

# ز) ﴿ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا هِـيَهُ ﴾

الاستفهام للتهويل وتعظيم شأن الهاوية، وتفظيع هولها، (١٤) والأصل في (ماهية) (ما هي) فدخلت الهاء للسكت، (٥٥) وفي هاء السكت إشارة إلى هذا المعنى ودلالة عليه من طرف خفي، وذلك أن فيه "إشارة إلى أن ذكرها مما يكرب القلب، حتى لا يقدر على الاسترسال في الكلام، أو إلى أنها مما ينبغي للسامع أن يقرع بهذا الاستفهام سمعه، فيسكت لسماع الجواب وفهمه غاية السكوت ويصغى غاية الإصغاء. (٩٦)

# ك) ﴿ نَارُّ حَامِيَةً ﴾

التنكير في (نار) للتعظيم، وفيه دلالة على أن سائر النيران بالنسبة إليها كأنها ليست حامية، وهذا القدر كاف في التنبيه على قوة سخونتها (٩٧)

وفي وصف النار (بحاميه) من قبيل التوكيد اللفظي، لأن النار لا تخلو من الحمى، فوصفها به وصف بما هو من معنى لفظ نار، فكان كذكر المرادف في قوله في نَارُ اللّهِ ٱلْمُوفَدَهُ ﴾ (٩٩)(٩٩)

وهكذا نرى أسلوب المقابلة، وما انطوى عليه من أسرار، وأثر ذلك في تصعيد المعنى القرآني، فبعد الأهوال التي عانوها من القارعة حتى انبثوا كالفراش، فهم يتطلعون لمآلهم، فكان الجواب مفصلا بقسمته على فريقين، وهذا يشوق النفوس لمعرفة من أيهم

<sup>(</sup>٩٤) انظر: التحرير والتنوير: ٣٠ ٥١٥.

<sup>(</sup>٩٥) اللباب: ٢٠٤/٢٠

<sup>(</sup>٩٦) نظم الدرر:٨/٥١٥.

<sup>(</sup>۹۷) انظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري ( مصر، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، ط/٣، د. ت) ٥٧٦/٢٤.

<sup>(</sup>٩٨) الهمزة: ٦.

<sup>(</sup>٩٩) التحرير والتنوير: ٣٠/٥١٥.

هي، فبدأ التصعيد بشيء لم يعهدوه، فأعمالهم توزن وكلٌّ يتحين تلك النتيجة المصيرية، والتي تفصل بها ثقل الموازين أو خفتها، فإن ثقلت، فقد لازمهم الرضا واحتواهم وفارقتهم أحزانهم إلى الأبد، فعيشتهم واحدة على خلاف ما عهدوه في دنياهم، فكل أحوالهم رضى ولين وانقياد، وكل ما لا يخطر على بالهم من نعيم، هو نهاية التصعيد التي عانته نفوسهم، حتى وصلت إلى الرضا، فنسوا بذلك الشدائد والأهوال.

ثم تأخذنا السورة إلى ذروة التصعيد التي تقطع معه الأنفاس، لأولئك الذين خفت موازينهم، ونلحظ فيه تصعيدا هازئا، وهم ينتظرون جزاءهم، وقد بلغت القلوب الحناجر من الهول، فيأتي الجزاء مصدراً برمز الرحمة والسكن والمأوى (الأم) فترتقي نفوسهم وتستشرف، ثم تفاجئهم الحقيقة القاسية، أن هذه الأم هاوية! نار حامية! وفيها يكون التصعيد قد وصل بالأنفس منتهاه، موظفا أساليب عدة، كلها تضافرت لبيان المقصد القرآني من ترغيب وترهيب ورحمة وعذاب.

ولعل المتأمل لهذه السورة، لا يغيب عنه نهاية آياتها بالتاء المربوطة، وتنطق هاء ساكنة عند الوقف عليها، وهي من الحروف المهموسة، وختمت آية من آياتها بهاء السكت (ماهيه) ولعل السر في هذا الختم الهامس الساكت، هو الإشارة إلى انقضاء حركة الحياة الأولى في الكون، والإيذان بسيطرة الخوف والدهشة على النفوس والوجوم الذي يغشى الناس ﴿ وَخَشَعَتِ ٱلْأَصَواتُ لِلرِّمْنِ فَلا تَسَمَّعُ لِلاَ هَمْسًا ﴾ (١٠٠٠) هذا الهمس مصدره خوف سيطر على النفوس، مما رأت وعايشت من أهوال في الكون والإنسان، حتى أنها فقدت التعبير بأصوات مجهورة، لأن الحدث أعظم من أن يتحمله وعيهم وإدراكهم، وهكذا نرى جمال هذا الأسلوب المترقي تصعيداً في المعاني وأثره في النفوس حد الهمس.

(۱۰۰) طه: ۱۰۸

#### الخاتمة

وبعد، فإني أحمد الله تعالى على ما يسر من إتمام هذا البحث، والذي كان غايته أن نتلمس أسلوب الترقي وتصعيد المعاني في سورة من سور القرآن العظيمة، وهي سورة "القارعة".

ويحسن في خاتمة البحث أن أجمل أبرز ما اهتديت إليه من نتائج خلال هذه الدراسة.

ا - تبين من المعنى اللغوي أن الإصعاد ليس محصوراً بالصعود، بل إنه يتعدى ذلك إلى الحدور، وهو ما نراه ماثلاً في المعاني القرآنية، فنجد بعض الآيات آخذة في صعود تراتبي من الأدنى إلى الأعلى، وفي موضع آخر نجده من الأعلى إلى الأدنى، وهذا له أثره في بيان إعجاز القرآن من خلال أسلوب الترقى والتصعيد.

٢ - لم يظهر أسلوب الترقي والتصعيد كمصطلح عند علماء البلاغة، وإنما وجدنا له إشارات متفرقة، في مواضع تهتم بالدراسات القرآنية، وبيان إعجاز القرآن، ومن أوائل من أشار إليه عبدالقاهر الجرجاني، والزمخشري.

٣ - أن أسلوب الترقي والتصعيد، هو من الاتساع بحيث ينتظم عدة مباحث،
 وهذه المباحث تتكامل ولا تتفاضل.

٤ - أن سورة "القارعة" ذات موضوع كوني واحد، تجلّى فيها أسلوب الترقي والتصعيد من بدء السورة حتى نهايتها، في بناء لغوي محكم ترقت فيه المعاني حتى وصلت ذروتها، وعلم كل فريق فيها مآله ومصيره، ثقيلة موازينه راضٍ، وخفيفة موازينه هاو.

خالد محمد العثيم

٥ - أن المتأمل في سورة القارعة يلحظ أن الترقي وتصعيد المعاني جاء من أول لفظة فيها، وذلك بالنظر إلى خواتيم السورة قبلها (العاديات) فإنه سبحانه لما ختم السورة بقوله: (إن ربهم بهم يومئذ لخبير) فكأنه قيل:

وما هذا اليوم؟ فقيل: هي القارعة.

٦ - أن للإيقاع والجرس أثره في ترقي المعنى المراد وتصعيده، ولم يغفل علماء البلاغة ذلك، بل أولوا الجرس والصوت اهتمامهم، لعظيم أثره في المعنى ودلالته. هذا ما وفق الله إليه، وأسأله العفو والغفران عما حصل من تقصير ونقصان.

## المراجع

- [۱] إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن العظيم، لأبي السعود (بيروت، دار إحياء التراث) ط/٤، د.ت.
- [٢] أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمدالأمين الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٤١٣هـ.
- [٣] الانتصاف بحاشية الكشاف لابن المنير الإسكندراني، ت. محمد عبدالسلام شاهين (بيروت، دار الكتب العلمية) ط١، ١٤١٥هـ.
- [٤] البحر المحيط لأبي حيان، ت: عادل عبدالموجود، علي محمد معوض (بيروت: دار الكتب العلمية، ط/١، ١٤١٣هـ).
- [0] البرهان في علوم القرآن للزركشي، ت.مصطفى عبدالقادر عطا (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/١، ١٤٠٨هـ.
  - [7] بصائر ذوى التمييز للفيروز آبادي (بيروت، المكتبة العلمية) د.ت.

- [V] تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن لابن أبي الأصبع المصري. الدكتور حفني محمد شرف (مصر، وزارة الأوقاف، لجنة إحياء التراث) ١٤١٦هـ..
- [٨] التحرير والتنوير لمحمد الطاهر ابن عاشور، نسخة مصورة عن الدار التونسية للنشر.
- [9] التصوير البياني للدكتور محمد محمد أبو موسى (القاهرة، مكتبة وهبة) ط/ ٤، ١٤١٨هـ.
  - [١٠] التفسير الكبير للفخر الرازى (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/١.
- [۱۱] جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري ( مصر، مكتبة مصطفى البابي الحلبي) ط/٣، د.ت.
  - [17] الجامع الصحيح للترمذي، ت أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، د.ت.
- [۱۳] حاشية الشهاب على البيضاوي لشهاب الدين الخفاجي، ت. عبدالرزاق المهدي (بيروت: دار الكتب العلمية، ط/١.
  - [18] حاشية القونوي على تفسير البيضاوي، دار صادر بيروت، (د.ت).
- [10] خزانة الأدب للبغدادي، ت/ عبد السلام هارون (القاهرة: مكتبة الخانجي، ط/٣، ١٤٠٩هـ).
- [١٦] الخصائص لابن جني، ت. محمد على النجار (نسخة مصورة عن دار الكتب المصرية).
- [۱۷] الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/١، الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي

١٢٢٤ محمد العثيم

[۱۸] ديوان الأعشى، شرحه مهدي محمد ناصر (بيروت، دار الكتب العملية) ط/۱، ۱٤۰۷.

- [۱۹] روح المعاني للألوسي، ت. علي عبدالباري عطية (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/۱، ۱۶۱۵هـ.
  - [۲۰] شروح التخليص، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت.
- [۲۱] الصحاح للجوهري، ت أحمد عبدالغفور عطار (بيروت، دار العلم للملايين، ط/۳، ۱٤٠٤هـ)..
- [۲۲] العمدة في صناعة الشعر ونقده لابن رشيق القيرواني، ت.د عفيف نايف حاطوم (بيروت، دار صادر) ط/١، ١٤٢٤هـ.
  - [٢٣] في ظلال القرآن لسيد قطب (بيروت، دار الشروق) ط/ ١٣، ١٤٠٧هـ.
- [٢٤] كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، ت. علي محمد البجاوي محمد أبو الفضل إبراهيم (بيروت المكتبة العصرية) ١٤٠٦هـ.
- [۲۵] الكشاف للزمخشري، ت. محمد عبدالسلام شاهين (بيروت، دار الكتب العلمية، ط/۱، ۱٤۱٥هـ).
- [٢٦] اللباب في علوم الكتاب لأبي حفص الحنبلي، ت. عادل أحمد عبدالموجود، على محمد معوض، بيروت، دار الكتب العلمية، ط٢٠١١/٢.
  - [۲۷] لسان العرب لمحمد بن مكرم بن منظور الافريقي (بيروت، دار صادر، د.ت).
- [۲۸] المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لابن الأثير، ت. محمد محيي الدين عبدالحميد (بيروت، المكتبة العصرية) ١٤١٦هـ.
- [۲۹] المقابلة في القرآن الكريم، د. بن عيسى باطاهر (دار عمار، الأردن) ط: 18۲۰/۱.

- [۳۰] معجم مقاییس اللغة لابن فارس، ت/ عبد السلام هارون (بیروت دار الجیل، ۱۲۰هـ).
- [٣١] المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني، ت/ محمد سيد كيلاني (بيروت، دار المعرفة، د.ت).
- [٣٢] نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي، ت. عبدالرازق غالب المهدي (بيروت، دار الكتب العلمية) ط/ ١.

## المجلات والدوريات

- [٣٣] مجلة العلوم العربية، جامعة الإمام محمد بن سعود، العدده، ربيع الآخر ١٤٣٢هـ
  - [٣٤] مجلة كلية اللغة العربية ، جامعة الأزهر ، فرعالزقازيق ، مجلد ١١ ، العدد ١٣

خالد محمد العثيم

#### Style Promotion and the Escalation of Meanings in Surat Al-Qaria

#### Dr. Khaled Muhammed AlUthaim

Assistant Professor King Khalid Military College National Guard, Riyadh

**Abstract.** Promotion and Escalating Meaning Style is one of the means in which The holy Quran abounds. Scholars have celebrated that style, That AlZamakhshari stressed that Semantics only requires the promotion style.

It is one of the accurate researches in rhetoric (styles) of the Holy Quran, I have tried to follow this phenomenon, and to touch how beautiful it is, and also to show its secrets, by applying it on Surat Al-Qari'ah (the striking hour), resorting to the most important rhetorical researches (figures) included in (Surat )Al-Qari'ah, like Simile, Matching, Exordium skillfulness, Condition and Reward, Interrogation. Reiteration.

That style includes a lot of the scholars studies of Rhetoric, these studies consider Suitability and the connection among them, like Metabasis, the good layout and Zigzagging. It has appeared that promotion and escalating meaning style moves among meanings for escalating them, and getting their climax in the one meaning.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ١٢٢٧-١٢٩٩، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

#### الأسس العلمية لبناء نصوص تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها

#### د. عبد المنعم حسن الملك عثمان

الأستاذ المشارك بمعهد تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، السعودية

ملخص البحث. تتألف هذه الدراسة من ملخص ومقدمة وثلاثة مباحث وخاتمة. وهي دراسة تحاول من خلال المنهج الوصفي تتبع الأطر النظرية المتعلقة ببناء نصوص تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها؛ من أجل إيضاح الأسس الخاصة بتصميم النصوص التعليمية، وبنائها واختيارها، مسترشدة بأقوال الخبراء والمختصين في هذا المجال، وذلك بغرض وضع تصور نظري لما يجب أن يكون عليه النص التعليمي الذي يقدم للمتعلمين الناطقين بغير العربية وفق الاستراتيجيات العلمية الصحيحة. ومن النتائج التي توصلت إليها هذه الدراسة: وجوب أن يكون المكون الثقافي للنص التعليمي الموجه أن يليي المجتمع الإسلامي. وأن يليي المكون اللغوي لهذا النص حاجات الطلاب ودافعياتهم وقدراتهم. وأن يتبوع النص التعليمي ما بين نص مصنوع وأصيل من ناحية النص التعليمي الخاص بتعليم اللغة الثانية أو الأجنبية بصفة عامة وباللغة العربية على وجه الخصوص. ومن حيث مصادر محتوى النص التعليمي يمكن أن تشمل بجانب ثقافة اللغة السمات المشتركة ما بين ثقافات المتعلمين. وجاءت أهم توصيات الدراسة على النحو التالي: عند الشروع في اختيار أو تصميم نص تعليمي . يرى الباحث . أنه لابد من اتباع الخطوات التالية:

أولا: تعرف خصائص الطلاب النمائية . المعرفية اللغوية والنفسية.

ثانياً: تعرف خصائص البرنامج التعليمي الذي سوف يتم فيه تعليم اللغة.

ثالثاً: تحديد المواقف اللغوية التي يدور حولها النص التعليمي. مع تعرف الشروط المعيارية الواجب التأكد منها عند اختيار أو بناء النص التعليمي.

الكلمات المفتاحية: الأسس، العلمية، بناء، نصوص، اللغة.

#### المقدمة

هناك أسس واشتراطات علمية لبناء وتصميم واختيار النص التعليمي لتعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها، ولقد توافق علماء اللغة التطبيقيون العرب على هذه الأسس والاشتراطات، ومن هذه الأسس أن يكون النص التعليمي متوافقا مع قدرات وحاجات الطالب النفسية، كما أن يكون ملبياً لحاجات المجتمع ومحققاً لأهدافه، ولأهداف البرنامج الدراسي، ومن المعلوم أن النص التعليمي يستهدف بناء ثلاث كفايات هي: الكفاية اللغوية والكفاية الثقافية والكفاية الاتصالية، وبالتالي فإنه مصادره تكمن في: المكون اللغوي والمكون الثقافي والمكون الاتصالي، وتبقى المشكلة الحقيقة في الكيفية التي يتم بها اختيار هذه المكونات وإدراجها داخل النص التعليمي.

ولقد عملت الجهود التطبيقية على بيان هذه الكيفية من خلال وضع أسس لبناء وتصميم النص التعليمي، مستندة إلى تجارب علمية تطبيقية عميقة، فمن ضمن هذه الاشتراطات أن يتم تحديد أهداف البرنامج الدراسي بناء على حاجات مجتمع اللغة، وبناء على حاجات الطلاب، وبناء على أهداف البرنامج تتحدد الأهداف السلوكية الواجب تعلمها.

ولقد اختلفت مصادر اختيار النص التعليمي وتباينت ما بين نص أصيل ونص مصنوع، وما بين نص أصيل محور ـ تدخلت الرؤى العلمية التربوية، وعملت فيه وأعادت تصميمه بحيث يستوفي الشروط اللغوية والنفسية والتربوية الخاصة بتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.

### المبحث الأول: أساسيات الدراسة

#### مشكلة الدراسة

تكمن مشكلة الدراسة في إعداد تصور نظري مبني على الاستراتيجيات الحديثة في بناء النصوص التعليمية للطلاب الناطقين بغير العربية واختيار عناصرها ومادتها، وذلك لتلبية حاجات الطلاب اللغوية والنفسية والاتصالية، ومراعاة قدراتهم واختلاف ثقافاتهم. أهداف الدراسة

# هدفت الدراسة إلى تحقيق الآتى:

- ١ التعريف بالنص التعليمي لتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.
- ٢ بيان الأسس اللغوية والاجتماعية والنفسية والتربوية لتصميم النص التعليمي.
  - ٣ التعريف بالنصوص الأصيلة والمصنوعة، وبيان أراء العلماء حولها.
- ٤ تقديم توصيات بخصوص بناء وتصميم النصوص اللغوية الخاصة بتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.

## أسباب اختيار موضوع الدراسة

هناك جملة من الأسباب دفعت الباحث لاختيار هذا الموضوع، منها:

- ۱ إحساس الباحث بندرة البحوث العلمية التي تتناول كيفيات تصميم النصوص التعليمية بصورة شاملة لبرامج تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها.
- ٢ حاجة برامج الإعداد اللغوي بمعاهد تعليم اللغة العربية، لمراجعة المواد
   التعليمية المستخدمة فيه.
- ٣ توفير إطار نظري لفائدة الباحثين ولفائدة الدارسين ببرامج الدراسات العليا في علم اللغة التطبيقي.

### منهج الدراسة

سيتبع الباحث المنهج الوصفي القائم على جمع البيانات وتحليلها، وذلك لتحقيق الآتى:

- المبحث الأول: وصف مفهوم النص في علم اللغة الحديث، ويشمل ذلك: تعريف ما المقصود ببنية النص، وما أنماط النصوص، وما وظائف النصوص، والتعريف بمفهوم الوظيفة اللغوية، وبالبعد التعليمي في معايير بناء النص، وبمفهوم النص والأسلوبية، وبمكونات النص.
- المبحث الثاني: محتوى النص التعليمي اللغوي، ويشمل: التعريف بالمكون اللغوي، والكيفية التي يتم من خلالها مراعاة العوامل اللغوية، وكيفيات تنظيم المعرفة داخل النص، ومن ثم التعريف بالأسس النفسية لبناء النص التعليمي، والفروق الفردية وعلاقتها بالمنهج، ومن ثم استعراض الأساس الاجتماعي لبناء المنهج، والمكون الثقافي للنص التعليمي.
- المبحث الثالث: نصوص تعليم اللغة بين الأصالة والصناعة، ويشمل: التعريف ب نصوص تعليم اللغة بين الأصالة والصناعة، بادئا بتعريف مفهوم النصوص الأصيلة، ومن ثم معايير اختيار النص التعليمي، والشروط الخاصة بتصميم النص المصنوع، إلى بناء النص التعليمي المصنوع وفق مفهوم خرائط المعرفة.
  - عرض نتائج وتوصيات الدراسة.

### أهمية الدراسة

تنبع أهمية هذه الدراسة من كونها:

- تتبع آراء المختصين حول خصائص النص التعليمي اللغوي الخاص بتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.
- الدراسة الوحيدة ـ فيما يعلم الباحث ـ التي تتناول قضية مصادر تصميم ، وطرق تصميم واختيار النص اللغوي لتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها ، من حيث كونها أصيلة أو مصنوعة.
- تقدم إطارا نظريا لفائدة لجان تأليف النصوص التعليمية الخاصة ببرنامج الإعداد اللغوى بمعاهد تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها.
- تعد مرجعاً علمياً لفائدة المختصين ولفائدة طلاب الدراسات العليا في مقرر إعداد المتعلمية.

#### مصطلحات الدراسة

### أولا: الأسس العلمية

لغة يعرف (معجم المعاني الجامع) الأسس على النحو التالي: (١١)

-أُسَّسَ: ( فعل **)** 

-أسَّسَ يؤسِّس، تَأْسيسًا، فهو مُؤسِّس، والمفعول مُؤسَّس.

-أسَّس البناء: وضع قاعدته ، جعل له أساسًا .

-أسَّس المشروع: أنشأه. أسَّستِ الدولة مستشفى جديدًا.

-أُسَّسُوا جَمْعِيَّةً رياضِيَّةً: كَوَّنوها، خَلَقُوها.

<sup>(</sup>۱) معجم المعاني الجامعة، موقع المعاني على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/.

- أَسَّسَ الدَّوْلَةَ: وَضَعَ صَرْحَها، أقامَ بِناءها، أَنْشَأَها أَسَّسَ الْمَهْلِيُّ بْنُ تُومَرْتَ دَوْلَةَ الْمُوَحِّدينَ.

- أسَّس الدَّستور: وضع أُسُسَه أسَّس نظريَّة حديثة في علم الاجتماع. أما اصطلاحا: فإن الأسس:

-هي مجموعة الأصول التي تشكل إطارًا نظريًا للتربية، وتحديد غايتها، وتوضيح معايير نجاحها، وتضفي نوعًا من التوحد على أنشطتها ومفاهيمها، وتحلل عملياتها". (٢)

-أو هي النظريات الفكرية والعقائد النظرية التي يدين بها واضعو المنهج وينطلقون منها في بناء ذلك المنهج وتنفيذه وتقويمه". (٣)

#### أما إجرائيا:

فيعرفها الباحث بأنها كل ما توافق عليه المختصون من علماء التربية وعلم اللغة التطبيقي من إجراءات تربوية ولغوية ونفسية في سبيل ضبط إجراءات بناء محتوى تعليم اللغة العربية وتقويمه.

#### ثانيا: بناء نصوص اللغة

في اللغة: "النص لغة مأخوذ من الجذر الثلاثي المضعف (نصص) ومعناه بالعربية مدّ أو رفع ، ويحيل النص أينما ورد في المعاجم العربية على معان ودلالات عدة فهو يدل على الرفع بنوعيه الحسي والمجرد، فالنص رفعك الشيء، ونص الحديث ينصه نصاً رفعه، وكل ما اظهر فقد نص، ومنه المنصة وهو المكان البارز وما تظهر

<sup>(</sup>٢) بكار، عبد الكريم، حول التربية والتعليم، دار القلم، دمشق، ١٤٢٢ هـ.

<sup>(</sup>٣) الشافعي، إبراهيم وآخرون، المنهج المدرسي من منظور جديد، مكتبة العبيكان، الرياض، ١٤١٧ هـ.

عليه العروس لترى، (١) وانتص السنام أي: أي ارتفع وانتصب، (٥) وقولهم هذه (نصيتي) خيرتي ومنه الناصية سميت لارتفاعها. (٦)

أما في المصطلح: "النص ما يظهر به المعنى (۱) ولظهور المعنى آليات متعددة تختلف باختلاف الدارسين ولا ينظر الحجم في تسمية الملفوظ نصاً، فكل ملفوظ مهما كان حجمه يمكن أن يعد نصاً، فالنص قد يكون جملة واحدة أو عدة جمل أو سلسلة متوالية من الجمل تقصر، (۱) وتطول بحسب تلبيتها للسياق، (۱) إذ ينظر إلى النص هنا بوصفه وحدة كاملة أو وحدة دلالية، وليست الجمل، (۱۱) إلا الوسيلة التي يتحقق بها النص وغايتها التواصل ولذلك عرفه (يقطين) بأنه: "بنية دلالية تنتجها ذات فردية أو جماعية ضمن بنية نصية منتجة، وفي إطار بنيات ثقافية واجتماعية محددة"(۱۱)، وقريب منه تعريف (عزام) للنص بأنه "وحدات لغوية ذات وظيفة تواصلية دلالية وقريب منه تعريف (عزام) للنص بأنه "وحدات لغوية ذات وظيفة تواصلية دلالية

(٤) لسان العرب ، ابن منظور، (مادة نصص ): ٩٧ / ٧.

<sup>(</sup>٥) مقاييس اللغة، أحمد بن فارس، (مادة نصص): ٣٣٤ /٥.

<sup>(</sup>٦) أساس البلاغة، جار الله الزمخشري، (مادة نصص ): ٩٦١.

<sup>(</sup>٧) الزناد، الأزهر، نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصاً، المركز الثقافي العربي، ط١، بيروت، ١٩٩٧، ص ١٢.

<sup>(</sup>٨) العموش، خلود إبراهيم سلامة، الخطاب القرآني: دراسة في العلاقة بين النص والسياق (مثل من سورة البقرة)، خلود إبراهيم سلامة العموش، أطروحة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، ١٩٩٨م، ص ٨. وينظر: المرتجي، أنور، سيميائية النص الأدبي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ١٩٨٧م، ٢٨.

<sup>(</sup>٩) كريستيفيا، جوليا، علم النص، ترجمة: فريد الزاهي، مراجعة: عبد الجليل ناظم، دار توبقال، ط١،الدار البيضاء، ٩٩٩، ص ١١٧.

<sup>(</sup>١٠) خطابي، محمد، لسانيات النص: مدخل إلى انسجام الخطاب، محمد خطابي، المركز الثقافي العربي، ط١، الدار البيضاء، بيروت، ١٩٩١م، ص ٢٦.

<sup>(</sup>۱۱) يقطين، سعيد، انفتاح النص الروائي، منشورات المركز الثقافي العربي، ط۱، بيروت، الدار البيضاء، ١٩٨٨م، ص ٣٢.

تحكمها مبادئ أدبية، وتنتجها ذات فردية أو اجتماعية، وهو "علامة لغوية أصلية تبرز الجانب الاتصالي والسيميائي، (١٢) بل هو سلسلة من العلامات المنتظمة في نسق معين لتنتج معنى كلياً إذ يراعى في هذه المتواليات الإحاطة بالتفاصيل جميعها من حيث الترتيب والتوزيع وما تضمه من الروابط المعنوية والشكلية وهيئة تركيبها، لذا يمكن أن نطلق على هذا المقوم شكل النص. (٦٢)

أما إجرائيا: فيقصد الباحث بالنص التعليمي، أي نص أعد أو تم اختياره وفق أسس علمية دقيقة ـ متوافق عليها من قبل علماء التربية وعلماء اللغة وعلماء النفس بغرض تعليم اللغة الأجنبية أو الثانية. ويفرق العلماء بين النص التعليمي والخطاب التعليمي، فالنص التعليمي بحسب (ريكور) هو: "كل خطاب مثبت بواسطة الكتابة"، ويتميز الخطاب التعليمي عن النص التعليمي، في كون الخطاب يتخذ بعدا تداولياً، يجعل النص التعليمي بين لغتين، اللغة المرجعية واللغة التعليمية. (١٤)

ومن سمات النص التعليمي أنه: (١٥)

• يحتوي ـ المكتوب وغير المكتوب ـ على المعرفة أو المهارة التي تتفق مع اهتمام المتعلم، مع ضرورة المحافظة على معايير الاختيار.

<sup>(</sup>۱۲) كريستيفيا، جوليا، علم لغة النص، مرجع سابق، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>١٣) انظر: الخطاب القرآني دراسة في العلاقة بين النص والسياق: ٨. لخطاب القرآني : دراسة في العلاقة بين النص والسياق (مثل من سورة البقرة)، خلود إبراهيم سلامة العموش، أطروحة دكتوراه، اشرف : أ. د نماد الموسى، كلية الدراسات العليا/ الجامعة الأردنية، ١٩٩٨م

<sup>(</sup>١٤) انظر: المغيلي، خدير، تعليمية النص التعليمي للغة العربية وآدابجا في الجامعة، مجلّة الواحات للبحوث والدراسات، جامعة غرداية، الجزائر، العدد ٨٠، ٢١٠، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>١٥) اليافعي، على عبد لله، أساسيات النص التعليمي، مجلة التربية، اللجنة الوطنية القطرية للتربية والثقافة والعلوم، العدد ١٠٠، ص ١٠٨.

• يعطي اهتمامات المتعلم الأولوية ، كلما انتقل إلى تعلم جديد ، من أجل إيجاد صلة مباشرة بينه وبين النص التعليمي.

أما النص الأصيل: فيعرف بأنه: (Ur text) أو "نص أصلي"، و(ur) كلمة ألمانية الأصل؛ تعني "أصلي" و text تعني "نص" كما في الإنجليزية. (١٦٠)، وقد ورد في المعجم العربي الوسيط: أن الأصالة تعني في بعض السياقات: (١٧٠)

- أصالة الثّقافة العربيّة: سماتها الأصليَّة المميّزة، -أصالة العمل الفنّيّ: تميُّزه بالإبداع والابتكار، بالأصالة عن نفسي / أصالةً عن نفسي : باسمي الشَّخصيّ.
- الأصالة : (آداب) مقدرة الأديب على أن يفكّر وأن يعبّر عن ذات نفسه بط بقة مستقلّة.

وقد ورد في تعريف النص الأصيل اصطلاحا: أنه: "قطعة أدبية شعرية أو نثرية مقتطعة من التراث القديم أو الحديث ينبغي أن تحتوي على التراكيب اللغوية والصيغ النحوية والأساليب البلاغية اللازم تقديمها للمتعلم".(١٨)

أما النص المصنوع - النص التعليمي: فهو بحسب (غيلوس) ذلكم النص الذي تمّ: "تفكيك أنساقه المكونة لنسيجه النصى ليتوصل في الأخير إلى تأويله، وفق

Oxford English Dictionary, online edition, referenced 28 November 2008. (\\7)

www.almaany.com/ar/dict/ar- : وابط: المعلومات، رابط الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط /category...

<sup>(</sup>۱۸) المغيلي، خدير، أساسيات ومعايير وضع نصوص اللغة العربية وتصميمها في الكتب التعليمية، استكشاف اللغة العربية للسنة الثانية والثالثة متوسط بالمدرسة الجزائرية أنموذجا، استمارة مشاركة في الملتقى الدولي الموسوم بـ: العربية لغة عالمية: مسؤولية الفرد والمجتمع والدولة، الجزائر، جامعة العقيد أحمد دراية أدرار، د/ت.

إستراتيجية علمية منتظمة". (١٩٠)، ويرى (بازي) أننا وفي محاولتنا إعادة بناء النص إما نقع في التحريف أو نكتشف فيه عمقا وأبعادا غير مرئية، معبرا عن ذلك بقوله "وما أكثر ما أدى الاشتغال الآلي بأدوات معينة على نصوص ما إلى تقويل النص ما لم يقله، بل تقويله خلاف ما قال. وما أكثر ما كشفت المقاربة التقابلية عن أسرار كامنة وراء الظاهر، فأغنت بدل أن تُفقِر، وأن "خطاب التأويل عند (كيليطو) يتخذ موضوعه من نصوص سابقة، وُجُودُه مرتبط بوجود موضوعه، فهو مرجعه الأساس ومُنطلقه الأول، ووظيفته في وصفه وتأويله ونقل تجربة تأويلية وقرائية من مجالها الذاتي إلى مجال تداولي أوسع". (٢٠٠) والنص المصنوع: إما أن يكون نصاً مترجما عمل فيه المترجم روحه وثقافته وفكره وأما أن يكون نصا مقتبساً أو أن يكون نصا متصرفاً فيه، أو نصا متاقوه وفق شروط. ويرى الباحث اصطلاحا أن النص المصنوع: هو أي نص تمت معالجته وفق أسس لغوية وتربوية ونفسية ليلبي حاجة الدارسين.

## المبحث الثانى: الإطار النظري

### مفهوم النص في علم اللغة الحديث

ولقد اهتم علم اللغة الحديث بتعريف النص من حيث بنائه ومن حيث وظائفه، وفي هذا الصدد يرى (عبد المقصود) أن هناك اختلافات كبيرة ببن العلماء

<sup>(</sup>١٩) غيلوس صالح، إعادة بناء النص التعليمي في ضوء المقاربة النصية: السنة الثالثة أنموذجاً، رسالة بحث لنيل درجة دكتوراه العلوم في اللغة الأدب العربي، الجزائر، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، جامعة سطيف، كلية الآداب واللغات، قسم اللغة والأدب العربي، ٢٠١٤، ص ١.

<sup>(</sup>٢٠) من كتاب تقابلات النص وبلاغة الخطاب: نحو تأويل تقابلي، لبازي، محمد، عرض لوريكة، سامي، مجلة التأويلية العربية على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://attaweliaalarabia.blogspot.com/

المختصين في تعريفه، قائلا: "لقد اختلف علماء النص في تعريفهم إياه\*. (۱۱) ولسنا بصدد عرض آرائهم هنا في تعريف النص، لكننا نعرض فقط ما يعرف النص من وجهة نظرنا، فالنص رسالة لغوية أبدعت في ظروف موقفيه واجتماعية معينة، هذه الرسالة تترابط أجزاؤها، وتتضمن معنى يريد المبدع نقله للمتلقي، وبهذا فهي تتضمن هدفا، وتراعي في الوقت نفسه ثقافة المتلقي وأحواله النفسية والاجتماعية. ونحن بهذا غيل إلى قبول تعريف (دي بوجراند) النص بأنه حدث تواصلي يجب أن تتوافر فيه معايير هي: السبك cohesion، وفيه يتحقق الترابط الرصفي Intentionality، وهو ما يسعى منشئ والحبك أو الالتحام (۲۲) والقصد Acceptability، وهو ما يسعى منشئ من النص من حيث القبول، أو المقبولية والموقفية، أو رعاية الموقف بمتعلق بموقف المتلقي وتتعلق بمناسبة النص للظروف المحيطة بعملية التواصل، والتناص والإخبارية أو التعلق بعلاقة النص، والإخبارية أو تعلق بعلاقة النص، والإخبارية أو

<sup>(</sup>٢١) يرى رافائيل سالكي أن النص والخطاب مترادفان، وهما يفيدان ما فوق الجملة المقررة، يقول:

A quick note on terminology. Some linguists distinguish between text and discourse, using text to mean what one speaker or writer says, while a discourse for them has two or more speakers/writers interacting. In this book the two terms are used interchangeably to refer to any stretch of language that may be longer than a single sentence, and which therefore may have structural properties which go beyond the scope of grammar. For the sake of simplicity we shall usually use the word text. Look: Text and Discourse Analysis, P: XI

وقد جمع عدد من الباحثين عددا كبيرا من هذه التعريفات ، ويمكن مراجعة مثلا: نحو النص: اتجاه جديد في الدرس النحوي، ص ص: ٢٢: ٣١، وعلم لغة النص: المفاهيم والاتجاهات، ص ص: ٢٠١، ١٦، وقد تناول بعض الباحثين معايير جودة النص بالتحليل في أعمال علمية كاملة، انظر مثلا: نظرية علم النص: رؤية منهجية في بناء النص النثري، وعلم لغة النص: النظرية والتطبيق.

<sup>(</sup>۲۲) يلاحظ أن Cohesion, Coherence and Cohesive يتم استخدامها بمعنى التماسك، وقد ترجمها كثير من الباحثين بصور مختلفة، فترجم cohesion على أنه السبك، وترجم ترجم على أنه الحبك، غير أن كتب تحليل الخطاب في اللغة الإنجليزية تستخدم هاتين اللفظتين مترادفتين. أو على أن بينهما عموما وخصوصا، انظر:Text and Discourse Analysis, Cohesion in English وغيرها.

الإعلامية Informatively، وتتعلق بموقف المتلقي من تصديق المعلومات الواردة في النص" (٢٣)

ولما كان هناك تداخل في فهم الفروق بين النص التعليمي والنص الأدبي، - مع ملاحظة أن النص الأدبي يمكن اختياره أو تحويره ليكون نصا تعليمياً، فإن (حساني) يفرق بين النص الأدبي والنص التعليمي فيقول: "إن الخطاب الأدبي التعليمي فيخرج عن إطار النسقية الخطية ويتميز عن النص الأدبي في كونه يكتسي طابعا تداوليا يجعل النص الأدبي التعليمي بين لغتين اللغة المرجعية واللغة التعليمية، وباعتبار التعلم عملية ديناميكية قائمة أساسا على ما يقدم للطالب من معلومات ومعارف، وعلى ما يقوم به الطالب نفس من أجل اكتساب هذه المعارف وتعزيزها". (٢٠٠) ولعلنا نضيف قولنا بأن النص الأدبي هو نص تغلب عليه الذاتية والسمات النفسية والفكرية لكاتبه وهو نتاج تداع غير محدود بضوابط علمية أو منهجية قد تثقل كاهله، بينما النص التعليمي المصنوع أو المختار أو المحور - يخضع لضوابط علمية صارمة تقتضيها أهداف العملية التعليمية.

فالنص التعليمي يراعي عدة اشتراطات متعلقة بغايته التعليمية ومن ذلك مراعاته لمستوى المقرر، إذ يتحدد مستوى المقرر بمضمونه، "فلا شك أن المقرر الذي يقدم لأطفال في المدرسة الابتدائية يختلف اختلافا نوعيا عن مقرر يقدم على مستوى المدرسة المتوسطة أو المدرسة الثانوية، فالمستوى المبتدئ يتطلب اختيار المحتوى من النواة العامة المشتركة التي تمثل العناصر الأساسية في اللغة، وكلما تقدم المستوى تعددت

<sup>(</sup>٢٣) عبد المقصود، حسن محمد، تماسك النص . الأسس والأهداف، الشبكة الدولية للمعلومات، رابط: http://almaktabah-up.net/up1/do.php?id=252

<sup>(</sup>٢٤) حساني، أحمد، حضور اللغة العربية في الوسط التعليمي المتعدد الألسن، الجزائر، جامعة وهران، إلسانيا، مخبر تعليمية الترجمة وتعدد الألسن، مجلة المترجم، العدد ٢، ٢٠٠٢، ص ١٢٠.

فرص الاختيار وتوسعت، كما "لا يمكن للنص الأدبي التعليمي أن يحقق أهداف إلا إذا خصص له الوقت الكافي للتحليل والمناقشة وإعادة البناء" فعامل الوقت أساسي في إتقان المهارات التي تقدمها الأهداف". (٢٥)

وتعمل أبحاث النمو على تحديد الحاجات اللغوية المتعلقة بكل مرحلة، كما تعمل على تعرف القدرات المتعلقة بكل مرحلة من هذه المراحل، وفي هذا الصدد يحدثنا (الناقة) قائلا: "ومن الحقائق التي كشفت عنها أبحاث النمو أن تقارب أعمار الدارسين لا يعني تشابههم في القدرات، معنى هذا أنه فيما بين المتعلمين الكبار نجد فروقاً فردية، وفيما بين المتعلمين الصغار نجد أيضاً هذه الفروق، لذلك فعندما نقدم مادة تعليمية ينبغي أن ندرك أن الدارسين ليسوا على درجة واحدة من القدرة في نفس المرحلة في الوقت ذاته، ولذلك ينبغي أن يراعى في المواد التعليمية شمول مدى متعدد واسع من القدرات، وذلك على خلاف من يدعي أن التتابع خطوة في تنمية المهارة يتيح الفرصة لأن يتقدم كل دارس في حدود قدراته، فهذا القول مردود عليه بأن الجو المدرسي وطريقة التدريس لا تسمح لكل دارس بأن يعمل مستقلاً في إطار قدراته، بل هو مجبر أن يساير الصف الذي يتعلم فيه ولا يتخلف عنه". (٢٦)

### بنية النص

بحسب (باشوف): "لقد أحدثت النظرية التوليدية التحويلية ثورة كبيرة في علم اللغة، فبينما كان البنيويون يتبنون المفاهيم الإجرائية في عملية الوصف والملاحظة والتحليل في تفكيك النص وتركيبه كالنسق والنظام والبنية والداخل والعناصر والشبكة والعلاقات والثنائيات وفكرة المستويات وبنية التعارض والدال والمدلول

<sup>(</sup>٢٥) الراجحي، عبده، علم اللغة التطبيقي وتعليم العربية، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٥، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢٦) الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية وتأليفها، ورقة مقدمة لندوة بعنوان: (اللغة العربية إلى أين)، موقع جامعة أم القرى، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: /https://uqu.edu.sa .

والمحور التركيبي والمحور الدلالي والمجاورة والاستبدال والفونيم والمورفيم والمونيم والتفاعل ... إلخ، تمرد تشومسكي على المذهب البنيوي، وانتقده انتقادا شديدا، وحاربه .فقد ذهب إلى أن البنيوية ركزت على وصف التراكيب اللغوية، وحللتها تحليلا شكليا، وهمشت الدور الذي يقوم به المتكلم في إنتاج اللغة من خلال كفايته اللغوية، وقواعده الفطرية، كما همشت الدور الذي يقوم به المعنى في اللغة، "لقد توصل العلماء المهتمون بخصوصيات النص كوحدة لغوية وقواعد بنيتها إلى أن النص له عدة مستويات تتميز بشكل بنيوى، وهي مستوى البنية الفعلية (acting structure) ومستوى البنية الدلالية (semantic structure) ومستوى البنية الإعلامية ( formation structure) ومستوى الصياغة اللغوية. والمستويات الثلاثة الأولى تتميز بالاستقلالية النسبية مع تعالقها وتفاعلها أما مستوى الصياغة اللغوية فإنه إلى جانب الاختيارات في مجال البني الثلاث، يعكس أيضا اختيارات مرتبطة بصفات المرسِل والمتلقى ومقومات أخرى للسياق المقامي الفيزيائي والاجتماعي، وتنتج البنية الفعلية عن كون النص اللغوى نتيجة فعل من أنواع الأفعال التواصلية (communicative act) للإنسان. ويخضع الفعل الكلامي (speech act) لبعض المبادئ العامة للفعل التواصلي الإنساني كوجود هدف عند المرسل وظروف ملائمة لتحقيق هذا المدف. ومن هنا فإن المدف التواصلي هو من المؤشرات الأساسية لإضفاء طابع النصية على متتالية من الجمل. من جانب آخر فإن كل جملة بسيطة أو مركبة من شأنها أن تحقق فعلا كلاميا بهدف معين. وبالتالي يمكن اعتبار النص المتكون من أكثر من جملة تحقيقا لفعل كلامي مركب حيث تسهم كل الأفعال البسيطة والعلاقات فيما بينها في تحقيق الفعل المركب.

أما البنية الدلالية فترتبط بكون النص يعكس جانبا من العالم الواقعي أو عالمًا تخيلياً ما. الطابع المركب للمستوى الدلالي يرجع إلى انقسام العالم الموصوف إلى عدد

من المواضيع (states of affairs) تتألف من ذوات (entities) وصفات للذوات أو علاقات تربط فيما بينها وظروف يجري الحدث فيها. وتجد هذه الأمور صياغتها اللغوية عن طريق الجملة البسيطة وعناصرها – الفعل والفاعل والمفعولات، ويسمى هذا الجانب الدلالي للجملة "القضية" (proposition). وتنشأ البنية الدلالية للنص عن طريق اختيار المواضيع التي يتم التعبير عنها، وربطها بصلة منطقية أو زمنية، وترتيبها الخطي (inear) والتدرجي (hierarchic). وكل ذلك يخضع لمهمة التعبير المناسب عن موضوع النص. أما البنية الإعلامية للنص فإنها تستند إلى الطريقة الخاصة بالعقل البشري لاستيعاب المعلومات الجديدة، حيث أن هذه المعلومات تنبني على معلومات قديمة أو موجودة في العقل البشري. وتجري إضافة الجديد إلى ما هو قديم في إطار الوحدة الإعلامية التي تضم في أغلب الأحيان قضية واحدة أو ربط قضيتين. أي أن الوحدة الإعلامية تتحقق أساسا عن طريق الجملة البسيطة أو المركبة كشكل لغوي". (۲۷)

تتعدد أنماط النصوص ويتم تصنيفها من خلال سماتها ـ أدبية أو تقريرية مثلا ـ أحيانا ومن خلال وظائفها الاجتماعية أحيانا أخرى، ويورد (الزميج): أن " (شميث) صنف النصوص المتداولة في السياق الاجتماعي إلى ثلاثة أنماط هي: النص الإخباري، والنص التوجيهي، والنص الأدبي: (٢٨)

• فالنص الإخباري هو الذي تهيمن عليه سمة الإخبار حيث يكون القصد هو إبلاغ الخبر لمتلق محدد المعالم على المستوى التداولي (تاجر - تلميذ - سياسي...).

-

<sup>(</sup>۲۷) باشوف، تسفيتوميرا، دور لسانيات النص في تطوير مناهج تدريس اللغة العربية لغير الناطقين بها، المؤتمر الأول لتدريس اللغة العربية للناطقين بغيرها، مركز اللغات بجامعة دمشق، أيار ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٢٨) الزميج، محمد ، التواصل والتلقي، ورقة منشورة، مجلة طنجة الأدبية الإلكترونية، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:/٢٠١٠ ، http://www.aladabia.net

- والنص التوجيهي هو الذي يتغلب عليه طابع التوجيه حيث يكون القصد هو أمر المتلقي للقيام بعمل ما، أو نهيه عن ذلك، أو دفعه لانفعال عاطفي معين، ويعتمد هذا النوع من النصوص على مجموعة من الأساليب كالأمر والنهى والعتاب.
- أما النص الأدبي، فهو الذي يغلب عليه الطابع الفني حيث يكون القصد هو إخراج معنى فني مفاجئ ومخالف للمعاني التواصلية المعتادة من خلال ما يمكن تسميته بالانزياح، موظفا كل ما يمكن أن يحقق جماليته من تصوير ورمز وإيقاع.. كما يشارك القارئ/المتلقي في إضفاء الطابع الأدبي الخالص من خلال قراءة إبداعية وجمالية متأنية تختلف عن القراءة العادية السريعة.

و"يلحق (شميث) هذه الأنماط الثلاثة من النصوص بأنماط من الخطابات وفق ثلاثة ضوابط: (٢٩)

ا - الهدف من التواصل: يربط هذا الهدف بقصد المخاطِب من إصدار النص، أو الأثر النفسي أو التداولي المرغوب إحداثه لدى المتلقي، ومن ثم فإن الخطاب قد يأخذ شكلا إقناعيا بصورة لغوية مباشرة ( الخطاب الحجاجي)، وإما بصورة غير مباشرة في خطاب بلاغي جذاب يركز على الجانب الانفعالي ( الخطاب الوصفي ـ الخطاب الروائي ـ الدرس التعليمي...).

٢ - الخصوصية التصويرية للغة: تظهر هذه الخصوصية للمتلقي في بعض السياقات الفردية والجماعية المتواضع عليها في أثناء استعمال اللغة استعمالا مغايرا للاستعمال اليومي أو الإخباري (الخطاب الأدبي ـ الخطاب الجمالي)، حيث تحيل هذه

http://univ.ency-education.com/

<sup>(</sup>٢٩) انظر: الموقع الأول للدراسة في الجزائر، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:

اللغة على مجموعة من الدلالات التي تجعل المتلقي يفكر في تلقي الخطاب حسب خصوصيته التصويرية.

" - نوع العلاقة القائمة مع الواقع: يرتبط هذا الضابط بالإمكانات البنيوية التي يسمح بها سياق التلقي داخل جماعة لغوية ما، وقابلية النسق التواصلي لتطبيق التوجيهات التداولية التي يتضمنها النص وضعا أو إيحاء، فإذا كان الخطاب يحمل فكرا قد لا تتقبله الجماعة، فإن هذا الخطاب قد يتستر بشعارات، وتوظيف لغة تجعله متقبلا في ذلك الوسط اللغوي. ولما كان الاتصال هو غاية الاستخدام اللغوي، فتتعدد أنماط النصوص بحسب وظائفها التواصلية، كما تتعدد أساليبها اللغوية باختلاف هذه الأنماط والوظائف وذلك على النحو التالي: (٣٠)

- أولا: النمط الإخباري: يدقق في تفاصيل موضوع بطريقة مباشرة، وتتمثل خصائصه في الآتي:
  - أ) غلبة ضمير الغائب.
  - ب) استعمال أدوات الربط المنطقية المتصلة بالتفضيل والتقصى.
    - ج) كثرة الجمل الاسمية.
- ثانياً: النمط الحواري: كلام يجري بين شخصين أو أكثر أو بين الشخص ونفسه، وتتمثل أنواعه في:
  - أ) حوار داخلي.
  - ب) حوار خارجي.

(٣٠) الموقع الأول للدراسة في الجزائر، المرجع السابق نفسه.

- ج) وتتعدد مواضيعه من بين الموضوعات الاجتماعية والسياسية والثقافية، ويكون من حيث المستوى بسيط ـ يتضمن معلومات عادية ـ أو معمق يتضمن حججاً وبراهين، ويمكن تلخيص خصائصه في كونه:
  - ٥ الحوار هو عنصر الأساس فيه.
  - ٥ هو وسيلة من وسائل التعريف بالشخصيات.
  - ٥ يكشف عن شخصية المتحاورين، النفسية والفكرية والاجتماعية.
    - ٥ هو نص يغلب عليه استعمال الإنشاء.
    - ٥ اللغة فيه غالبا ما تعمد على ضمائر المخاطب.
- ثالثاً: النمط السردي: ويقوم على ذكر أحداث وأقوال ذكرا متتابعا بمؤثرات مختلفة، وخصائصه هي النحو التالي:
  - ٥ يستعمل فيه الأفعال الماضية الدالة على الحركة
    - ٥ يطغى عليه الأسلوب الخبري
      - ٥ ضمير المتكلم و الغائب.
- رابعاً: النمط الوصفي: وهو تصوير برسم العين لصورة شخصية أو مشهد حقيقي أو خيالي، وتتعدد أنواعه، ومنها: المادي والمعنوي والوجداني: يصف الكاتب المشهد كما يتخيله.
- خامساً: النمط الموضوعي: يصف فيه الكاتب الظواهر على حالتها أو طبيعتها، ومن خصائصه: استخدام الأفعال الماضية والمضارعة الدالة على الحال والنعوت والتشبيه صيغة الغائب عموما والمتكلم أحيانا تقديم الأوصاف الكلية للموصوف دون زيادة أو نقصان.

- سادساً: النمط الجدالي/النمط الحجاج: وهو عرض فكرة أو وجهة نظر لإثبات الصحة والفائدة اعتمادا على أدلة و شواهد، ومن خصائصه:
- أ) استخدام أدوات الربط المنطقية والبناء الفكري القائم على عرض الفكرة وحشد الحجج.
- ب) استخدام أدوات الحجاج، على نحو: الاستشهاد والاقتباس، وإيراد السبب ونتيجته والاستدلال المنطقي، واستعمال عبارات على نحو: (نظرا لـ)، (غير أن)، (إذن).
- سابعاً: النمط التفسيري: يسمى أيضا التوضيحي وهو نص يستهدف تنوير القارئ، وتفسير المشكلات له ليسهل فهمها، هو نص غالبا ما يقترح حلا لمشكلة ما وتفسيرها كما يقوم على تحليل ظاهرة وشرحها واستخلاص النتائج، ويتميز بالآتى:
- أ) يجيب عن الأسئلة التالية: (لماذا، كيف)، مثل: تدور الأرض بنا ولا نحس
   بها، لماذا، وكيف اندثرت ؟.
  - ب) الإكثار من الأدلة والبراهين.
  - ج) اعتماد ضمير المتكلم والنفي والإثبات والاستنتاج.
    - د) يقوم على التوضيح ويركز على الأدلة والوقائع.
- ثامناً: النمط الإرشادي: أو الإيعازي هو تقنية تستخدم لتوجيه التعليمات إلى فئة من الناس، ومن مميزاته: الإكثار من أدوات التفسير و الشرح والجمل الإنشائية والضمائر (المخاطب، المتكلم).
- تاسعا: النص الإبداعي الوثائقي: تقنية تستخدم في إعداد النص المسرحي، ومن خصائصه: الحوار واستخدام ضمائر المخاطب.

• عاشراً: النمط الأمري: ويهدف إلى دفع شخص ما إلى إنجاز عمل و القيام بفعل لبلوغ نتيجة ملموسة، ومن خصائصه استخدام أفعال الأمر النعوت أدوات التفسير.

# وظائف النصوص

بتطور الدراسات الألسنية "تطورت الدراسات النصية محاولة الدخول إلى عالم النص للكشف عن أسراره، واستكناهه وإبراز نصيته، ومكمن الأدبية فيه، من خلال دراسة النصوص في ضوء سياقاتها الداخلية والخارجية، وقد تميزت هذه الدراسات عن غيرها التي سبقتها في أنها تجاوزت الجملة كوحدة أساسية للتحليل وساد النظر إلى أن أعلى وحدة لغوية وأشدها استقلالا، والعلامة اللغوية الأساسية ليست الجملة بل النص"(٢١)

"ويتساءل (برينكر) - مُحقاً - عن وظائف النصوص، وهل هي ذلك الغرض الذي يتحقق من نص ما في موقف تواصلي؟ إذا سلمنا - جدلاً - بصحة هذه الإجابة، فسنصطدم باعتراض من لدن من يجدون في النص الواحد وظائف عدة، لا وظيفة واحدة. لكن أيا كانت الوظائف والأغراض التي يمكن للنص تحقيقها في أحد المواقف، فلا بد من أن يكون غرض واحد منها هو الهدف وعلى هذا الأساس يصدن القول إنه وظيفة النص، وإذا أخذنا بالاعتبار ما تحدث عنه (أوسنن) Austen من أن بعض الكلمات المستخدمة في النصوص تتضمن أفعالا منجزة، كالوعد بالقدوم، أو النصح، أو الشكر، أو الاعتذار، أو الوداع، فإن هذه الأفعال اللغوية تعد مؤشرا على نوع الوظيفة الرئيسة للنص، تضاف إلى ذلك، بالطبع، مؤشرات أخرى يوحى بها

<sup>(</sup>٣١) توهامي، الزهرة، الإحالة في ضوء لسانيات النص و علم التفسير من خلال تفسير التحرير و التنوير، رسالة بحث لنيل درجة الماجستير في اللغة وآدابها، قسم اللغة والآدب العربي، معهد الآداب واللغات، المركز الجامعي البويرة، الجزائر، العام الدراسي ٢٠١١/٢٠١.

السياق. وهذه المؤشرات، إلى جانب الأفعال الإنجازية التي سبقت الإشارة إليها، تهيمن على العناصر الأخرى. فإذا اكتشفنا في النص فعلا إنجازيا تدعمه إيحاءات السياق، فلا ريب في أن هذا يُعيّن — إلى حد ما - الوظيفة الرئيسة لذلك النص، وهو الشيء الذي يتغياه المتكلم، أو الكاتب، من عملية التواصل مع المتلقي، باستعمال وسائط لغوية سائدة ومقررة، عرفيا، وملزمة للجماعة على حسب التواضع، أي أنه - باختصار - هو مقصد المتكلم الذي ينبغي أن يتضح لدى المتلقي "(٢٣). ولعل وضوح القصد أو المعني للنص الخطابي الأدبي محكوم بطبيعة العلاقة بين الكاتب أو بين النص وقارئه كما كانت أصلا محكومة بالعلاقة بين الكاتب ونصه، وقديما قيل: يغني المغني وكل في هواه، ولعل عملية الهوى هنا تتنافى مع طبيعة النص التعليمي، فالعلاقة بين النص التعليمي وكاتبه محكومة بعلاقات خارجية لا دخل للكاتب فيها، ولعل العلاقة بين القارئ ـ المتعلم ـ وبين النص المقروء هي التي تشكل هذه العلاقة الخارجية، ولا تتبين طبيعة هذه العلاقة الخارجية إلا من خلال تبين الأهداف التي وضع من أجلها هذا النص التعليمي.

#### مفهوم الوظيفة اللغوية: Function

يجب أن نفرق بين الوظيفة اللغوية لأحد عناصرها المتمثلة في: الوظيفة الصوتية، أو الوظيفة السرفية، أو الوظيفة المعجمية، أو الوظيفة الدلالية، أو الوظيفة البلاغية الأسلوبية، والوظيفة الاجتماعية لها، فاللغويون يرون أن القصد من الوظيفة هو فهم "قصد منه: ذلك الدور الذي يؤديه عنصر لغوي ما داخل ملفوظ ما، أو داخل نص أو خطاب ما، مثل: الفونيم (الصوت)، والكرافيم (الوحدة الخطية)، والمورفيم

<sup>(</sup>٣٢) خليل، إبراهيم، تحليل النصوص من منظور تداولي، صحيفة قاب قوسين الإلكترونية، رابط: http://www.qabaqaosayn.com/

(المقطع الصرفي)، والمونيم (الكلمة)، والمركب (العبارة)، والجملة، والصورة البلاغية، أو ذلك الدور الذي يؤديه العنصر السيميائي من رمز، وإشارة، وأيقون، وصورة، ومخطط داخل سياق تواصلي ما ...وهكذا، فالفاعل النحوي له داخل الجملة دور معين، ووظيفة نحوية، والفعل له وظيفة محددة، والمفعول به له وظيفة كذلك، والحروف والظروف لها وظائف معينة. بمعنى أن كل عنصر لغوي له وظيفة ما داخل وضعية تواصلية معينة. وقد تهيمن داخل جملة أو نص أو ملفوظ ما وظيفة محددة على باقى الوظائف الأخرى". (٣٣)

تتعدد الوظائف اللغوية وبها تتعدد المطلوبات التي ينتظر من النص التعليمي تحقيقها، وبذلك تتعاظم المسؤولية الملقاة على عاتق معدي النصوص التعليمية، وعلى عاتق من يقوم باختيار الأصيل منها، ولما كانت عملية تعلم اللغة هي عملية تستهدف الوصول إلى الكفاية الاتصالية في جانبيها الاستيعابي والانتاجي، فلابد لنا من الوقوف على هذه الوظائف باعتبارها شرط من شروط التواصل الجيد، إذ إنَّ ارتباط العناصر المكوِّنة لعمليَّة التَّواصل بنسب متفاوتة فيما بينها ينتج الوظائف السِّتَ لهذه العمليَّة، وهذا الارتباط مقترن بالهدف المنشود من هذه العمليَّة؛ إذ " إنَّ الغرض الَّذي نهتمُّ به يتحكَّم في طبيعة تقسيم الوظائف وتحديدها، وهي على التَّوالي: (٢٤)

وهي وظيفة لغويَّة تظهر جليَّة في الرَّسائل الَّتي تتكيَّف فيها اللَّغة لتتَّخذ من المرسِل مرتكزاً لها بشكلٍ مباشر من دون سواه، مشيرة بالتَّالي إلى موقفه ممَّا يتحدَّث عنه، فتهدف إلى تقديم انطباع عن انفعال معيَّن صادق أو خادع ؛ وتستطيع تحديد

الوظيفة الانفعاليَّة: (Emotive)

<sup>(</sup>٣٣) حمداوي، جمال، نظريات وظائف اللغة، موقع دروب الإلكتروني، رابط:http://www.doroob.com

<sup>(</sup>٣٤) ناصف، مصطفى، اللُّغة والتَّفسير والتَّواصل، عالم المعرفة- سلسلة كتب ثقافيَّة شهريَّة يصدرها المجلس الوطني للثَّقافة والفنون والآداب- الكويت، العدد ١٩٣، ١٩٩٥، ص ٨٥.

العلائق بين الرِّسالة والمرسِل. فعندما يتحدَّث شخص ما إلى شخص آخر عبر كلامٍ أو ما شابه ذلك من أنماط الدِّلالة، فإنَّه في الحقيقة يرسل أفكاراً تكون نسبيَّة لطبيعة المرجع (وهي الوظيفة المرجعيَّة)، إلاَّ أنَّه بمقدور ذلك الشَّخص أن يعبِّر عن موقفه إزاء هذا الشَّخص، فيحسُّ به جيِّداً كان أم سيئاً، جميلاً كان أم بشعاً، مرغوباً فيه كان أم غير مرغوب فيه، منحرفاً أم مضحكاً ".(٥٥)

## الوظيفة النِّدائيَّة: (Conative)

تُولَّد هذه الوظيفة لغويًا بالتَّركيز على عنصر المرسَل إليه، وتسعى متوسِّلة باللَّغة إلى إثارة انتباهه أو الطَّلب إليه القيام بعمل ما، فتدخل في صلبها الجمل الأمريَّة – مثلاً، (٢٦) كما تسعى أيضاً إلى تحديد العلائق بين الرِّسالة والمرسَل إليه بغية الحصول على ردَّة فعل هذا المرسَل إليه ؛ لأنَّ لكلِّ اتِّصال هدفاً وغاية وُضِعَ من أجلها، ولكنَّها إنْ تغلَّبت على بقيَّة الوظائف في نصِّ نقديٍّ أكسبته طابعاً جماليًا خاصًا به.

# الوظيفة المرجعيَّة: (Referentielle)

تتوجّه هذه الوظيفة نحو المرجع المشترك بين طرفي التّواصل الأساسيين؛ أي ما هو مشترك ومتّفق عليه من قبل المرسِل والمرسَل إليه، وهو المبرِّر لعمليَّة التَّواصل؛ ذلك لأنَّنا نتكلَّم بهدف الإشارة إلى محتوى معيَّن نرغب بإيصاله إلى الآخرين وتبادل الآراء معهم حوله. وتتعدَّد أنواع المرجعيَّات حسب الخطاب الأدبيِّ الَّذي يحيل إليها، فقد تكون مرجعيَّات اجتماعيَّة وفلسفيَّة، وأرصدة ثقافيَّة وطبيعيَّة، وعلاقات ذاتيَّة وموضوعيَّة، وبنيات عميقة وسطحيَّة.

<sup>(</sup>۳۵) غيرو، بيار، السيمياء، ترجمة: أنطوان أبي زيد، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ط۱، ۱۹۸۶م، ص ۱۰.

<sup>(</sup>٣٦) القضماني، رضوان، مدخل إلى اللسانيات، منشورات جامعة البعث، ١٩٨٨، ص ٤٥. ٤٦.

هذا ما أكَّد عليه (بيار غيرو) عندما جعلها قاعدة كلِّ اتِّصال؛ لأَنَّها تستكشف العلائق القائمة بين (الرِّسالة) وموضوع ترجع إليه، إذ إنَّ المسألة الأساسيَّة تكمن في صياغة موضوعيَّة لمعلومات صحيحة عن المرجع، يمكن ملاحظتها والتَّدقيق في صحتَها (۲۷).

فالعلوم المعرفيَّة دائماً تسعى إلى تأكيد الوظيفة المرجعيَّة؛ لأنَّها هدفها الأساسيِّ، إذ يتمُّ حمايتها من تداخلات وتضمينات الوظائف الأخرى". (٢٨) وظيفة إقامة الاتِّصال: (Phatique)

"تظهر هذه الوظيفة في الرِّسائل الَّتي توظِّف اللَّغة لإقامة اتِّصال وتمديده وفصله، وتعتمد على كلمات تتيح للمرسِل إقامة الاتِّصال أو قطعه؛ من مثل: (ألو! أتسمعني؟ أفهمت؟ استمع إليَّ!)، وقد توجد حوارات تامَّة هدفها الوحيد تمديد الاتِّصال والحفاظ عليه والتَّأكُّد من أنَّ المرسل إليه ما يزال مصغياً مقبلاً على التَّواصل، كما تؤدِّي مهمَّة بارزة في كافَّة أشكال الاتِّصال المتجسِّدة في المجتمع من طقوس، واحتفالات، وأعياد، وخطب، وأحاديث متنوِّعة تعود إلى طبيعة طرفي الاتِّصال، إذ تنعدم أهميَّة محتوى الرِّسالة فيها، ويغدو وجود الشَّخص المرسل وانتماؤه إلى المجموعة طرفي الاتِّصال الأساسيين، والمرجع هو الاتِّصال ذاته". (٢٩)

# وظيفة تعدِّي اللَّغة: (Metalinguistique)

"أجرى المناطقة المعاصرون تمييزاً بين مستويين أساسيين للَّغة؛ هما: اللَّغة والموضوع؛ أي اللَّغة المتحدِّثة عن الأشياء واللَّغة الواصفة؛ أي اللَّغة المتحدِّثة عن

<sup>(</sup>۳۷) غیرو، بیار، مرجع سابق، ص ۱۰.

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق نفسه، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣٩) ياكبسون، رومان، قضايا الشعرية، ترجمة: محمد الولي ومازن حنون ، المغرب، الدار البيضاء، دار توبقال للنشر،، ط١، ١٩٨٨.

نفسها، وهي اللَّغة الشَّارحة. إلاَّ أنَّ هذه اللَّغة الشَّارحة ليست فقط أداة عمليَّة ضروريَّة لخدمة المناطقة واللِّسانيين؛ إنَّما لها مهمَّة بارزة في اللُّغة اليوميَّة. فعندما يتحدَّث شخصان أرادا التَّأكُد من الاستعمال الجيِّد للرَّامزة نفسها؛ فإنَّ الخطاب سيكون مركزاً بشكلٍ أساسيً على الرَّامزة، وبذلك يشغل وظيفة الشَّرح. وعليه تظهر وظيفة تعدِّي اللَّغة في الرِّسائل الَّتي تتمحور حول اللُّغة نفسها، فتتناول بالوصف اللَّغة ذاتها، وتشمل تسمية عناصر منظومة اللَّغة وتعريف المفردات". (١٠٠)

## الوظيفة الشِّعريَّة: (Poetiqe)

"تبرز هذه الوظيفة في الرَّسائل الَّتي تجعل اللَّغة تتمحور حول الرِّسالة نفسها ؛ فتمثِّل عنصراً قائماً بذاته ؛ أي تمثِّل العلاقة القائمة بين الرِّسالة وذاتها ، فهي " الوظيفة الجماليَّة بامتياز ؛ إذ إنَّ المرجع في الفنون ، هو الرِّسالة الَّتي تكفُّ عن أن تكون أداة الاتِّصال لتصير هدفه ". (١١)

# البعد التعليمي في معايير بناء النص

يرى (مصلوح) أن النص حدث تواصلي يلزم لكونه نصاً أن تتوفر له سبعة معايير للنصية، وهي على النحو التالي: (٢٦)

٤ - الاتساق: ويقصد به الترابط الرصفي للعناصر اللغوية على مستوى السطح، بحيث تصبح على شكل وقائع يؤدي السابق منها إلى اللاحق بعدة وسائل تتوزع على المستوى المعجمي والنحوي والدلالي للنص.

<sup>(</sup>٤٠) ياكبسون، رومان، المرجع السابق، ص ٣١.

<sup>(</sup>٤١) غيرو، بيار، مرجع سابق، ص ١٢.

<sup>(</sup>٤٢) مصلوح، سعد، نحو أجرومية للنص الشعري. دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، المجلد ١٠، العددين ١-٢) ١٩٩١، ص ١٥٤.

o - الانسجام: ويتعلق بالجانب الباطني من النص، أي أنه لا يظهر على سطح النص، بل يتطلب من الإجراءات ما تنشط به عناصر المعرفة لإيجاد الترابط المفهومي واسترجاعه ويدعم الانسجام بتفاعل المعلومات التي يعرضها النص مع المعرفة السابقة بالعالم (٢٤٠)، وبالتالي يساهم الانسجام في تنشيط ذاكرة المتعلم واستثماره لمعطيات السياق اللغوي وغير اللغوي لترتيب محمولات النص ولتأليف أفكاره. وهو حبك عالم النص أي الطريقة التي يتم بها ربط الأفكار داخل النص ويظهر هنا الربط المنطقي للأفكار التي تعمل على تنظيم الأحداث والأعمال داخل بنية الخطاب.

٦ - القصدية: ويعنى بها اكتساب المفاهيم وتقريبها إلى الحد الذي يستهدفه المتحدث أو الكاتب، ولذا فالمرسل ـ أي كان نوعه ـ متحدثا أو كاتبا ـ مطالب باستخدام إستراتجيات تيسر التعبير عن قصده مع مراعاة العناصر السياقية.

٧ - المقبولية: وتعني مراعاة موقف المستقبل من النص وقبوله له، فالنص الذي يحتوي على معلومات مفككة البناء، متناثرة الأفكار، سيئة النظيم، لا يقبله المتعلم ولا يتجاوب معه. ومن هنا يحتم الموقف على المعلم أن يقدم نصا يراعي الجوانب الاجتماعية والنفسية للطالب، "فالوعي الاجتماعي ينطبق على الوقائع لا على أنظمة النحو". (١٤٤)

٨ - المقامية: يجب أن يتصل النص بمقامه الاتصالى وبمقتضياته.

٩ - التناص: "هو تشكيل نص جديد من نصوص سابقة وخلاصة لنصوص
 تماهت فيما بينها فلم يبق منها إلا الأثر، ولا يمكن إلا للقارئ النموذجي أن يكتشف

<sup>(</sup>٤٣) روبرت دي بوجراند، النص والخطاب والإجراء، ترجمة تمام حسان، ط٢، عالم الكتب، ٢٠٠٧، ص ١٠٣

<sup>(</sup>٤٤) روبرت دي بوجراند، المرجع السابق، ص ٩٣/٢٩.

الأصل، فهو الدّخول في علاقة مع نصوص بطرق مختلفة "يتفاعل بواسطتها النص مع الماضي والحاضر والمستقبل وتفاعله مع القراء والنصوص الأخرى". (١٤٥)

"فالناتج النصي يكون حصيلة لسلسلة من التحولات النصية السابقة التي تنصهر وتتمازج فيما بينها وهي التي يظن المبدع أنه صاحبها لكنها تتسلل إليه بطرق لا شعورية فهي عملية كيميائية تتم في ذهن المؤلف"(٢١) فهو تقاطع لنصوص اختمرت في الشبكة الذهنية للمبدع، فهذه الاختراقات تتم بصفة لا شعورية تكون جلية أو خفية يستقرئها القارئ النموذجي، الذي يستطيع أن يكتشف ما وراء السطور، وهذا الذي سماه (مايكل ريفاتير) "بالقارئ الخارق وسماه نقاد آخرون القارئ المطلع أو القارئ الكفء ".(٧٤)

• ۱ - الإعلامية: ويقصد بها الجدة أو التنوع الذي توصف به المعلومات في بعض المواقف، وهي "تسمح بنقل المعلومات المختلفة، وتبليغها إلى الآخر، مثل: " يجب أن أقول لك. والإعلامية والإخبار تعني أن كل نص يحمل قدرا معلوما من القدرات الإخبارية.

(٤٥) عزام، محمد ، النقد والدلالة نحو تحليل سمياني للأدب، الجزائر، منشورات وزارة الثقافة، ط. ١٩٩٦، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤٦) يوسف، حمد، القراءة النسقية ومقولاتها النقدية، دار الغرب للنشر والتوزيع، الجزء الثاني، ط. ٢٠٠٢/٢٠٠١ م، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤٧) باعشن، لمياء، نظريات قراءة النص، مجلة علامات في النقد، النادي الثقافي بجدة، الجزء التاسع والثلاثون، ط.٢٠٠١، ص ١١٩.

#### النص والأسلوبية

هناك أسلوبان معروفان من أساليب الكتابة هما الأسلوب الأدبي والأسلوب العلمي، ويرصد (بريقدار) أهم الصفات الميزة لكلا الأسلوبين وذلك على النحو التالى: (١٤٨)

أولاً/ الأسلوب الأدبيّ الأسلوب الأدبي هو أسلوب تعبيري فني، تكتب به الأجناس الأدبية المختلفة، من مقالة وخطبة ورسالة وقصيدة وقصة ومسرحية. هدفه التعبير عما يجول في نفس الكاتب من أفكار وعواطف، والتأثير في نفوس الآخرين، وتحقيق الإفادة والإمتاع في آن معاً.

# خصائص الأسلوب الأدبي:

١ - الممازجة بين الأسلوب الخبري والأسلوب الإنشائي، مما يكسب الكلام
 حيوية ولهجة حميمية منعشة.

٢ - الاستعانة بالصور والأخيلة التي تنقل المتلقي إلى أجواء يسرح فيها الخيال، وتحيا فيها الطبيعة والأشياء، وتتجسد المجردات بهدف الإيضاح والتأكيد والإقناع والتأثير، ونقل تجربة الكاتب نقلاً أفضل.

٣ - إبراز ذاتية الكاتب، والتعبير عن عواطفه ومشاعره وأحاسيسه ورؤاه
 وآرائه ونظرته الخاصة إلى العالم.

٤ - العناية بتحسين الكلام، وذلك باستخدام بعض المحسنات البديعية
 كالجناس والطباق والمقابلة والتورية.

\_

<sup>(</sup>٤٨) بيرقدار، قحطان، الأسلوب الأدبي والأسلوب العلمي، موقع شبكة الألوكة على الشبكة الدولية العنكبوتية للمعلومات، رابط:http://www.alukah.net/publications\_competitions/

- الحرص على موسيقى اللفظ والتأليف، ويتجلى ذلك في جرس الكلمات والوزن والقافية والسجع، وفي الموسيقى الداخلية المنسجمة المناسبة لمضمون النص.
- ٦ اختيار الألفاظ الفصيحة المناسبة للموضوع، البعيدة عن الابتذال، التي تدل على الذوق العالى والتمكن اللغوى وسعة الثقافة.
  - ٧ الابتعاد عن الأرقام وكثرة الأعلام والمصطلحات العلمية ما أمكن ذلك.
- ٨ ثانياً/ الأسلوب العلمي: الأسلوب العلمي هو أسلوب تعبيري تكتب به البحوث والمقالات العلمية بهدف نشر المعارف وإنارة العقول، وخصائص الأسلوب العلمي تكمن في: (٩٩)
  - ٥ المساواة في التعبير بين المعنى واللفظ، فلا إيجاز ولا تطويل ولا تكرار.
- المباشرة: فالمعاني تؤديها الألفاظ بشكل مباشر، ولا مجال للمجازات والصور
   البيانية، إلا في القليل النادر حيث يحتاج الأمر إلى الإيضاح.
  - ٥ عدم الاهتمام بالموسيقي اللفظية.
  - ٥ حسن العرض والتسلسل المنطقى للمعلومات.
  - ٥ الابتعاد عن الزخرفة اللفظية والمحسنات البديعية والمهارات الإنشائية.
    - ٥ البعد عن العواطف الذاتية.
    - ٥ دقة الألفاظ وسهولتها، وبعدها عن التكلف والتقعر والإغراب.
      - وضوح الأفكار ودقة المعلومات.
      - ٥ استخدام الإحصائيات والأرقام والمصطلحات العلمية.

<sup>(</sup>٤٩) بيرقدار، قحطان، المرجع السابق نفسه.

# مكونات النص:(٥٠)

يمكن تفكيك أو تركيب مكونات النص من حيث عناصره ومستوياته على النحو التالى:

المستوى المعجميّ: لا يقصد بمصطلح" المعجمي "البحث عن معاني المفردات في المعجم، بل اكتشاف حقول معجميّة، تَدُور حَوْلَ مَركَز معيَّن (الكلمة – المفتاح ()كالفرح والحزن والصيد والإقدام إلخ. )ويتناول رَصْد مفردات وتعابير، لها وظائف دلاليّة تعيينيّة أو تضمينيّة، أو أسلوبيّة، تُلقي بظلالها على النص فتُظهر مَقاصِد الكاتب، أو الشاعر.

٢ - المستوى التركيبيّ: يقصد بالتركيب انتظام الألفاظ في السِّياقات الجملية. وأهميّة موقع اللفظ وملاءمته للمقال والمقام، وما يعرف بنحو الكلام. يدخل في ذلك التقديم والتأخير (موجباته وأسراره) ودور الجمل الاسمية والفعلية، في إظهار العلاقات الإسنادية والدلالية والأسلوبية في بناء الخطاب.

٣ - المستوى البلاغي: لمّا كان مقرر درس البلاغة في هذا المساق مقتصرا على إبراز فنية الصورة، فلابد من مراعاة كيفية إيقاظ الإحساس بالجمال والخيال في النص، ودورهما في دلالات النص وأسلوبه، وانسجام عناصره، بما يفي النّمط حقه.

٤ - إعادة بناء النص: الهدف من هذا العنوان تمكين الطالب من أن يعرض أفكار النص بحسب تسلسلها، بأسلوبه الشخصيّ. فيؤلف مضامينها بعدما استنطقها في المراحل السابقة، ثمّ يبين الصلات فيما بينها ويشرحها.

\_

<sup>(</sup>٥٠) أبو على، محمد توفيق، تجربة التأليف المدرسي في اختصاص اللغة العربية وآدابها، المجلس الدولي للغة العربية ورقة منشورة بالمؤتمر الدولي الأول للغة العربية المنعقد تحت عنوان: اللغة العربية لغة عالمية، الأمارات العربية المتحدة، ١٩ ٢. ٢٣ مارس ٢٠١٢.

# المبحث الثانى: محتوى النص التعليمي اللغوي

يتكون محتوى أي نص تعليمي لغوي من عناصر لغوية ـ حامل ـ ومفاهيم وحقائق ـ محمول ـ وتستدعي الموازنة بين الحامل والمحمول تبين الهدف الذي صمم أو اختير لأجله النص ـ مصنوعاً أو أصيلا، فإذا كانت الأهداف من الدرس اللغوي، التعريف بعناصرها وجب أن يكون المحمول مألوفا حتى لا يتشتت ذهن المتعلمين ما بين المحتوى اللغوي وعناصره، والعكس تماما فإذا كان الغرض من الدرس اللغوي تعليم مفاهيم فلابد من أن تكون العناصر اللغوية معروفة سلفا.

ويحمّل النص التعليمي اللغوي عادة هموم وغايات الدرس اللغوي بكلياته، بحيث يستهدف النص التعليمي اللغوي ما يعرف بالكفايات، ومعلوم أن أي برنامج لتعليم اللغة الثانية يستهدف مجموعة من الكفايات، "ويقسم علماء اللغة الكفايات المستهدفة في هذا البرامج إلى ثلاث كفايات، تبدأ بالكفاية اللغوية، مرورا بالكفاية الثقافية ومن ثم الكفاية الاتصالية التي تمثل الهدف الأساسي من تعلم اللغة وتعليمها. وتمثل القواعد النحوية إحدى الدعامات الأساسية لما يعرف بالكفاية اللغوية، أو الكفاءة اللغوية: Language Proficiency ، التي يعرفها (طعيمه) و(الناقة) بأنها: "معرفة الفرد للنظام الذي يحكم اللغة، ويطبقه بدون انتباه أو تفكير واع به، كما إن لديه القدرة على التقاط المعاني اللغوية والعقلية والوجدانية والثقافية التي تصحب الأشكال اللغوية المختلفة". (١٥٥)

ويرى (حسين) بأن متعلم اللغة العربية يسعى إلى تحقيق ثلاثة أهداف هي: (٢٥)

<sup>(</sup>٥١) طعيمه، رشدي والناقة، محمود ، التعليم الإفرادي، تعلم اللغة اتصالياً من المناهج والاستراتيجيات، ٢٠١٠، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:

http://www.isesco.org.ma/arabe/publications/taalimlogha/p2/PhP

(٥٢) حسين، مختار الطاهر، تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بما في ضوء المناهج الحديثة، الدار العالمية للنشر والتوزيع، ط١، ٢١١، ص ٢١١٨م.

الكفاية اللغوية: والمقصود بها سيطرة المتعلم على النظام الصوتي للغة العربية، تمييزا وانتاجا، ومعرفته بتراكيب اللغة وقواعدها الأساسية نظريا ووظيفيا، والإلمام بقدر ملائم من مفردات اللغة، للفهم والاستعمال.

٢ - الكفاية الاتصالية: ونعني بها قدرة المتعلم على استخدام اللغة العربية بصورة تلقائية، والتعبير بطلاقة عن أفكاره وخبراته، مع تمكنه من استيعاب ما يتلقى من اللغة في يسر وسهولة.

٣ - الكفاية الثقافية: ويقصد بها فهم ما تحمله اللغة العربية من ثقافة، تعبر
 عن أفكار أصحابها وتجاربهم وقيمهم وعاداتهم وآدابهم وفنونهم.

وعلى مدرس اللغة العربية تنمية هذه الكفايات الثلاث لدى طلابه من بداية برنامج تعليم اللغة العربية إلى نهايته.

ومعلوم أن الكفاية اللغوية تعتبر جسرا للتمكن من الكفاية الاتصالية التي هي غاية برامج تعليم اللغة، ولكن وجود لغط واختلاف حول طبيعة ونوعية الاتصال المطلوب، ومستوى ودرجة اللغة المستخدمة فيه، يمكن أن يجعل من اهداف القائمين على هذا البرامج متباينة حول ما يقدم فيها من نحو. فكثيرا ما يطرأ التجاذب بين مفهومي الطلاقة والصحة، وما بين سبق أحدهما للأخر، واستهدافه باعتباره الغاية، وما بين المقدرة على السير بهما جنبا إلى جنب. وفي الاصطلاح يرد معنى الطلاقة اللغوية بوصفها: قدرة المتعلم على استدعاء أكبر عدد من الأفكار أو العادات أو الجمل أو الكلمات، استجابة لموقف ما في أسرع وقت ممكن.

ويمكن تلخيص عناصر اللغة في مستويات اللغة الثلاثة:

- المستوى الأسلوبي.
- المستوى التركيبي. وهي التي تتحكم مجتمعة في الدلالة.

- المستوى الصرفي.

ويضاف إلى ذلك ما يتعلق بأصوات اللغة من حيث مخارجها وصفاتها: وذلك من حيث:

- استبدال المخارج.
- التفخيم والترقيق.

ويعرف (جسبرسن) اللغة بأنها: "نظام من الأصوات المنطوقة، له قواعد تحكم مستوياته المختلفة الصوتية، الصرفية والنحوية وتعمل هذه الأنظمة في انسجام ظاهر مترابط وثيق، ولذا فهي نظام الأنظمة"(٥٢)

ومن الناحية اللغوية يقتضى فن كتابة النص العناية بالتالى:

- ١ -معاني الحروف.
- ٢ مخارج الحروف.
- ٣ أثر الحرف في فصاحة اللفظ المفرد.

وفي قول البطليوسي في مسألة عن الحرف، قال أبو القاسم الزجاجي: (١٥٥)

" والحرف ما دل على معنى في غيره، نحو: من، وإلى، وثم، وما أشبه ذلك، وقد خطّأ البطليوسي أبا القاسم الزجاجي في هذا التعريف، لأنه تعريفا ناقصا، ولا تستقيم صحته حتى يزاد فيه " ولم يكن أحد جزأي الجملة المفيدة " أي: ما لم يكن خبرا، ولا مخبرا عنه.

ثم قال: وعرفه سيبويه بقوله: "ما جاء لمعنى ليس باسم، ولا فعل ".

<sup>(</sup>٥٣) انظر: سيد، جمعة يوسف، سيكولوجية اللغة والمرضى العقلي، مصر، دار غريب، ط٢، ١٩٩٧، ص ٤٩.٤١.

<sup>(</sup>٥٤) انظر: زياد، مسعد، المستقصي في معاني الأدوات النحوية وإعرابحا، ج١، موقع اللغة العربية . لغة القرآن، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:http://www.drmosad.com/nho.htm .

وعلق البطليوسي على تعريف سيبويه، بأنه أتم التعريفات فائدة، ولو يدخله الخلل.

"والحروف كلها مبنية وهي قليلة بحيث لا يتجاوز عددها ثمانين، ويقال لها حروف المعاني، كما أَن حروف الهجاءِ يقال لها حروف المباني". (٥٥)

"والحروف نوعان، حروف المباني: هي الحروف التي من بُنية الكلمة، نحو كلمة: (طالب)، فحرف: الطاء والألف واللام والباء: حروف مَبنى الكلمة، فإذا قلت: (بطالب): الباء الأولى ليست من بنية الكلمة، فهي ليست حرف مبنى، وإذا قلت: (بَعلهُ) أوقلت (يَنْتَهِ)، فعل مضارع، الهاء حرف مبنى، لأنه من بنية الكلمة، فإذا قلت: (جَعلهُ) أوقلت كتابه، قلنا: الهاء في الكلمتين، ليست حرف مبنى، لأنها ليست من بنية الكلمة "(<sup>٢٥</sup>).

وحروف المعاني على خمسة أقسام: أحادية، وثنائية، وثلاثية، ورباعية، وخماسية. (أما الأحادية) فثلاثة عشر وهي: الهمزة والألف والباء والسين والفاء والكاف واللام والميم والنون والهاء والواو والياء: (٧٥)

ويرى (مفلح) أن تعليم اللغة قد تجاوز مفهوم التعليم عنها ـ تعليم النظام البنيوي ـ إلى تعليمها، وأن النظريات الحديثة قد عملت على وحدة الشكل والمضمون في التعليم اللغوي ، وهو يعزز هذا من خلال الأمثلة التالية: (٨٥)

<sup>(</sup>٥٥) انظر: الأفغاني، سعيد، الموجز في قواعد اللغة العربية، دار الفكر، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، www.islamguiden.com/arabi/m\_a\_r\_58.htm

<sup>(</sup>٥٦) المصدر: شبكة الفصيح، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:

http://www.alfaseeh.com/vb/forum.php

<sup>(</sup>٥٧) انظر: زياد، مسعد، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٥٨) مفلح، غازي، اتجاهات تعليم اللغة، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، https://uqu.edu.sa/files2/tiny\_mce/plugins/.../113.doc

 ان اللغة رموز لفظية أو كتابية، وهذه الرموز لا معنى لها إذا علمت بمعزل عن بيئتها الطبيعية، وهي الكلمات.

Y - أن اللغة كلمات، وهذه الكلمات تبقى مبتورة المعنى إذا جرّدت من سياقاتها، ووضعت في زنزانات منفردة، وقد تنبّه السلف الصالح إلى ذلك، فكانوا إذا أرادوا توضيح معنى كلمة من الكلمات لا يذكرون مرادفها مجرّداً، وإنّما يأتون به ضمن سياق يبيّن المعنى الحقيقيّ ( انظر معجم أساس البلاغة للزمخشريّ على سبيل المثال).

٣ - أن اللغة جمل وعبارات، وهذه الجمل والعبارات لا يتضح معناها بدقة إلا ضمن سياق النص، وبنيته الفكرية، وهذا ما يطلق عليه الوحدة بين الشكل والمضمون.

# مراعاة العوامل اللغوية: (٥٩)

تتضمن العوامل اللغوية لاختيار النص ضربين من الاختيار:

-اختيار النمط اللغوي الملائم للنص.

-اختيار مفردات المواد اللغوية المكونة للنص أو الأشكال اللغوية.

فعلى واضعي النصوص الأدبية التعليمية التفكير مبدئيا في العناصر اللغوية التي يمكن إدراجها في هذه النصوص والتي يتع تعليمها في مستوى معين من مستويات التعليم ويكون ذلك بالكيفية الآتية:

اليس كل ما تتضمن اللغة مين ألفاظ وتراكيب وما تدل عليه مين المعاني اللغوية ملائم للتدريس في مرحلة معينة مراحل التعليم ذلك أن اختيار ألفاظ وتراكيب

<sup>(</sup>٥٩) الراجحي، عبده، علم اللغة التطبيقي وتعليم العربية، مرجع سابق، ص ٦٤. ٦٥.

النص الأدبي التعليمي لابد وأن تتماشى وقدرات المتعلم على الاستيعاب وهذا ما يحقق السرعة والدقة في الفهم". (٦٠)

٥ - لا يمكننا بأية حال من الأحوال أن نكسب المتعلم زخما هائلا من الثروة اللغوية، بل يبقى ذلك من مكتسباته الشخصية وبحوثه المستقبلية التي تتحقق له عبر مسيرته الدراسية فلا يحتاج المتعلم إلى كل ما هو ثابت في اللغة للتعبير عين أغراضه، بل تكفيه الألفاظ التي تدل على المفاهيم العادية وبعض المفاهيم العلمية الفنية أو الحضارية ما تقتضى الحياة العصرية". (١٦)

٦ - كما ينبغي للمتعلم أن يتعلم حدا معينا من المفردات ـ محسوبا ـ في كل
 مرحلة من مراحل تعلمه.

## تنظيم المعرفة داخل النص

تقتضي إستراتيجية وضع النصوص التعليمية مراعاة مجموعة من الأسس النفسية والمعرفية والمنهجية، هذه الأسس التي تتقاطع فيما بينها لتشكل الحصيلة التعليمية والمعرفية أو المحتوى التعليمي لهذه الأسس الموقية: حيث تعد المعرفة العلمية واللغوية من أهم مصادر الإدراك الإنساني لما تحمله من المعاني والمعتقدات والأحكام والمفاهيم والتصورات الفكرية التي تنشأ لدى الإنسان المتعلم نتيجة لمحاولاته المتكررة لفهم الظواهر والأشياء المحيطة به واكتساب المعرفة يتحدد في أحد الأشكال الآتية: (٢٢)

<sup>(</sup>٦٠) زكريا، ميشال، مباحث في النظرية الألسنية وتعليم اللغة، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط٢، ١٩٨٥ ، ص١٤، ميروت، ص١٧.

<sup>(</sup>٦١) صالح، عبد الرحمن الحاج، أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية ، مجلة اللسانيات، الجزائر، العدد ٤، ٩٧٤، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٦٢) اليافعي، على عبد الله، مرجع سابق، ص ١٠٩.

- عبارات لفظية ، فيكون قادراً مثلاً على تسميع مختارات أدبية أو فقرة من كتاب أو تعريف معين.
- التعبير عن الفكرة العامة لفقرة ما، أو حدث من الأحداث أو عملية، أو جانب آخر من خبرة يستطيع الشخص أن يعبر عنها بألفاظ من عنده.
- تطبيق مبدأ عام، أو مفهوم، أو قاعدة يستطيع الشخص أن يطبقها على موقف، أو حالة، أو مشكلة معينة، لكن مقدار الفهم الضروري يلعب دوراً كبيراً في اختلاف هذه الأنواع الثلاثة، لأن كل منها له مقدار الفهم الضروري يمكن تحقيقه لاستيعابها، فتسميع النص اللفظي يمكن تحقيقه بقليل من الفهم وإدراك المعنى"، (٦٢) وييتم ذلك باعتماد أسلوب سهل وبسيط يتلاءم مع قدرات المتعلم ومرحلته، مما يجعل اللغة التعليمية الملفوظة تساير اللغة التعليمية المكتوبة.

ولابد من وجود اشتراطات لتنظيم المضمون المعرفي داخل النص، ولكن وقبل أن نطلع على كيفية هذا التنظيم كان لابد لنا من أن نقف على تفسير لمفهوم المعرفة ونستعرض مكوناتها كما فسرها (مفلح)، وذلك النحو التالى: (١٤)

- الحقائق Facts، وهي أدنى درجات هذا المستوى، و تدلّ على معارف بسيطة محسوسة غالباً، لا يختلف عليها اثنان، مثل (أسماء البلدان، مكوّنات أو أجزاء الجسم، أسماء الأشياء...إلخ)، ويصعب إحصاء الحقائق لكثرتها.
- المفاهيم Concepts، وهي تجريد لمجموعة حقائق بينها رابط، مثل: الحريّة، المواطنة، الطاقة، الإنسان، وهذا لا يعني أنّ المفاهيم كافّة تقع ضمن مستوى واحد،

<sup>(</sup>٦٣) زيان، فكري حن، التدريس: أهدافه، أسسه، أساليبه، تقويم نتائجه وتطبيقاته، عالم الكتب، القاهرة، ط٢،

<sup>(</sup>٦٤) مفلح، غازي، الأسس المعرفية للمنهج، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط:https://uqu.edu.sa/files2/tiny\_mce/plugins/.../113.doc

فبعضها أكثر شمولاً واتساعاً من بعضها الآخر، فكلمة إنسان مفهوم، وكلمة مخلوق مفهوم، وكلمة مخلوق مفهوم، وكلمة رَجل مفهوم، غير أنّ كلمة مخلوق أكثر اتساعاً من كلمتي إنسان وركل، وكلمة رَجل أقلّ اتساعاً من كلمة إنسان، وهكذا.

• التعميمات Generalizations، وهي " التي نود أن يصل إليها المتعلّم من كلّ درس، فهي تشبه القواعد العامّة، والنتائج المستخلصة. وتشتمل التعميمات على القواعد والمبادئ والقوانين والنظريّات، فمن أمثلة القواعد والمبادئ: العدد واحد قاسم مشترك لكلّ الأعداد، الفعل الماضي فعل مبنيّ، ومن أمثلة القوانين: مساحة المربّع = الضلع x الضلع، ومن أمثلة النظريّات: مربع وتر المثلّث = مجموع مربعي الضلعين الأخريين. ومن المفيد القول إنّ النظريّات أكثر تجريداً من القوانين، وإنّ القوانين أكثر من المبادئ والقواعد، وهذا يعني أنّ المبادئ والقواعد أكثر من القوانين أكثر من النظريّات.

ويعدد ( الخليفة) الأسس التي ينبغي مراعاتها لتنظيم البنية المعرفية داخل النص التعليمي، وذلك على النحو التالي: (٦٥)

التركيز على أساسيّات البنية المعرفيّة، تضميناً في المنهج، وتدريساً في قاعة الصفّ.

٢ - تدريس مهارات البحث العلميّ جنباً إلى جنب مع تدريس بنية المعرفة في
 إلاتها المتعدّدة.

٣ - تعليم التفكير كونه سمة إنسانية فريدة تجعل المتعلمين أكثر استقلالاً وابتكاراً وإنتاجاً.

<sup>(</sup>٦٥) الخليفة، حسن جعفر، المنهج المدرسي المعاصر: مفهومه، أسسه، مكوناته، تنظيماته، تقويمه، تطويره، الرياض، مكتبة الرشد، ط٥، ٢٠١٠، ص ١٠٠.

٤ - نشر المعرفة المهنية والفنية بوصفها أكثر المعارف ملاءمة لروح العصر،
 وثقافة المجتمع.

معيار التفوق امتلاك المهارات واستخدامها، بدلاً من حفظ المعلومات، واسترجاعها.

## الأسس النفسية لبناء النص التعليمي:

لا تختلف الأسس النفسية المتعلقة ببناء المنهج عن الأسس النفسية اللازمة لاختيار أو تصميم النص التعليمي، والمقصود بالأسس النفسية: "المبادئ النفسية التي توصلت إليها دراسات وبحوث علم النفس حول طبيعة المتعلم وخصائص نموه وحاجاته وميوله وقدراته واستعداداته وحول طبيعة التعلم التي يجب مراعاتها عند وضع المنهج وتنفيذه". (٢٦)

"إنّ أيّ منهج يغفل دراسة المتعلّمين - وهم الذين تنصّب عليهم العمليّة التربويّة - سيخفق بلا ريب في تحقيق أهدافه " وذلك لأنّ أيّ عمليّة تربويّة لا تراعي الشروط النمائيّة السائدة في مرحلة تعليميّة معيّنة، وما تتطلّبه هذه الشروط من عوامل تساعد الناشئة على اكتساب المهارات، والعادات السلوكيّة بأنواعها المختلفة المناسبة لكلّ مرحلة لا تحقّق الأهداف المرجوّة منها". (١٧)

ويتحدد ميدان المناهج بثلاثة اتجاهات رئيسة تمثل الأسس التي يقوم عليها بناء المنهج وهذه الاتجاهات هي: (٦٨)

<sup>(</sup>٦٦) المركز السوداني للبحث العلمي، الأسس النفسية للمنهج، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://omerhago.blogspot.com/

<sup>(</sup>٦٧) صالح، أحمد زكي، مكتبة النهضة المصرية، علم النفس التربويّ، ط ١٠، ١٩٧٤، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٦٨) العدواني، خالد مطهر، الأساس النفسي السيكولوجي في بناء المنهج، موقع جامعة الملك عبد العزيز على الشبكة الدولية العنكبوتية للمعلومات، رابط:....www.kau.edu.sa/GetFile.aspx.

- الأول: ويري أن التلميذ أو المتعلم هو محور بناء المنهج، وهذا الاتجاه يجعل من المتعلم وقدراته وميوله وخبراته السابقة أساسا لاختيار محتوى المنهج وتنظيمه، وهذا الاتجاه يمثل (الأساس النفسي للمنهج).
- الثاني: ويري أن المعرفة هي محور بناء المنهج، وهذا الاتجاه يجعل من المعرفة الغاية التي لا يماثلها شيء في الأهمية حيث توجه كافة الجهود والإمكانات لصب المعلومات في عقول التلاميذ بصورة تقليدية، وهذا يعني عدم إعطاء أي اعتبار لإمكانيات التلميذ وميوله أو خبرات السابقة، مما يجعل مهمة المعلم تقتصر على نقل المعرفة من الكتب إلي عقول التلاميذ وهذا الاتجاه يمثل (الأساس المعرفي للمنهج).
- الثالث: يري أن المجتمع هو محور بناء المنهج، وهذا الاتجاه يركز على ما يريده المجتمع بكل حاجاته وفلسفته وثقافته وهو يمثل (الأساس الفلسفي والاجتماعي للمنهج).

و"يعد الاهتمام بالأسس النفسية من اهم المؤثرات التعليمية لنقل المعلومة وتعليم المهارة للمتعلمين، لأنها تلبي حاجات المتعلمين المتعلقة بخصائصهم ونموهم النفسي، فالنص التعليمي الجامعي الذي يبنى على أسس نفسية يسهم في إكساب المتعلمين سمات سلوكية مرغوبة، مراعيا في ذلك بذلك ميولهم واتجاهاتهم وقدراتهم ومهاراتهم واستعدادهم مراعيا، فالبعد النفسي للنص التعليمي يعبر عن محاولة جعل المادة المدرسة في الجامعة كالنصوص والتمارين والأسئلة والتراكيب والجمل والكلمات متوافقة مع حاجات الطلبة وميولهم وخبراتهم ومستوى إدراكهم، تشتمل هذه النصوص التعليمية على أساليب إثارة عواطف وإحساس وانفعال كما في عرض المقصص، والنصوص الأدبية، وبعض الحقائق الدينية "(١٩).

\_

<sup>(</sup>٦٩) إبراهيم، عبد العليم، الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، دار المعارف، مصر،١٩٦٨، ص٣٦.

جدول يبن مظاهر وجوانب النمو. (٧٠)

| جوانب النموّ                                                                   | مظاهر النموّ             |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| النموّ الهيكليّ – نموّ الطول والوزن – التغيّرات في أنسجة الجسم وأعضائه –       | النمو الجسمي             |
| صفات الجسم الخاصّة بنسب الجسم والشعر إلخ – القدرات الخاصّة –                   | Physical development     |
| العجز الجسميّ الخاصّ.                                                          |                          |
| نمَّق وظائف أعضاء أجهزة الجسم المختلفة، مثل نمَّق الجهاز العصبيّ وضربات        | النمو الفسيولوجي         |
| القلب وضغط الدم والتنفّس والهضم والإخراجإلخ – النوم – التغذية –                | Physiological            |
| الغدد الصمّاء التي تؤثّر إفرازاتما في النموّ.                                  | development              |
| نمَق حركة الجسم وانتقاله – المهارات الحركيّة مثل الكتابة، وغير ذلك ممّا يلزم   | النمق الحركتي            |
| في أوجه النشاط المختلفة في الحياة.                                             | Motor development        |
| نمق الحواس المختلفة ( البصر والسمع والشمّ والذوق والأحاسيس الجلديّة            | النمق الحستي             |
| والأحاسيس الحشويّة، كالإحساس بالألم والجوع والعطش وامتلاء المعدة               | Sensory development      |
| والمثانة.                                                                      |                          |
| نمو الوظائف العقليّة، مثل الذكاء العامّ والقدرات العقليّة المختلفة- العمليّات  | النمق العقليّ            |
| العقليّة العليا كالإدراك والحفظ والتذكّر والانتباه والتخيّل والتفكيرإلخ –      | Intellectual development |
| التحصيل.                                                                       |                          |
| نمق السيطرة على الكلام – عدد المفردات ونوعها – طول الجمل – المهارات            | النمق اللغويّ            |
| اللغويّة.                                                                      | Linguistic development   |
| نمق الانفعالات المختلفة وتطوّر ظهورها، مثل الحبّ والكره والتهيّج والانشراح     | النمق الانفعاليّ         |
| والبهجة والحنان والانقباض والغضب والتقزّز والخوفإلخ.                           | Emotional development    |
| نمَق عمليّة التنشئة والتطبيع الاجتماعيّة للفرد في الأسرة والمدرسة والمجتمع وفي | النمق الاجتماعيّ         |
| جماعة الرفاق – المعايير الاجتماعيّة – الأدوار الاجتماعيّة – الاتّجاهات         | Social development       |
| الاجتماعيّة - القيم الاجتماعيّة - التفاعل الاجتماعيّ - القيادة -               |                          |
| التبعيّةإلخ.                                                                   |                          |
| نمق الجهاز التناسليّ ووظيفته – أساليب السلوك الجنسيّ ( ولهذا المظهر            | النموّ الجنسيّ           |
| جانبان: جانب جسميّ وجانب نفسيّ ) ولذلك يتكلّم عنه بعضهم تحت                    | Sexual development       |
| اسم النمق النفسيّ الجنسيّ psycho-sexual development.                           |                          |

<sup>(</sup>٧٠) زهران، حامد عبد السلام، علم نفس النمو: الطفولة والمراهقة، عالم الكتب، ١٩٩٥، ص ٦٢.

## الفروق الفردية وعلاقتها بالمنهج

عند النظر للجانب الوراثي وبناء على ما يعرف بنظرية الذكاء ات المتعددة يعزى حدوث فروق فردية بين المتعلمين لما يتمتعون به من أنماط محددة من الذكاء تقابل أو لا تتناسب مع المحتوى التعليمي المقدم، أما البيئة فتؤدي دورا ما في نشوء خبرات لدى المتعلم قد تساهم إلى حد كبير في نشوء فروق فردية بينه وبين أقرانه.

وتعرّف الفروق الفرديّة بأنّها "الانحرافات الفرديّة عن متوسّط المجموعة في صفة أو أخرى، جسميّة أو عقليّة أو نفسيّة، وقد يكون مدى هذه الفروق صغيراً أو كبيراً".(١٧)

ويحدد (فريق مركز تكوين المعلمين والمعلمات بالرباط) مظاهر الفروق الفردية التي تجب مراعاتها عند تقديم أو تصميم المحتوى التعليمي في النواحي التالية والتي يسميها خصوصيات القارئ المتعلم: (٧٢)

- المعارف والخبرات المتوافرة لدى المتعلمين.
- نوعية الإدراك ( إدراك كلي إدراك حسي إدراك المفاهيم المجردة ).
- القدرات / المهارات العقلية التي توظف في القراءة وفي تعلمها ( الانتباه الملاحظة التعرف المقارنة التمييز التصنيف التذكر...).
  - الحاجات الذاتية والاجتماعية (التواصل، مثلا).

(۷۱) الزغلول، عماد عبد الرحيم والمحاميد، شاكر عقلة، سيكولوجية التدريس الصفّيّ، دار المسيرة، ٢٠٠٧، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>۷۲) فريق مركز تكوين المعلمين والمعلمات بالرباط بإشراف المنسقية المركزية لمراكز تكوين المعلمين والمعلمات، ديداكتيك اللغة العربية: (مصوغة خاصة بتكوين المعلمين العرضيين الحاصلين على شهادة الباكالوريا أو مستوى أقل)، وزارة التربية الوطنية والتعليم العالي وتكوين الأطر والبحث العلمي – قطاع التربية الوطنية، الرباط، ۲۰۰۲، ص ۲۲.

- الميول والاهتمامات.
- مستوى نمو الشخصية بأبعادها المختلفة.
- وقد يكون بين القراء المتعلمين أنفسهم عدد من الفروق الفردية في المجالات التالية:
  - المجال الفيزيولوجي: السمع أو البصر.
- المجال المعرفي: أساليب التعلم المفضلة ( السماع البصر الحركة اللغة... التعلم الفردي في مجموعة...) ( الذكاءات المتعددة )؛ المهارات الاستيعابية الدنيا والعليا المتاحة ( التطبيق والتحليل مثلا ).
- المجال السوسيو ثقافي: عادات وتقاليد مرتبطة بالعلاقات مع أفراد المجموعة؛ معتقدات حول دور المدرسة أو المدرس(ة)؛ الأخلاق والقيم الحياتية.
  - المجال الوجداني: مستوى الدافعية تجاه التعلم ؛ الحاجات والاهتمامات.
- متطلبات التخطيط النفسي للمحتوى التعليمي: لابد للمخططين والمعلمين من مراعاة جوانب مختلفة تتعلق بالتكوين النفسي للمتعلم، سواء أكان ذلك في مرحلة بناء المنهج أو في مرحلة تدريسه، ويحدد (العدواني) هذه الجوانب في: بقوله: "وعند تخطيط أي منهج يجب مراعاة خصائص النمو وهي: (٧٣)
  - ٥ النمو عملية مستمرة.
    - ٥ النمو يتأثر بالبيئة.
  - ٥ النمو يشمل جميع نواحي الفرد.
    - 0 النمو عملية فردية
  - ٥ المنهج وميول التلاميذ: عند تخطيط أي منهج ينبغي أن يراعي ما يلي:

(٧٣) العدواني، خالد مطهر، مرجع سابق، ص ١٨.

- ٦ أن تحديد الميول ليس بالأمر السهل.
- ٧ أن ميول التلاميذ وخاصة الصغار ليس لها صفة الثبات والاستمرارية.
  - ٨ قد يختار التلاميذ موضوعات غير ذات أهمية.
- وتقوم النصوص التعليمية بمعالجة مجموعة من الخبرات النفسية التعليمية ،

#### منها:

- ✓ خبرات تساعد على اكتساب المعلومات.
  - ✓ خبرات تساعد على تنمية الاتجاهات.
- ✓ خبرات تساعد على تنمية الميول والاهتمامات.
  - ✓ خبرات تساعد على اكتساب المهارات.
    - ✓ خبرات تساعد على التفكير السليم.

## الأساس الاجتماعي لبناء النصوص التعليمية

باعتبار أن "اللغة وسيلة تواصل اجتماعي، فالمجتمع يتفاهم ويتناقش ويتفق ويختلف وينشر المقالات والأخبار والاعلانات ويعقد الاتفاقيات والعقود ويتزوج ويطلق ويشتكي ويتراضى، ويكتب أدبه وشعره ويعبر عن مشاعره وحبه وبغضه ونجواه باللغة الوطنية. والمجتمع يدرّس أبناءه العلوم والمعارف والآداب بهذه اللغة، وينشر علماؤه بحوثهم واكتشافاتهم بهذه اللغة، فاللغة تستخدم في مجالات النشاط اليومي والمعرفي وتبقى حاملة للخزين الثقافي والتاريخي للمجتمع وتصبح عنوان هويته ودليل مستقبله". (١٧٤)

<sup>(</sup>٧٤) سعيد، ستار، الحراك الاجتماعي للغة العربية والتخطيط اللغوي والهوية الوطنية، ورقة مقدمة للمؤتمر الدولي الأول للغة العربية، المنعقد ببيروت، لبنان، تحت عنوان:(العربية لغة عالمية: مسؤولية الفرد والمجتمع والدولة)، المجلس الدولي للغة العربية، ١٩ مارس/آذار حتى ٢٣ مارس ٢٠١٢.

و"ربما تعد الأسس الاجتماعية من أهم الأسس "التي تشكل الصياغة النهائية للمنهج بوصفها المحصلة النهائية لباقي الأسس "أو أن"المناهج في هيئتها الشمولية انعكاس منظم لما يقوم عليه المجتمع من قيم وأهداف وما يدور فيه من تفاعلات وقضايا".(٥٧)

"إن من ضمن العوامل المؤثرة في بناء المنهج معرفة طبيعة المجتمع، والعوامل الاجتماعية المختلفة التي ترسم حياة أفراده. فالمجتمع يتكون من عدة عناصر، وتؤثر فيه متغيرات عديدة، وهناك عوامل متعددة تساهم في إحداث التغير الاجتماعي، ويعدل من مناشط الحياة المختلفة، وتبين الفروق بين المجتمعات، وبالتالي فإن إعداد المنهج سيتأثر بتلك العناصر والمتغيرات، ومراعاة هذه المتغيرات يكون بوضعها عند التخطيط للمنهج، وإدراج ما يتعلق بها ضمن محتويات المواد التعليمية. وقد اختلفت آراء المفكرين في تسمية هذه العوامل وتحديد أنواعها. ومن هذه العوامل ما يلي: العامل البيئي أو الجغرافي، العامل السكاني، والعامل التكنولوجي، والعامل الاقتصادي، والعامل الفكري والفلسفي، والاحتكاك والانتشار الثقافي، والسياق الثقافي العام "(٢٠٠). وهذه العوامل يسميها بعضهم بالأسس الاجتماعية، ويرى (دندش) النه يمكن تلخيص العوالم العديدة التي تدخل في مكونات الأساس الاجتماعي لبناء المنهاج التربوي في محددات أساسية هي: (٧٠)

• محددات تتعلق بالبيئة ومكوناتها.

(٧٥) الفهد، عبد الله، والمقرن، عبد الله، الأسس الاجتماعية والثقافية للمناهج، ورقة مقدمة للقاء السنوي الثامن للجمعية السعودية للعلوم التربوية والنفسية، الرياض، السعودية، ١٤٢٠ هـ.

<sup>(</sup>٧٦) الرشدان، عبدالله، علم اجتماع التربية، الأردن، عمان : دار الشروق، ط١، ١٩٩٩، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>۷۷) دندش، فايز مراد، علم الاجتماع التربوي بين التأليف والتدريس، مصر، الاسكندرية : دار الوفاء، ط١٠، ٢٠٠٣، ص ١٢٣.

- محددات تتعلق بالمجتمع ومكوناته.
- محددات تتعلق بالثقافة ومكوناتها.

وفي هذا الصدد يرى (علي) أن بناء النص التعليمي لم يعد يقف عند البناء اللغوي المستند على صحة عناصرها، بل لابد له من مراعاة ما سماه بالإطار التداولي للنص التعليمي الذي يحقق الهدف الاتصالي للغة، قائلا: "يتحدد الإطار التداولي للنص التعليمي كخطاب موجه للمتعلم من خلال العملية التواصلية، إذ" تعتبر اللغة من أهم العمليات الاتصالية الأولية في المجتمع، إذ يتطلب بناء أي جماعة إنسانية بوحداتها وتصنيفاتها ضروبا مختلفة من الاتصال". (٨٧)

"والاتصال هو تبادل لغوي دلالي في شكل رسالة مترجمة إلى كلمات أو إشارات أو نصوص منطوقة أو مكتوبة أو مصورة بين المرسل والمتلقي عن طريق وسيلة أو أكثر من الوسائل التي تعمل كقنوات للتوصيل بغرض التفاهم أو التأثير في رأي أو فعل الآخرين أو تبادل الآراء والمعلومات والأفكار، وأحداث التجاوب وإشراك المستقبل في استيعاب المعلومات "(٢٠٠٠). ويدخل ضمن هذا الاتصال، الاتصال اللفظي "الذي يستخدم فيه اللفظ كوسيلة لنقل الرسالة من المرسل إلى المستقبل هذا اللفظ قد يكون منطوق يصل إلى المستقبل فيدركه بحاسة السمع وقد تكون اللغة اللفظية مكتوبة". (٠٠٠)

<sup>(</sup>٧٨) سعد، إسماعيل على، الاتصال والرأي العام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٧٩، ص ١٠.

<sup>(</sup>٧٩) عبد العالي، محمد، الكتاب وسيلة اتصال، مجلة عالم الكتاب، العدد ٤٦، دار ثقيف، الرياض، ١٩٩٥، ص

<sup>(</sup>٨٠) الصديقي، سلوى عثمان وبدوي، هناء حافظ، أبعاد العملية الاتصالية، رؤية نظرية علمية وواقعية، الإسكندرية، المكتب الجامعي الحديث، ١٩٩٩، ص ١١٨.

وإلى ذلك يرى (الناقة) و (طعيمه) ضرورة "دراسة خصائص المجتمع الذي سيجري تدريس الكتاب فيه، وإلى أي مدى تساعد ظروفه على تعلم اللغة العربية، هل هو مجتمع عربي ؟ هل هو مجتمع عربي ؟ هل هو مجتمع مسلم غير عربي ؟ هل هو مجتمع ثنائي اللغة ؟ تسود فيه العربية ولغة أخرى ؟ هل هو مجتمع مفتوح يتيح الفرصة للاختلاط بجنسيات مختلفة من بينها العرب ؟ وما إمكانيات ذلك؟ إلى غير ذلك من أمور تتعلق بالبيئة التي سيدرس فيها الكتاب". (١٨)

## المكون الثقافي للنص التعليمي

"مصطلح الثقافة ذو الخلفية الغربية يوجد له ما يربو على (١٦٠) تعريفًا، صنفت - فيما بعد - على النحو التالى: (٨٢)

- التعريفات الوصفية، باعتبار الثقافة تتضمن كل مظاهر العادات الاجتماعية في المجتمع المحلي.
  - التعريفات التاريخية، بوصف الثقافة جانبًا من التراث.
  - التعريفات المعيارية ، بوصف الثقافة تقدم أسلوب الحياة.
- التعريفات النفسية ، وهي التي ترجع الثقافة إلى عمليات سيكولوجية ، نحو أن الثقافة تعبر عن الحلول المألوفة والمكتسبة للمشكلات.
- التعريفات البنائية: وتهتم بالطابع النوعي للثقافة والعلاقات المتبادلة بين جوانبها.
- التعريفات التطويرية، ويهتم هذا النوع من التعريفات بظهور الثقافة وعوامل تطورها وتدهورها.

(٨١) الناقة، محمود صالح وطعيمه، رشدي، الكتاب الأساسي لتعليم اللغة العربية للناطقين بلغات أخرى إعداده تحليله تقويمه، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٩٨٣م، ص ١٣٥-١٣٦.

<sup>(</sup>٨٢) غيث، محمد عاطف، قاموس علم الاجتماع، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٩، د/ص.

و"تحتل الثقافة باعتبارها طرائق حياة الشعوب وأنظمتها السياسية والاقتصادية والاجتماعية والتربوية مكانة مهمة في تعليم وتعلم اللغة، باعتبار أنها محتوى الوعاء اللغوي، وأنها مكون أساسي ومكمل للمحتوى اللغوي، لذلك لابد أن تحمل المادة التعليمية للغة أو كتاب تعليم اللغة العناصر الثقافية، بل وينبغي أن تندمج هذه العناصر اندماجاً كلياً في مادة تعليم وتعلم اللغة استناداً إلى أن تعلم اللغة يتوقف على مقدار نمو المهارة اللغوية وفي ذات الوقت نمو الحصيلة الثقافية الفكرية". (٨٣)

ويقدم (الفوزان) مجموعة من الأسس تجعل من الثقافة جزءاً أساسياً من تعلّم اللغة الأجنبة منها: (٨٤)

- إنّ القدرة على التفاعل مع الناطقين باللغة لا تعتمد فقط على إتقان مهارات اللغة، بل تعتمد أيضاً على فهم ثقافة أهل اللغة وعاداتها وآمالها وتطلعاتها. إنّ فهم اللغة الأجنبية فقط لا يعين على فهم حياة متحدثيها وواقعهم؛ لذا فالاهتمام بالثقافة في برنامج تعليم اللغة يؤدّي إلى فائدة عظيمة ونتيجة فعّالة في عملية الاتصال باللغة قد يفوق ما يقدمه تعلم مهاراتها فقط، وهذا يؤدّي إلى حقيقة بارزة وهي أنّ الاتصال الثقافي بين متحدثي لغتين يساعد على تنمية مهارات اللغة وإتقانها.
- إنّ فهم ثقافة اللغة الأجنبية والتفاعل معها أمر مهم في حدّ ذاته، فالتفاهم العالمي أصبح الآن من الأهداف الأساسية للتعليم في أي بلد من بلدان العالم. كما أنّ فهم التشابه والاختلاف بين الثقافات أصبح أمراً ضرورياً لإحداث تقارب وتعاون بين الشعوب كأساس لتقدم الحياة واستقرارها في هذا العالم، ولأنّ السلام العالمي يعتمد

<sup>(</sup>٨٣) الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية وتأليفها، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العربية والله://https://uqu.edu.sa

<sup>(</sup>٨٤) الفوزان، عبد الرحمن بن إبراهيم، إعداد مواد تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها، موقع جامعة الملك سعود على الشبكة العنكبوتية، رابط:/.../faculty.ksu.edu.sa

بشكل كبير على الفهم والتعاون العالميين. ومن هنا أصبح أمراً ضرورياً الاهتمام بتزويد المادة التعليمية بملامح الثقافة الأساسية ، ثم بأوجه التشابه والاختلاف الأساسية بين هذه الثقافة وبين ثقافات المتعلمين.

- إنّ الدارسين أنفسهم عادة ما يكونون مشغوفين بالناس الذين يتكلمون اللغة التي يتعلمونها، ويودون معرفة أشياء كثيرة عنهم: من هم ؟ ما طبيعة حياتهم ؟ كيف يعيشون؟... الخ. هذا في الوقت الذي لا يعرف فيه هؤلاء الدارسون إلا القليل جداً عن العناصر الأساسية في ثقافتهم هم، وأيضاً القليل جداً والسطحي والخاطئ عن ثقافة الأقطار الأخرى.
- إنّ العادات الثقافية تشبه إلى حد كبير المهارات اللغوية، فالمتحدث باللغة يتصرّف بشكل معين وبطريقة تلقائية، كما أنه يتحدث اللغة بنفس الطريقة، ومن ثم ينبغى أن تعامل عادات الثقافة كما تعامل مهارات اللغة في المواد التعليمية.
- إنّ الكثير من الكتابات والدراسات في ميدان تعليم اللغات الأجنبية تكاد تجمع على أن الثقافة هي الهدف النهائي من أي مقرر لتعلم لغة أجنبية.
- إنّ علماء علم الأجناس ودراسة الإنسان يقررون أن سلوك الفرد في أي ثقافة يكمن في حدود النظام العام لأنماط التعلّم. وفي هذا السياق يصبح من الممكن مقارنة دراسة الثقافة بدراسة اللغة.
- إنّ الثقافة ميدان واسع ومعقد بالشكل الذي لا يتوقع معه أن يستوعب الدارسون كلّ عادات الثقافة لمتحدثي اللغة، ولكنهم في ذات الوقت قد يألفون تلك العناصر المهمّة لفهم الناس والشعوب وطرائق حياتهم، كما أنّ مدى الألفة الذي يودّ أن يصل إليه الدارسون بالثقافة الثانية يعتمد بشكل كبير على هؤلاء الدارسين أنفسهم. فالبعض يكفيه مجرد المعرفة، والبعض الآخر يرغب في دراسة اللغة في وطنها ومن ثم

يتطلعون إلى الوصول إلى مستوى من القدرة اللغوية والثقافية يمكنهم من الاشتراك والاندماج مع متحدثي اللغة بشكل لا يقل كثيراً عن مستوى أهل اللغة ومتحدثيها، والبعض يتطلع إلى التزوّد برؤية ثقافية واضحة تمكّنه من تحصيل المعلومات والمعارف الثقافية التي تساعده على التعامل مع هذه الثقافة. وهذا يعني أن ما يقدم من الثقافة ينبغي أن ينتقي ويختار في ضوء حاجات الدارسين واهتماماتهم وأهدافهم من تعلم اللغة والثقافة.

- إنّ لمجتمعات الدارسين الأصلية تأثيراً على اتجاهاتهم نحو الثقافات الأخرى فهناك المجتمعات المفتوحة، والمجتمعات المغلقة وهناك الأفكار الصحيحة عن الثقافات الأخرى والأفكار الخاطئة، وهناك أيضاً معرفة بالثقافات الأخرى وجهل بها، كما أننا ندرك مدى الدعايات المغرضة وتأثيرها خاصة فيما يتصل بالثقافة العربية وموقفها منها، كما نعلم أن كثيرين قد كونوا اتجاهاتهم نحو الثقافة العربية من خلال الصحف والمجلات والإذاعات غير المنصفة، ومن هنا أصبح تقديم الثقافة العربية في أصولها وأصالتها وعمقها ونقائها أمراً لا مفر منه في أي مادة تعليمية تقدم لمتعلمي العربية من غير الناطقين بها كميدان لتصحيح المفاهيم الخاطئة نحو ثقافتنا ولتعديل الاتجاهات السلبية نحوها.
- إنّ لأصحاب الثقافة اتجاهات معينة نحو ثقافتهم، فهناك من يتعصب للثقافة، ومنهم من يدفع كل الناس إلى حب ثقافته، ومنهم من ينقد ثقافات الآخرين لإظهار ثقافته، ومنهم من يظهر تحمساً زائداً لثقافته... الخ والحقيقة تقتضي عدم التعصب للثقافة، والبعد عن نقد ثقافات الآخرين، والعمل على جذب الآخرين إلى الثقافة بوعى وتعقل وحكمة، بحيث نقدم أسسها وخصائصها وعناصرها وأصالتها،

وفي ذات الوقت مقارنتها بالثقافات الأخرى فقط لإدراك التشابه والاختلاف دون إصدار أحكام. وهذه المعاني كلها لا تعني عدم التحمس للثقافة وإغناء خبراته بها.

- إنّ للدارسين أغراضاً من تعلّم اللغة والثقافة، ولكن لأصحاب اللغة أيضاً أغراض من تعليم ونشر ثقافتهم، لذا فالحرص في المادة على تحقيق الجانبين أمر مهم.
- إنّ للدارسين أغراضاً متعددة من دراسة اللغة والثقافة، فهناك الغرض الديني والغرض السياسي والتجاري والوظيفي والعلمي... الخ وهذا يتطلب أن تتعدّد أوجه الثقافة في المادة التعليمية بتعدّد هذه الأغراض.
- إذا كان للغة مستويات، فإنّ للثقافة أيضاً مستويات فلها مستوى حسي ومستوى تجريدي معنوي، ولها مستويات تبدأ بالفرد وتتسع للأسرة ثم تتسع للمؤسسات والجماعات... الخ. ومن هنا ينبغي وفي المرحلة الأساسية من تعليم اللغة التدرج بمستويات الثقافة من الحسي إلى المعنوي ومن الفرد إلى الأسرة إلى المجتمع الأوسع.
- إنّ للثقافة أبعاداً ماضية ومستقبله، ومن ثم لا ينبغي أن تقتصر المادة التعليمية على تقديم بعد واحد منها، وإنما يجب تقديم حاضر الثقافة ثم ماضيها ثم آمالها وتطلعاتها وسعيها نحو تحقيق مستقبل أفضل.
- إنّ للثقافة عموميات وخصوصيات وشواذ، ومن ثم لا ينبغي أن نغرق الدارس في نوع من الثقافة، وإنما يجب تقديم صور من عموميات الثقافة وخصوصياتها وشواذها من علماء ومفكرين ومبتكرين.
- إنّ هناك تأثراً وتأثيراً متبادلين بين الوعاء اللغوي والمحتوى الثقافي وكل منهما يشكّل مستوى الآخر، ومن تّم ينبغي أن يضبط المحتوى الثقافي بالإطار والمستوى

اللغوى الأساسي، بحيث لا يؤدّى الارتفاع بالمستوى الثقافي إلى الارتفاع بالمستوى اللغوي.

ويرى (الناقة) وجوب مراعاة الجوانب التالية عند تصميم المادة الثقافية: (٥٥)

- ١ أن تعبر المادة عن محتوى الثقافة العربية والإسلامية والعالمية.
- ٢ أن تعطى صورة صادقة وسليمة عن الحياة في الأقطار العربية والإسلامية.
- ٣ أن تعكس المادة الاهتمامات الثقافية والفكرية للمتعلمين على اختلافهم.
- ٤ أن تتنوع المادة بحيث تغطى ميادين ومجالات ثقافية وفكرية متعددة في إطار من الثقافة العربية الإسلامية والثقافة العالمية.
- ٥ أن تتنوع المادة بحيث تقابل قطاعات عريضة من الدارسين من البيئات المختلفة والثقافات الفرعية المتعددة.
- ٦ أن تتسق المادة ليس فقط مع أغراض الدارسين ولكن أيضاً مع أهداف التربويين من تعليم اللغة.
- ٧ أن يعكس المحتوى حياة الإنسان العربي المتحضر في إطار العصر الذي يعيش فيه.
- أن يثير المحتوى الثقافي للمادة المتعلم ويدفعه إلى تعلم اللغة والاستمرار في هذا التعلم.
- ٩ أن ينظم المحتوى الثقافي إما من القريب إلى البعيد أو من الحاضر إلى المستقبل أو من الأنا إلى الآخرين أو من الأسرة إلى المجتمع الأوسع.
- ١٠ أن تقدم المادة المستوى الحسى من الثقافة ثم تتدرج نحو المستوى المعنوى.
  - ١١ أن توسع المادة خبرات المتعلم بالحياة الفكرية والعلمية والفنية.

(٨٥) الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية و تأليفها ، مرجع سابق.

۱۲ - أن يقدم المحتوى الثقافي بالمستوى الذي يناسب عمر الدارسين ومستواهم التعليمي.

١٣ - أن تلتفت المادة بشكل خاص إلى القيم الأصلية المقبولة في الثقافة العربية والإسلامية.

1٤ - أن تقدم تقويماً وتصحيحاً لما في عقول الكثيرين من أفكار خاطئة عن الثقافة العربية والإسلامية.

10 - أن تتجنب إصدار أحكام متعصبة للثقافة العربية أو ضد الثقافات الأخرى.

## المبحث الثالث: نصوص تعليم اللغة بين الأصالة والصناعة

يدور الجدل حول نوعية النص التعليمي اللغوي، فالبعض يرى ضرورة اعتماد النص الأصيل في العملية التعليمية، بينما يرى البعض ضرورة صناعة النص بما يتوافق مع المتطلبات التربوية والنفسية للمتعلم، ليظهر تيار متوسط بينهما يرى العمل في النصوص الأصيلة بما يخدم طبيعة الأهداف التربوية. ولبيان الفروق بين النص الأصيل والنص المصنوع لابد من التعرف على خصائص كل واحد منهما، وذلك على النحو التالى:

#### أولا: النصوص الأصيلة

يعرف النص الأصيل بأنه: "هو كل نص منطوق أو مكتوب لم يوضع لتدريس اللغة في الفصل، وإنما لتأدية وظائف تبليغية إخبارية، أو هو تعبير لغوي حقيقي يكون مقتطعا من محادثة مسجلة أو قصيدة شعرية أو مادة صحفية أو لائحة إرشادات، أو

قطعة من خطاب حقيقي واقعي، تعرض على شكل وحدات تواصلية متعددة ومستقلة بنفسها عن الأغراض التربوية، التي تنقص من صفة الأصالة في الخطاب". (٨٦)

ويرى المدافعون عن النصوص الأصيلة أنها تستلهم أصالتها وبريقها من كونها مستمدة من حياة حقيقية بعيدة عن الانتقائية المتكلفة التي ينتهجها المشتغلون بالتدريس والتي تقودهم إلى البعد عن اللغة الطبيعية، وفي الصدد يقول (العناتي): وإذا انتقلنا إلى مرحلة أخرى تتخذ من النص اللغوي وحدة مهمة بعد أن يستنفذ نحو الجملة طاقته في التعليم وجدنا أن النصوص المصنوعة لغايات تعليمية ومصممة لغايات تعليمية خالصة تفقد معها كثيراً من خصائصها البنيوية والثقافية فيما لو كانت نصوصاً أصيلة. ويمكن القول إن الميزات التي يقدمها تحليل الخطاب لتعليم اللغة تنطلق من طبيعة موضوعه ومنهج المعالجة؛ وبيان ذلك أنه: (٨٧)

١ - يتخذ مادته من وقائع لغوية حقيقية وواقعية تجري في سياق عفوي طبيعى ؛ فهو يتعامل مع اللغة في سياق الاستعمال.

Y - يتعامل مع النصوص اللغوية الواقعية كما هي دون تعديلات أو تحويرات لخدمة الأغراض التعليمية ؛ فهو يتعامل مع النصوص الأصيلة كما يستعملها الناطقون بها، ولاشك أن هذه النصوص توفر درجة عالية من الواقعية والصدقية.

٣ - لا يفاضل بين نص وآخر ؛ فجميع النصوص صالحة للاستثمار بدءاً من
 الإعلان التجاري والطرفة السائرة إلى أرقى النصوص العلمية وأعقدها.

٤ - لا يفاضل بين المنطوق والمكتوب من الأداء اللغوي.

<sup>(</sup>٨٦) هباشي، لطيفة، استثمار النصوص الأصيلة في تنمية القراءة الناقدة، الأردن، أربد، عالم الكتب، ٢٠٠٨، ص ٣٩.

<sup>(</sup>۸۷) العناتي، وليد، تحليل الخطاب وتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها، ورقة منشورة بمجلة البصائر، المجلد ١٣ -- العدد ٢ - ربيع الأول ١٤٣٢هـ / آذار ٢٠١٠م، ص ٩٦.

٥ - يؤطر للاستعمال اللغوى الواقعي للتوصل إلى أبنية وخصائص كبرى للنصوص وأنواع التفاعل اللغوي اليومية؛ فيقدم للمتعلمين إطاراً نظرياً للتحليل النصى الاستقبالي ليتوصل به إلى الاقتدار على الإنتاج، ثم بلوغ الغاية المنشودة: الكفاية الخطايية.

ويوصي (الناقة) بأن يشتمل النص التعليمي على الآتي : (٨٨)

- ١ أن تعتمد المادة اللغة العربية الفصحى لغة لها.
- ٢ أن تعتمد المادة على اللغة الأساسية ممثلة في قائمة مفردات شائعة.
- ٣ أن يلتزم في المعلومات اللغوية بالمفاهيم والحقائق التي أثبتتها الدراسات اللغوية الحديثة.
- ٤ أن تراعى الدقة والسلامة والصحة فيما يقدم من معلومات لغوية (جمع الضمائر مثلاً).
- ٥ أن تكون اللغة المقدمة لغة مألوفة طبيعية وليست لغة مصطنعة، أي تقدم اللغة صحيحة في بنائها وتراكيبها.
  - ٦ أن تبنى المادة على تصور واضح لمفهوم اللغة وتعلمها.
- ٧ أن تعالج المادة ومنذ البداية الجانب الصوتي من خلال الكلمات والجمل ذات المعنى.
  - ٨ أن تعالج المادة الهجاء وتحليل الكلمة وتركيبها.
    - ٩ أن تعتنى بالرمز والصوت لكل حرف.
  - ١٠ -أن تبدأ المادة بالكلمات والجمل وليس بالحروف.
    - ١١ -أن تظهر العناية بالنبر والتنغيم.

(٨٨) الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية وتأليفها ، موقع الإيسيسكو، مرجع سابق.

- ١٢ -أن تعالج ظاهرة الاشتقاق بعناية.
- ١٣ -أن تعتمد المادة على التراكيب الشائعة الاستعمال.
- ١٤ -أن تتجنب المادة القواعد الغامضة وصعبة الفهم وقليلة الاستخدام.
  - ١٥ -أن يبرز التركيب المقصود ويتم التدريب عليه.
    - ١٦ -أن تأخذ الكلمات الوظيفية اهتماماً كبيراً.
  - ١٧ -أن تهتم بعلامات الترقيم من أجل إظهار التنغيم.
- ١٨ -أن يستعان في إعداد مادة الكتاب بنتائج الدراسات اللغوية الحديثة.
- ١٩ أن تلتفت إلى المشكلات اللغوية التي تبرزها الدراسات والبحوث.

#### معايير اختيار النص التعليمي

يستعرض (المغيلي) جملة من المعايير الخاصة باختيار النص، وهذه المعايير تخدم جملة من الأهداف المتوقعة من النص التعليمي، وتتمثل هذه المعايير في التالي: (٨٩)

ا - معيار الصدق: يحكم هذا المعيار على النص التعليمي بانه صادق إذا عمل على تحقيق الأهداف الموضوعة لتحقيق التعلم الفعّال، بحيث تركز الأهداف على تنمية تفكير المتعلم وتكون متجهة نحو المنحى العملي ومراعية للفروق الفردية بين المتعلمين فتعليم اللغة لم يعد مجرد مسألة تعنى بتلقين الطلبة القواعد بل هو مسالة تعنى بتوظيف القواعد هذه في حياة الطلبة ممارسة وسلوكا، وبذلك فهو ذو أهمية في معرفة المقدار الذي تراعى به المحاضرة المقدمة الفروق الفردية بين الطلبة، كما يعرفنا على درجة توافق محتوى المحاضرة مع قدرة المتعلمين على الاستيعاب.

۲ - معيار الأهمية : يعد النص التعليمي نصا مهما إذا اشتمل على مجموعة من
 المفاهيم والتعميمات بالإضافة إلى ما يتضمنه من الحقائق والمعلومات ، ويعرف المحتوى

<sup>(</sup>٨٩) المغيلي، خدير، مرجع سابق، ص ٣٦٢.

المعرفي للنصوص بأنه المعلومات والمعارف التي تتضمنها المادة التعليمية، ، يهدف إلى تحقيق أهداف تعلمية منشودة وهذه المعلومات والمعارف تعرض للطالب مطبوعة على صورة رموز أو أشكال أو صور، أو معدلات، أو قد تقدم إليه بقالب سمعي، أو سمعى على حسب ما يقتضيه المقام.

٣ - معيار اهتمامات المتعلم :يؤدي إهمال اهتمامات المتعلم" إلى فقدانه الدافعية للتعلم، وقد أدرجت التربية الحديثة هذه الناحية الأساسية، وهي أهمية وجود غرض واضح يدفع الطلبة نحو التعلم، ولذلك فهي تهتم بإتاحة الفرصة أمام الطلبة لكي يشتركوا اشتراكا فعليا في اختيار موضوعات الكتاب الجامعي التي تهمهم وتمس نواحي هامة من حياتهم، ، فوضوح الغرض من النص التعليمي تأثيره في دفع المتعلم نحو استيعابه، فالعمل من أجل هدف واضح يتجه نحوه المتعلم حتى يبلغه، غير العمل من أجل هدف غير واضح، ومن ثم تتضح أهمية استثارة اهتمامات المتعلم، التي لا يمكن تحققها في النص إلا إذا عرف المتعلم الغرض من النص، وما مدى أهميته لنسبة اليه.

٤ - معيار القابلية للتعلم : ويتم تجسيد هذا المعيار من خلال: مراعاة النص التعليمي، لقدرات المتعلمين) الفروق الفردية. فمن الضروري أن يراعي واضعوا النصوص التعليمية للكتاب الجامعي الفروق الفردية بين الطلاب وذلك بأن تكون النصوص الموضوعة متفاوتة في السهولة والصعوبة على أن. يكون معظمها مناسباً لمستوى الطلاب عامة ، ، فتفرد قسما منها بالصعوبة اللازمة لإشباع حاجات الطلبة ذوي القدرات العالية ، ويكون القسم الآخر من هذه النصوص سهلاً يلائم مستوى الطلبة الضعاف التحصيل.

ومن المعايير الأخرى التي تدل على قابلية النص التعليمي للتعلم:

- اشتمال النص التعليمي على أمثلة عديدة". (٩٠)
- مراعاة النص التعليمي لأسس التعلم". (٩١) مما يجعله قابلا للعرض بإحدى الطرق التالية: (٩١) (وقد حددها توماس هول (Thomas) في خمسة مبادئ)، هي:
  - ١ التسلسل من المعلوم إلى المجهول.
    - ٢ ومن البسيط إلى المركب.
    - ٣ ومن المادي المحسوس إلى المجرد.
  - ٤ ومن الشيء الملاحظ إلى تعليل وجوده.
    - ٥ ومن الكل إلى الجزء.
- معيار العالمية: يحدد معيار العالمية من خلال النص التعليمي الجيد وهو "الذي يشمل مشكلات عالمية وإقليمية ووطنية، ويعبر بموضوعية عن مواجهة المجتمع الإنساني لهذه المشكلات.

# الشروط الخاصة بتصميم النص المصنوع

يورد (المركز السوداني للبحث العلمي بجامعة السودان المفتوحة) عدة اشتراطات لتصميم النص التعليمي نوجزها في الآتي: (٩٣)

• الوضوح التام وفقاً لمستويات الطلبة.

<sup>(</sup>٩٠) اليافعي، على عبد لله، أساسيات النص التعليمي، مجلة التربية، اللجنة الوطنية القطرية للتربية والثقافة والعلوم، العدد ١٣٠، ١٩٩٩، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٩١) المرجع السابق نفسه، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٩٢) محمد محمود الحيلة، التصميم التعليمي نظرية وممارسة، دار المسيرة ، الأردن، ط١، ١٩٩٩، ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٩٣) ينظر: معايير التصميم التعليمي لمقررات جامعة السودان المفتوحة الجزء الاول، موقع المركز السوداني للبحث العلمي بجامعة السودان المفتوحة على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: /http://omerhago.blogspot.com

- تجنب الجمل المعقدة الطويلة، وعوضا عن ذلك استخدم الجمل القصيرة قدر الإمكان التي تعبر الواحدة منها عن فكرة واحدة، والفقرات القصيرة التي تتناول موضوعه واحدة (Theme).
  - تجنب الحشو والإطناب تجنباً تاماً.
  - تجنب المفردات الطنانة والتقعر اللفظي.
    - تجنب الجمل الطويلة.
  - تجنب كثرة المتعاطفات، وهذا يتصل بطول الجملة.
  - تجنب عدم الوضوح والانسجام مع مستوى القارئ على وجه العموم.
- تجنب عدم مراعاة تقسيم محتوى الفقرة / الجملة إلى مجموعة من المفهومات المتسلسلة، يعبّر عنها في جمل قصيرة نسبيا وفي غير فقرة واحدة اذا اقتضى الامر.
  - تجنب حشد المصطلحات الفنية بغير لزوم.
- تجنب التعبيرات النمطية المكررة أو المستهلكة (كليشهات) مع اعتبار ضرورات السياق أحيانا، من مثل: (وهذا ان دل على شيء فانه يدل على...)، (وقد ضرب بكلامه عرض الحائط)، (وعلى ضوء هذه المعطيات...)، (والسؤال الذي يفرض نفسه بقوة...)، (فالأم شمعة تذوب...)، (وليس هذا فحسب...).
- استخدام أسلوب الخطاب الشخصي الحواري مع الدارس، ومن ذلك استخدام ضمائر المخاطبة.
- تجنب الأسلوب الرسمي المحايد، والأسلوب غير المشخصن ما أمكن ذلك، كأسلوب المبني للمجهول (سواء من حيث المبني أو من حيث المعني)، من مثال: (السؤال الذي يطرح نفسه الآن)، (تجري مراجعة الجزء السابق)، (يراجع بهذا الشأن ما ورد في...).

- تجنب الإسراف في استخدام الكلمات المجردة، كذلك تجنب الأحكام المطلقة القطعية قدر الإمكان.
- تجنب الإسراف في المتعاطفات (عطف الكلمات وأشباه الجمل... الخ) في المجملة الواحدة.
- تجنب الكلمات الغريبة وتفضيل المألوفة، الا إذا كان القصد اثراء معارف الدارس بمفهومات جديدة تنعكس في اثراء معجمه. وفي هذه الحالة لابد من عرض ذلك بأسلوب واضح يؤدي الى الفهم والاستيعاب.
- تجنب أساليب التعميم التي تفتقر الى التحديد المنهجي أو يصعب الدفاع عنها، الا ان يسمح السياق بذلك، من مثل: (ويسود الاعتقاد)، و(ويرى بعض الناس)، و(وتؤكد الدراسات) و(ويذكر بعض المفكرين الأجانب).
- التسلسل المنطقي: ويقصد به عرض محتوى المادة في تسلسل ينبع من بنيتها المعرفية الداخلية التي تنطوي على ترتيب منطقي متسلسل. فيقدم تلك العناصر التي يجب أن يستوعبها الدارس قبل أن يبنى عليها معلومات وخبرات متقدمة تترتب عليها.
- التسلسل السيكولوجي: ويقصد به: الانطلاق من نقطة مثيرة لاهتمام الدارس تحفزه على متابعة الموضوع الدراسيّ، بدلاً من التقيّد الحرفي الصارم بالتسلسل المنطقي منذ اللحظة الأولى.

وقد عدد (الشاعر)(١٤٠) جملة من الأسس والقواعد التي يجب اتباعها لإعادة بناء النص، وذلك على النحو التالى:

<sup>(</sup>٩٤) الشاعر، شفيق سالم، قواعد تلخيص النص، شبكة الفصيح، رابط:

http://www.alfaseeh.com/vb/forum.php(بتصرف).

- قاعدة الحذف: حذف كل الجمل التي لا تساهم في فهم النص مثل: تحديد الزمان والمكان، ووصف الأشياء والأشخاص، والأعمال الثانوية.
- قاعدة الدمج: دمج الجملة في جمل أخرى تشكل شرطا لازما أو نتيجة للجملة.
- قاعدة البناء :بناء جملة من جمل وإحلالها محلها شرط أن تكون الجملة المبنية الناتج الطبيعي للجمل.
- قاعدة التعميم: استبدال مجموعة من الجمل بجملة تعميمية تحمل في ذاتها المعانى التي حملتها الجمل المستبدلة.
  - إحصاء عدد الكلمات أو الأسطر، وتعيين الحد المطلوب \_الربع \_ النصف.
    - قراءة النص قراءة صامتة أكثر من مرة لفهم الفكرة الرئيسية فيه.
- قراءة النص مرة أخرى ووضع خطوط تحت الجمل الدالة على الفكرة الفرعية التي تدعم الفكرة الرئيسية.
- وضع خطوط تحت الجمل الأساسية التي تشير إلى كيفية ترابط أجزاء النص مع بعضها وحذف العبارات الزائدة.
  - إعادة بناء النص " تلخيص النص. "
- كتابة اسم الكاتب، وعنوان الموضوع أو النص والفكرة الرئيسية له، والاستمرار في كتابة التلخيص دون حذف أية فكرة باستخدام أدوات الربط.
  - التعبير بإيجاز.
  - تلخيص ما يقوله الكاتب وعدم تحريف معنى النص الأصلي.
    - مراجعة النص بعد الكتابة الأولى له وتدقيقه.
  - قراءة النص الملخص مرة أخرى من قبل شخص آخر قراءة نقدية.

- تحرير النص لغويا بتصحيح الأخطاء الإملائية والنحوية ووضع علامات الترقيم ثم كتابته بشكله النهائي مع ملاحظة:
  - تجنب الإضافة أو التحريف أو التعريف أو النقد للموضوع. بناء النص التعليمي . المصنوع . وفق مفهوم خرائط المعرفة

"تعر ف الخرائط المرئية (خرائط المعرفة، خرائط المفاهيم) بأنها أدوات لتصميم وتطوير وربط بنية التعليم الفعال، كما تساعد الطلاب على تطوير وربط بنية المعرفة بعملية التعلم، مما يؤدي إلى تسهيل عملية التعلم حيث تعمل على ربط وتفاعل خبرات الطالب السابقة بما يقرأه في النص الجديد"(٥٩). " وخرائط المعرفة عبارة عن تكنيك لوضع المعلومات في خرائط، بحيث يتم وضع الأفكار المتضمنة في النص المعرفي في خطوط عريضة تمثل بنية أو نظام المعلومات المتضمنة ذلك النص، وتكون على هيئة تصميم شكلي، بحيث تؤدي إلى الجمع بين ما يعرفه الطالب وبين ما يرغب في معرفته ثم يتم ربط هذه المعلومات الجديدة مع الخبرات السابقة لدى الطالب، وهذا يؤدي إلى تحسين حفظ الطلاب للمعلومات المقروءة، كما تساعد المعلمين على توجيه الاستماع والحفظ، وأيضًا توجيه عملية الكتابة أو السرد الشفوي أثناء المحاضرة، وتتخذ خرائط المعرفة أشكال مختلفة حسب النص المكتوب، فالنص المعرفي قد يتضمن حدث، أو قصة، أو رواية، أو وصف، أو علاقات سببية (سبب ونتيجة)، أو مفاهيم ومصطلحات، أو مقارنات، وقد يتضمن كل أو بعض تلك الأشكال من النصوص المعرفية". (١٩٠٥)

<sup>17-</sup> kennedy, David M. (2002). Visual Mapping: A Tool For Design, Development And (9°) Communication In The Development Of IT-R ICH Learning Environments, Hong Kong Institute of Education, Hong Kong.

<sup>(</sup>٩٦) الأهدل، أسماء بنت زين صادق، برنامج تدريبي : لاستخدام خرائط المعرفة لتحسين التعلم، المملكة العربي السعودية، وزارة التربية والتعليم، شؤون تعليم البنات بجدة، كلية التربية للبنات بجدة، الأقسام الأدبية، قسم التربية وعلم النفس، ٢٠٠٥، ص ٤. موقع جامعة الملك عبد العزيز، رابط:www.kau.edu.sa/.../31089.

### نتائج الدراسة

توصلت الدراسة إلى عدة نتائج، هي على النحو التالي:

١ - للنص التعليمي مصدران: مصدر لغوي، يتمثل في عناصر اللغة،
 ومصدر ثقافي يتمثل في ثقافة مجتمع اللغة.

٢ - من ناحية المكون اللغوي فإن حاجات الطلاب ودافعياتهم وقدراتهم هي التي تحدد نوع وطبيعة هذا المكون، كما تحدد قدراتهم المستوى المطلوب لكل مرحلة من مراحل تعلمهم، وكذا يكون الحال عند اختيار المكون الاتصالي الذي يمثل الغاية النهائية لبرامج تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها.

٣ - ومن ناحية المكون الثقافي فإن النص الموجه الذي يلبي حاجات المجتمع الإسلامي من نشر القيم الإسلامية الفاضلة وترسيخها، غير النص الذي تتبناه مجتمعات أخرى، وهو ذاته النص الذي يتوافق مع حاجات الطالب في تعرف هذه القيم للعمل بها.

٤ - يرتكز بناء النص التعليمي على مجموعة من الأسس والمبادئ، منها:
 الأسس اللغوية والأسس التربوية والأسس النفسية.

٥ - أن مصادر محتوى النص التعليمي يمكن أن تشمل بجانب ثقافة اللغة السمات المشتركة ما بين ثقافات المتعلمين ما بين ثقافة مجتمع اللغة والتي تعارض مع قيم ومعتقدات مجتمع اللغة، كذلك ما يمكن الاتفاق عليه من مفاهيم وأفكار وقيم وثقافات مما يدخل تحت مفهوم العالمية.

٦ - النص التعليمي الخاص بتعليم اللغة الثانية أو الأجنبية بصفة عامة وباللغة العربية على وجه الخصوص، يتنوع ما بين نص مصنوع ما بين نص أصيل، ويجري جدل واسع بين المختصين بهذا المجال حول أيهما أنسب للطلاب.

٧ - أن النصوص التعليمية تتنوع بتنوع البرامج التعليمية، فالنصوص المعدة للبرنامج العام لتعليم العربية لغير الناطقين بها، هي غير النصوص المعدة لبرامج العربية للأغراض الأكاديمية.

٨ - يرى بعض المختصين ضرورة الاعتماد على النص الأصيل في تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها، لكونه يضع المتعلم مباشرة أمام المواقف والاستخدامات الحقيقية للغة.

٩ - هناك حاجة ملحة لوجود النص المصنوع، لضبط الحاجات ومراعاة القدرات
 الخاصة بمتعلمي اللغة من غير أهلها.

#### توصيات الدراسة

عند الشروع في اختيار أو تصميم نص تعليمي ـ يرى الباحث ـ أنه لابد من اتباع الخطوات التالية:

-أولا: تعرف خصائص الطلاب النمائية ـ المعرفية اللغوية والنفسية.

-ثانياً: تعرف خصائص البرنامج التعليمي الذي سوف يتم فيه تعليم اللغة.

-ثالثاً: تحديد المواقف اللغوية التي يدور حولها النص التعليمي.

-رابعاً: تحديد الموضوع.

-خامساً: تحديد العنوان المناسب لموضوع النص.

-سادساً: تحديد المادة التي يراد إعدادها.

-سابعاً: تحديد المفردات المراد تقديمها.

-ثامناً: تحديد التراكيب المراد تعليمها.

-تاسعاً: تحديد المهارة أو المهارات اللغوية المراد تعليمها.

- -عاشراً: تحديد طريق العرض ـ سردية / حوارية ..... إلخ
  - -حادي عشر: تحديد المضمون الثقافي المراد تقديمه.
- -ثاني عشر: تحديد الإجراءات المراد توظيفها في تعليم موضوع النص.
- -ثالث عشر: تحديد الوسائل التي يمكن الاستعانة بها في تعليم موضوع ومادة النص.
  - -رابع عشر: تحديد التدريبات ونظام التقويم المتبع في تعليم موضوع ومادة النص.
    - خامس عشر: تحديد المصاحبات للمادة التعليمية.

## الشروط المعيارية الواجب التأكد منها عند اختيار أو بناء النص التعليمي

- ا الصدق (Validity): أن يكون المحتوى صادقا واقعيا وأصيلا وصحيحا علميا فضلا عن تمشيه مع الأهداف الموضوعة.
- ٢ الأهمية (Significance): أن يكون المحتوى ذا قيمة في حياة الطالب، مع تغطية الجوانب المختلفة من ميادين المعرفة و القيم و المهارات مهتما بتنمية المهارات العقلية وأساليب تنظيم المعرفة أو جعلها للمتعلم أو تنمية الاتجاهات الإيجابية لديه.
- ٣ الميول و الاهتمامات (Interest): أن يكون المحتوى متمشيا مع اهتمامات
   الطالب وميولهم
- ٤ قابلية للتعلم (Learnability): أن يكون المحتوى قابلا للتعلم (متمشيا على الفروق الفردية بين الطلاب ومراعيا لمبادئ التدرج)
- 0 العالمية (Universality): أن يكون المحتوى يشمل أنماطا من التعليم لا يعترف بالحدود الجغرافية بين البشر و بقدر ما يعكس المحتوى الصيغة المحلية للمجتمع ينبغي أن يربط الطالب بالعالم المعاصر من حوله.

## المصادر والمراجع

- [۱] إبراهيم، عبد العليم، الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، دار المعارف، مصر، ١٩٦٨.
- [۲] أبو على، محمد توفيق، تجربة التأليف المدرسي في اختصاص اللغة العربية وآدابها، المجلس الدولي للغة العربية، ورقة منشورة بالمؤتمر الدولي الأول للغة العربية المنعقد تحت عنوان: اللغة العربية لغة عالمية، الأمارات العربية المتحدة، 19-20 مارس ٢٠١٢.
- [٣] الأفغاني، سعيد، الموجز في قواعد اللغة العربية، دار الفكر، الشبكة العنكبوتية www.islamguiden.com/arabi/m\_a\_r\_58.htm : الدولية للمعلومات، رابط:
- [3] الأهدل، أسماء بنت زين صادق، برنامج تدريبي : لاستخدام خرائط المعرفة لتحسين التعلم، المملكة العربي السعودية، وزارة التربية والتعليم، شؤون تعليم البنات بجدة، كلية التربية للبنات بجدة، الأقسام الأدبية، قسم التربية وعلم النفس، ٢٠٠٥. موقع جامعة الملك عبد العزيز، رابط: . www.kau.edu.sa/.../31089
- [0] باشوف، تسفيتوميرا، دور لسانيات النص في تطوير مناهج تدريس اللغة العربية لغير الناطقين بها، المؤتمر الأول لتدريس اللغة العربية للناطقين بغيرها، مركز اللغات بجامعة دمشق، أيار ٢٠٠٤.
- [7] باعشن، لمياء، نظريات قراءة النص، مجلة علامات في النقد، النادي الثقافي بجدة، الجزء التاسع والثلاثون، ط ٢٠٠١.
- [V] بيرقدار، قحطان، الأسلوب الأدبي والأسلوب العلمي، موقع شبكة الألوكة على الشبكة الدولية العنكبوتية للمعلومات، رابط: http://www.alukah.net/publications\_competitions/

- [A] توهامي، الزهرة، الإحالة في ضوء لسانيات النص و علم التفسير من خلال تفسير التحرير و التنوير، رسالة بحث لنيل درجة الماجستير في اللغة وآدابها، قسم اللغة والآدب العربي، معهد الآداب واللغات، المركز الجامعي أكلي محند اولحاج -البويرة، الجزائر، العام الدراسي ٢٠١١/٢٠١٠.
- [9] حساني، أحمد، حضور اللغة العربية في الوسط التعليمي المتعدد الألسن، الجزائر، جامعة وهران، إلسانيا، مخبر تعليمية الترجمة وتعدد الألسن، مجلة المترجم، العدد 7، ٢٠٠٢.
- [10] حسين، مختار الطاهر، تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها في ضوء المناهج الحديثة، الدار العالمية للنشر والتوزيع، ط١، ٢١١.
  - [۱۱] حمداوي، جمال، نظريات وظائف اللغة، موقع دروب الإلكتروني، رابط: http://www.doroob.com
- [۱۲] الخليفة، حسن جعفر، المنهج المدرسي المعاصر: مفهومه، أسسه، مكوناته، تنظيماته، تقويمه، تطويره، الرياض، مكتبة الرشد، ط٥، ۲۰۱۰.
- [17] خليل، إبراهيم، تحليل النصوص من منظور تداولي، صحيفة قاب قوسين الإلكترونية، رابط: http://www.qabaqaosayn.com /
- [18] دندش، فايز مراد، علم الاجتماع التربوي بين التأليف والتدريس، مصر، الإسكندرية: دار الوفاء، ط١، ٢٠٠٣.
- [10] الراجحي، عبده، علم اللغة التطبيقي وتعليم العربية، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٥.
- [17] الرشدان، عبدالله، علم اجتماع التربية، الأردن، عمان : دار الشروق، ط١، ١٩٩٩.

- [۱۷] روبرت دي بوجراند، النص والخطاب والإجراء، ترجمة تمام حسان، ط۲، عالم الكتب، ۲۰۰۷.
- [۱۸] الزغلول، عماد عبد الرحيم والمحاميد، شاكر عقلة، سيكولوجية التدريس الصفيّ، دار المسيرة، ۲۰۰۷.
- [١٩] زكريا، ميشال، مباحث في النظرية الألسنية وتعليم اللغة، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط٢، ١٩٨٥.
- [۲۰] الزميج، محمد ، التواصل والتلقي، ورقة منشورة، مجلة طنجة الأدبية الإلكترونية، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: /۲۰۱۰ ، http://www.aladabia.net
- [۲۱] زهران، حامد عبد السلام، علم نفس النمو: الطفولة والمراهقة، عالم الكتب، ١٩٩٥.
- [٢٢] زياد، مسعد، المستقصي في معاني الأدوات النحوية وإعرابها، ج١، موقع اللغة العربية ـ لغة القرآن، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: . http://www.drmosad.com/nho.htm
  - [۲۳] زيان، فكري حن، التدريس: أهدافه، أسسه، أساليبه، تقويم نتائجه وتطبيقاته، عالم الكتب، القاهرة، ط٢، ١٩٩٥.
- [٢٤] سعد، إسماعيل علي، الاتصال والرأي العام، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٧٩.
- [٢٥] سعيد، ستار، الحراك الاجتماعي للغة العربية والتخطيط اللغوي والهوية الوطنية، ورقة مقدمة للمؤتمر الدولي الأول للغة العربية، المنعقد ببيروت، لبنان، تحت عنوان: (العربية لغة عالمية: مسؤولية الفرد والمجتمع والدولة)، المجلس الدولي للغة العربية، ١٩ مارس/آذار حتى ٢٠١٣ مارس ٢٠١٢.

- [۲٦] سيد، جمعة يوسف، سيكولوجية اللغة والمرضى العقلي، مصر، دار غريب، ط۲، ١٩٩٧.
  - الكا شبكة الفصيح، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://www.alfaseeh.com/vb/forum.php
- [۲۸] صالح، أحمد زكي، مكتبة النهضة المصرية، علم النفس التربويّ، ط ١٠، ١٩٧٤.
- [۲۹] صالح، عبد الرحمن الحاج، أثر اللسانيات في النهوض بمستوى مدرسي اللغة العربية ، مجلة اللسانيات، الجزائر، العدد ٤، ١٩٧٤.
- [٣٠] الصديقي، سلوى عثمان وبدوي، هناء حافظ، أبعاد العملية الاتصالية، رؤية نظرية علمية وواقعية، الإسكندرية، المكتب الجامعي الحديث، ١٩٩٩.
- [٣١] طعيمه، رشدي والناقة، محمود ، التعليم الإفرادي، تعلم اللغة اتصالياً من المناهج والاستراتيجيات، ٢٠١٠، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، http://www.isesco.org.ma/arabe/publications/taalimlogha/p2/PhP
- [٣٢] عبد العالي، محمد، الكتاب وسيلة اتصال، مجلة عالم الكتاب، العدد ٤٦، دار ثقيف، الرياض، ١٩٩٥.
- [٣٣] عبد المقصود، حسن محمد، تماسك النص ـ الأسس والأهداف، الشبكة الدولية للمعلومات، رابط: http://almaktabah-up.net/up1/do.php?id=252.
- [٣٥] عزام، محمد ، النقد والدلالة نحو تحليل سمياني للأدب، الجزائر، منشورات وزارة الثقافة، ط. ١٩٩٦.

- [٣٦] العناتي، وليد، تحليل الخطاب وتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها، ورقة منشورة بمجلة البصائر، المجلد ١٣ العدد ٢ ربيع الأول ١٤٣٢هـ / آذار ٢٠١٠م.
- [٣٧] غيث، محمد عاطف، قاموس علم الاجتماع، الهيئة المصرية العامة للكتاب، المائة المصرية العامة للكتاب، العربية العامة للكتاب،
- [۳۸] غیرو، بیار، السیمیاء، ترجمة: أنطوان أبي زید، منشورات عویدات، بیروت، باریس، ط۱، ۱۹۸۶م.
- [٣٩] فريق مركز تكوين المعلمين والمعلمات بالرباط بإشراف المنسقية المركزية لمراكز تكوين المعلمين والمعلمات، ديداكتيك اللغة العربية: (مصوغة خاصة بتكوين المعلمين العرضيين الحاصلين على شهادة الباكالوريا أو مستوى أقل)، وزارة التربية الوطنية والتعليم العالي وتكوين الأطر والبحث العلمي قطاع التربية الوطنية، الرباط، ٢٠٠٢.
- [٠٤] الفهد، عبد الله، والمقرن، عبد الله، الأسس الاجتماعية والثقافية للمناهج، ورقة مقدمة للقاء السنوي الثامن للجمعية السعودية للعلوم التربوية والنفسية، الرياض، السعودية، ١٤٢٠ه.
- [13] الفوزان، عبد الرحمن بن إبراهيم، إعداد مواد تعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها، موقع جامعة الملك سعود على الشبكة العنكبوتية، رابط: /.../faculty.ksu.edu.sa
- [٤٢] القضماني، رضوان، مدخل إلى اللسانيات، منشورات جامعة البعث، ١٩٨٨.

- [٤٣] محمد محمود الحيلة، التصميم التعليمي نظرية وممارسة، دار المسيرة ، الأردن، ط١، ١٩٩٩.
- [33] المركز السوداني للبحث العلمي، الأسس النفسية للمنهج، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://omerhago.blogspot.com /
- [80] مصلوح، سعد، نحو أجرومية للنص الشعري ـ دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، المجلد ١٠، العددين ١ -٢، ١٩٩١.
- المولان المفتوحة الجزء الاول، موقع المركز السوداني للبحث العلمي بجامعة السودان المفتوحة على الشبكة العنكبوتية المركز السوداني للبحث العلمي بجامعة السودان المفتوحة على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://omerhago.blogspot.com / (بتصرف)
- [٤٧] المغيلي، خدير، تعليمية النص التعليمي للغة العربية وآدابها في الجامعة، مجلّة الواحات للبحوث والدراسات، جامعة غرداية، الجزائر، العدد ٨٠، ٢٠١٠.
- المبكة مفلح، غازي، اتجاهات تعليم اللغة، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: https://uqu.edu.sa/files2/tiny\_mce/plugins/.../113.doc
- [٤٩] مفلح، غازي، الأسس المعرفية للمنهج، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: https://uqu.edu.sa/files2/tiny\_mce/plugins/../113.doc
- [00] الموقع الأول للدراسة في الجزائر، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: http://univ.ency-education.com /

- [01] ناصف، مصطفى، اللَّغة والتَّفسير والتَّواصل، عالم المعرفة سلسلة كتب ثقافيَّة شهريَّة يصدرها المجلس الوطني للثَّقافة والفنون والآداب الكويت، العدد 1۹۳، ۱۹۹۵.
- [07] الناقة، محمود صالح وطعيمه، رشدي، الكتاب الأساسي لتعليم اللغة العربية للناطقين بلغات أخرى إعداده تحليله تقويمه، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، 19۸٣م.
- [07] الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية وتأليفها، ورقة مقدمة لندوة بعنوان: (اللغة العربية إلى أين)، موقع جامعة أم القرى، الشبكة العنكبوتية الدولية للمعلومات، رابط: /https://uqu.edu.sa.
- [35] الناقة، محمود كامل، أسس إعداد مواد تعليم اللغة العربية وتأليفها، موقع جامعة أم القرى على الشبكة العنكبوتية، رابط: /https://uqu.edu.sa.
- [00] هباشي، لطيفة، استثمار النصوص الأصيلة في تنمية القراءة الناقدة، الأردن، أريد، عالم الكتب، ٢٠٠٨.
- [٥٦] اليافعي، على عبد لله، أساسيات النص التعليمي، مجلة التربية، اللجنة الوطنية القطرية للتربية والثقافة والعلوم، العدد ١٣٠، ١٩٩٩.
- [07] ياكبسون، رومان، قضايا الشعرية، ترجمة: محمد الولي ومازن حنون، المغرب، الدار البيضاء، دار توبقال للنشر،، ط١، ١٩٨٨.
- [0۸] يوسف، حمد ، القراءة النسقية ومقولاتها النقدية، دار الغرب للنشر والتوزيع، الجزء الثاني، ط. ٢٠٠٢/٢٠٠١.
- [59] kennedy, David M. (2002). Visual Mapping: A Tool For Design, Development And Communication In The Development Of IT-R ICH Learning Environments, Hong Kong Institute of Education, Hong Kong.

#### Scientific principles of building texts for teaching Arabic to non-native speakers

#### Dr. Abdulmunim Hasan Al-Malik Othman

Associate Professor, Institute of Teaching Arabic to Non-Native Speakers of Arabic Islamic University of Madia, Kingdom of Saudi Arabia

**Abstract.** The research deals with theoritcal framework of building texts to non-native speakers of Arabic language, also to explain the private principles of designing academic texts, as well as making it and choosing it, by taking guidance with specialist and professors of this field, to make a theoretical vision to what exactly should academic text should be offer to foreigners by using a right strategies. The outcome of the study provides that the texts should be contain the following elements: cultural element to manage the muslin society needs, linguistical elements to handle the needs of learners, abilities and motivations, also the text should be have a varities of typical texts and artificial one, as well as the sources of contents should have the cultural of the languages, ie Arabic and learners languages.

Keywords: principles, scientific, build, texts, language.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ١٣٠١-١٣٦١، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

# المنهاج النبوي في إدارة الأعمال وتنميتها، من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة "دراسة مقارنة"

#### د. محمد إسماعيل محمد الدييهي

أستاذ مساعد بقسم القرآن الكريم والدراسات الإسلامية -كلية العلوم والآداب- جامعة طيبة المدينة المنورة مدرس الحديث وعلومه جامعة الأزهر كلية أصول الدين القاهرة

ملخص البحث. تمدف الدراسة إلى إثبات أن النبي ﷺ أعد العنصر البشري إعداداً فجر فيه طاقاته الإيمانية مما جعله يربط بين الإيمان والعمل من جانب، وإصلاح معايش الناس وعمارة الأرض من جانب. كما هدفت الدراسة إلى أن النبي ﷺ قد مارس الإدارة وإدارة الأعمال كما لم ولن يمارسها أحد، آخذين بعين الاعتبار أن النبي ﷺ قد علَّم الصحابة هذا المنهج، ولكن بطريقة إسلامية مبدعة لا ريب قائمة على العلم والعمل والتدريب، جامعاً الفرد المدرب بين الأصالة والمعاصرة محققاً إنتاجاً وفيراً يساهم في حياة كريمة له ولأمته، كما هدفت الدراسة أيضا إلى أن دواوين السنة المعتبرة، كالكتب الستة – البخاري، ومسلم، وابن ماجة، وغيرهم قد اهتمت بجمع الأحاديث التي اهتمت بإدارة معايش الناس واقتصادهم وحياتهم، ومن ثم فقد تناولت كتاب التجارات من سنن ابن ماجة نموذجاً، وقد أشارت الدراسة إلى تميز المنهج النبوي في إدارة الأعمال بعدة خصائص، أهمها: فك أسر العقل المسلم من هيمنة الغرب على المنهج الإسلامي والذي بدوره عمل الاستعمار فيما بعد على عدم تمكين المسلم من اكتشاف ريادة منهجه وعراقته، السنة عطاؤها متجدد يواكب كل تطور بشري مهما امتد الزمان، لم يقتصر المنهاج النبوي على إدارة الأعمال، بل تنميتها أيضاً من خلال: منع الاحتكار، والرقابة على السوق. .، الربط بين المسجد والسوق (العقيدة، والشريعة). قامت الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي، والمقارنة بين المنهج الوضعي والإسلامي، فقد قارنت بين العمليات الإدارية الوضعية (التخطيط - التنظيم - التوجيه - الرقابة) وإسقاطها على المنهج الإسلامي، كما توصلت الدراسة إلى عدة نتائج، أهمها: ١-إدارة الأعمال عملية عالمية لتنظيم الناس والموارد بكفاءة وذلك لتوجيه الأنشطة نحو أهداف وغايات مشتركة ٢- لم تكن إدارة الأعمال في عهد رسول الله ﷺ بمذا الشكل الأكاديمي المعروف الآن ؛ ولكن النبي ﷺ قد مارس إدارة الأعمال كما لن ولم يمارسها أحد، فهو مؤيد بوحي ربه، يقول (مايكل هارت) في كتابه "مائة رجل في التاريخ": إن اختياري محمداً، ليكون الأول في أهم وأعظم رجال التاريخ، قد يدهش القراء، ولكنه الرجل الوحيد في التاريخ كله الذي نجح أعلى نجاح على المستويين: الديني والدنيوي. والحمد لله رب العالمين.

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، حمد المُحبِّين له، والطائعين لأوامره ونواهيه، والصلاة والسلام على رسوله الأمين سيّدنا محمد المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله، وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدِّين.

أما بعد

فقد بُعث محمد والحياة عند العربي ركام متناثر وقيم مشوهة، وأوقات مُضاعة، سادة وعبيد، حرب تقوم لأدني شيء، حياة بلا هدف ولا غاية، صورها أبو نواس، فقال:

إنما الدنيا طعام وشراب وندام (١) فإذا فاتك هذا فعلى الدنيا السلام

فما كان من رسول الله إلا أن أعاد صوغ حياتهم ؛ بأن أشعرهم بالزمن ؛ صلاة بالغداة والعشي، ثم بعد ذلك أضحت خمس صلوات في اليوم والليلة يمارسونها كل يوم لترسخ في أذهانهم وقلوبهم، ووضع الخطط المنظمة لأعمالهم فاختار لهم الطّيب منها، ووضع الخبيث منها، أخرج الترمذي في سننه من حديث عمرو بن الأحوص أنَّهُ شَهِدَ حَجَّةَ الْوَدَاعِ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فَخَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَذَكَّرَ وَوَعَظَ ثُمَّ قَالَ: ". ألا وَإِنَّ كُلَّ ربًا في الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ لَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ عَيْرَ ربا الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ. . . الحديث "٢٠ يقول النووي: في هذهِ الْجُمْلَة إِبْطَالُ أَفْعَالِ عَبْدِ الْمُطَلِّبِ فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ . . . الحديث "٢٠ يقول النووي: في هذهِ الْجُمْلَة إِبْطَالُ أَفْعَالِ الْجَاهِلِيَّةِ وَبُيُوعِهَا الَّتِي لَمْ يَتَّصِلْ بِهَا قَبْضٌ . . وَأَنَّ الْإِمَامَ وَغَيْرَهُ مِمَّنْ يَأْمُرُ بِمَعْرُوفٍ، أَوْ الْجَاهِلِيَّةِ وَبُيُوعِهَا الَّتِي لَمْ يَتَّصِلْ بِهَا قَبْضٌ . . وَأَنَّ الْإِمَامَ وَغَيْرَهُ مِمَّنْ يَأْمُرُ بِمَعْرُوفٍ، أَوْ يَنْهَى عَنْ مُنْكَرِ يَنْبَغِي أَنْ يَبْدَأَ ينَفْسِهِ وَأَهْلِهِ فَهُو أَقْرَبُ إِلَى قَبُولِ قَوْلِهِ وَإِلَى طِيبِ نَفْسِ مَنْ يَنْهُ مِ مَنْ مُنْكَرِ يَنْبَغِي أَنْ يَبْدَأَ بِنَفْسِهِ وَأَهْلِهِ فَهُو أَقْرَبُ إِلَى قَبُولِ قَوْلِهِ وَإِلَى طِيبِ نَفْسِ مَنْ

<sup>(</sup>١) الندام: المنادمة والمجالسة على شرب الخمر.

<sup>(</sup>۲) الترمذي في السنن، كتاب تفسير القرآن، باب: ومن سورة التوبة ، ۲۷۳/۰، رقم: ۳۰۸۷، تحقيق: الشيخ /أحمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي ، الناشر: مطبعة: عيسى البابي، مصر، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥ هـ - /امحد شاكر، وهو حديث حسن.

قَرُبَ عَهْدُهُ بِالْإِسْلَامِ. (٣) ليس هذا فحسب بل رَسم لهم ﷺ الأهداف ذات المدى القريب والبعيد، فجعل لحياتهم هدفاً وغاية، فمن مثال المدى القريب: ما أخرجه الترمذي في سننه من حديث ابن عباس أن قريشاً شكت النبي ﷺ لأبي طَالِبٍ فَقَالَ يَا ابْنَ أَخِي مَا تُرِيدُ مِنْ هُمْ كَلِمَةً وَاحِدَةً تَدِينُ لَهُمْ بِهَا الْعَرَبُ وَتُؤدِدي إِلَيْهِمُ الْعَجَمُ الْعَجَمُ الْعَجَمُ الْعَبَابُ .

أما عن المدى البعيد: فقد أخرج الطبري بسنده عن محمد بن كعب القرظي وغيره، قالوا: قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ رَوَاحَةَ يَا رَسُولَ اللهِ اشْتَرِطُ لِرَبِّكَ وَلِنَفْسِكَ مَا شِئْت فَقَالَ أَشْتَرِطُ لِرَبِّي أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَشْتَرِطُ لِنَفْسِي أَنْ تَمْتُعُونِي مِمّا تَمْنُعُونَ مِنْ أَنْفُسَكُمْ، قَالُوا: فَمَا لَنَا إِذَا فَعَلْنَا ذَلِكَ، قَالَ: الجُنَّةُ، قَالُوا: رَبِحَ الْبَيْعُ لا نُقِيلُ وَلا نَسْتَقِيلُ!"(٥). الخ، وبناء عليه ينبغي أن نقول: إن رسول الله شي مارس الإدارة واقعا عمليا، وأشرف على تدريب أصحابه، كما تابع تطبيقهم لذلك موجها تارة، ومشجعاً أخرى، بطريقة مباشرة وغير مباشرة، فأبدعوا، سيما وأنهم كانوا أهل تجارة في مكة، وزراعة في المدينة، بل كان الكثير منهم يدير أعماله بنفسه، هذا المنهاج الرائع هو ما دعاني بعد استخارة الله أن أتناول (المنهاج النبوي في إدارة الأعمال وتنميتها من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة — دراسة مقارنة) بالبحث والدراسة.

 <sup>(</sup>٣) النووي شرح صحيح مسلم، للنووي، ١٨٢/٨، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت الطبعة:
 الثانية، ١٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) الترمذي في سننه، في تفسير القرآن، باب: ومن سورة (ص)، رقم ٣٠٨٦، وقال الترمذي: حَدِيثٌ حَسِنٌ صَحِيحٌ.

<sup>(</sup>٥) ابن جرير الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، ١٩٩/١٤، رقم: ١٧٢٧، المحقق: أحمد محمد شاكر الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ هـ - ٢٠٠٠ م، وقد حسنه (الزيلعي) في: تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في تفسير الكشاف للزمخشري، ١٠٤/٢، دار النشر / دار ابن خزيمة - الرياض - ١٤١٤هـ.

## مكانة كتاب (سنن ابن ماجة) بين دواوين السنة المشهورة

## أولاً: التعريف بابن ماجة

محمد بن يزيد بن ماجة القزويني أبو عبد الله الحافظ صاحب السنن سمع أصحاب مالك، والليث، وعنه: أبو الحسن القطان، وطائفة، وُلد: سنة تسع ومائتين، ومات: ٢٧٣. (١)

## ثانياً: مكانة كتاب (السنن) وأقوال العلماء فيه

للعلماء في منزلة سنن ابن ماجة من الكتب الخمسة أربعة مذاهب مشهورة:

ا -عده فريق من العلماء رابع كتب السنن، وأدناها من حيث المرتبة، وسبب إلحاقه بها ؛ ما فيه من الفقه وحسن الترتيب، ولما فيه من الزوائد على الكتب الخمسة الأصول، واستقر الأمر على ذلك في كتب الأطراف والرجال، ومن هؤلاء: أبو الفضل محمد بن طاهر القيسراني في أطراف الكتب الستة، وشروط الأئمة الستة، وتبعه ابن عساكر في زوائد السنن الأربعة، وشيوخ أصحاب الكتب الستة، والحافظ عبد الغنى المقدسي في الكمال في أسماء الرجال، والحافظ المزي. (٧)

٢ - ومنهم من قدّم موطأ مالك على سنن ابن ماجة واعتبره سادس الأصول: كرزين بن معاوية وابن الأثير، وسبب ذلك؛ أن أحاديثه المرفوعة إلى النبي ﷺ في أعلى درجات الصحة.

-

<sup>(</sup>٦) الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز (المتوفى: ٨٤٨هـ) في الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: ، المحقق: محمد عوامة أحمد محمد نمر الخطيب، الناشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية - مؤسسة علوم القرآن، جدة، الطبعة: الأولى، ١٤١٣ هـ - ١٩٩٢ م، ٢٣٢/٢ رقم /٥٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) الحسين شواط، مُحجية السنة وتاريخها، الناشر: الجامعة الأمريكية العالمية، كلية الحديث، ط: الأولى، ١٤٢٥ ه.، ٢٠٠٤م، بتصرف.

٣ - وقد رجح الحافظ ابن حجر والحافظ العلائي ومغلطاي سنن الدارمي على
 سنن ابن ماجة، وذلك لقلة الرجال الضعفاء فيه، ولندرة الأحاديث الشاذة والمنكرة فيه.

٤ -ومنهم من قال صحيح ابن خزيمة أولى بأن يُقدم على سُنن ابن ماجة، لكن العلماء اصطلحوا على جعله سادس كتب الأصول، كما تقدم، واستقر الاصطلاح بعد ذلك، ولا مشاحة في الاصطلاح. (^^)

## ثالثاً: القول بأن ما انفرد به ابن ماجة ضعيف

رأيت أن أنقل كلام شعيب الأرنؤوط في تحقيقه لسنن ابن ماجة قائلاً: وبالرجوع إلى عملنا الدقيق الذي قُمنا به في دراسة أحاديث هذا الكتاب تبين لنا أن الإمام ابن ماجه انفرد من بين أصحاب الكتب الخمسة به (١٢١٣) حديثًا بالمكرَّر، منها (٩٨) حديثًا مما صح إسناده، ومنها (١١٣) أحاديث صحيحة بالمتابعات، ومنها (٢١٩) حديثًا تصح بالشواهد، ومنها (٨٥) حديثًا أسانيدُها حسنة، ومنها (٢٤) حديثًا هي حسنة بالمتابعات، ومنها (٦٥) حديثًا هي حسنة بالشواهد، ومنها (٦) أحاديث محتملة للتحسين، ومنها (٧) أحاديث أوردها مرفوعة وصححناها موقوفة، ومنها (٤) مراسيل، ومنها (٣٨٤) حديثًا كلها ضعاف، ومنها (١٨٤) حديثًا وهي ضعيفة جدًا، ومنها حديث واحد شاذ باللفظ الذي ساقه المصنف، ومنها (١٨٤) حديثًا منكرًا وموضوعًا، ومنها (١١) حديثًا لم نجزم بالحكم عليها، ويظهر مِن هذا الإحصاء أن مجموع الأحاديث الصحيحة والحسنة، لذاتها ولغيرها، التي انفرد بها ابنُ ماجه عن الكتب الخمسة بلغت (٢٠٠) حديث، وهي تُساوي نصف ما انفرد به تقريبا.

<sup>(</sup>٨) محمد بن طاهر المقدسي، شروط الأثمة الستة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، ط: الأولى، ١٤٠٥ هـ، ص ١٢، بتصرف.

وهذه النتيجة التي توصلنا إليها من خلال دراستنا للأسانيد دراسةَ دقيقة، تُرُدُّ قولَ مَنْ يقولُ: إنَّ كل ما انفردَ به ابنُ ماجه عن الكتب الخمسة، فهو ضعيف. . (٩)

#### أهداف البحث

١ - الرد على من يقول: إن السنة لا تصلح لمعالجة مثل هذه الموضوعات
 العصرية.

٢ - استقلال الإسلام في (فن إدارة الأعمال) عن النظريات الإدارية الغربية
 بتبنيه منظومة قيمية ، تقوم على الرحمة والعدل والمراقبة ، والعقوبة.

٣ - إيضاح السبل لتنمية الأعمال وإدارتها.

#### الدراسات السابقة

لا ريب أن الدراسات في إدارة الأعمال تكاد تكون نادرة خاصة من منظور السنة النبوية خلا بعض الدراسات التي تناولت إدارة الأعمال وغيره من منظور الإسلام، وهاك بيان بعضها:

ا - المنهج الإسلامي في إدارة الأعمال، د: محمود عساف. مكتبة الخدمات الحديثة بجدة، ١٤٢٢هـ. ويتناول في الفصل الثاني: الإدارة وإدارة الأعمال من منظور إسلامي، أهمية الإدارة، مفهوم الإدارة، المستويات الإدارية. . الوظائف الرئيسية للإدارة: (١) التخطيط(٢) التنظيم (٣) التوجيه (٤) الرقابة وتشمل: (أ) الرقابة الإدارية. . إلخ.

<sup>(</sup>٩) شعيب الأرنؤوط، مقدمة تحقيقه لسنن ابن ماجة، ص، ٢٦، بتصرف.

٢ - الإدارة في عصر الرسول ﷺ لأحمد عجاج كرمي، الناشر: دار السلام القاهرة، ط: الأولى، ١٤٢٧هـ، تحدث فيه عن الإدارة في الجزيرة العربية قبل الإسلام، إدارة الدعوة الإسلامية حتى قيام الدولة، والتنظيم الإداري للدولة...إلخ.

٣ - منهج الإسلام في إدارة الأعمال، للأستاذ / فتحي قبيل محمد متولي،
 ط/ المجلس الأعلى للشؤن الإسلامي، القاهرة ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م، وقد تناول فيه: مفهوم إدارة الأعمال، والاتصالات الإدارية، واختيار القيادة الإدارية، والتدريب، والأجر، والعمل، والرقابة، وسلطان الضمير.

٤ - الإدارة والحكم في الإسلام الفكر والتطبيق، للدكتور /عبد الرحمن الضحيان، الناشر: السعودية، أبها، ط/الثالثة /١٤١١هـ/١٩٩١م. تناول المؤلف في الفصل الأول: تعريف الإدارة وهل هي علم أم فن؟، وفي الفصل الثاني: علاقة الإدارة بالعلوم الأخرى، وفي الفصل الرابع العمليات الإدارية الأربع (التخطيط التنظيم -التوجيه -الرقابة) مع ذكر أمثلة تطبيقية عملية من التاريخ الإسلامي مع التركيز على العهد النبوي -المكي والمدني. الخ.

### منهج البحث

سأعتمد - إن شاء الله -على منهجين اثنين ؛ هما: ١ - المنهج التاريخي القائم على عرض النصوص النبوية وتحليلها، واستنباط ما يتعلق منها بإدارة الأعمال وتنميتها. ٢ -الاستعانة بمنهج أهل الحديث القائم على تخريج الأحاديث وتوثيقها، وكذا تحليل النصوص النبوية.

خطة البحث: يشتمل البحث على مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة.

المقدمة ؛ وفيها: الافتتاحية ، ومكانة كتاب (سنن ابن ماجة ) بين دواوين السنة المشهورة ، وأهداف البحث ، والدراسات السابقة ، ومنهج البحث ، وخطة البحث .

## المبحث الأول

التعريف بمصطلح المنهاج النبوي، وإدارة الأعمال وتنميتها في السنة النبوية ؛ لغة، وفي اصطلاح علماء الإدارة، وعلماء الشريعة: تمهيد وتقسيم:

#### المبحث الثابي

ويشمل: الحديث عن العمليات الإدارية من منظور السنة النبوية ( التخطيط – التنظيم – التوجيه – الرقابة ): وذلك بتناول تلك العمليات وفقاً لنموذج تطبيقي نُطبق من خلاله أحاديث كتاب (التجارات)من سنن ابن ماجة القزويني على تلك العمليات، كممارسة عملية من رسول الله #لها.

## وفيه خمسة مطالب

المطلب الأول: التخطيط، وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟

المطلب الثاني: التنظيم، وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الثالث: التوجيه وكيف طبقه النبي على خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الرابع: الرقابة وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الخامس: تنمية الرسول ﷺ إدارة الأعمال من خلال أحاديث كتاب التجارات من سنن ابن ماجة.

الخاتمة: وتشمل: النتائج، والتوصيات، والفهارس.

# المبحث الأول: التعريف بمصطلح إدارة الأعمال وتنميتها في السنة النبوية؛ لغة، وفي اصطلاح علماء الإدارة، وعلماء الشريعة

التمهيد

إدارة الأعمال في مفهومها العام ؟هي: إدارة شؤن الحياة، سواء أكانت: اقتصادية، أم اجتماعية، أم مَعيشية، أم عسكرية، أم تعليمية، أم ترويحية، أم دعوية. . . إلخ، أما مفهومها الخاص ( الإسلامي ) فهو إعداد العنصر البشري إعداداً يفجر طاقته الإيمانية مما يجعله يربط بين الإيمان والعمل من جانب، وإصلاح معايش الناس وعمارة الأرض من جانب آخر، ولكن بطريقة إسلامية مبدعة. هذا المثال لا ريب قائم على العلم والعمل والتدريب، جامعاً بين الأصالة والمعاصرة محققاً إنتاجاً وفيراً يساهم في حياة كريمة تفك أسر العقل المسلم من هيمنة الغرب على المنهج الإسلامي الذي عمل الاستعمار على عدم تمكين المسلم من اكتشاف ريادة منهجه وعراقته، ولم لا ؟ وهو يَعُب وينهل من نهرين يتدفقان بعطاء متجدد يسع البشرية كلها لا يقصى منها أحداً ؛ هما القرآن - الكريم والسنة النبوية - الغراء - وهما المصدران اللّذان لم يأتيا لإصلاح حياة المسلمين فقط وإدارة حياتهم بشمولها، وإنما للعالم كله. وقد تناولت في هذا البحث من منظور السنة النبوية القولية والفعلية والتقريرية، فالسنة عطاؤها متجدد يواكب كل تطور بشرى مهما امتد الزمان، فقد قرر ﷺ مع كل هذا وظائف الأعمال الإدارية وألزم ﷺ بالاقتصاد الإداري، والمالي، وكل ما يكون في الأمم المتمدنة حتى قرر وجوب الإحصاء فيما أخرجه مسلم في صحيحه من حديث حُدَيْفَةَ ، قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَ: «أَحْصُوا لِي كَمْ يَلْفِظُ الْإِسْلَامَ ». . الحديث ". (١٠) كان هذا الإجمال ، وإليك التفصيل :

\_

<sup>(</sup>١٠) مسلم، في الصحيح، في الإيمان باب: الاستسرار للخائف ١٣١/١ رقم: ٢٣٥، وغيره، تحقيق / محمد فؤاد عبد الباقي، ط/ دار إحياء التراث العربي بيروت.

## أولاً: التعريف بمصطلح المنهاج، وإدارة الأعمال في اللغة العربية

أ) المنهاج: (الْمِنْهَاجُ) الطَّرِيقُ الْوَاضِحُ، وَ (نَهَجَ) الطَّرِيقَ أَبَانَهُ وَأَوْضَحَهُ. وَ (نَهَجَهُ) أَيْضًا سَلَكَهُ. وهو: قول وتعليم وفعل، بشري نعم، لكن بكيفية جاء بها الوحي وقاد مراحلها رسولٌ من عند الله عز وجل. في سورة المائدة، الآية (٤٨) في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾". الشرعة ما جاء به القرآن، والمنهاج ما جاءت به السنّة (١١).

ب) في تاج العروس: والإدارة: المُداولَةُ والتَّعَاطِي من غير تَأْجِيل، وَيه فُسِّر قُولُه تَعَالَى: {تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ} (الْبقَرَة: ٢٨٢)(١٢) وفي تكملة المعاجم: قولُه تَعَالَى: دبِّر أمور الرعية وساسها، حكم الدولة، أدار: جَهد في العمل، يقال: أدار السياسة: دبِّر أمور الرعية وساسها، حكم الدولة، أدار: جَهد في العمل، يقال: أدار سفينة أو مركباً: غير اتجاهه ووجهه وجهة أخرى. (١٥) وفي المعجم الوسيط: (أدار) أدار) حول الشَّيْء دار وعَن الْأمر طلب مِنْهُ أَن يتْركهُ وَفُلَانًا على الْأمر طلب مِنْهُ أَن يَتْركهُ وَفُلَانًا على الْأمر طلب مِنْهُ أَن يَقْعَله وَالشَّيْء جعله يَدُور وَجعله مدوراً. . . . . وَالتِّجَارَة تعاطاها وتداولها من دون تَأْجِيل والرأي وَالْأمر أحاط بهما (١٠)، هذا علماً بأن لفظة الإدارة لم ترد في آيات القرآن

<sup>(</sup>۱۱) محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح، المحقق: يوسف الشيخ محمد، الناشر: المكتبة العصرية - الدار النموذجية، بيروت - صيدا، ط: الخامسة، ١٤٢٠ه / ١٩٩٩م، ٢٢٠، وياسين، عبد السلام، مقدمات في المنهاج، موسوعة سراج، ط ١، ١٩٨٩م، ٢٥.

<sup>(</sup>١٢) محمد مرتضى الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية، ، الناشر: دار الهداية ٢١/٣٤٣.

<sup>(</sup>۱۳) رينهارت دُوزي، (المتوفى: ۱۳۰۰هـ) تكملة المعاجم العربية، نقله إلى العربية وعلق عليه: محمَّد سَليم النعَيمي، جمال الخياط، الناشر: وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، الطبعة: الأولى، من ۱۹۷۹ - ۲۰۰۰ م.

<sup>(</sup>١٤) إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة/الناشر: دار الدعوة ٢٠٢١.

- الكريم - إنما وردت كلمة (تديرونها) كما في الآية أعلاه، وكلمة «تدور» في الآية الكريمة: يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ (الأحزاب: ١٩)كما لم ترد كلمة الإدارة في السنة النبوية، ولكن وردت بلفظ " يدير "، وذلك فيما أخرجه الطبراني من حديث كَعْبِ بْنِ عُجْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ \*: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُدِيرَ الرَّجُلُ أَمَرَ خَمْسِينَ المُرَأَةِ» (١٠)، وبناءً عليه نستنتج التالى:

ا - أن جِذر كلمة الإدارة اللغوي (تدور - تديرونها - يدير) متأصل في الكتاب والسنة معاً مما يعني سبق الإسلام، وعنايته بإدارة شؤن العباد، وتنظيم معايشهم بطريقة علمية محكمة منذ أكثر من أربعة عشر قرناً، في حين أن هذا المصطلح (إدارة الأعمال) حادث منذ قرنين من الزمان لدى الغرب، كما قال بذلك علماء الإدارة.

٢ - أن إدارة الأعمال تقوم على تدبير أمور الرعية وسياستها، وذلك ببذل الجهد في العمل لرفع كفاءة العامل، وذلك بطريقة حاضرة ناجزة تقوم على التداول،

(١٥) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب الشامي، أبو القاسم (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المعجم الكبير، المحقق: حمدي بن عبد الجيد السلفي، دار النشر: مكتبة ابن تيمية – القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٥٦/١٥ رقم / ٣٤٦. قال الهيثمي (٧/٣٠٠): فيه محمد بن عيسى الرملي ولم أعرفه وبقية رجاله ثقات. قلت: قلت: قلت: صوابه: يحيى بن عيسى الرملي، هكذا جاء على الصواب عند الطبراني في "الكبير" ونقل المذي توثيق بن حبان له وغيره، وعليه فالحديث رجاله كلهم ثقات. خليل بن محمد المطيري العربي، الفرائد على مجمع الزوائد «ترجمة الرواة الذين لم يعرفهم الحافظ الميثمي، الناشر: دار الإمام البخاري، الدوحة – قطر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ – الذين لم يعرفهم الحافظ الميثمي، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ٢٠٤١ هـ – ٢٠٠١ م محمد أسامة بن إبراهيم، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ – ٢٠٠١ م ومجمع الزوائد ومنبع الفوائد المحقق: حسام الدين القدسي، نشر: مكتبة القدسي، القاهرة، عام: ١٤١٤ هـ)

والتعاطي فيما بين المدير ومن يديرهم، في السياسة وأمور الحكم، والزراعة، والصناعة، والإنتاج، والاجتماع.

٣ - بينت التعريفات اللغوية ما ينبغي أن يتصف به المدير من: التعاطي في التجارة، وغيرها من دون تأجيل، والإحاطة بالرأي والأمر، والتفقد لأمور من يديرهم بأن يأمرهم أن يفعلوا، أو لا يفعلوا طبقاً لرؤية وتخطيط مسبقين.

## ثانياً: التعريف الاصطلاحي للمنهاج النبوي، وإدارة الأعمال

أ) المنهاج النبوي: هو التطبيقُ العملي من رسول الله ﷺ للشريعة، وإنزالُها على أحداث التاريخ في الإطار الزماني والمكاني والاجتماعي الاقتصادي السياسي المتغير المتطور، الذي تمثل السيرة النبوية نموذجا فذاً له، لكن نموذجاً حياً قابلاً للتجدد في روحه، وإن تنوع الشكل. " (١٦)

## ب) عرفت إدارة الأعمال بعدة تعريفات منها:

اوارة الأعمال عملية عالمية لتنظيم الناس والموارد بكفاءة، وذلك لتوجيه الأنشطة نحو أهداف وغايات مشتركة. (۱۷)

٢ - النشاط الذي يؤدي إلى تحقيق الكفاية في المنشآت ذات الطابع الاقتصادي، والتي تعمل على إشباع الحاجات المادية، أو المعنوية للمجتمع بصفة عامة، ولبعض القطاعات الاقتصادية بصفة خاصة، وما يميز إدارة الأعمال هو أن الهدف الرئيسي فيها هو تحقيق الربح. (١٨)

<sup>(</sup>١٦) ياسين، عبد السلام، مقدمات لمستقبل الإسلام، ، تطوان، مطبعة الخليج العربي، ط١، ٢٥.

<sup>(</sup>١٧) إدارة الأعمال، جمعية اقرأ للتوجيه الدراسي - فلسطين.

<sup>(</sup>١٨) المزجاجي، أحمد بن داود، الإدارة الاسلامية: المفهوم والخصائص، مجلة جامعة الملك عبد العزيز: الاقتصاد والادارة، المجلد ٢، العدد٢، ١٩٩٨، ص: ٢٩-٧٠.

" - الإدارة هي: عملية التنسيق بين جميع عوامل الإنتاج البشرية وغير البشرية، باستعمال وظائف التخطيط، والتنظيم، والقيادة، والإشراف، والرقابة؛ حتى يُمكن التوصل إلى الهدف المطلوب، وبأقصى كفاية ممكنة "(١٠). إلى آخر ذلك من التعاريف التي تدور في مجملها على: ١ -رَسْم الأهداف، ٢ - المعرفة الصحيحة بما تريده ممن تديرهم. " - "الهيمنة على الآخرين لجعلهم يعملون بكفاءة؛ تحقيقاً لهدف موقوت منشود" كما يقول د/ محمود عساف. ٤ - تحقيق الهدف في أقصى مدة زمنية ممكنة وبأقل تكلفة ٥ - للإدارة أعمال وهي التخطيط، والتنظيم، والتوجيه، والرقابة. ومن ثم فما وجدت كبير فرق بين التعريف اللغوي والاصطلاحي. ثالثاً: التعريف الشرعي لإدارة الأعمال

لقد تعددت التعاريف التي تناولت إدارة الأعمال من منظور السنة النبوية، منها:

۱ - أي نشاط مشروع مقصود صادر عن فرد، أو جماعة في فترة زمنية معينة لتحقيق هدف مباح محدد. (۲۰) وهذا تعريف للإدارة بقسميها إدارة الأعمال والإدارة العامة.

 $\Upsilon$  - أنها الإدارة التي يقوم أفرادها بتنفيذ الجوانب المختلفة للعملية الإدارية (التخطيط والتنظيم والتوجيه والرقابة) على جميع المستويات وفقا للسياسة الشرعية"، والسياسة الشرعية هنا تعني " أن هذه الأعمال مستمدة من القرآن — الكريم — وسنة المصطفى - \*.

<sup>(</sup>١٩) جاهين، محمد المقدمة إلى إدارة الأعمال، جامعة أم القرى، قسم الاقتصاد الإسلامي، ٣. بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢٠) المزجاجي، أحمد بن داود، الإدارة الاسلامية: المفهوم والخصائص، ص٤٤. مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢١) المطيري، حزام بن ماطر، الإدارة الإسلامية: المنهج والممارسة، الرياض: مطابع/ الفرزدق، توزيع دار الندوة العالمية للشباب الإسلامي، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م. ( ص ٢٢ )

٣ - الإدارة التي يتحلى أفرادها قيادة وأتباعاً أفراداً وجماعات رجالاً ونساء بالعلم والإيمان عند أدائهم لأعمالهم الموكلة إليهم على اختلاف مستوياتها، ومسؤولياتهم في الدولة الإسلامية. (٢٢)

بناءً على هذه التعريفات يمكن لنا أن نعرّف إدارة الأعمال في السُّنة النّبوية بأنها: ما يقوم به النبي من توظيف، وتنظيم، وتوجيه مواهب، وطاقات الأفراد والجماعات لما فيه عمارة الأرض، واستخراج كنوزها بالحلال الطيب، وتنميتها طبقاً لرؤية محددة تربط الإيمان بالعمل، والتدريب، والتخطيط بما يحقق مقاصد الشريعة الإسلامية، والكرامة الإنسانية.

## الفرق بين التعريف الاصطلاحي والشرعي لإدارة الأعمال:

أ) من حيث الغاية: الشريعة ربطت الأعمال، وإدارتها بغاية تعتمد على الحلال الطيب الذي يوافق شرع الله ويحقق رضوان الله ودخول جنته ؛ بينما المدارس الإدارية تقوم على المادية النفعية البحتة التي لا تربط الدنيا بالدين والحياة الآخرة.

ب) من حيث الوسيلة: الوسائل المتبعة في منهج الإدارة العلماني لا تحكمها ضوابط الدّين وقيمه، بينما نجد الأمر على النقيض من ذلك في الإدارة الإسلامية حيث تخضع للضوابط الشرعية، فالوسائل لها أحكام المقاصد في الشريعة الإسلامية. وعليه فإن الوسائل المتبعة يجب أن تكون مشروعة للوصول إلى الغايات المشروعة في هذه الحياة الدنيا، وهي جزء من هدف أكبر في الحياة الأخرى وهو رضا الله سبحانه وتعالى والفوز بالجنة والنجاة من النار.)(٢٣)

<sup>(</sup>٢٢) أنظر: المرجع السابق، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢٣) الإدارة الإسلامية: المنهج والممارسة ص ٢٣. مرجع سابق. بتصرف.

# المبحث الثاني: الحديث عن العمليات الإدارية من منظور السنة النبوية (التخطيط – التنظيم – التوجيه – الرقابة)

المطلب الأول: التخطيط وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الثاني: التنظيم وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الثالث: التوجيه وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الرابع: الرقابة وكيف طبقها النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

المطلب الخامس: تنمية الرسول ﷺ إدارة الأعمال من خلال أحاديث كتاب التجارات من سنن ابن ماجة.

### أولاً: التمهيد

يقصد بالعملية الإدارية ما يقوم به المدير من أعمال في كل المستويات الإدارية، علماً بأن العمليات الإدارية في الفكر الإداري المعاصر كما في الفكر الإداري القديم أو الفكر الإسلامي، من حيث التشعب وتعداد العمليات، ومع أن هناك اختلافاً في تعداد العمليات التي يقوم بها المدير ومن يديرهم، إلا أن هناك اتفاقاً على العمليات الرئيسة، وما الاختلاف إلا زيادة، أو نقص في عملية من العمليات، ولكني اكتفيت بالمتفق عليه، فمعظم الرواد والباحثين يُجمعون على أن العمليات الإدارية تتكون من بالمتفق عليه، فمعظم الرواد والباحثين يُجمعون على أن العمليات الإدارية تتكون من

أربع وظائف، وأنها متشابكة متداخلة في بعضها، بل كل عملية تضم العمليات الأخرى، فالمدير وهو يخطط، أو يضع الخطة لعمله، فإنه ينظم، ويوجه، ويراقب، وبالمثل في عملية التنظيم والتوجيه والرقابة، كذلك من هذه العمليات ما هو سابق للتنفيذ ومنها المساير له خطوة خطوة، ومنها ما هو لاحق، فالتخطيط، والتنظيم يسبقان التنفيذ، أما الرقابة فقد تتم في أثناء سير العملية بالمراقبة للسير الصحيح نحو الهدف، أو بعد العملية بمعرفة واكتشاف الأخطاء، وبالرجوع إلى السنة وجدنا النبي على قد طبق تلك العمليات الإدارية في الإدارة الإسلامية، والمنهج الإسلامي في إدارة الأعمال خير دليل على ذلك.

## ثانياً: التقسيم

المطلب الأول: التخطيط وكيف طبقه النبي ﷺ من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟.

## تعريف التخطيط في اصطلاح العلماء

تعددت التعاريف حول التخطيط الإسلامي إلا أنها في مجملها تكاد تكون متقاربة؛ منها: أنه: «إعمال الفكر في رسم أهداف مشروعة مع تحديد الوسائل المتاحة وفق الموارد المتاحة شرعًا، وبذل الطاقات في استثمارها؛ لتحقيق الأهداف في أقل وقت ممكن، مع تعليق النتائج بقضاء الله وقدره»... (٢٠)، أو هو بمفهومه العام: جسر بين الحاضر والمستقبل.

<sup>(</sup>٢٤) الضحيان، عبد الرحمن بن إبراهيم، الإدارة والحكم في الإسلام، الفكر والتطبيق، المملكة العربية السعودية أكا، الطبعة/ الثالثة ١٤١١ه، ١٩٩١م.

<sup>(</sup>٢٥) بامخرمة، خديجة أحمد محمد، التخطيط الإداري من المنظور الإسلامي النبوي، نشر في: ثقافة وأدب أغسطس ٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٢٦) الإدارة والحكم في الإسلام الفكر والتطبيق، ص/ ٦٩، مرجع سابق.

لا ريب أن التخطيط السليم قد رافق حياته ﷺ كلها، ولنأخذ أمثلة على التخطيط العملي من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة:

بداية إن الذي يطالع دواوين السنة المشهورة ليبهره هذا الاهتمام العجيب بأحاديث التجارات، والبيوع، والصناعات، وغيرها، ومدى اهتمام الرسول – الكريم – بها، ولا عجب فالإسلام جاء ليصلح الدنيا بالدين، ويستوعب الزمان والمكان!!.

عود على بدء: ١ - يقوم التخطيط على تحديد الأهداف الحالة والمستقبلة، وإعلام من يديرهم بها وإشراكهم فيها لنجاح العمل، وقد بينت ذلك بذكر أمثلة من السنة النبوية في مقدمة هذا البحث، كما يمكن لنا أن نسلط الضوء على تلك الأهداف من منظور السنة النبوية بتقسيم هذه الأهداف إلى: أهداف آنية، وأهداف مستقبلية ؛ هاك بيانها:

### أولاً: الأهداف الآنية

١ - تقدف السنة إلى الحث على الكسب الحلال الطيب والعمل الجاد لإعفاف النفس والأهل والولد.

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِ يكَرِبَ الزُّبَيْدِيِّ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «مَا كَسَبَ الرَّجُلُ كَسْبًا أَطْيَبَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ، وَمَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ وَأَهْلِهِ وَوَلَدِهِ وَخَادِمِهِ، فَهُوَ صَدَقَةٌ» (۲۷)، في الحديث القيمة الحياتية للعمل،

(۲۷) ابن ماجة، محمد بن يزيد، كتاب التجارات باب: الحث على المكاسب، حديث صحيح، وهذا إسناد حسن، إسماعيل بن عياش صدوق في روايته عن أهل بلده، وهذا منها، وهشام بن عمار متابع حسن، اسماعيل بن عياش الأول منه البخاري (۲۰۷۲) من طريق ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، بهذا الإسناد. قاله محقق السنن الأرنؤوط، الناشر: دار الرسالة العالمية الطبعة: الأولى، ١٤٣٠هـ معدان، بهذا الإسناد أخرجه غيره.

وكيفية إدارة العمل؟ فقد اهتم الإسلام بالعمل وحث عليه سواء أكان عملاً تعبدياً أم مهنياً. أيضاً الهدف الآني العاجل هنا أن يحقق الإنسان كفايته من عمل يده ليعف نفسه، وأهله، وولده، وخادمه، حتى لا يكون عالة على غيره، لكن التميز هنا في المنهاج النبوي، تحقق الثواب والأجر بإنفاقه على كل هؤلاء، وهو مالا تجده في القوانين والمناهج الوضعية، أضف لذلك، أن الهدف الآني لا يستقيم العمل به وحده، فهناك هدف يتحقق في يوم، أو يومين، وهدف متوسط الأجل يستغرق مدة أطول، وهدف مستقبلي ترتسم فيه ملامح الحياة كلها.

٢- الموازنة بين الدنيا والآخرة، أو ما يُسمى في علم الإدارة التنسيق بين الأنشطة الرئيسة والفرعية. (٢٨)

لا ريب أن المنظور النبوي أقرب إلى فطرة الإنسان، حيث لفت انتباهه إلى إحداث التوازن بين ما هو دنيوي، وما هو أخروي، ودليل ذلك ما أخرجه ابن ماجة في سننه من حديث أنس بن مالك، قال: قال رَسُولُ اللَّهِ : «أَعْظَمُ النَّاسِ هَمَّا الْمُؤْمِنُ، الَّذِي يَهْتَمُّ يأمْرِ دُنْيَاهُ وَأَمْرِ آخِرَتِهِ» (٢٩)، يقول المناوي: (أعظم الناس هماً) أي حزناً وغماً (المؤمن) أي الكامل الإيمان إذ هو الذي (يهتم بأمر دنياه وبأمر آخرته) فإن راعى دنياه أضر بآخرته، أو عكس أضر بدنياه فاهتمامه بأموره الدنيوية بحيث لا يخل بالمطالب الأخروية هم، وأي هم لصعوبته إلا على الموفقين، ولذا قيل: أهم الناس من كفي أمر دنياه ولم يهتم لآخرته. (٣٠)

<sup>(</sup>٢٨) مبادئ إدارة الأعمال، التدريب المهني والتقني المملكة العربية السعودية، ط/١٤٢هـ ص١١٣، بتصرف.

<sup>(</sup>٢٩) ابن ماجة، الكتاب السابق، باب: الاقتصاد في طلب المعيشة، [تعليق محمد فؤاد عبد الباقي]في الزوائد في إسناده يزيد الرقاشي والحسن بن محمد بن عثمان وإسماعيل بن بحرام، وهو ضعيف، ٧٢٥/٢، رقم/٢١٤٣.

<sup>(</sup>٣٠) المناوي، عبد الرؤوف، التيسير بشرح الجامع الصغير، مكتبة الإمام الشافعي، الرياض، ط/ ٣ - ١٤٠٨هـ - ١٤٠٨م، ١٩٨٨م، ٢٥٠/١م.

٣ من أهداف التخطيط: تقديم الأكثر خبرة والأكفأ، مع إتاحة الفرصة له،
 وإعلان ذلك.

أخرج أحمد في مسنده من حديث قيْسٍ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: جِئْتُ إِلَى النَّبِيِّ وَأَصْحَابُهُ يَبْنُونَ الْمَسْجِدَ، قَالَ: فَكَأَنَّهُ لَمْ يُعْجِبْهُ عَمَلُهُمْ، قَالَ: فَأَخَذْتُ الْمِسْحَاةَ، وَأَصْحَابُهُ يَبْنُونَ الْمَسْجِدَ، قَالَ: «دَعُوا الْحَنَفِيَّ فَخَلَطْتُ بِهَا الطِّينَ، فَكَأَنَّهُ أَعْجَبَهُ أَخْذِي الْمِسْحَاة وَعَمَلِي، فَقَالَ: «دَعُوا الْحَنَفِيَّ وَالطِّينَ، فَإِنَّهُ أَضْبَطُكُمْ لِلطِّينِ»، (٢٦) وعنده أيضاً: من حديث طَلق بْن عَلِيٍّ قَالَ: بَنَيْتُ الْمَسْجِدَ مَعَ رَسُولِ اللهِ ، وَكَانَ يَقُولُ: " قَرَّبِ الْيَمَامِيَّ مِنَ الطِّينِ، فَإِنَّهُ أَحْسَنُكُمْ لَهُ مَشَّ وَأَشَدُّكُمْ مَنْكِبًا " (٢٢)

انظر معي أخي -الكريم - كيف كان رسول المعارف بكفاية أصحابه، الصانع منهم، والنَّجار، والبناء، أضف لذلك متابعته لعملهم، واختيار الأضبط، والأحسن مساً للطين، والأشد منكباً للبناء، وإعداد الطين (الخامات الأولية للبناء)، ليس هذا وفقط، بل أمر من لا يحسن، أن يترك الأمر للأضبط الأحسن الأشد، أين منظروا علم الإدارة، وإدارة الأعمال الآن؟ أدعو هنا المسلمين أن يتعلموا من نبيهم \*

<sup>(</sup>٣١) ابن حنبل، أحمد، في المسند، قال الأرنؤوط: حديث حسن، وهذا إسناد ضعيف لضعف أيوب بن عتبة اليَمامي، لكنه قد توبع. يونس بن محمد: هو المؤدِّب البغدادي، ٤٦٦/٣٩، ٣١، والطبراني، في المعجم"الكبير" ٨٢٥٤(٨٢٥٤) من طريق علي بن عاصم، والطبراني (٨٢٥٤) من طريق سعيد بن سليمان، كلاهما عن أيوب بن عتبة، بحذا الإسناد. وقوله: المِسْحاة، بكسر الميم: هي المِجْرَفة، وهي من حديد، والجمع: المستاحي.

<sup>(</sup>٣٢) ابن حنبل، أحمد، في مسنده ٣٦/٣٦٤/، رقم: ٢٧، والطبراني في والمعجم الكبير، ٣٣٢/٨، رقم: ٨٣٤٢، وابن حبان، في صحيحه، ترتيب (ابن بلبان)، ٢٠٤/٤، ١١٢٢، تحقيق: الأرنؤوط: الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨م، قال الأرنؤوط: إسناده حسن، عبد الله بن عقبة لم نعثر له على ترجمة، وهو متابع، وباقي رجاله ثقات غير سراج بن عقبة -وهو ابن طلق بن علي الحنفي- وقيس بن طلق، وهما حسنا الحديث. عبد الصمد: هو ابن عبد الوارث بن سعيد الغنبري، وملازم: هو ابن عمرو الحكفي.

كيفية إدارة أعمالهم، وفقاً لمنهج إسلامي يتصف بالأصالة والمرونة !! وليتضح الأمر دعونا نقرأ قول علماء الإدارة: فهؤلاء المديرون تقع عليهم مسؤولية تنمية السياسة، وإسناد التنفيذ الفعلي لها إلى أحد المساعدين، والتأكد من أن البرنامج المرسوم ينفذ بدقة. (٣٣)

# ٤ - النظرية التشاركية أو (التعاونية): مشاركة النبي ﷺ أصحابه بناء مسجده:

أخرج البخاري في صحيحه عَنْ عِكْرِمَةَ، قَالَ لِي ابْنُ عَبَّاسٍ وَلِابْنِهِ عَلِيًّ: انْطَلِقًا إِلَى أَبِي سَعِيدٍ فَاسْمَعَا مِنْ حَدِيثِهِ، فَانْطَلَقْنَا فَإِذَا هُوَ فِي حَائِطٍ يُصْلِحُهُ، فَأَخَذَ رِدَاءَهُ فَاحْتَبَى، ثُمَّ أَنْشَأَ يُحَدِّثُنَا حَتَّى أَتَى ذِكْرُ بِنَاءِ المَسْجِدِ، فَقَالَ: كُنَّا نَحْمِلُ لَبِنَةً وَعَمَّارٌ فَاحْتَبُنِ لَبِنَتَيْنِ لَبِنَتَيْنِ، فَرَآهُ النَّبِيُ ﷺ فَيَنْفُضُ التُّرَابَ عَنْهُ، ويَقُولُ: «وَيْحَ عَمَّارٍ، تَقْتُلُهُ الفِئَةُ الْبَعْيَةُ، يَدْعُوهُمْ إِلَى الجَنَّةِ، ويَدْعُونَهُ إِلَى النَّارِ» قَالَ: يَقُولُ عَمَّارٌ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الفِتَنِ البَعْيَةُ، يَدْعُوهُمْ إِلَى الجَنَّةِ، ويَدْعُونَهُ إِلَى النَّارِ» قَالَ: يَقُولُ عَمَّارٌ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الفِتَنِ البَعْيَةُ النَاظِرِ لَهِذَه الرواية يجد البخاري قد بوّب عليها بقوله: ( باب التعاون في بناء المسجد) ومن ثم نجد المصطلح البديل للتشاركية، التعاون، والتعاون يكون على البر والتقوى طلباً للأجر وإرضاءً لله، وتحمل المشقة في سبيل الله كما فعل عمار وحمل "لبنتين لبنتين "أيضاً نجد القائد ﷺ يشارك أصحابه، نعم (أصحابه) لا مرؤوسيه، هذا فيه لبنتين لبنتين "أيضاً نجد القائد ﷺ يشارك أصحابه، نعم (أصحابه) لا مرؤوسيه، هذا فيه من استجاشة الهمم وبناء القمم، بهذه المصطلحات والتعاون الراقي من النبي ﷺ المُعْم وبناء القمم، بهذه المصطلحات والتعاون الراقي من النبي المناد، وبالمقارنة نجد علم الإدارة ينادي بنظرية التشاركية، بأن قال:

تنص نظريات القيادة التشاركية على أن النمط القيادي المثالي هو الذي يأخذ بعين الاعتبار مدخلات الآخرين. يشجع هؤلاء القادة المشاركات والمساهمات التي يقدمها أعضاء الفريق، ويساعد أعضاء الفريق على الشعور بأن لهم صلة أكبر والتزاماً

<sup>(</sup>٣٣) جاهين، محمد محمد، الوظائف والأنشطة المهمة لإدارة الأعمال، جامعة أم القرى، قسم الاقتصاد الإسلامي ، ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٣٤) البخاري، محمد بن إسماعيل، في الصلاة، باب: التعاون في بناء المسجد، ٩٧/١، رقم/ ٤٤٧، وغيره.

أشد بعملية صنع القرار. إلا أنه في النظريات القائمة على المشاركة، يحتفظ القائد بحق السماح بمدخلات من الآخرين. (٢٥٠)

لا يعزب عنا أن هذه النظرية كانت حاضرة في حياة النبي ، وأصحابه بل هي مبدأ إسلامي أصيل، تمثلت في كثير من المواقف منها: أخذ المشورة، والاشتراك في أخذ القرار، والتعاون في إنجاز المهام كما حدث في حفر الخندق، وغيره.

## ثانياً: الأهداف الحاضرة والمستقبلة

ربط التاجر الصدوق الأمين بأعلى درجات الثواب في الآخرة بأن يكون مع النبيين والصديقين والشهداء عَنْ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ "التَّاجِرُ الْأَمِينُ الصَّدُوقُ الْمُسْلِمُ، مَعَ الشُّهَدَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ " (٢٦) . . . إلخ.

المطلب الثاني: التنظيم وكيف طبقه النبي الله من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟

تعريف التنظيم: التنظيم في معناه العام

الترتيب ووضع الأشخاص والأشياء في الأماكن التي تصلح فيها للعمل والإنتاج.

<sup>(</sup>٣٥) القيادة الإدارية وأنواعها، البوابة الالكترونية للجامعة الإسلامية، بتصرف.

<sup>(</sup>٣٦) ابن ماجة، في سننه، في الكتاب والباب السابقين ٢٧٢/٣ رقم /٢١٣، قال الأرنؤوط: إسناده حسن في الشواهد، كلثوم بن جَوشَن القشيري مختلف فيه، وثقه البخاري وابن معين، وضعفه أبو حاتم، وقال أبو داود: منكر الحديث، وذكره ابن حبان في "الثقات" وتناقض فذكره في "الجروحين" وقال: يروي الموضوعات عن الأثبات، لا يحل الاحتجاج به! قلنا: فمثله يكون حديثه حسنًا في الشواهد. وقال الذهبي في "الميزان" في ترجمة كلثوم عن هذا الحديث: وهو حديث جيد الإسناد، صحيح المعنى، ولا يلزم من المعية أن يكون في درجتهم، ومنه قوله تعالى: {وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبِيّينَ وَالصِّدّيقِينَ وَالصِّدّيقِينَ وَالصِّدّيقِينَ وَالصِّدّيقِينَ وَالصِّدّيقِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِينَ وَالسَّاحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا } [النساء: ٦٩].

#### التنظيم في السنة النبوية

# أهمية التنظيم

التنظيم تالياً للتخطيط مباشرة، في التنظيم تحدد الأعمال والمهام الوظيفية، وتحدد العلاقات، وتوحد جهود العاملين في سبيل العمل، لتحقيق أهداف التنظيم.

٢ - التنظيم ضرورة حياتية قام عليها الكون كله، ومنحها الله جميع مخلوقاته
 ( الإنسان - النمل - النحل - الطيور في هجرتها). . . إلخ. والأمة التي لا تنظم

<sup>(</sup>٣٧) ابن ماجة، في السنن، في المقدمة، باب: فضائل زيد بن ثابت ١٠٧/١ رقم: ١٥٤، وأحمد في المسند (٣٧) ابن ماجة، في السنن، في المقدمة، باب: فضائل زيد بن ثابت ١٠٧/٢، المحقق: شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد، وآخرون إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ – ٢٠٠١ م، والحديث إسناده صحيح، قاله الأرنؤوط وغيره.

<sup>(</sup>٣٨) مبادئ إدارة الأعمال، التدريب المهني، والتقني، المملكة العربية السعودية، ط/٢٩ اهر ص٣٦، بتصرف.

أعمالها، وحياتها أمة متخلفة ضائعة ؛ لأن البديل للتنظيم هو الفوضى وقانون الغاب، ومن ثم كان توزيع النبي الأدوار بين الناس في حياتهم وسوقهم وتجارتهم، والتنسيق بينهم هو الأساس للرقي والتقدم، ويتجلى ذلك من خلال:

ممارسة النبي على التنظيم برسم أهدافه، وذلك من خلال كتاب (التجارات) من سنن ابن ماجة:

١- الحرص على ازدهار التجارة باختيار النبي ﷺ الموقع الاستراتيجي لسوق الناس:

أخرج بن ماجة من حديث أبي أسيدٍ، أنَّ أَبَا أسيدٍ حَدَّتُهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ وَهَبَ إِلَى سُوقِ النَّبِيطِ (٢٩) ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ ، فَقَالَ : «لَيْسَ هَذَا لَكُمْ بِسُوقٍ » ، ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى سُوقٍ فَظَلَ : «لَيْسَ هَذَا السُّوقِ فَطَافَ فِيهِ ، سُوقٍ فَنَظَرَ إِلَيْهِ ، فَقَالَ : «لَيْسَ هَذَا الْكُمْ بِسُوقٍ » ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى هَذَا السُّوقِ فَطَافَ فِيهِ ، ثُمَّ قَالَ : «هَذَا سُوقُكُمْ ، فَلَا يُنْتَقَصَنَّ ، وَلَا يُضْرَبَنَّ عَلَيْهِ خَرَاجٌ » (١٠٠ ، والمعنى : (فلا

<sup>(</sup>٣٩) اسم موضع، حاشية السندي على ابن ماجة، الناشر: دار الجيل - بيروت، بدون طبعة ٢٨/٢، قم: ٢٢٣٣.

<sup>(</sup>٤٠) ابن ماجه، في السنن - كتاب التجارات - باب الأسواق، ودخولها، وفي الزوائد رواة إسناده ضعاف. وهم إسحاق بن إبراهيم ومحمد بن علي وشيخهما الزبير بن المنذر بن أبي أسيد الساعدي، ٢٣٢/٣، وقم /٢٣٣٪ وحديث بناء السوق الخاص بالمسلمين له شواهد في الصحيح، فقد أخرج الإمام مسلم في صحيحه في باب التوبة، حديث قصة توبة كعب بن مالك - رضي الله عنه - بطوله وفيه: (فبينا أنا أمشي في سُوق المدينة، إذا نبطي من نبط أهل الشام، ممن قدم بالطعام يبيعه بالمدينة)، فلما سماه سوق المدينة فهو سوق خاص بالمسلمين غير سوق يهود بني قينقاع، كما أخرج البخاري في صحيحه من باب الفتن، قول رسول الله ﷺ "إذا مَرَّ أحدكُم في مسجدِنا، أو في سُوقنا، ومعه نَبُل، فلْيُمسك على نَصَالها، - أو قال: فليقبض بِكَفهِ -، أنْ يُصِيبَ أحداً من المسلمين منها شيءٌ "، فقول نبي الله محمد ﷺ سوقنا يقتضي وجود سوق خاص بالمسلمين وهو نفسه سوق المدينة وغير سوق بني قينقاع، وروى الترمذي بإسناد حسن قول - عمر بن الخطاب ﷺ "لا يبع في سوقنا إلا من قد تفقه في الدين".

ينتقصن) أي لا يبطلنَّ هذا السوق بل يدوم لكم (ولا يضربن عليه خراج) بأن يقال كل من يبيع ويشتري فيه فعليه كذا(١٤).

٢ - من أهداف التنظيم: وضع النبي ﷺ قوانين وإجراءات وأنظمة للعمل
 التجاري في السوق، ومن ذلك:

# أ ) تحديد النبي ﷺ وقت ( البُكُور ) كوقتٍ مناسبٍ لرواج التجارة

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث صَخْرِ الْغَامِدِيِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا»، قَالَ: وَكَانَ إِذَا بَعَثَ سَرِيَّةً، أَوْ جَيْشًا بَعَثَهُمْ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ، قَالَ: وَكَانَ إِذَا بَعَثُ تِجَارَتَهُ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ، فَأَثْرَى النَّهَارِ، قَالَ: وَكَانَ صَحْرٌ رَجُلًا تَاجِرًا، فَكَانَ يَبْعَثُ تِجَارَتَهُ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ، فَأَثْرَى

<sup>(</sup>٤١) السندي، في الحاشية على ابن ماجة، الناشر: دار الجيل - بيروت، بدون طبعة ٢٨/٢، قم: ٢٢٣٣.

<sup>(</sup>٤٢) الموسومي، عبد الستار كريم، هُوية الدولة واستراتيجيتها في مدينة رسول الله ﷺ، شبكة الألوكة ١٤٣٤/١٢/٢١هـ، بتصرف.

وكَثُرُ مَالُهُ. (٣٠)، حدد النبي الله للأمة عامة، وللتجار خاصة وقت البُكور لتربح ؛ الربح الدنيوي والأخروي، علماً بأن الدعاء بالبركة لا يناله إلا المسلم، وهذه هي الميزة التي يتميز بها التاجر المسلم على غيره، رُغم نشاط غير المسلمين، وذهابهم لأسواقهم وأعمالهم بكوراً فالأسواق التجارية في بعض الدول الشرقية، والأوربية في الساعة السادسة تعج بالحركة. الرواية أيضاً تتسق مع العلم الحديث، فالبكور وقت مبارك للعمل والإبداع، ولا بد للدين أن يتفق مع العلم في هذا المجال؛ فالعلم الحديث قد أثبت أن هنالك طاقة عظيمة تهبط من السماء إلى الأرض، وتدخل عبر نُقرة قَفا الإنسان، وهي المكان المقعر كالمرآة، والتي تستقطب وتركز الضوء وتجمعه، وهي متواجدة عند التقاء الرأس مع العنق في الخلف. (١٤)

ب) من أهداف التنظيم في السنة النبوية: التنظيم بدعاء استفتاح دخول السوق قبل البيع والشراء

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث سَالِم بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمْرَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: " مَنْ قَالَ حِينَ يَدْخُلُ السُّوقَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْيِي وَيُمِيتُ، وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ، بِيَدِهِ الْخَيْرُ كُتُبَ اللَّهُ لَهُ أَلْفَ أَلْفِ حَسَنَةٍ، وَمَحَا عَنْهُ أَلْفَ أَلْفَ أَلْفَ أَلْفَ حَسَنَةٍ، وَمَحَا عَنْهُ أَلْفَ أَلْفَ أَلْفَ

-

<sup>(</sup>٤٣) ابن ماجة، في السنن، في التجارات، باب: ما يرجى من البركة في البكور، ٣/ ٣٤٦، قم /٢٢٣٦، وأبو داود في الجهاد، باب: الابتكار في السفر، ٣٤٢/ ٢٦٠٦ المحقق: شعيب الأرنؤوط - محمَّد كامِل قره بللي، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ هـ - ٢٠٠٩ م، وغيرهما، والحديث صحيح، قاله: الأرنؤوط، وغيره.

<sup>(</sup>٤٤) ناديا مظفر سلطان، البكور والبركة، رابطة أدباء الشام ٢٠١٠/١٠/١م بتصرف.

سَيِّئَةٍ، وَبَنَى لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ"(٤٠) وهذه ميزة خاصة لا تجدها في النظريات الاقتصادية، ولا الإدارية، وهي ربط العامل بالله ، والاعتماد عليه في رزقه.

ج) نظم رسول الله على السوق بوضع طرق التعامل مع الأسعار، وأنواع وأساليب البيع والشراء، وما يجوز بيعه ومالا يجوز، وكيفية دفع أثمان السلع؟

ج) تغيير النبي ﷺ بعض مصطلحات السوق التجاري، فغير مسمى (السماسرة) إلى التجار: وذلك في الآتي:

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث قَيْسِ بْنِ أَبِي غَرَزَةَ، قَالَ: كُنَّا نُسَمَّى فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَسَمَّانَا ياسْمٍ هُوَ أَحْسَنُ مِنْهُ، عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَسَمَّانَا ياسْمٍ هُوَ أَحْسَنُ مِنْهُ، فَقَالَ: "يَا مَعْشَرَ التُّجَّارِ، إِنَّ الْبَيْعَ يَحْضُرُهُ الْحَلِفُ وَاللَّغْوُ، فَشُوبُوهُ بِالصَّدَقَةِ" (٢٦)

<sup>(</sup>٤٥) ابن ماجة، في سننه، في التجارات، باب: الأسواق ودخولها، ٣٤٥/٣ /رقم: ٢٢٣٥ وغيره، والحديث ضعف إسناده الأرنؤوط، وعلته: ، عمرو بن دينار مولى آل الزبير منكر الحديث وليس هو بعمرو بن دينار المكي الثقة. وقد صححه الألباني، بقوله: وقد صح الحديث من رواية ابن عمر وأبيه عمر دون الزيادة في الذكر بعد قوله: "وهو على كل شيء قدير"، وبلفظ: "ألف ألف. . . " في كل الجمل الثلاث، لكن في حديث ابن عمر: "بني له بيتاً في الجنة" بدل قوله: "ورفع له ألف ألف درجة"، وهو رواية في حديث عمر؛ كما حققته في "التعليق الرغيب على الترغيب والترهيب" (٣/ ٥) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، دار النشر: دار المعارف، الرياض – المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى،

<sup>(</sup>٤٦) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: التوقي في التجارة ٢/١، رقم ٢١٤٥، وسنن أبي داود، كتاب: البيوع، باب: التجارة يخالطها الحلف واللغو، ٥/٥١، ٣٣٢٦، وغيرهما، قال الأرنؤوط وغيره: إسناده صحيح، وكذا صححه الحاكم في المستدرك ووافقه الذهبي، ٢/٥، رقم: ٢١٣٨، ط/ دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١١، هـ - ١٩٩٠م.

المطلب الثالث: التوجيه: وكيف طبق النبي الله العملية الإدارية من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة؟

التوجيه يأتي تالياً للتنظيم كوظيفة إدارية شديدة الفاعلية لها في الفكر الإسلامي، ومصدريه (القرآن والسنة) الرصيد الأوفى والحظ الأكبر من الآيات والأحاديث النبوية.

تعريف التوجيه في مفهومه الإسلامي: هو فن وقدرة المدير على السير الصحيح بمن تحت إمرته، وهدايتهم، وتوجيههم مع إشاعة روح الود، والحب، والرضا، والتفاني والانتماء للعمل، حتى يتحقق الهدف المطلوب تحقيقه. كما تبرز أهمية التوجيه عندما تأتي النتائج إيجابية، والتوجيه السليم الرشيد هو الذي ينتج عنه نتائج إيجابية طيبة.

#### أدوات التوجيه:

#### ١ – التحفيز:

ونعني به: عملية إثارة سلوك الفرد بهدف إشباع حاجات معينة. وتنشأ الحاجة عند الإنسان باختلال التوازن القائم على المستوى النفسي أو الاجتماعي. (١٤٠ والتحفيز نوعان: ١ - تحفيز معنوى ٢ - وتحفيز مادى:

أولاً: التحفيز المعنوي: ومثاله من السنة النبوية ما أخرجه ابن ماجة في سننه من حديث عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَدْخَلَ اللَّهُ الْجَنَّةَ رَجُلًا

-

<sup>(</sup>٤٧) الإدارة والحكم في الإسلام: الفكر والتطبيق، مرجع سابق، ص: ١١٩ بتصرف، و التخطيط الإداري من المنظور الإسلامي النبوي، بقلم: خديجة أحمد محمد بامخرمة.

<sup>(</sup>٤٨) مبادئ إدارة الأعمال، التدريب المهني والتقني ص: ٧٨، مرجع سابق.

كَانَ سَهْلًا بَائِعًا وَمُشْتَرِيًا» (٤٩)، وعنده من حديث جَايِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَحِمَ اللَّهُ عَبْدًا سَمْحًا إِذَا بَاعَ، سَمْحًا إِذَا اشْتَرَى، سَمْحًا إِذَا الشَّتَرَى، سَمْحًا إِذَا الشَّتَرَى، سَمْحًا إِذَا الشَّتَرَى، سَمْحًا إِذَا الْقَصْنَى " (٥٠) قَوْلُهُ: (سَهْلًا) أَيْ: سَمْحًا لِنَا يَمِيلُ إِلَى مَا يُرِيدُ مِنْهُ صَاحِبُهُ فِي النَّجَلِ وَغَيْرِهِ، وقوله: "سمحًا إذا اقتضى " أي: طلَبَ قضاءَ حقه بسهولة وعدم النَّجَل وَغَيْرِه، وفي الحديث الحِقُ على السماحة في المعاملة، واستعمالُ معالي الأخلاق، وتركُ المشاحة، والحض على ترك التضييق على الناس في المطالبة، وأخذ العفو منهم. (٥٠) هذا الخلق في التجارة، وعَد عليه النبي ﷺ الجنة، والرحمة، والرحمة، وهذا لعنه ما فيه من التحفيز والتشجيع، وهذا ما ينبغي أن يقوم به المدير أو المسؤول في تحفيز العاملين، ورفع همتهم، وهذه هي إدارة الأعمال بالإيمان، وهل هناك حافز مثل (الجَنَّة) ورحمة الله؟ ولا ريب فالله يحب السماحة والجود والأمثلة في السنة كثيرة.

ثانياً: التحفيز المادي: مثل المكافأة المادية كنوع من الثواب على العمل، أو الحسم في حالة العقاب: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِي، قَالَ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﴿ ثَلَاثِينَ رَاكِبًا فِي سَرِيَّةٍ، فَنَزَلْنَا يقَوْمٍ، فَسَأَلْنَاهُمْ أَنْ يَقْرُونَا،

<sup>(</sup>٤٩) ابن ماجة، في السنن، في التجارات، باب: السماحة في البيع ٣/ ٣٢١، رقم: ٢٢٠١، وسنن النسائي، كتاب: البيوع، باب: حسن المعاملة والرفق في المطالبة ٢١٨/٧، رقم: ٤٦٩٦، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب، الطبعة: الثانية، ٢٠١٦ – ١٩٨٦، وأحمد، في المسند بسند حسن ١٤٠٦، رقم: ٤٨٦، وغيرهم، وهو حديث حسن لغيره، وهذا إسناد ضعيف لجهالة عمر بن فروخ، ولانقطاعه، فإن عمر بن فروخ لم يلق عثمان ويشهد له حديث جابر الذي يأتي بعد هذا، وهو عند البخاري في البيع، باب: السهولة والسماعة في الشراء ٣/٧٥(٢٠٢).

<sup>(</sup>٥٠) ابن ماجة، في سننه، الكتاب والباب السابقين، ٣٢١/٣، رقم: ٢٢٠٣، سبق تخريجه في الذي قبله، وهو صحيح.

<sup>(</sup>٥١) السندي، في حاشيته على سنن ابن ماجة ٢١/٢ رقم /٢٢٠٢.

فَأَبُوْا، فَلُدِغَ سَيِّدُهُمْ فَأَتُوْنَا فَقَالُوا: أَفِيكُمْ أَحَدٌ يَرْقِي مِنْ الْعَقْرَبِ؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، أَنَا، وَلَكِنْ لَا أَرْقِيهِ حَتَّى تُعْطُونَا غَنَمًا، قَالُوا: فَإِنَّا نُعْطِيكُمْ ثَلَاثِينَ شَاةً، فَقَبِلْنَا، فَقَرَأْتُ عَلَيْهِ اللَّحِمْدُ اللَّهَ مَرَّاتٍ، فَبَرِئَ وَقَبَضْنَا الْغَنَمَ، فَعَرَضَ فِي أَنْفُسِنَا مِنْهَا شَيْءٌ، فَقُلْنَا: لَا الْحَمْدُ اللَّهِيَ عَنَ النَّبِيَ عَيْ، فَلَمَّا قَدِمْنَا ذَكَرْتُ لَهُ الَّذِي صَنَعْتُ، فَقَالَ: "أُومَا عَلِمْتَ النَّهَا رُقْيَةً؟ اقْتَسِمُوهَا وَاضْرِبُوا لِي مَعَكُمْ سَهْمًا " (٢٥٠).

لم يكن سلوك الصحابة مُسْتغْرباً، عندما مروا في غزوة لهم على قوم ورقوا ملكهم، وكان قد لدغ، لكن الذي ميزه هو ما أحاط به من العناية النبوية الكريمة، وما رافقه من التشجيع عليه من خلال بضعة حوافز:

ا - قطيع الغنم: لم يكن هذا حافزاً مادياً بحتاً، ولم يكن أخذ الصحابة الكرام -رضي الله عنهم - لهدية القوم مقصوداً لذاته، أو لقيمتها المادية، ولكن ما فعله الصحابة قبل الأخذ هو المقصود أساساً، وما حصل بعد ذلك لم يكن إلا وسيلة لتشجيعهم على مثل ما فعلوا، فلا المعطي ولا العطاء ولا الأخذ، بذي قيمة قبل أن ينظر النبي في المصلحة وراء ذلك كله، ليأمرهم بالأخذ مكافأة لهم على هذه السنة الحسنة.

٢ - الابتسامة: إقرار النبي # بترجمته رضاه إلى ابتسامة شريفة على شفتيه،
 وليس تحت الابتسامة من معان إلا كما تحت النبوة من أسرار ؛ فكانت الابتسامة حافزاً
 معنوياً انضاف إلى الحافز المادي الأول، وهي تعكس كذلك واقع الرضا والفرح لما قام

<sup>(</sup>٥٢) ابن ماجة، في سننه، في التجارات، باب: أجر الراقي ٢٨٤/٣، رقم: ٢١٥٦، وإسناده صحيح، وفي البخاري بنحوه في الإجارة، باب ما يعطي في الرقية على أحياء العرب، ٩٢/٣، رقم: ٢٢٧٦ المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي) الطبعة: الأولى، ٢٤٢٢ه.

به الصحابة -رضي الله عنهم -. فكانت أيضاً حافزاً إيمانياً يجسد روح الرقية وهو من دون: رضا الله ورسوله.

٣ - سهم النبي \* أمر النبي \* أن يضرب له بسهم من القطيع ، فجاء فعله \* قاطعاً للحرج الذي منع الصحابة من التصرف في الغنم ، ودافعا للشبهة التي عرضت لهم في حكمها ، فكان هذا حافزاً آخر أبلغ في الأثر ، وذلك عندما يُقر القائد أو المعلم تلميذه على عمل ثم يعمل بمثل عمله مبالغة في تطييب نفسه ، وإظهار الرضا عنه ، وإفهاماً له أنه وُفق ، وأتى بالجيد ، ومثل هذا الحافز سبب مباشر في التشجيع على الإبداع ، وتنافس المواهب يؤيده قوله \* مقراً ومستحسناً : "مِنْ أين عَلِمْتُم أنَّها رُقْيَةٌ ؟ أحسنتُم ، اقتسِمُوا ، واضْرِبُوا لي معكُم بسهْم " (٥٠) للدلالة على حسن فعلهم ، وأن ما أخذو ه حلال طيب لا شبهة فيه . (١٥)

#### ٢ - من أدوات التوجيه:

التَّدْريب

التدريب لغة: يقال: درَّب فلان فلاناً بالشيء ودرَّبه على الشيء: عَوّده ومَرّنه (٥٠٠).

اصطلاحاً: (عبارة عن نشاط منظم يركز على الفرد لتحقيق تغير في معارفه، ومهاراته، وقدراته لمقابلة احتياجات محددة في الوضع الحاضر، أو المستقبلي، في ضوء

<sup>(</sup>٥٣) أبو داود، في السنن، في كتاب: الطب، باب: كيف الرُّقي ؟ ٦٤/٦ رقم: ٣٩٠٠، شعَيب الأرنؤوط - تحمَّد كامِل قره بللي، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ هـ - ٢٠٠٩ م.

<sup>(</sup>٥٤) المغربي، أبو ياسر، موقف الإسلام من الرقية – مبدأ التحفيز -، ملتقى أهل الحديث، بتصرف.

<sup>(</sup>٥٥) إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة الناشر: دار الدعوة، ٢٧٧/١.

متطلبات العمل الذي يقوم به المرء، وفي ضوء تطلعاته المستقبلية للوظيفة التي يقوم بها في المجتمع)(١٥٥)

الرابط بين التوجيه والتدريب: ينبغي أن يعلم أن التدريب ينبعث الشعور بأهميته من الشخص نفسه، وليس في الحقيقة مفتقراً للتوجيه - وإن كان التوجيه مطلوباً - فالمرء أعلم بنفسه وقدراته وما هو مقبل عليه. (٧٥)

#### التدريب في السنة النبوية

والحديث عنه من جانبين: ١ - النبي ﷺ كان معلماً ومدرباً قبل بعثته على إدارة الأمم وقيادتها ٢ - تدريبه ﷺ بعض الصحابة على إدارة بعض شؤن الحياة حتى لا يتكففون الناس.

أولاً: النبي ﷺ كان مُعلَماً ومُدرَباً قبل بعثته على إدارة وقيادة الأمم: وهذا يتضح في التالى:

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
«مَا بَعَثَ اللَّهُ نَبِيًّا إِلَّا رَاعِيَ غَنَمٍ»، قَالَ لَهُ أَصْحَابُهُ: وَأَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: 
«وَأَنَا كُنْتُ أَرْعَاهَا لِأَهْلِ مَكَّةَ بِالْقَرَارِيطِ» قَالَ سُويْدٌ: «يَعْنِي كُلَّ شَاةٍ 
يقِيرَاطٍ» (إلا راعي غنم) اسم فاعل من الرعي. ولعل ذلك لأن الغنم أكثر 
المواشي انتشاراً وضعفاً. فراعيها يكون أقدر لجمع المتفرق وأعرف بتدبيره. ويكون 
أرق قلباً. (بالقراريط) جمع قيراط، وهو من أجزاء الدينار، وهو نصف عُشره في أرق قلباً. (بالقراريط) جمع قيراط، وهو من أجزاء الدينار، وهو نصف عُشره في

<sup>(</sup>٥٦) بكار، عبد الكريم، حول التربية والتعليم، نشر دار المسلم للنشر والتوزيع. الرياض. الطبعة الأولى سنة ١٤٢٠.

<sup>(</sup>٥٧) الشريف، محمد موسى، التدريب وأهميته في العمل الإسلامي، ط/دار الأندلس الخضراء، ط/٤، ٤٢٤ هـ، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥٨) ابن ماجة، في سننه، كتاب التجارات، باب: الصناعات، ٢٧٦/٣، رقم: ٢١٥٠، وغيره، وهو حديث صحيح.

أكثر البلاد. وأهل الشام يجعلونه جزءاً من أربعة وعشرين (٥٩) وها نحن أولاء نرى أن الله هو درب نبيه وأنبياءه جميعاً على رعي الغنم لتخرج من رعي الغنم إلى قيادة الأمم، وإدارتها، وهذا ما يقول به علم الإدارة الحديث: ينبغي أن يكون المدير فاهماً طبيعة عمله مدرباً على تنفيذه حتى يمكنه أن يرتقي بمؤسسته.

ثانياً: تدريبه على الصحابة على إدارة بعض شؤن الحياة حتى لا يتكففون الناس:

لا يَعزبُ عنا أن رسول الله وكان حريصاً على تبليغ الدين على أكمل وجه، ومن ثم فقد دَّرَبَ الصحابة الكرام على الأعمال المتنوعة ليقودوا الأمة من بعده، ومثال ذلك ما أخرج ابن ماجة في سننه من حديث أنس بْنِ مَالِك، أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْنُصَارِ، جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ فِي يَشْأَلُهُ، فَقَالَ: لَكَ فِي بَيْتِكَ شَيْءٌ؟ قَالَ: بَلَى، حِلْسٌ نَلْبَسُ بَعْضَهُ، وَقَدَحٌ نَشْرَبُ فِيهِ الْمَاءَ، قَالَ: «انْتِنِي بِهِمَا»، قَالَ: فَأَتَاهُ بِهِمَا، فَأَخَدَهُمَا رَسُولُ اللَّهِ فِي بِيَدِه، ثُمَّ قَالَ: «مَنْ يَشْتَرِي هَدَيْنِ؟» فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا آخُدُهُمَا يلِرُهُم وَ قَلَ: «مَنْ يَشْتَرِي هَدَيْنِ؟» فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا آخُدُهُمَا يلِرُهُم مَنْنِ، فَقَالَ رَجُلٌ: أَنَا آخُدُهُمَا يلِرُهُم مَنْنِ، فَأَعْطَاهُمَا الْأَنْصَارِيَّ، وقَالَ: «اشْتَرِ يلاهُ عَلَى دِرْهُم فَيْنِ، فَأَعْطَاهُمَا الْأَنْصَارِيَّ، وقَالَ: «اشْتَرِ يلاهُ عَلَى اللَّه فَي وَهُلِكَ، وَاشْتَرِ يالُآخَرِ قَدُومًا، فَأْتِنِي بِهِ»، فَقَعَلَ، فَأَخَذَهُ رَسُولُ اللَّه فَي فَشَدَ فِيهِ عُودًا ييَدِه، وقَالَ: «ادْهَبْ فَاحْتَطِبْ وَلَا أَرَاكَ خَمْسَةَ عَشَرَ رَسُولُ اللَّه فَي فَشَلَ فِيهِ عُودًا ييَدِه، وَقَالَ: «ادْهَبْ فَاحْتَطِبْ وَلَا أَرَاكَ خَمْسَةَ عَشَرَ وَمُلَا»، فَجَعَلَ يَحْتَطِبُ وَيَبِيعُ، فَجَاءَ وَقَدْ أَصَابَ عَشَرَة دَرَاهِمَ، فَقَالَ: «اشْتَرِ يبَعْضِهَا وَوَبُلْ اللَّه فِي عُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ لِذِي غُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ لِذِي غُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ لِذِي غُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ قَدِي عُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ لَهُ يَعْمَمُ أَوْ يَوْمَ أَلْقِيَامَةِ، إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لَا تَصْلُحُ إِلَّا لِذِي فَقْرٍ مُدُوعٍ، أَوْ لِذِي غُرْمٍ مُفْطِع، أَوْ دَمٍ

<sup>(</sup>٥٩) السندي في الحاشية على سنن ابن ماجة ٦/٢.

مُوجِع (10) من الرواية نستنتج الآتي: ١ - أن الخطة النبوية الشريفة تصر على أن يبدأ الرجل مشروعه التجاري برأسماله هو، وهذا كسب كبير للرجل. فبيع المتاح الضروري أمر ضروري مادام ذلك طريقاً إلى المستقبل يحافظ به الإنسان على كرامته. والجدير بالتأمل في هذا المجال أن الرسول على يتدخل طرفاً في الموضوع في قوله من الرواية: «من يشتري مني هذين؟» فالذي يبيع هو النبي الا الرجل الفقير، فيضفي على الأمر أهمية تدفع التسابق إلى خير، ويرفع ذلك من معنويات الرجل الذي استبشر بوجوده كعضو في جماعة مشغولة ومسؤولة بمستقبله.

٢ - تتجلى عظمة الحاكم النبي # الذي لا يفرض السلعة فرضاً، ولكنه يعرضها أمام اختيار الناس، ولو أنه فرضها فربما جاء ثمنها صدقة مقنعة. يا لها من عظمة تساند الفقير ولا تستذله! ويرسو المزاد على بعض الصحابة فيشتري المتاع بدرهمين، ووفق توجيه النبي # يشتري الرجل بدرهم فأساً وبالآخر طعاماً.

٣ - في هذا الحدث باكورة فكرة التخطيط للمستقبل فيقول: إن الرسول ﷺ يشرّع للأجيال المقبلة، ويضع لها أسس الحياة، ومنهجية العمل الحلال، والبعد عن سؤال الناس، وإنه لشعور طيب أن يتذكر الرجل أن فأسه − أى أداة عمله − من

(٦٠) ابن ماجة، في سننه، في التجارات، باب: بيع المزايدة، ٣١٧/٣، رقم: ٢١٩٨، وسنن أبي داود كتاب: الزكاة، باب: ما بحوز فيه المسألة ١٨/٣، رقم: ١٦٤١، والترمذي في البيوع، باب: ما جاء في بيع من يزيد، ٢١٣/٥، رقم: ١٢١٨، وقال: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ، لاَ نَعْرِفُهُ إِلاَّ مِنْ حَدِيثِ الأَحْضَرِ بْنِ عَجْلاَنَ، وَعَبْدُ اللهِ الْحَنْفِيُ الَّذِي رَوَى عَنْ أَنَسٍ هُوَ أَبُو بَكْرٍ الْحَنَفِيُّ وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ بَعْضِ أَهْلِ الْعِلْمِ: لَمْ يَرَوُلُ بَأْسًا بِبَيْعِ مَنْ يَرِيدُ فِي الْعَنَائِمِ وَالْمُوارِيثِ. ويشهد لبيع المزايدة حديث جابر بن عبد الله عند البخاري (٢١٤١): أن رجلًا أعتق غلاما له عن دُبُر فاحتاج، فاخذه النبي - ﷺ فقال: "مَن يشتريه مني" فاشتراه نعيم بن عبد الله بكذا وكذا، فدفعه إليه. وقد ترجم البخاري عليه فقال: باب بيع المزايدة، وقال عطاء: أدركت الناس لا يرون بأسًا ببيع المغانم فيمن يزيد. قال ابن بطال كما في "فتح الباري" ٤/ ٥٥٥: شاهد الترجمة منه قوله في الحديث: "من يشتريه مني؟" قال: فعرضه للزيادة ليستقضى فيه للمفلس الذي باعه عليه.

ماله الخاص، وأن طعام أهل بيته وطعامه من جيبه وماله الخاص الذي توفر له بالعمل الحلال.

٤ - لم يترك الرسول # الرجل في تجربته وحيداً، فقد أمره بالسير في المشروع أولاً، وجاء التوجيه النبوي الشريف «لا أرينك خمسة عشر يوماً» فأراد النبي # أن تسفر التجربة عن نتائجها، وعاد الرجل إلى النبي # ينهي إليه نجاح التجربة، وما حقق من بركة حيث استجاب لتوجيه وأمر النبي #. (١٦)

# ٣- من أدوات التوجيه: التوجيه إلى مراعاة العلاقات الإنسانية:

لا ريب أن رسول الله ﷺ هو رائد العلاقات الإنسانية ، وقد أولاها عناية فائقة لما لم اثر بالغ في تغيير المجتمعات ، وفي المقابل نجد أن فكرة العلاقات الإنسانية حديثة العهد في الفكر الإداري الأوربي ، وأن التعامل مع العامل كإنسان لم ير النور إلا قريباً.

تعريف العلاقات الإنسانية: عُرفت بأنها ذلك الميدان في الإدارة الذي يهدف إلى التكامل بين الأفراد في محيط العمل،

بالشكل الذي يدفعهم ويحفزهم إلى العمل بإنتاجية وبتعاون مع حصولهم على إشباع حاجاتهم الطبيعية، والنفسية، والاجتماعية. (١٢)

## مبادئ العلاقات الإنسانية في السنة النبوية:

١ - تعميق مراعاة الحالة الإنسانية بين الإنسان وأخيه وإقالة عثراته:

ودليل ذلك من السنة ما أخرجه ابن ماجة في سننه من حديث أبي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ "مَنْ أَقَالَ مُسْلِمًا، أَقَالَهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ" (٦٣) معنى

<sup>(</sup>٦٦) عمارة، محمود، التسول مرض اجتماعي يصيب النشاط الاقتصادي، مجلة الوعي الإسلامي، مجلة شهرية كويتية تصدرها وزارة الأوقاف، العدد/٥٣٢، بتاريخ/ ٢٠١٠/٩/٣م، بتصرف كثير.

<sup>(</sup>٦٢) مفهوم العلاقات الإنسانية، جامعة أم القرى، مقالة تابعة لعمادة تقنية المعلومات ٢٠١٤م، والإدارة والحكم في الإسلام: الفكر والتطبيق، ص١٢٤.

الحديث: قوله: "من أقال مسلما أقال الله عثرته": قال في "النهاية": أي: وافقه على نقض البيع وأجابه إليه، يقال: أقاله يُقيله إقالة، وتقايلاً: إذا فسخ البيع، وعاد المبيع إلى مالكه، والثمن إلى المشتري، إذا كان قد ندم أحدهما، أو كلاهما. وقال (العز بن عبد السلام) في "الشجرة": إقالة النادم من الإحسان المأمور به في القرآن لما له من الغرض فيما ندم عليه، سيما في بيع العقار وتمليك الجوار. (١٤٥)

وبنظرة على الدراسات الأجنبية، وجدنا هذه الدراسات تثبت أن العلاقات الإنسانية تزيد الإنتاج في العمل؛ أجرى الباحثون الأمريكيون والبريطانيون تجربتهم على العاملين في إحدى الشركات البريطانية المتخصصة في زراعة الفاكهة، حيث قاموا في البداية بسؤال العاملين ذوي الأداء الضعيف عن زملائهم الذين يرتبطون معهم بعلاقات طيبة، ثم قاموا بتغيير جدول العمل بشكل يسمح لهؤلاء العاملين بالعمل سويا في أيام بعينها. وبشكل غير متوقع جاءت هذه النتيجة ومفادها أن العاملين أصحاب الأداء الضعيف قد زاد إنتاجهم بنسبة ١٠٪ خلال تلك الفترة مقارنة بفترات أخرى لمجرد وجودهم في محيط زملائهم، الذين يرتبطون معهم بعلاقات جيدة. بينما قلّت سرعة العاملين الأكثر كفاءة في العمل بما يقارب هذه النسبة نظراً لتكيفهم مع الأداء المنخفض لزملائهم.

٢ -تقدير النبي ﷺ لما يبذله العاملون (كاستغفاره ﷺ لجابر بن عبد الله خمساً وعشرين مرة في شراء جمله منه): أخرج ابن ماجة في سننه من حديث جَايِر بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبي ﷺ فِي غَزْوَةٍ، فَقَالَ لِي: «أَتَبِيعُ نَاضِحَكَ هَذَا بِدِينَارٍ وَاللَّهُ

<sup>(</sup>٦٣) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: الإقالة، ٣/٨/٩ ٢١٩، وسنن أبي داود كتاب: البيوع، باب: فضل الإقالة، ٣٢٨/٥، رقم: ٣٤٦٠، وغيرهما، والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٦٤) المناوي في فيض القدير ٦٠٣/٦.

<sup>(</sup>٦٥) الكحيل، عبد الدايم، مقالة بعنوان: العلاقات الطيبة تزيد الإنتاج والعمل، موقع الكحيل للإعجاز العلمي.

يَغْفِرُ لَكَ؟» قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ هُوَ نَاضِحُكُمْ إِذَا أَتَيْتُ الْمَدِينَةَ، قَالَ: «فَتَبِيعُهُ بِدِينَارَيْن وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَكَ»، قَالَ: فَمَا زَالَ يَزيدُنِي دِينَارًا دِينَارًا، وَيَقُولُ مَكَانَ كُلِّ دِينَار: «وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَكَ» حَتَّى بَلَغَ عِشْرِينَ دِينَارًا، فَلَمَّا أَتَيْتُ الْمَدينَةَ أَخَذْتُ يرَأْس النَّاضِح، فَأَتَيْتُ بِهِ النَّبِيَّ ٤، فَقَالَ: «يَا بِلَالُ أَعْطِهِ مِنَ الْغَنِيمَةِ عِشْرِينَ دِينَارًا»، وَقَالَ: «انْطَلِقْ بِنَاضِحِكَ فَاذْهَبْ بِهِ إِلَى أَهْلِكَ)»، وعند الترمذي " «اسْتَغْفَرَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيْلَةَ البَعِيرِ خَمْسًا وَعِشْرِينَ مَرَّةً»: وَمَعْنَى قَوْلِهِ: لَيْلَةَ البَعِيرِ مَا رُويَ عَنْ جَايِر مِنْ غَيْر وَجْهٍ أَنَّهُ كَانَ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَر فَبَاعَ بَعِيرَهُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ وَاشْتَرَطَ ظَهْرَهُ إِلَى المَدِينَةِ، يَقُولُ جَابِرٌ لَيْلَةَ بِعْتُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ البَعِيرَ اسْتَغْفَرَ لِي خَمْسًا وَعِشْرِينَ مَرَّةً ، وَكَانَ جَابِرٌ قَدْ قُتِلَ أَبُوهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِو بْن حَرَام يَوْمَ أُحُدٍ وَتَرَكَ بَنَاتٍ(تسع)، فَكَانَ جَايِرٌ يَعُولُهُنَّ وَيُنْفِقُ عَلَيْهِنَّ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَبَرُّ جَابِرًا وَيَرْحَمُهُ لِسَبَبِ ذَلِكَ، هَكَذَا رُويَ فِي حَدِيثٍ عَنْ جَايِر نَحْوَ هَذَا (٢٦)، انظر يا رعاك الله إلى الإنسانية في أسمى معانيها من رسول الله ﷺ مع (جابره) يغنم من المعركة جملاً فيشتريه منه النبي ١، ويبدأ معه بدينار، ثم يقول مع كل دينار " والله يغفر لك ) إلى عشرين أو إلى خمس وعشرين، وعندما يصل إلى المدينة يعطيه الثمن والجمل، كل هذا من باب إكرامه ﷺ له على بلائه الحسن في المعركة، واستشهاد أبيه، وتركه (تسع بنات ) يعولهنَّ جابر ﴿. حقيقة تعجز اللغة، عن التعبير، ويعجم اللسان عن وصف رائد العلاقات الإنسانية وربانها الأول محمد ﷺ ألا فليتعلم كل مدير وكل مرب، وكل قائد، وكل إنسان !!.

<sup>(</sup>٦٦) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: السَّوم، ٣٢٣/٣، رقم: ٢٢٠٥، وسنن الترمذي كتاب، البيوع، باب: مناقب جابر بن عبد الله، ٢٩١٥، ٣٨٥٦، تحقيق: الشيخ: أحمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي، وإبراهيم عطوة، ط: مصطفى البابي الحلبي /مصر، ط: ٢: ١٣٩٥، قال أبو عيسى: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ»، والحديث صحيح، وله شاهد في صحيح البخاري، كتاب الشروط، باب: إذا اشتط البائع ظهر الدابة إلى مكان مسمى جاز، رقم ٢٧١٨.

# المطلب الرابع: الرقابة

# أ) تعريف الرقابة في الاصطلاح:

هي التأكد والتحقق من أن تنفيذ الأهداف المطلوب تحقيقها في العملية الإدارية تسير سيراً صحيحاً حسب الخطة والتنظيم، والتوجيه المرسوم لها. (٦٧)

ب) أما الرقابة في السنة فهي: مراقبة العبد ربه في كل عمل يقوم به، والعمل على تحقيق المراقبة سواء على نفسه، أو على غيره.

#### فوائد الرقابة:

تعتبر الرقابة الإدارية عنصراً رئيساً من عناصر العملية الإدارية التي يقوم بها الإداري في أي مستوى إداري. وتتبلور أهميتها في كونها أداة تعمل على تحديد، وقياس أداء الأعمال التي تتم في المنظمات من أجل تحقيق أهدافها. (١٨)

ج) والرقابة في السنة النبوية نوعان، هما:  $\mathbf{1}$  – رقابة ذاتية  $\mathbf{7}$  – رقابة إدارية. أولاً: الرقابة الذاتية في السنة النبوية:

ويقصد بها رقابة الموظف على نفسه، وتخلق هذه الرقابة متى ما وجدت التقوى، ومراقبة الله في السر والعلن. وهي أفضل أنواع الرقابة، وهي التي يجب على القائد التربوي تنميتها في قلوب مرؤوسيه، ولا يكون ذلك إلا إذا حقق ذلك في نفسه، وذلك في مراقبة الله في السر والعلن. (١٩)

<sup>(</sup>٦٧) الإدارة والحكم في الإسلام: الفكر، والتطبيق، ١٣٢.

<sup>(</sup>٦٨) مبادئ إدارة الأعمال، ص: ٨٤، بتصرف.

<sup>(</sup>٦٩) مفهوم الإدارة في الإسلام، شبكة: ستار تايمز، الالكترونية، أرشيف شؤن قانونية.

# مثال الرقابة الذاتية في السنة النبوية:

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ «جَاءَتْ هِنْدٌ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلِّ شَحِيحٌ لَا يُعْطِينِي مَا يَكْفِينِي وَوَلَدِي إِلَّا مَا أَخَذْتُ مِنْ مَالِهِ وَهُو لَا يَعْلَمُ فَقَالَ خُذِي مَا يَكْفِيكِ وَوَلَدَكِ بِالْمَعْرُوفِ» (٧٠٠)، في هذا الموقف تتجلى الرقابة الذاتية في أبهى صورها "زوجة زوجها شحيح لا يعطيها ما يكفيها وولدها إلا ما أخذت من ماله وهو لا يعلم" ومن ثم لا يرقبها زوجها، ولكن الله مطلع عليها، فخافت من غضب الله، فجاءت تسأل رسول الله عن حكم فعلها. وهذا ما ينبغي على كل إنسان فعله مديراً كان، أو مُداراً.

ثانياً: الرقابة الإدارية الخارجية: هي الرقابة التي تقيمها الدولة على الإدارات من قبل أجهزة خاصة لهذا الغرض، وذلك لمراقبة العملية الإدارية، ومدى صحة ودقة تنفيذها، وأن يتم ذلك كما هو مخطط، وموجه له من السلطة العليا في الدولة. وهي نوعان: ١ - رقابة سابقة، عن طريق الأوامر التي تصدرها الأجهزة المختلفة. ٢ - ورقابة لاحقة: أثناء التنفيذ، وبعد التنفيذ للتأكد من صحة العمل، أو بعد وقوع الخطأ ليمكن معالجته. (٧١)

مثال الرقابة الإدارية الخارجية في السنة النبوية: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث أَيي هُرَيْرَةَ، قَالَ: مَرَّ رَسُولُ اللَّهِ \* يرَجُلٍ يَبِيعُ طَعَامًا، فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهِ فَإِذَا هُوَ مَعْشُوشٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ \*: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ غَشَّ» وعند مسلم من حديث أَيى هُرَيْرَةَ

<sup>(</sup>۷۰) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: ما للمرأة من مال زوجها، ٣٩٣/٣، رقم: ٣٩٣/، وصحيح البخاري، كتاب: النفقات، باب: إذا لم ينفق الرجل فللمرأة أن تأخذ بغير علمه ما يكفيها وولدها بالمعروف ٢٢١١/٧٩/٣، ومسلم، في الصحيح، كتاب: الأقضية، باب: قضية هند، ٣٣٨/٣، رقم: ١٧١٤، ت: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي- بيروت.

<sup>(</sup>٧١) الإدارة والحكم في الإسلام: الفكر التطبيق،: ١٣٣، ومبادئ إدارة الأعمال، ص: ٨٦، بتصرف يسير.

أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَمَرَّ عَلَى صُبْرَةٍ طَعَامٍ (٢٧) فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا، فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلًا فَقَالَ: «مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَامِ؟» قَالَ أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِّي» (٢٧)، يتبين من الحديث أن النبي على كان يشيي في أسواق المدينة يراقب عملية البيع والشراء، مستخدماً المتابعة البصرية، والجس باليد ليختبر صلاحية الطعام فوجد بللاً، فحقق مع صاحب الطعام "ما هذا ياصاحب الطعام؟" فقال: "أصابته السماء" فقال: "هلا جعلته فوق الطعام حتى يراه الناس؟"

ومن هنا نلمح أن النبي ﷺ حدد المشكلة، وتأكد من البائع بالسؤال، وبوضع يده، ثم وصف العلاج، وختم بتبشيع جريمة الغش على فرض وجودها، بقوله: " من غش فليس منا " وفي رواية" مني"، وهذه بحق عقوبة شديدة تردع المؤمنين فقط. إن هذا بحق لمنهج رائع في مراقبة الأعمال وإدارتها ينبغي أن يتبع، ويضمن مناهج الإدراة وعلومها.

أضف لذلك رقابته السوق بنهيه عن تلقي الجلب: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث أبي هُرَيْرَة ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «لَا تَلَقَّوْا الْأَجْلَابَ (٢٠٠)، فَمَنْ تَلَقَّى مِنْهُ شَيْئًا فَاشْتَرَى، فَصَاحِبُهُ بِالْخِيَارِ إِذَا أَتَى السُّوق ) (٥٠٠)، يقول النووي وفي قوله كفاية في إظهار حكمة الشارع في منع الجلب:

<sup>(</sup>٧٢) (صبرة طعام) قال الأزهري الصبرة الكومة المجموعة من الطعام سميت صبرة لإفراغ بعضها على بعض ومنه قيل للسحاب فوق السحاب صبير (أصابته السماء) أي المطر.

<sup>(</sup>٧٣) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: النهي عن الغش، ٣٣٧/٣، رقم: ٢٢٢٤، ومسلم، في الصحيح، في الإيمان، باب: قول رسول الله ﷺ " من غشنا فليس منا " ٩٩/١، رقم: ١٠٢.

<sup>(</sup>٧٤) (لا تلقوا الأجلاب) الأجلاب جمع جلب أريد بها الأمتعة المجلوبة التي يأتي بها الركبان إلى البلدة ليبيعوا فيها، وتلقيها: استقبالها في استقبالها تضييق على أهل السوق.

<sup>(</sup>٧٥) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: النهي عن تلقي الجلب، ٣٠١/٣، رقم: ٢١٧٨، وصحح مسلم، في البيوع، باب: تحريم تلقى الركبان، ٣٠١٥، رقم: ١٥١٧، إسناده ابن ماجة صحيح، وغيرهما.

البادي إذا المَّوْرِيم إِزَالَةُ الضَّرَرِ عَنِ الْجَالِبِ وَصِيَائَتُهُ مِمَّنْ يَخْدَعُهُ قَالَ الْإِمَامُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْمَازِرِيُّ فَإِنْ قِيلَ الْمَنْعُ مِنْ بَيْعِ الْحَاضِ لِلْبَادِي سَبَبُهُ الرِّفْقُ بِأَهْلِ الْبَلَدِ وَاحْتُمِلَ فِيهِ غَبْنُ البادي، والمنع من التلقي أن لا يُغْبَنَ الْبَادِي وَلِهَذَا قَالَ فَي فَإِذَا أَتَى سَيّدُهُ السُّوقَ فَهُو بِالْخِيَارِ فَالْجَوَابُ أَنَّ الشَّرْعَ يَنْظُرُ فِي مِثْلِ هَذِهِ الْمَسَائِلِ إِلَى مَصْلَحَةِ النَّاسِ وَالْمَصْلَحَةُ تَقْتَضِي أَنْ يُنْظَرَ لِلْجَمَاعَةِ عَلَى الْوَاحِدِ لَا لِلْوَاحِدِ عَلَى الْوَاحِدِ فَلَمَّا النَّاسِ وَالْمَصْلَحَةُ تَقْتَضِي أَنْ يُنْظَرَ لِلْجَمَاعَةِ عَلَى الْوَاحِدِ لَا لِلْوَاحِدِ عَلَى الْوَاحِدِ فَلَمَّا النَّاسِ وَالْمَصْلَحَةُ تَقْتَضِي أَنْ يُنْظَرَ لِلْجَمَاعَةِ عَلَى الْوَاحِدِ لَا لِلْوَاحِدِ عَلَى الْوَاحِدِ فَلَمَّا كَانَ فِي النَّلَةِ عَلَى الْمَاكِقُ عِلْمَ السُّوقِ وَاشْتَرَوْا رَخِيصًا فَانْتَفَعَ بِهِ جَمِيعُ الْمُلَدِي وَلَمَّا وَاشْتَرَوْا رَخِيصًا فَانْتَفَعَ بِهِ جَمِيعُ الْمُلَدِي وَلَمَّ وَالْمَالِ النَّلَةِ وَاحِدٍ لَمْ يَكُنْ فِي إِبَاحَةِ التَّلَقِي وَالْمَالَةِ وَاحِدٍ لَمْ يَكُنْ فِي إِبَاحَةِ التَّلَقِي مَصْلُحَةً .

٢ - وَيَنْضَافُ إِلَى ذَلِكَ عِلَّةٌ ثَانِيَةٌ وَهِيَ لُحُوقُ الضَّرَرِ بِأَهْلِ السُّوقِ فِي انْفِرَادِ الْمُتَلَقِّي عَنْهُمْ وَاللَّهُ الْمُتَلَقِّي عَنْهُمْ وَاللَّهُ الشَّرْعُ لَهُمْ عَلْهُمْ وَهُمْ أَكْثَرُ مِنَ الْمُتَلَقِّي فَنَظَرَ الشَّرْعُ لَهُمْ عَلَيْهِ فَلَا تَنَاقُضَ بَيْنَ الْمَسْأَلَتَيْن بَلْ هُمَا مُتَّفِقَتَان فِي الْحِكْمَةِ وَالْمَصْلَحَةِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

٣ - وَأَمَّا قَوْلُهُ ﷺ: "فَإِذَا أَتَى سَيِّدُهُ السُّوقَ فَهُوَ بِالْخِيَارِ قَالَ أَصْحَابُنَا لَا خِيَارَ لِلْبَائِعِ قَبْلَ أَنْ يَقْدَمَ وَيَعْلَمَ السِّعْرَ فَإِذَا قَدِمَ فَإِنْ كَانَ الشِّرَاءُ بِأَرْخَصَ مِنْ سِعْرِ الْبلَدِ ثَبَتَ لِلْبَائِعِ قَبْلَ أَنْ يَقْدُمَ وَيَعْلَمَ السِّعْرِ كَاذِبًا أَمْ لَمْ يُخْبِرْ وَإِنْ كَانَ الشِّرَاءُ بِسِعْرِ الْبلَدِ أَوْ لَهُ الْخِيَارُ سَوَاءٌ أَخْبَرَ الْمُتَلَقِّي بِالسِّعْرِ كَاذِبًا أَمْ لَمْ يُخْبِرْ وَإِنْ كَانَ الشِّرَاءُ بِسِعْرِ الْبلَدِ أَوْ أَكْثَرَ فَوَجْهَانِ الْأَصَحُ لَا خِيَارَ لَهُ لِعَدَمِ الْغَبْنِ وَالثَّانِي ثُبُوتُهُ لِإطْلَاقِ الْحَدِيثِ. (٢٦) أ. هـ.

ج) خطوات الرقابة: تحتاج وظيفة الرقابة القيام بثلاث خطوات رئيسة: وضع المعايير، قياس الأداء، تصحيح الانحرافات: وهاك تناولها من خلال السنة النبوية:

أولاً: وضع المعاير: يقصد بالمعيار لغة: مقياس، أو مقدار، أو وزن، أو أي شيء ذو مواصفات محددة مقبولة، ومتعارف عليها، ويستخدم كأداة للتقدير

<sup>(</sup>٧٦) المنهاج شرح مسلم بن الحجاج للنووي، ١٦٢/١٠، ط: دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط: الثانية، ١٣٩٢هـ، بتصرف.

والقياس، وفي الاصطلاح: نموذج، أو مستوى قياس الأداء المرجو تحقيقه. (٧٧) ومن ثم نهي رسول الله في فيما أخرجه ابن ماجة من حديث عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: «كُنَّا نَشْتَرِي الطّعَامَ مِنَ الرُّكْبَانِ حِزَافًا، فَنَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ في أَنْ نَبِيعَهُ حَتَّى نَنْقُلَهُ مِنْ مَكَانِهِ (٢٨٧)، وَالْحِزَافُ بِكَسْرِ الجيم وضمها وَفَتْحِهَا تُلَاثُ لُغَاتٍ الْكَسْرُ أَفْصَحُ، وَأَشْهَرُ وَهُوَ الْبَيْعُ بِلَا كَيْلٍ وَلَا وَزْنِ وَلَا تَقْدِيرٍ. (٢٩١)، ومن هنا ندرك قيمة نهي رسول عن عن البيع جزافاً، وتأتي قيمة وضع المعايير، وهي نوعان: ١ - معايير كمية ٢ - معايير نوعية:

المعايير الكمية في السنة النبوية: مفهومها: يمكن التعبير عنها في صورة رقمية، مثل: النقود، الوقت، النسب، الأوزان، المسافة، وغيرها: وهاك بيانها:
 احترم رسول الله مكاييل وأوزان ومعايير أهل المدينة فاستخدمها، وضبط استخدامها: أولاً: المكاييل:

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُسْرٍ الْمَازِنِي، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَلَه: (كيلوا طعامكم عند رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَولُه: (كيلوا طعامكم) عند

<sup>(</sup>٧٧) ابن منظور، "لسان العرب "، بيروت، المجلد الثالث، صفحة ٣١، وما بعدها، مبادي إدارة الأعمال، ص: ٨٧.

<sup>(</sup>٧٨) ابن ماجة، في السنن، في كتاب: التجارات، باب: بيع المجازفة ٣٤٠/٣، رقم: ٢٢٢٨، ومسلم، في صحيحه، كتاب: البيوع، باب: بطلان بيع المبيع قبل القبض ١٦٦١/٣، رقم: ١٥٢٧، وإسناد ابن ماجة صحيح.

<sup>(</sup>٧٩) النووي، يحي بن شرف، المنهاج شرح مسلم، ١٦٩/١، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٨٠) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: ما يرجي في كيل الطعام من البركة، ٣٤٢/٣، رقم: ٢٢٣٢، وقم: ٢٢٣٣، وغيرهما، وصحيح البخاري، كتاب البيوع، باب: ما يستحب من الكيل، ٣٧/٣، رقم: ٢١٢٨، وغيرهما، وإسناد ابن ماجة صحيح.

شرائه أو بيعه. (يبارك لكم) لامتثال أمر الشارع بكيله حتى لا يحصل شك أو منازعة وبفضل التسمية عند كيله ولدعائه ﷺ فيها بالبركة في مد المدينة وصاعها. (٨١)

ثانياً: الموازين: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث سُويْدِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: جلبْتُ أَنَا وَمَخْرَفَةُ الْعَبْدِيُّ بَزَّا مِنْ هَجَرَ، فَجَاءَنَا رَسُولُ اللَّهِ فَسَاوَمَنَا سَرَاوِيلَ، جلبْتُ أَنَا وَرَّانٌ يَزِنُ بِالْأَجْرِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ في: يَا وَزَّانُ، زِنْ وَأَرْجِحْ " (٨٢)، قوله: (زن وأرجح) هو بفتح الهمزة وكسر الجيم أي: زِن وأرجح، أي: زِنه راجحاً، هو خطاب منه في لوزان وزن له كما في سببه عن راويه أنه أتى مكة ببز فأتاهم النبي منه عن فاشترى منه سراويل فوزن ثمنه، وثمة وزان يزن بالأجر فقال: "يا وزان زن وأرجح" وفيه الندب إلى إرجاح الوزن وهو الزيادة على القدر قيل فيه فائدتان: الأولى لأنه لاتتحقق براءة الذمة في العدل نفساً إلا بالإرجاح، فيصير قليل الرجحان في طريق الورع، والعدل كالواجب، الثانية: أنه إحسان إلى من له الحق وخياركم أحسنكم الورع، والعدل كالواجب، الثانية: أنه إحسان إلى من له الحق وخياركم أحسنكم قضاءً. (٨٢)، ... إلخ.

1-۲- قياس الأداء، وتصحيح الانحرافات: للمنهج الإسلامي أسسه وقواعده، وإجراءاته المميزة لعملية الرقابة وتقييم الأداء، ولقد طبق هذا المنهج في صور الدولة الإسلامية في مجال المعاملات، والعبادات، وفي الأسواق، والمتاجر،

<sup>(</sup>٨١) مصطفى البغا، في تعليقه على صحيح البخاري، ٢٠٢١/٧٤٩/٢. مرجع سابق.

<sup>(</sup>٨٢) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: الرجحان في الوزن، ٣٣٥/٣، رقم: ٢٢٢١، وصحيح ابن حبان، ٤٨/١١، وآم: ٥١٤٧، قال الأرنؤوط: إسناده حسن، سماكُ بنُ حرب صدوق حسن الحديث. وقد خالف سفيان وهو الثوري - شعبةُ في هذا الحديث في الرواية الآتية فقال: عن سماك، عن مالك أبي صفوان بن عميرة قال: بعت من رسول الله. . . والقول قول سفيان كما قال أبو داود بإثر الحديث (٣٣٣٧).

<sup>(</sup>٨٣) الصنعاني، محمد بن إسماعيل، التنوير شرح لجامع الصغير، تحقيق، محمد إسحاق إبراهيم، ، الناشر: دار السلام بالرياض، ط: الأولى، ٢٠٤٢، ٢٠٢٦، ٤٥٤٨/٣٢٢/٦.

والمصانع، وفي دواوين بيت المال، وحقق المقاصد السامية من عملية الرقابة في الإسلام، والتي تتمثل في التوجيه، والإرشاد، والنصح إلى الخير، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر. (١٨٠)، ولنضرب مثالاً على ذلك من السنة النبوية: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث عبَّادَ بْنَ شُرَحْبيلَ - رَجُلًا مِنْ بَنِي غُبرَ - قالَ: أَصَابَنَا عَامُ مَحْمَصَةٍ، فَأَتَيْتُ الْمَدِينَة، فَأَتَيْتُ حَائِطًا مِنْ حِيطَانِهَا، فَأَخَدْتُ سُنْبُلًا فَفَرَكُتُهُ فَأَكُلتُهُ وَجَعَلْتُهُ فِي كِسَائِي، فَجَاءَ صَاحِبُ الْحَائِط، فَضَرَبَنِي وَأَخَدَ تُويْي، فَأَتَيْتُ النَّبِيَ وَأَخَدُ تُويْي، فَأَتَيْتُ النَّبِي فَأَكُمُ فَأَكُلتُهُ فَا كُلتُهُ فَا مُرَدُّهُ، فَقَالَ لِلرَّجُلِ: "مَا أَطْعَمْتُهُ إِذْ كَانَ جَائِعًا أَوْ سَاغِبًا، وَلَا عَلَّمْتَهُ إِذْ كَانَ جَاهِلًا فَامَرَهُ النَّبِيُ فَي كِسَائِي، فَوَيْهُ، وَأَمَرَ لَهُ بِوَسْقٍ مِنْ طَعَامٍ أَوْ نِصْف وَسْقٍ " (٥٠٠)، قَوْلُهُ: (عَامُ مَحْمَصَةٍ) أَيْ: جُوعٍ وَقَحْطٍ (فَقَرَكُتُهُ) مِنْ فَرَكْتُ السُّنْبُلَ أَفْرُكُهُ مِنْ بَابِ نَصَرَ إِذَا مَحْمَصَةٍ) أَيْ: جُوعٍ وَقَحْطٍ (فَقَرَكُتُهُ) مِنْ فَرَكْتُ السُّنْبُلَ أَفْرُكُهُ مِنْ بَابِ نَصَرَ إِذَا مَحْمَصَةٍ) أَيْ: جُوعٍ وَقَحْطٍ (فَقَرَكُتُهُ) مِنْ فَرَكْتُ السُّنْبُلَ أَفْرُكُهُ مِنْ بَابِ نَصَرَ إِذَا مَعْمَتُهُ مِنَ الرَّاوِي (وَلَا عَلَمْتُهُ) مِنَ الرَّاوِي (وَلَا عَلَمْتُهُ) مِنَ السَّنْبُلَ أَفْرُكُهُ مِنْ بَابِ نَصْرَ إِذَا عَلَمْتُهُ) مِنَ السَّعْلِيمُهُ أَوَّلًا بِأَنَّ لَكَ مَا عَلَمْتُهُ مِنَ الْكَاعُمُهُ إِلْهُ كَانَ جَاهِلًا جَائِعًا فَاللَّائِقُ بِكَ تَعْلِيمُهُ أَوَّلًا بِأَنَّ لَكَ مَا عَلَيْ مَامُهُ وَلَا يَأْنَ لَكَ مَا فَعَلْتَ شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ (بوسْقٍ) مِنْ فَعَلْتَ شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ (بوسْقٍ) بِفَتْحَ أَوْ كَسْرُ فَسُكُونِ. (٢٥)

#### ثانياً: المعايير النوعية:

هي معايير شخصية: كالولاء للمؤسسة والعمل الذي يقوم به، الظهور بمظهر شخصي نظيف في نفسه، ومع الناس. أقول بكل قناعة لا يوجد إنسان تمثلت فيه وبه المعايير النوعية من حيث تفانيه في هداية أمته، وضبط قيمها مثل محمد ، ولذلك أحبه أصحابه وافتدوه بأرواحهم وأموالهم، وفي ذلك أخرج ابن ماجة في سنن من حديث

<sup>(</sup>٨٤) شحاته، حسين حسن، منهج وأساليب الرقابة وتقييم أداء الأفراد.

<sup>(</sup>٨٥) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: من مر على ماشية أو حائط هل يصيب منها ٣٩٧/٣، رقم: ٢٢٩٨. وغيرهما، والحديث صحيح، قاله الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٨٦) السندي، في الحاشية على ابن ماجة ٢٥/٢، رقم: ٢٢٩٨.

وبما تقدم تعلم مشروعيَّة المراقبة، والإشراف على الأسواق المالية المعاصرة من قبل الدولة؛ إذ هي سوق من الأسواق وإن لم تتقيَّد بمكان؛ وذلك أن المقصود الإشراف على ما يجري فيها من معاملات، لا المكان الذي تجري فيه تلك المعاملات. والمقصود من الإشراف عليها ضبْطُ التعامل فيها بما يحقق العدل بين المتعاملين، ويوصل إليهم حقوقهم، وَفْقًا لأحكام الشريعة الإسلامية الغرَّاء؛ إذ "موضوع الحِسبة: إلزام الحقوق، والمعونة على استيفائها"(٨٨٠)... إلخ.

المطلب الخامس: تنمية الرسول الإعمال من خلال أحاديث كتاب التجارات من سنن ابن ماجة

يمكن لنا الحديث عن تنمية الرسول ﷺ للأعمال، وإدارتها من خلال إبراز التشريعات التي ساهمت في نمو أعمال التجارات:

<sup>(</sup>۸۷) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: بيع الخيار . ٣٠٤/٣، رقم: ٢١٨٣، حسن لغيره، وهذا إسناد رجاله ثقات إلا أن أبا الزبير -وهو محمَّد بن مسلم بن تدرُس المكي- مُدلَّس وقد عنعن. ابن جريج: هو عبد الملك بن عبد العزيز ابن جُريج المكي، وقد صرح بالسماع عند الدار قطني والحاكم، وأخرجه المترمذي (١٢٩٣)، قوله: (حمل خبط) الحمل: ما كان على ظهر أو رأس، والخبط اسم من الخبط وهو ضرب الشجر بالعصا ليتناثر ورقها واسم الورق الساقط بفتحتين وهو من علف الإبل.

<sup>(</sup>٨٨) آل سلمان، مبارك بن سلمان، مراقبة الدولة للأسواق المالية المعاصرة، شبكة الألوكة، ١٤١٩/١٢/١٩.

أُولاً: ترك السوق حرة، وعدم التدخل في التسعير: أخرج ابن ماجة في سننه من حديث أَنسِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: غَلَا السِّعْرُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ! قَدْ غَلَا السِّعْرُ، فَسَعِّرُ لَنَا. فَقَالَ: "إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسَعِّرُ

١ -عرّف القاضي البيضاوي السعر بأنه: القيمة التي يشيع البيع عليها في الأسواق، والتسعير: تقدير هذه القيمة (٩١)

٢ - وبيّن ابن القيم حقيقة التسعير، فقال: إنه إلزام بالعدل ومنع عن الظلم،
 وهو يشمل تسعير السلع والأعمال، ويتفق في هذا مع شيخه ابن تيمية رحمه الله (٩٢).

العلماء في حل التسعير ومنعه ما بين محرم، ومجيز، وقد لخص (المناوي في فيض القدير )كلمتهم فقال: وهذا أصل في إيجاب الإمام الأعظم العدل على نفسه، وأفاد أن التسعير حرام، لأنه جعله مظلمة، وبه قال مالك والشافعي، وجوَّزه ربيعة شيخ مالك، وهو مذهب عمر رضي الله عنه، لأن به حفظ نظام الأسعار.

<sup>(</sup>٨٩) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: من كره أن يسعر، ٣١٩/٣، رقم: ٢٢٠٠، والسنن لأبي داود، كتاب: البيوع، باب: في التسعير ٣٢٠/٥، ٣٢٢، وغيرهما، إسناده صحيح. حميد: هو ابن أبي حميد الطويل، وقتادة: هو ابن دعامة السَّدوسي، وثابت: هو ابن أسلم الطويل، وعفان: هو ابن مسلم.

<sup>(</sup>٩٠) انظر المصباح المنير: ٢٧٧/١، وراجع مادة (سعر) في لسان العرب وأساس البلاغة.

<sup>(</sup>٩١) العبادي، عبد السلام، رسائل مفتي زادة نقلاً عن: الملكية في الشريعة، ٢/ ٣٠١.

<sup>(</sup>٩٢) ابن القيم، الطرق الحكمية، ص (٣٨٧)، طبعة محي الدين عبد الحميد.

وقال أبو بكر بن العربي: الحق جواز التسعير، وضبط الأمر على قانون ليس فيه مظلمة لأحد من الطائفين، وما قاله المصطفى على حق، وما فعله حكم، لكن على قوم صحت نياتهم وديانتهم، أما قوم قصدوا أكل مال الناس والتضييق عليهم فباب الله أوسع، وحكمه أمضى. قلت: فيكون الحديث على هذا من العام الذي أريد به الخاص.

وخلاصة الأمر أن ترك التسعير، وضبطه بضوابط الشرع إن ارتفعت الأسعار، وغالى الناس فيها من شأنه أن يشجع التجار على زيادة استثماراتهم، وأعمالهم التجارية من غير خوف ولا وجل، ولا ريب أن هذا باب لتنمية الأعمال من خلال إدارتها بهذه الطريقة.

ثانياً: من التشريعات التي سنّها رسول الله ﷺ لتنمية الأعمال: منع الاحتكار:

يقصد بالاحتكار بصفة عامة، حبس السلعة عن التداول لبيعها بأكثر من السعر المعتاد لتحقيق أقصى ربح ممكن، وينطبق ذلك على كل شيء نافع ويحتاجه الناس. (٩٤)

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث مَعْمَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ نَضْلَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "لَا يُحْتَكِرُ إِلَّا خَاطِئٌ" (٩٥) وفي مسند أحمد من حديث فَرُّوخ مولى عثمان: أن عمر، وهو يومئذ أمير المؤمنين خرج إلى المسجد فرأى طعاماً منثورًا فقال، ما هذا الطعام؟ فقالوا: طعامٌ جلب إلينا، قال بارك الله فيه وفيمن جلبه، قيل: يا أمير

<sup>(</sup>٩٣) المناوي، عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى - مصر، ط: الأولى، ١٣٥٦هـ، بتصرف.

<sup>(</sup>٩٤) شحاته، حسين، الاحتكار ذو النفوذ السياسي في ميزان فقه الاقتصاد الإسلامي، سلسلة بحوث ودراسات في الفكر الاقتصادي الإسلامي، ص: ٦.

<sup>(</sup>٩٥) ابن ماجة، في السنن، كتاب: التجارات، باب: الحكرة والجلب، ٢١٥٤/٢٨٢٣، وغيره، قال الأرنؤوط: حديث صحيح، محمَّد بن إسحاق -وإن كان مدلسًا وقد عنعن- قد توبع.

المؤمنين، فإنه قد احتكر، قال: ومن احتكره؟ قالوا: فَرُّوخ مولى عثمان وفلان مولى عمر، فأرسل إليهما فدعاهما، فقال: ما حملكما على احتكار طعام المسلمين؟ قالا: يا أمير المؤمنين، نشتري بأموالنا ونبيع، فقال عمر: سمعت رسول الله يقول: "من احتكر على المسلمين طعامهم ضربه الله بالإفلاس أو بجذّام"، فقال فرّوخ عند ذلك: يا أمير المؤمنين، أعاهد الله وأعاهدك أن لا أعود في طعام أبداً، وأما مولى عمر فقال: إنما نشتري بأموالنا ونبيع، قال أبو يحيى: فلقد رأيتُ مولى عمر مجذوماً. (٢٠٠)، نخلص من ذلك: إلى أن الاحتكار جريمة تحارب الناس في أقواتهم، والمحتكر ؛كما في الروايات: ملعون، وخاطئ، أضف لذلك أن المحتكر ينم عن شخصية فاسدة، من شأنها لو ترك لها العنان أن تضرب الاقتصاد، وتعطل الإنتاج والتنمية، وتجعل المال دولة بين الأغنياء، وتساهم في تفشي الفقر والبطالة، ومن ثم استحق المحتكر كل هذا الوعيد من الله هي

ثالثاً: من التشريعات التي سنها رسول الله ﷺ لتنمية الأعمال: منع تلقي الركبان: ، وقد سُقت دليل ذلك من السنة في أثناء حديثي عن رقابة النبي ﷺ السوق، ونهيه عن تلقي الأجلاب، وما بعدها. ومفاده: نهى النبي ﷺ عن استغلال جهل المشترى بأسعار السلع في الأسواق نظراً لأنه ليس من أهل المنطقة مثلاً، أو لغير ذلك من الأسباب فقد منع النبي ﷺ تلقى الركبان من أهل البادية قبل وصولهم للسوق لما في

(٩٦) أحمد، في المسند، ٢٢٤/١، رقم: ١٣٥، وغيره، قال الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح، الهيثم بن رافع الطاطري: ثقة، وثقه ابن معين وغيره، و "الطاطري" بطاءين مفتوحتين، وفي الأنساب للسمعاني أن هذه النسبة بمصر والشأم تطلق على من يبيع الكرابيس والثياب البيض. أبو يحيي المكي، وفروخ مولى عثمان: ذكرهما ابن حبان في الثقات. والحديث رواه ابن ماجة ٢: ٥ مختصراً من طريق أبي بكر الحنفي عن الهيثم قال شارحه السندي: "وفي الزوائد: إسناده صحيح ورجاله موثقون". وأشار إليه البخاري في التاريخ الكبير٤/ ٢/ مارحه المندي: "وفي الزوائد: إسناده عن إسحق عن الإمام أحمد. وليس لإنكار الذهبي هذا الحديث وجه.

ذلك من استغلال لجهلهم بالأسعار، ولما فيه من التضييق على أهل الحاضرة. (٩٧٠ و قد عرف الشيرازي تلقي الركبان، بقوله: (هو أن يتلقى القافلة ويخبرهم بكساد ما معهم من متاع ليغبنهم).

وعليه فإن بيع تلقي الركبان: ( هو العقد المبرم ما بين أصحاب البضائع، أو وكلائهم، ومتلقيهم من أهل البلد قبل قدومهم السوق و معرفتهم بالسعر الحقيقي للسلع ).

مشروعية هذ البيع: اختلف أهل العلم في مشروعية هذ البيع في اجتهادات ثلاثة:

الاجتهاد الأول: بيع تلقي الركبان محرم، قال بهذا القول: جمهور أهل العلم. الاجتهاد الثاني: بيع تلقى الركبان مكروه، قال بهذا: الشافعية.

الاجتهاد الثالث: بيع تلقي الركبان صحيح، قال بهذا القول الحنفية. ومحل تفصيل هذا كتب الفقه. لكن إذا نظرنا إلى الاجتهادات الثلاثة، وأدلتهم وجدنا أن أصحاب الاجتهاد الأول هم أكثرهم أدلة، وتحقيقاً لمصالح المسلمين، ذلك أنهم قد جعلوا تلقي الركبان محرماً لما فيه من ضرر بليغ بالسوق، وأهله وأصحاب السلع أيضاً. فالشريعة الإسلامية كلها مصالح، وهي شريعة: وقائية، وعلاجية، أساليبها الوقائية سهلة التطبيق والفهم، والعلاجية قاسية على من خالف أوامر الشرع بالردع الشديد لمن تحدثه نفسه بمخالفتها. (٨٨)

رابعا: من التشريعات التي سنها رسول الله ﷺ لتنمية الأعمال: منع بيع حاضر لباد إلا بشروط:

<sup>(</sup>٩٧) عزام، عبد العزيز محمد، فقه المعاملات، الناشر: مكتب الرسالة الدولية للطباعة والكمبيوتر، الطبعة: ٥٨/١.

<sup>(</sup>٩٨) مسلم اليوسف، بيع تلقي الركبان في الفقه الإسلامي، شبكة مشكاة الإسلامية، بتصرف.

أخرج ابن ماجة في سننه من حديث جَايِر: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لا يَبِيعُ حَاضِرٌ لِبَادٍ، دَعُوا النَّاسَ يَرْزُقُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ مِنْ بَعْضٍ» وعند البخاري ومسلم من حديث أَيِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: لَا يُتَلَقَّى الرُّكْبَانُ لِبَيْع، وَلَا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْضٍ، وَلَا تَنَاجَشُوا، وَلَا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلَا تُصَرُّوا الْإِيلَ وَالْغَنَمَ، فَمَن ابْتَاعَهَا بَعْدَ ذَلِكَ فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْلُبَهَا، فَإِنْ رَضِيَهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ سَخِطَهَا رَدَّهَا وَصَاعًا مِنْ تَمْر " (٩٩)، وفي هذا تحجيم لأعمال السمسرة غير المجدية إلا إذا وضحت الأسعار طبقاً للعرض والطلب، وكذا تتضمن تحريم بيع الحاضر للبادي، وبه قال الشافعي والأكثرون، قال النووي: قال أصحابنا: والمراد به أن يقدم غريب من البادية، أو من بلد آخر بمتاع تعم الحاجة إليه ليبيعه بسعر يومه، فيقول البلدي: اتركه عندى لأبيعه على التدريج بأعلى. قال أصحابنا: وإنما يحرم بهذه الشروط، وبشرط أن يكون عالمًا بالنهي، فلو لم يعلم النهي، أو كان المتاع مما لا يحتاج في البلد، ولا يؤثر فيه لقلة ذلك المجلوب لم يحرم، ولو خالف، وباع الحاضر للبادي، صح البيع مع التحريم هذا مذهبنا، وبه قال جماعة من المالكية، وغيرهم، وقال بعض المالكية: يفسخ البيع ما لم يفت، وقال عطاء، ومجاهد وأبو حنيفة: يجوز بيع الحاضر للبادى مطلقا لحديث الدين النصيحة، وحديث النهى عن بيع الحاضر للبادي منسوخ. وذهب بعضهم إلى أن النهى عنه بمعنى الإرشاد دون الإيجاب. (١٠٠٠) نعم كل هذه الاجتهادات الفقهية هي من باب تحرى الدقة في المنع أو الحل، لتربية الوازع الديني لدى التاجر

<sup>(</sup>۹۹) ابن ماجة، في السنن، كتاب التجارات، باب: النهي أن يبيع حاضر لباد، ٣٠١/٣، ٢١٧٨، والبخاري، في صحيحه، كتاب البيوع، باب: النهي عن تلقي الركبان وأن بيعه مردود، ٢١٦٢/٧٢/٣، ومسلم، في صحيحه، كتاب البيوع، باب: تحريم بيع الرجل على بيع أخيه ١١٥٧/٣، رقم: ١٥١٥، وباب: تحريم بيع الحاضر لبادي، رقم: ١٥١٠.

<sup>(</sup>١٠٠) النووي، المنهاج شرح مسلم ابن الحجاج، ١٦٥ /١٠.

ورجل الأعمال المسلم فلا ينطلق إلا من مبدأ شرعي إفعل ولا تفعل، أضف لذلك أن في هذا رسالة إلى كل تاجر ومستثمر إلى الاطمئنان على رأس ماله فليست الأزمة في أيدي البشر يصرفونها طبقاً لشهواتهم ورغباتهم، وإنما الأمور تسير في إطار الحل والحرمة، ومن ثم فهذا دافع لتنمية الأعمال.

خامساً: من التشريعات التي سنها النبي ﷺ لتنمية الأعمال وإدارتها: رقابته على السوق من خلال مهنة المحتسب:

سبق وتحدثت عن تجول رسول الله ﴿ في سوق المدينة ومراقبتها، ووضعه يده الشريفة في صبرة طعام فوجد به بلالاً، فهو ﴿ أول من مارس الحسبة. علماً بأن الأمثلة على ذلك كثيرة منها ما أخرجه البخاري في صحيحه من حديث عبد الله بن عمر قال: (رَأَيْتُ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ الطَّعَامَ مُجَازَفَةً، يُضْرَبُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ أَنْ يَبِيعُوهُ حَتَّى يُؤُوُّوهُ إِلَى رِحَالِهِمْ ﴾ (١٠١)

الاحتساب في اللغة: الاحتساب طلب الأجر، والاسم الحسبة بالكسر، وهو الأجر، واحتسب فيه احتسابًا، والحسبة كما جاء في (لسان العرب) الحسبة: مصدر احتسابك الأجر على الله، تقول: فعلته حسبة. (١٠٢)

وصور احتسابه ﷺ في الأسواق، وغيرها كثيرة، وهذه مجرد أمثلة، ولا نستغرب قيامه ﷺ بهذا العمل بنفسه؛ فقد كان ﷺ في مدينته النبوية يتولى جميع ما يتعلق بولاة الأمور، ويولي الأماكن البعيدة عنه بعض الصحابة، كما عرفنا من قبل توليته لعمر على سوق المدينة، ولسعيد بن العاص على سوق مكة، كما ولى على مكة أيضًا

<sup>(</sup>١٠١) البخاري، في صحيحه، كتاب: البيوع، باب: ما يذكر في بيع الطعام والحكرة ٣/٨٦، رقم: ٢١٣١.

<sup>(</sup>١٠٢) الحسبة، المؤلف: مناهج جامعة المدينة المنورة، الناشر، جامعة المدينة العالمية، ص: ٩، بتصرف.

عتاب بن أسيد، وعلى الطائف عثمان بن العاص، وعلى قرى عرينة خالد بن سعيد، وبعث عليًّا ومعادًّا إلى اليمن. (١٠٣)

السؤال الذي يطرح نفسه، لماذا مارس النبي الحسبة، وعين أصحابه على أسواق مكة والمدينة والطائف، واليمن، وغيرهم ؟ أعتقد أن ترك الناس هملاً بلا موجه، عالم بما يفعل، آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر، مراقباً كل أنواع البيوع المحرمة، هذا الموجه قد يكون جهازاً حكومياً ممثلاً في شخص رسول الله ، أو أفراداً كالمحتسب، من شأنه أن يعيق أي عملية للنماء والازدهار، ويسد قنوات الاقتصاد، بالاحتكار، وبيع النجش، والغش في البيع والشراء... إلخ.

سادساً: من التشريعات التي سنها رسول الله ﷺ لتنمية الأعمال وإدارتها: منع الغش في البيوع:

معنى الغش: الغِشُّ: نقيض النصح، وهو مأخوذ من الغشش المشرب الكير (١٠٤)

وغشه يغشه غشا لم يمحضه النصح، وأظهر له خلاف ما أضمره، وهو بعينه، عدم الإمحاض في النصيحة كغششه تغشيشاً، وهو مبالغة في الغش. والغش: الغلق والحقد (١٠٥٠) سبق وتحدثت عن الغش في حديث: " من غش فليس منا "، (من غش) خدع في أي أمر من الأمور الدينية أو الدنيوية لأي عبد مؤمن أو كافر ولذا أطلقه ولم يقل "غشنا" كغيره. (فليس منا) تكرر مثل هذا اللفظ والمراد الإخبار أن الغاش ليس من

<sup>(</sup>۱۰۳) الحسبة، ص: ٥٣، مرجع سابق.

<sup>(</sup>۱۰٤) ابن منظور، لسان العرب، ۳۲۳/٦.

<sup>(</sup>۱۰۵) الزبيدي، مرتضى، تاج العروس، ۲۸۹/۱۷، ۲۹۰ ، بتصرف.

أهل صفة الإيمان، فإن صفتهم التناصح في الدين، قال الطيبي: لم يرد نفيه عن الإسلام بل نفى خلقه عن أخلاق المسلمين. (١٠٦)

ومن هنا نجد أن الغش من أخطر الأمراض على الأمة بعمومه، وفي مجالاته كلها، ولذا توجب على الأمة، وعلى الدولة وضع النظم، والأطر الكفيلة بتحييده وصولاً إلى منعه. . . . . . . . . . . . . . . . . إلى آخر ذلك من التشريعات التي سنها رسول الله لتنمية الأعمال وإدارتها في طور التطبيق العملي من رسول الله لل للشريعة، وإنزالها على أحداث التاريخ في الإطار الزماني والمكاني والاجتماعي الاقتصادي المتغير المتطور. والحمد لله رب العالمين.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، ما طلت شمس وقمر، واتصلت عين بنظر، وأذن بخبر.

أما ىعد

والخاتمة ؛ وقد تناولت فيها:

١ -النتائج

٢ -التوصيات

٣ -الفهارس

<sup>(</sup>١٠٦) الصنعاني، محمد بن إسماعيل، التنوير شرح الجامع الصغير، ٣٢٥/١٠، ٣٢٥، مرجع سابق.

# أولاً: النتائج

ا دارة الأعمال عملية عالمية لتنظيم الناس والموارد بكفاءة، وذلك لتوجيه الأنشطة نحو أهداف وغايات مشتركة.

٢ - لم تكن إدارة الأعمال في عهد رسول الله ﷺ بهذا الشكل الأكاديمي المعروف الآن ؛ ولكن النبي ﷺ قد مارس إدارة الأعمال كما لن ولم يمارسها أحد، فهو مؤيد بوحي ربه ﷺ، يقول (مايكل هارت) في كتابه "مائة رجل في التاريخ": إن اختياري محمداً، ليكون الأول في أهم وأعظم رجال التاريخ، قد يدهش القراء، ولكنه الرجل الوحيد في التاريخ كله الذي نجح أعلى نجاح على المستويين: الديني والدنيوي. (١٠٠٠)

٣ - النبي ه مارس العمليات الإدارية الأربع المتفق عليها (التخطيط - التنظيم - التوجيه - الرقابة) وطبقها، واقعاً ملموساً.

٤ - قام الإسلام على تنظيم أمور الناس ومعايشهم بما يصلحهم في الدنيا والآخرة، ومن ثم فلن تنتهي هذه الأمة حتى ينتهي هذا الدين، ولن ينتهي هذا الدين إلى يوم القيامة.

حاجة الناس إلى التوجيه والرقابة على أعمالهم وحياتهم بالوعظ،
 والتحبيب في هذا المنهج، والحسم أحياناً.

٦ - الإداري الناجح هو من يملك الفكر والرؤية، ويشرك الآخرين في تنفيذ خطته.

(١٠٧) أقوال علماء ومشاهير الغرب عن رسول الله ﷺ، رابطة شباب النهضة، مدونة خالد صالح.

\_

- النظرية والتطبيق وجدنا أن التطبيق كان يمشي في جانب الشرع، ويستضئ بنوره، فتقدمت الأمة، لأن (الكتاب والسنة) بالنسبة للأمة لم يكونا نصوصاً تتلى، فحسب بل منهج حياة جاء ليصلح الدنيا.
- ٨ السنة النبوية صنعت نموذجاً اقتصادياً يقوم على الحلال الطيب، ويعلي
   من قيمة الفرد لا المادة.
- ٩ الإسلام دين شامل يشمل جميع مناحي الحياة، فلم يوجد يوماً خصومة مع العلم أو مع أي قضية مستجدة، فهو دائماً يستوعب المستجدات "(سننريهم آياتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ)"٥٣: فصلت"... إلى آخر ذلك.
  ثانباً: التوصيات
- ا أوصي بتناول كتب وأبواب المصنفات في السنة كالبخاري ومسلم وأبوداود، وباقي كتب السنة )في الموضوعات البحثية في: الجامعات، والمؤتمرات، وورش العمل، والندوات، مثل: (المعايير التجارية في السنة النبوية من خلال كتاب البيوع من صحيح البخاري)، حقيقة، هذه الطريقة تحفل بغزارة المادة، وعدم تشتت الباحث، واكتشاف الجديد من خلال أحاديث قد لا يقف عليها الباحث إلا بهذه الطريقة.
- ٢ طرح موضوعات في العلوم المختلفة مع ربطها بالسنة من خلال طرحها عبر المواقع الالكترونية، ليشترك فيها من كل تخصص أهله فيطرح صاحب النظرية العلمية رأيه ثم يطلب رأي المتخصص في الشرع فكل يدلي بدلوه فيتم العمل على أكمل وجه، فيوضع كنظرية قابلة للتنفيذ.

## ثالثاً: ثبت المراجع

- [۱] إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، /الناشر: دار الدعوة.
- [۲] ابن القيم، محمد بن أيوب، الطرق الحكمية، ص (٣٨٧)، طبعة محي الدين عبدالحميد.
- [٣] ابن حبان، الصحيح، ترتيب (ابن بلبان) تحقيق: الأرنؤوط: الناشر: مؤسسة الرسالة، ط: الأولى، ١٤٠٨م.
- [3] ابن حنبل، أحمد، المسند، المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، ط: الأولى، ١٤٢١ه ٢٠٠١م.
- [0] ابن ماجة، السنن، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: دار الرسالة العالمية الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ه، ٢٠٠٩م.
- [7] أبو داود، السنن، المحقق: شعّيب الأرنؤوط محَمَّد كامِل قره بللي، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ه ٢٠٠٩م.
- [V] أبو ياسر المغربي، موقف الإسلام من الرقية مبدأ التحفيز ملتقى أهل الحديث.
  - [٨] إدارة الأعمال، جمعية اقرأ للتوجيه الدراسي فلسطين.
- [9] أقوال علماء ومشاهير الغرب عن رسول الله ، رابطة شباب النهضة، مدونة خالد صالح.

- [10] الألباني، محمد ناصر الدين، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة الناشر: دار المعارف، الرياض المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- [11] بامخرمة، أحمد محمد، التخطيط الإداري من المنظور الإسلامي النبوي، نشر في: ثقافة وأدب أغسطس ٢٠١٣م.
- [۱۲] البخاري، محمد بن إسماعيل، الصحيح، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبدالباقي) الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
- [١٣] الترمذي، السنن، تحقيق، الشيخ /أحمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: مطبعة عيسى البابي، مصر، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م.
- [12] جاهين، محمد، المقدمة إلى إدارة الأعمال، جامعة أم القرى، قسم الاقتصاد الإسلامي.
- [10] جاهين، محمد، الوظائف والأنشطة المهمة لإدارة الأعمال، جامعة أم القرى، قسم الاقتصاد الإسلامي.
- [١٦] الحاكم، محمد بن عبد الله، المستدرك، ط/ دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
  - [١٧] الحسبة، مناهج جامعة المدينة المنورة، الناشر، جامعة المدينة العالمية.
- [۱۸] الحسين شواط، حجية السنة وتاريخها، الناشر: الجامعة الأمريكية العالمية، كلية الحديث الشريف. الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
  - [١٩] حسين حسن شحاته، منهج وأساليب الرقابة وتقييم أداء الأفراد.

- [٢٠] حسين شحته، الاحتكار ذو النفوذ السياسي في ميزان فقه الاقتصاد الإسلامي، سلسلة بحوث ودراسات في الفكر الاقتصادي الإسلامي.
- [۲۱] خليل بن محمد المطيري العربي، الفرائد على مجمع الزوائد «ترجمة الرواة الذين لم يعرفهم الحافظ الهيثمي "الناشر: دار الإمام البخاري، الدوحة قطر، ط: الأولى، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- [۲۲] الذهبي،: لمحمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة (المتوفى: ٧٤٨هـ)، المحقق: محمد عوامة أحمد محمد نمر الخطيب، الناشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية مؤسسة علوم القرآن، جدة، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- [٢٣] رينهارت دُوزي، (المتوفى: ١٣٠٠هـ) تكملة المعاجم العربية، نقله إلى العربية وعلق عليه: محمَّد سليم النعيمي، جمال الخياط، الناشر: وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، الطبعة: الأولى، من ١٩٧٩ ٢٠٠٠.
- [۲٤] الزبيدي، محمد بن مرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية، ، الناشر: دار الهداية.
- [۲۵] الزمخشري، محمود بن عمر، تخريج الأحاديث والآثار الواقعة في تفسير الكشاف، دار النشر/دار ابن خزيمة -الرياض ١٤١٤هـ.
- [۲٦] السندي، حاشية السندي على ابن ماجة، الناشر: دار الجيل بيروت، بدون طبعة ٢٨/٢، قم: ٢٢٣٣.
- [۲۷] الشريف، محمد موسي، التدريب وأهميته في العمل الإسلامي، ط/دار الأندلس الخضراء، ط/٤، ١٤٢٤هـ.

- [۲۸] الصنعاني، محمد بن إسماعيل، التنوير شرح لجامع الصغير، تحقيق، محمد إسحاق إبراهيم، ، الناشر: دار السلام بالرياض، ط: الأولى، ١٤٣٢هـ.
- [٢٩] الضحيان عبد الرحمن بن إبراهيم، الإدارة والحكم في الإسلام، الفكر والتطبيق، المملكة العربية السعودية أبها، الطبعة/ الثالثة ١٤١١هـ، ١٩٩١م.
- [٣٠] الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب الشامي، أبو القاسم (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المعجم الكبير المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، دار النشر: مكتبة ابن تيمية القاهرة، ط: الثانية.
- [٣١] الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن، المحقق: أحمد محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م.
  - [٣٢] العبادي، عبد السلام، رسائل مفتى زادة نقلاً عن: الملكية في الشريعة.
- [٣٣] عبد الدائم الكحيل، العلاقات الطيبة تزيد الإنتاج والعمل، موقع الكحيل للإعجاز العلمي.
- [٣٤] عبد الكريم بكار، حول التربية والتعليم، نشر دار المسلم للنشر والتوزيع. الرياض. ط: ١، ١٤٢٠هـ.
- [٣٥] مبادئ إدارة الأعمال، التدريب المهني والتقني المملكة العربية السعودية، ط/١٤٢٩هـ.
- [٣٦] مبارك بن سليمان، آل سلمان، مراقبة الدولة للأسواق المالية المعاصرة، شبكة الألوكة، ١٤١٩/١٢/١٩.
  - [٣٧] محمد بن منظور، لسان العرب، بيروت، المجلد الثالث.

- [٣٨] محمود عمارة التسول مرض اجتماعي يصيب النشاط الاقتصادي، مجلة الوعي الإسلامي، مجلة شهرية كويتية تصدرها وزارة الأوقاف، العدد/٥٣٢، بتاريخ/ ٢٠١٠/٩/٣
- [٣٩] المزجاجي، أحمد بن دواد، الإدارة الاسلامية: المفهوم والخصائص، مجلة جامعة الملك عبد العزيز: الاقتصاد والادارة، المجلد١٢، العدد٢، ١٩٩٨م.
- [٠٤] مسلم اليوسف، بيع تلقي الركبان في الفقه الإسلامي، شبكة مشكاة الإسلامية.
- [13] المطيري، حزام بن ماطر، الإدارة الإسلامية: المنهج والممارسة، الرياض: مطابع الفرزدق، توزيع دار الندوة العالمية للشباب الإسلامي، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- [٤٢] مفهوم الإدارة في الإسلام، شبكة: ستار تايمز، الالكترونية، أرشيف شؤن قانونية.
- [٤٣] مفهوم العلاقات الإنسانية ، جامعة أم القرى ، مقالة تابعة لعمادة تقنية المعلومات ٢٠١٤.
- [٤٤] المُناوي، عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، الناشر: المكتبة التجارية الكبري مصر، ط: ١٣٥٦هـ.
- [83] الموسومي، عبد الستار كريم، هوية الدولة واستراتيجيتها في مدينة رسول الله ﷺ، شبكة الألوكة ١٤٣٤/١٢/٢١هـ.
  - [٤٦] ناديا مظفر سلطان، البكور والبركة، رابطة أدباء الشام ٢٣/١٠/ ٢٠١٠م.
- [٤٧] النسائي، محمد بن عبد الرحمن، السنن، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦ ١٩٨٦م.

- [٤٨] النووي، يحي بن زكريا، المنهاج شرح مسلم بن الحجاج، ط: دار إحياء التراث العربي بيروت، ط: الثانية، ١٣٩٢هـ.
- [89] النيسابوري، مسلم بن الحجاج، الصحيح، تحقيق / محمد فؤاد عبد الباقي، ط/ دار إحياء التراث العربي بيروت.
- [00] الهيثمي، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد المحقق: حسام الدين القدسي، نشر: مكتبة القدسي، القاهرة، عام: ١٤١٤ هـ، ١٩٩٤م.

والحمد لله الذي بنعمته تمم الصالحات، اللهم إن كان من توفيق فمنك، وإن كان من تقصير فمن نفسى ومن الشيطان.

في النهاية لا يسعني إلا أن أتقدم بخالص الشكر والتقدير لجامعة طيبة بالمدينة المنورة على ساكنها أفضل الصلاة وأتم التسليم، على تشجيعها البحث العلمي كاستراتيجية أكاديمية تهدف إلى الرقي والتقدم بالمجتمع، وكل من مد لي العون في إتمام هذا البحث، وكذا الشكر موصول لمجلة جامعة القصيم فرع اللغة العربية الإنسانية على اهتمامها بنشر هذا البحث، فقد وفق الله تعالى لإتمام هذا البحث ((المنهاج النبوي في إدارة الأعمال وتنميتها -من خلال كتاب التجارات من سنن ابن ماجة - دراسة مقارنة))، سائلاً المولى -جل وعلا – أن يتقبله مني، ويجعله في ميزان حسناتي، وحسنات والديّ، وزوجتي، وبناتي، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

## The prophetic tradition in business management and development- revisiting the book of trade in Sunan Ibn Majah- A comparative study

#### Dr. Mohamed Ismail Mohamed Al-Deehi

Assistant professor of Islamic Studies
Department of Islamic and Qur'anic studies
College of Sciences and Humanities - Al Ula, Taibah University
Lecturer in Hadith and Hadith Sciences
Colleges of Foundations of Religion, Al Azhar University - Cairo

**Abstract.** The study aims at showing that the prophet (PBUH) prepared humans for relying on the Islamic faith on doing business. It also shows that the prophet practiced administration and business management, and that he taught these practices to the companions in a creative way implementing handson experiences. The study also shows that the revered Books of the Sunnah- like that of Imam Bukhari, Muslim, Ibn Majah, among others- cared for compiling prophetic traditions on business as shown in the book of trade in Sunan Ibn Majah.

The characteristics of the prophetic tradition in business management as shown in the study include: releasing the Muslim mind from the dominance of the West, and the concordance of the sunnah with each human development over the ages. The comprehensiveness of the prophetic tradition is shown in handling different types of business and business development through banning monopoly, implementing control on markets among others.

The study employs the descriptive analytical approach along with the comparative approach. The results of the study showed that business management is a global process for organizing peoples' lives and resources, and that the prophetic tradition in business management was not as it is academically known today, nevertheless it was so particular as no other person did.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ١٣٦٣ - ١٤١٥، (رجب ١٤٣٧ه/ إبريل ٢٠١٦)

# الخطاب السياسي للدولة الفاطمية تجاه الزعامات المحلية الشامية المعارضة من خلال رسائل العَميدي (ت سنة ٣٣٤هـ/٢٠٢م)

#### د. خلود بنت محمد بن عايد الأحمدي أستاذ التاريخ الإسلامي المساعد: بجامعة طيبة

ملخص البحث. تحدف هذه الدراسة إلى تلمس ورصد الإفادات التاريخية والمعلومات الوثائقية التي تضمنتها بعض رسائل العَميدي، مما صدر عن بلاط الخليفة الفاطمي، إبان تولي العَميدي لوظائفه الديوانية في مطلع القرن الخامس الهجري / الحادي عشر الميلادي، ووجهت إلى عدد من المتغلبين على الأطراف ببلاد الشام، في محاولة لثنيهم عن الخروج والاستقلال بما في أيديهم، ومعارضة هذه البيانات والإفادات بمصادر تلك الحقبة، مع ما لرسائل العميدي من مزية المعاصرة والمشاهدة والقرب من هذه الأحداث. ومن ثم توظيفها في دراسة التاريخ.

إن هذه الرسائل الفريدة التي تنشر لأول مرة ولم ترد في أي مصدر آخر تظهر نظرة الدولة الفاطمية إلى حركات الزعماء الشاميين الخارجين على سلطتها، وتبين طريقة تعامل الدولة الفاطمية مع المعارضين لها، وما بذله الخليفة في سبيل ذلك من مراسلة واستمالة وتقرير بالإمارة لبعضهم، والإكرام بالخلع والعطايا والإقطاعات، ثم ما اتخذته الدولة حيالهم بإرسال الحملات العسكرية عندما استفحل أمرهم. كما تتناول هذه الرسائل تاريخاً للأحداث الواقعة في الجناح الشامي من دولة الفاطميين، وما تركته هذه الحروب والوقائع من تدمير للمباني وتحجير للأهالي والسكان وانعدام للأمن وانقطاع للسبل والطرق.

وخلصت الدراسة إلى تقرير أهمية رسائل العَميدي وقيمتها التاريخية، من كونما توفر مادة أولية غاية في الأهمية عن العلاقات السياسية التي جمعت بين خلفاء الفاطميين وبعض زعماء القبائل الشامية، بما يساعد في دراسة التاريخ السياسي والاجتماعي لبلاد الشام في مطلع القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي. الكلمات الدالة: الخطاب السياسي، الدولة الفاطمية في بلاد الشام، القبائل الشامية، التحالف القبلي الثلاثي، رسائل العَميدي.

#### مدخل

دخل أدب الرسائل منذ مطلع العصر العباسي إلى جانب الفنون النثرية الأخرى المعهودة، وتوالى تطوره فيما بعد بظهور طبقة من الكتاب البلغاء ممن كانوا يتولّون كتابة الرسائل الديوانية في دواوين الدولة، مستفيدين مما يلاقونه من حظوة ومكانة عند الخلفاء ونوابهم وأرباب الدولة (۱۱)، ونشأ ـ إلى جانب الرسائل الديوانية «الرسمية» ـ قسم آخر يسمى الرسائل الإخوانية، تتضمن تصوير عواطف الكُتّاب ومشاعرهم في موضوعات مختلفة ومتنوعة، في: المديح والهجاء والرثاء والعتاب والاعتذار والاستعطاف والتهنئة والاستمناح إلى غير ذلك من الموضوعات التي يرتبط بها هؤلاء الأفراد بمجالهم الاجتماعي. وكان الشعر في العهود السابقة على عصر بني العباس يؤدي هذا الدور منفرداً، حتى ظهر هذا النوع الأدبي المنثور فنما نمواً سريعاً وأخذ موقعه إلى جانب فنون النثر الأخرى، وطارت شهرة كُتّابه في الآفاق، وأصبحت نصوصهم ورسائلهم مجالاً للاستشهاد والنقل والانتساخ والتضمين (۱۲).

لقد وصلتنا من هذه الرسائل - بشقيها الديواني والإخواني - مجاميع متعددة لعدد من الكتاب، ينتمون إلى عصور مختلفة وأصقاع مختلفة من الدولة، أمثال: الوزير البويهي ابن العميد (ت 778ه/ 94هم)، وأبي إسحاق الصّابي (ت 74هه/ 94هم)، وأبي القاسم عبد العزيز بن 94هم)، والصّاحب بن عَبّاد (ت 94هه/ 94هم)، وأبي القاسم عبد العزيز بن يوسف الشيرازي (ت 74هه/ 94هم)، والقاضي الفاضل عبد الرحيم البيساني (ت 94هه/ 94هم) وغيرهم من أعيان الكتاب.

(١) انظر حول تطور هذا النوع الأدبي: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي «العصر العباسي الأول»، ص ٤٦٥ ـ ٤٦٨

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٤٩١ وما بعدها.

وإذا كانت أهمية الرسائل (الرسمية والشخصية) معلومة في جانبها الفني: الأدبي والبلاغي، لا تحتاج إلى بيان وشرح، فإن لها قيمة أخرى تتمثل في كونها مادة وثائقية عن العصر الذي كُتبت فيه، فهي، إن كانت ديوانية، تسجل وتصور بوضوح النواحي الاقتصادية والسياسية والعسكرية والعمرانية والنظم الإدارية في الدول وبلاط الخلفاء والحكام، وكيفية تسيير الأمور، وما توليه الدولة من عناية وتقدِّمُه على غيره من مهمات الأسباب، وهي أيضاً إن كانت إخوانية وشخصية تكشف جوانب مغفلة من الحياة الاجتماعية والثقافية في مجتمع تلك العصور، وتعكس بتفاوت في المصداقية العجلاقات الاجتماعية الناظمة بين أفراد المجتمع، وعلاقتهم بالسلطة الحاكمة، وبعض ملامح الحياة اليومية وطرائق العيش والاسترزاق والعادات والتقاليد والألبسة والأغذية والأدوية إلى غير ذلك مما كان يُعتنى به ويُتطلَّب.

وتتجاوز قيمتها أيضاً كل ذلك بما تتضمنه من إفادات جغرافية وتاريخية رافدة للمصادر التاريخية المباشرة، فالرسائل الديوانية الصادرة من ديوان الدولة تعبر عن وجهة نظر مؤسسة الحكم تجاه الأحداث والوقائع، وكيفية التعامل معها، وهي تنقل هذه الأحداث وتصورها بدرجة كبيرة من المصداقية لما قد ينبني عليها من نتائج، وتكشف عن مدى قوة الأحداث بمقدار اعتناء الحاكم واهتمامه بمعالجة الطوارئ من الأمور، وتكشف أيضاً عن الفكر السياسي الذي تنتهجه الدولة ومدى ارتباطه بالدين (كما يظهر من رسائل العَميدي فيما يلي)، وتُظهر حالة الدولة (قوة أو ضعفاً) من خلال لغة الخطاب والتعابير الواردة فيه.

وتتضمن الرسائل أيضاً مادة ثرية عن تراجم الأعلام والشخصيات البارزة في السياسة والعلم، ويمكن تقدير مكانة بعضهم من خلال الأوصاف التي تطلق عليهم، برغم ما قد يظهر فيها من نزعة عاطفية في حالتي المدح والذم.

تركز هذه الدراسة على الخطاب السياسي الفاطمي تجاه الزعامات المحلية المعارضة في بلاد الشام من خلال رسائل أبي سعد العَميدي، من خلال عرض وتحليل أربع رسائل من رسائله، تتصل بما وقع في الشام من محاولة بعض زعماء القبائل الخروج على الفاطميين والاستقلال بما في أيديهم من النواحي، في مطلع القرن الخامس الهجري.

#### التعريف بالعَميدي (صاحب الرسائل)

يعدُّ أبو سعد الكاتب محمد بن أحمد بن محمد العَميدي (ت ٤٣٣هـ/ ١٠٤٢م)، أحد الكُتَّاب المشهورين في مصر زمن الدولة الفاطمية، وصفه ياقوت بأنه «أديب نحوي لغوي مصنف» (ت)، وشاعر (ف)، سكن مصر، إذ يرجّع أنه من أصول خراسانية، وأنه من أحفاد أبي الفضل بن العَميد (ت ٣٦٠هـ/ ٩٧٠م) وزير ركن الدولة ابن بويه (ف)، وتولى العديد من الوظائف الديوانية البارزة، فترأس ديوان الترتيب (٢٠) في عَهْد الخليفة الظاهر (حكم ٤١١ - ٤٢٧هـ/ ١٠٢٠م)، وعزل

<sup>(</sup>٣) ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج٥، ص ١٤٥، الزركلي، الأعلام، ج٥، ص ٣١٤

<sup>(</sup>٤) رجح محقق الرسائل أن الأشعار الواردة في كتابه ربما هي من نظمه لانعدام وجودها في المصادر والمجاميع الشعرية. العميدي، رسائل العميدي، مقدمة المحقق ص (ف)

<sup>(</sup>٥) الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٤، ص٤٦٢.

<sup>(</sup>٦) اجتهد الدكتور إحسان ذنون (محقق الرسائل) في بيان طبيعة هذه الوظيفة التي لم يعتن أحد بدراستها من قبل، وخلص إلى أن ديوان الترتيب من الدواوين المهمة في النظام الإداري الفاطمي، وأن مهمة متوليه تقارب مهمة صاحب الخبر، وربما جمعت خطة الترتيب والبريد لمتولٍ واحد، وله أصحاب ترتيب في الولايات والأقاليم ينقلون له الأخبار والأحداث، ولأهمية هذا الديوان فقد ارتبط متوليه مباشرة بشخص الخليفة في التعيين والعزل، بما يعني علو مكانة من يتولاها في الهيكل الإداري عند الخليفة توفر له مزية رؤية الخليفة والاجتماع به . وربما تقديم المشورة للخليفة . وما يتبع ذلك من مخصصات مالية جزيلة وجاه وتقدم في الدولة، تثير طمع وغيرة الحسّاد. انظر العميدي: مقدمة المحقق ص (ه . ح)

عن هذه الوظيفة سنة ٤١٣هـ/ ١٠٢٢م، ثم وُلّي ديوان الإنشاء في سنة ٤٣٢هـ/ ١٠٤٠م عوضاً عن ابن خيران الكاتب في عَهْد الخليفة المستنصر (٤٢٧ - ٤٨٧هـ/ ١٠٣٥ م عوضاً عن ابن خيران الكاتب في عَهْد الخليفة المستنصر (٤٢٧ - ٤٨٧هـ/ ١٠٣٥ م) الكتاب، وهي وظيفة عالية الرتبة يتولاها الطبقة المتقدمة من بلغاء الكتاب، وكانت تلي رتبة الوزارة من حيث المكانة والمنزلة في العهد الفاطمي (١٠٤٨م ولم يستمر فيها طويلاً إذ توفي سنة ٤٣٣هـ/ ١٠٤٢م (٩٠).

ويذكر العَميدي في إحدى رسائله أنه تولى للخليفة الظاهر وظيفة أخرى على درجة من الأهمية، وهي صاحب خريطة، وأنه كان يجالس الخليفة، ولم يقبل بأن يتولى وظيفة المحتسب لكونها أقل رتبة من الوظائف التي تقلدها (۱۱)، وأقل رتبة من وظيفة صاحب الخريطة، الذي يقوم بحمل أوراق العَرْض من الديوان بالحضرة في

<sup>(</sup>٧) ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج٥، ص١٤٥، الزركلي، الأعلام ج٥، ص ٣١٤. ولكن المقريزي يذكر وفاة ابن خيران الكاتب في سنة ٢٠١٤ه. ويذكر في موضع آخر أن الذي تولى ديوان الإنشاء عوضاً عن ابن خيران هو بدر الدولة أبو الفتوح موسى بن الحسن. انظر: المقريزي، اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا، ج٢، ص ٩٢، ١٢٨، وانظر عن ديوان الإنشاء في عهد الفاطميين وتطوره ووظائفه: الحباشنة، ديوان الإنشاء الفاطمي بمصر وجهوده الكتابية ص ١٥٧

<sup>(</sup>٨) الحباشنة، ديوان الإنشاء الفاطمي، ص ٧٥

<sup>(</sup>٩) ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج٥، ص ١٤٥، القفطي، إنباه الرواة على أنباه النحاة، ج٣، ص٤٦ (وفيه: توفي ٤٤هـ!!) ؛ ابن الساعي، الدرّ الثمين في أسماء المصنفين، ج١، ص ١٠٩ الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٢، ص ٢٥؛ القلقشندي، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ج١، ص ٢٩٠ المقريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ج٤، ص ١٠٥؛ ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، ج٧، ص٣٣٠؛ السيوطي، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ج١، ص٤٤؛ الزركلي، الأعلام ج٥، ص ٢١٤

<sup>(</sup>١٠) الأحمدي، خلود، القاهرة عاصمة الخلافة الفاطمية / دراسة في الحياة الاجتماعية، ص١٠٨.

رَكْبِ الجيش، كما يحمل صاحبها بعض الأموال لتوزيعها ـ بأمر الخليفة ـ على مَن يطلبون الإنعام من الخليفة أثناء خروجه (١١١).

ونلمس من رسائله اتصاله بشخصيات سياسية وإدارية وأدبية في أقاليم الدولة الإسلامية، منهم الأمير أبو القاسم ابن ولي العهد العباس بن شعيب ( $^{(17)}$ ), والوزير أبو الفرج أحمد بن محمد القشوري  $^{(17)}$ ), وابن البناء، وهو أحد النصارى الذين تولوا بعض أعمال الدواوين  $^{(17)}$ ), والقاضي أبي الحسن علي بن الحسن بن محمد بن أبي الدبس  $^{(01)}$ ), والحسين بن بشر متولي ديوان الخاص  $^{(17)}$ ), والقاضي أبو الحسن بن أبي طالب الزيدي  $^{(17)}$ ), والعديد من الأشراف

ترك العَميدي عدداً من المؤلّفات والكتب، بعضها مطبوع متداول والآخر لا يزال مخطوطاً أو في حكم الضائع، ومن مؤلفاته:

- الإبانة عن سرقات المتنبي
- الإرشاد إلى حلِّ المنظوم والهداية إلى نَظْم المنثور.
  - انتزاعات القرآن.
- تنقيح البلاغة: ذكره ياقوت الحموى في عشرة مجلدات.
  - كتاب العُروض.

<sup>(</sup>١١) العميدي، الرسائل، مقدمة التحقيق ص (ح)

<sup>(</sup>۱۲) المصدر نفسه، ص ۱۹۷

<sup>(</sup>۱۳) المصدر نفسه، ص ۱۲، ۳۲، ۶۹، ۲۹، ۱۷۰

<sup>(</sup>١٤) المصدر نفسه، ص ١٠٢، ٢٣٠، ٤٣٧ ـ ٤٣٨

<sup>(</sup>۱۵) المصدر نفسه ص ۱۸، ۳۲۱

<sup>(</sup>١٦) المصدر نفسه، ص ۸۹، ۱۳۲، ۲۲۱، ۲۳۰، ۲۰۰، ۳٦۸

<sup>(</sup>۱۷) المصدر نفسه، ص ۳۳۷، ۳۲۶، ۳۸۹

<sup>(</sup>۱۸) المصدر نفسه ص ۲۸، ۳۸، ۱۲۱، ۱۲۸، ۱۳۳، ۳۶۳، ۲۲۹

- كتاب القُوافي: وصفه ياقوت بأنه كتاب كبير.
  - رسائل العَميدي (١٩)

### رسائل العَميدي (٢٠)

تضمنت رسائل العَميدي نصوصاً أدبية محكمة الصنعة على عادة كتاب الإنشاء، كتبت بأسلوب يجمع بين السجع والبلاغة، وسلاسة السرد، مع الاستشهاد بالآيات القرآنية والأشعار والحكم والأمثال، وتنوعت موضوعاتها بين المراسلة الإخوانية والاستعتاب والشكوى والاستهداء واستنجاز الحوائج والاعتذار والتهكم والهجاء، وجهها إلى بعض إخوانه أو بعض من جمعتهم به علاقة، سواء في مصر أو بلاد الشام أو العراق والمشرق الإسلامي.

أما القيمة الوثائقية لبعض رسائل العَميدي فتنبثق من كونها تؤرخ لحقبة من تاريخنا الإسلامي، وتتناول أحداثاً غيبتها ـ نوعاً ما ـ المصادر التاريخية المباشرة، فضلاً عن أهميتها الزمنية لمعاصرتها بعض الأحداث، ومصاقبتها لها. فهي تتناول جانباً من علاقة الدولة الفاطمية ببعض محاولات الخروج عليها، وكيف تعاملت معها، كما تكشف عن محاولات عديدة من جانب الخليفة الفاطمي لاستمالة هؤلاء الخارجين، ومحاولة استرضائهم بالإقطاعات والأموال ومنحهم عهود بإمارتهم على قبائلهم.

وتكمن أهمية هذه الرسائل في معاصرتها للأحداث، وتفردها ببعض المادة التاريخية، فهذه الرسائل لم ترد - حسب علمي - في أي من المصادر التاريخية الأخرى.

<sup>(</sup>۱) انظر عن مؤلفاته: ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج٥، ص١٤٥، ١٤٦، القفطي، إنباه الرواة ج٣، ص٢١٤، الزركلي، الأعلام ج٥، ص ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) حققها ونشرها الدكتور إحسان ذنون الثامري، وصدرت ضمن إصدارات كرسي الدكتور عبد العزيز المانع المحكمة، في جامعة الملك سعود

#### علاقة الفاطميين بالزعامات الشامية المعارضة

ترتبط أربع رسائل من رسائل العميدي بحدث يتصل بالشام ومحاولة الاستقلال به عن الإدارة الفاطمية في عهد الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله (حكم ٤١١. ٤٢٧هـ/ ١٠٢٠ ـ ١٠٣٥م)، تزعمها ثلاثة من كبار زعماء القبائل، هم: أمير بادية الشام صالح بن مرداس بن إدريس الكلابي (ت ٤٢٠هـ/ ١٠٢٩م)، وأمير بني طيء حسان بن المفرج بن دغفل بن الجراح الطائي (ت بعد ٤٢٠هـ/ ١٠٣٠م)، وسنان بن عليان بن البناء الكلبي (ت ٤١٩هـ/ ١٠٢١م)، وكان هؤلاء القادة الثلاثة قد اتفقوا على اقتسام بلاد الشام فيما بينهم، فتكون المنطقة الممتدة من حلب إلى عانة لابن مرداس، والمنطقة الممتدة من الرملة حتى حدود مصر لحسان بن الجراح، ودمشق لسنان (٢٠٠٠).

استغل زعماء القبائل الثلاثة الظروف السياسية التي عصفت بحكم الفاطميين لأول عهد الظاهر لإعزاز دين الله، الذي تولى الحكم صغيراً بعد اختفاء والده الخليفة الحاكم بأمر الله سنة ١٩٤١ه م وكان عُمْره وقتها ست عشرة سنة، وقاد الدولة بتدبير عمته ست الملك. ويذكر ابن تغري بردي أن الظاهر كان ضعيف البدن مصاباً بعلة الاستسقاء التي توفي بها صغيراً وكان عمره ٣١ سنة، وأن صغر سنه وضعف بدنه هو الذي أطمع الخارجين عليه فكثر المتغلبون على البلاد في أيامه (٢٣).

<sup>(</sup>۲۱) ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة، ج١، ص ٢١٤، ابن بطريق، التاريخ الجموع على التحقيق والتصديق، ج٢، ص ٢٤٤، ابن العديم، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج٥، ص ٢٣٩، ابن العديم، زبدة الحلب من تاريخ حلب، ج١، ص ٢٩٦، ابن الأثير، الكامل في التّاريخ، ج٩، ص ٣٣٠، النويري، غاية الأرب في فنون الأدب، ج٨٠، ص ٢٩٦، ٢٠، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٤٨، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٤٧، محمد محاسنة، تاريخ مدينة دمشق خلال الحكم الفاطمي، ص ١١٧٠.

<sup>(</sup>۲۲) ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٤٧، ٢٥٤، وانظر: ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٣١٤، ١٢٩ ابن تغري بردي، نحاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٤، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٢٤

وكانت سيرة الفاطميين في إدارة الشام سيئة  $^{(77)}$ ، خاصة في عهد الحاكم بأمر الله الذي صورته بعض المصادر على أنه «أفنى أنماً وأباد أجيالاً»  $^{(77)}$ ، وكان نائبه بالشام مرتضى الدولة منصور بن لؤلؤ الجراحي (ت  $^{(77)}$ ) «ظلوماً عسوفاً؛ فأبغضه الحلبيون وهجوه هجاءً كثيراً» إضافة إلى ظهور الدروز في سواحل الشام على يد داعي التوحيدية حمزة بن علي الزوزني الملقب بالهادي  $^{(77)}$ ، وخطر القرامطة الذي تهدد الجزيرة وبلاد الشام، والهجمات الرومية المتتالية على السواحل الشامية وشمال بلاد الشام  $^{(77)}$ ، كل ذلك أدى إلى ضعف السلطة الفاطمية بالشام، وتنامي العداء لنوابها، وأتاح للكثير من الزعامات ـ خاصة القبلية منها ـ فرصة سانحة للتغلب على بلاد الشام والسيطرة على نواحيه  $^{(77)}$ ، وجعل أيضاً أهل حلب يسلمون المدينة لصالح بن مرداس عندما حاصرها  $^{(77)}$ .

<sup>(</sup>۲۳) ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٢٣٠

<sup>(</sup>٢٤) ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ٢٠٢، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١١٧. ١٢٣، وما وانظر عن سيرة الحاكم وجبروته: محمد عنان، الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية، ص ١٠٣ وما يعدها.

<sup>(</sup>٢٥) ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ١٧٧، أبو الفداء، اليواقيت والضرب في تاريخ حلب، ص ١٤٩

<sup>(</sup>٢٦) العظيمي، تاريخ حلب، ص ٣٢٣، ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ٢٠٣، النويري، نحاية الأرب ج٢٨، ص ١٩٨، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١١٣

<sup>(</sup>٢٧) انظر عن محاولات الروم للتغلب على المنطقة عند: ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٤ وما بعدها، ابن الأثير، الكامل ج٨، ص ٣٣٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢٨) العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٦، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ١٩٦. ١٩٧

<sup>(</sup>۲۹) المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٤٧

وتجدر الإشارة إلى العلاقة بين أسرة بني الجراح والقرامطة والدولة الفاطمية منذ أول خليفة فاطمي بمصر؛ إذ جمعت بين آل الجراح والقرامطة علاقة تحالف ومؤازرة، وكان أبو علي القرمطي صديقاً ودوداً لأمير طيئ المفرج بن دغفل بن الجراح (ت ٤٠٣هه/ ١٠١٢م) (٢٠٠٠، وكان بنو الجراح بعسكرهم وقوتهم إلى جانب القرامطة في مواجهة جيش الدولة الفاطمية أثناء المواجهات في سنة ٣٦٣هه/ ٩٧٣م، واستطاع الخليفة المعز لدين الله (حكم ٣٤١هه/ ٣٥٠ ـ ٩٥١م) أن يستميل حسان بن المفرج بن جراح إلى جانبه بأن قدم له مائة ألف دينار فينسحب من المعركة، فوافق على المفرج بن جراح إلى جانبه بأن أرسل له دنانير مزيفة في أكياس جعل في أعلاها بعض ذلك، لكن المعز خدعه بأن أرسل له دنانير مزيفة في أكياس جعل في أعلاها بعض القطع الصحيحة غير المزيفة، وانطلت الحيلة عليه وهُرَم جيش القرمطي (٢٠٠٠). واتجه بنو الجراح إلى الخروج على الخليفة الحاكم، وكان خروجهم مؤثراً مقلقاً للخليفة «ولم يفتق عليه (الحاكم) فتق أعظم من عصيان آل الجراح» (٣٢٠).

وكانت إمارة بني مرداس قد نشأت سنة ٤١٤هـ/١٠٢م واستمرت تحكم المنطقة الممتدة من بعلبك إلى عانة مدة ست سنين، حتى عزم الخليفة الفاطمي الظاهر لإعزاز دين الله على مواجهتهم، فأرسل جيشاً بقيادة منتخب الدولة التركي أمير

<sup>(</sup>٣٠) الصفدي، الوافي بالوفيات ج١١، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣١) ابن القلانسي، تاريخ ابن القلانسي، المعروف بذيل تاريخ دمشق، ص ٣، ابن الأثير، الكامل ج٨، ص ٢٩، ابن القلانسي، تاريخ ابن خلدون، ج٧، ص ١٠٤ وكان ابن حسان عند موافقته على الغدر بالقرمطي بما بذله له الخليفة المعز من مال كتب رسالة الموافقة وأرسلها إلى المعز، ونصها: «ابعث إليّ بما التزمت وتعال بمن معك، فإذا التقينا انحزمت بمن معي فلا يبقى للقرمطي قوة فتأخذه كيف شئت». انظر نص الكتاب عند: محمد حمادة، الوثائق السياسية والإدارية للعهود الفاطمية والأتابكية والأيوبية، ص ١٠٧ ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ١٩٩٠.

الجيوش أنوشتكين الدزبري (ت ٤٣٣هـ/ ١٠٤١م) وتكاتف صالح بن مرداس وحسان الطائي لصد الحملة الفاطمية، وكان اللقاء في الأقحوانة على نهر الأردن بالقرب من طبرية، والتي سماها العميدي الأقحوانة الصغرى تمييزاً لها عن الأقحوانة التي بنواحي مكة (٢٤٠)، وانتهت المعركة بمقتل أسد الدولة ابن مرداس وولده الأصغر، وهروب ابن حسان.

وينفرد ابن بطريق بذكر محاولة ابن مرداس وحسان الاستعانة بملك الروم باسيل وينفرد ابن بطريق بذكر محاولة ابن مرداس وحسان الاستعانة بملك الروم باسيل Basil (ت ٤١٥هـ/ ٤١٥م)، ضد الفاطميين وأنهم «طالعوه بما تم رأيهم عليه وتوسلوا إليه فيه». كما ينفرد أيضاً بذكر علاقة المصاهرة التي جمعت بين حسان وسنان توثيقاً للعلاقة فيما بينهما، إذ روج حسان أخته لسنان الكلبي (٥٠٠).

<sup>(</sup>٣٣) ورد اسمه محرفاً في بعض المصادر فعند ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ج١٥، ص ٢٠٢: التزبري، وفي أخبار الدول المنقطعة لابن ظافر الأزدي (ج١، ص ٢٠٤، ٢٠٥): الدرزي، وفي تاريخ ابن القلانسي (ص٧١): التزبري، وفي التاريخ المجموع لابن بطريق (ج٢، ص ٢٤٠، ٢٥٥): البربري، وفي الكامل لابن الأثير (ج٩، ص ٢٣٠، ٢٣١): البربري والبريدي، وفي تاريخ ابن خلدون (ج٧، ص ١١٨): البربري، وفي اتعاظ الحنفا للمقريزي (ج٢، ص ١١٨): الدرزي. والصواب هو «الدزبري»، وهي نسبة . كما وضحها ابن القلانسي وابن خلكان والصفدي . اللمائد الذي اشتراه وهو دزبر بن أويتم الديلمي. انظر: ابن القلانسي، تاريخه ص ٢٧، ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ج٢، ص ٢٤٨، الصفدي، تحفة ذوي الألباب فيمن حكم بدمشق من الخلفاء والملوك والنواب، ج٢، ص ٢٩، الصفدي، الوافي بالوفيات ج١، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣٤) العميدي، الرسائل ص ٣١٤

<sup>(</sup>٣٥) ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٥ ـ ٢٤٥

هذا خبر ابن مرداس، أول الأمراء المرداسيين بحلب، وخبر ابن الجراح الطائي، وسنان الكلبي ملخصاً كما أوردته المصادر (٣٦٠).

وباستثناء المقريزي الذي استعرض في كتابه «اتعاظ الحنفا» أخبار الدولة الفاطمية في مصر والشام، فإن أغلب المصادر التاريخية تسكت عن مدة الست سنوات بين تغلب ابن مرداس على حلب ونواحيها وتغلب ابن حسان على الرملة حتى وقعة الأقحوانة التي انهزم فيها العرب وهرب فيها حسان وقتل ابن مرداس، وتقع هذه المدة من سنة ١٠١هه حتى ربيع الآخر سنة ١٠١٠هه/ ١٠٢٤ ـ تموز ١٠٢٩م، وبالتالي فيمكن تلمس بعض الإفادات التاريخية ووصف مجريات الحال من خلال ما يرويه العَميدي في رسائله الأربع، اثنتان منها كتبهما قبل الإيقاع بابن مرداس وابن الجراح في يوم الأربعاء ٢٥ ربيع الآخر ٢٠١٠هم ، ورسالتان كتبهما بعد الإيقاع بهما، والرسائل الأربع ـ كما عنونها ـ هي:

السَّان بن جرّاح لمّا نَهَب الرَّمْلة وخالَفَ الدَّوْلَة (٢٧٠).

٢ - كتاب إلى صالح بن مِرْداس للا وَرَدَ الشّام ونَهَب ضِياعَها في الوَعْدِ والتوبيخ والتفنيد وهي مثل رسالة حسّان بن جَرّاح (٣٨).

<sup>(</sup>٣٦) ابن القلانسي، تاريخه ص ٧٧، ابن الجوزي، المنتظم ج١٥ ص ٢٠١ . ٢٠١ سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج١٦ ، الورقة ٧٥ب، ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ٢١٤ . ٢١٥ ، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٤ . ٢٥٣ (وهو أكثر المصادر استيعاباً لأخبار الحلف القبلي الثلاثي)، الأنطاكي، تاريخ الأنطاكي، «الملحق بتاريخ ابن البطريق»، ص ٢١١، العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٦٠، ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٣٦٩، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠٠، ابن خلدون، تاريخ العديم، بغية الطلب ج٥، ص ٣٢٠، ابن خلدون، تاريخ ج٧، ص ٢٠٠، النويري، نحاية الأرب ج٨٠، ص ٢٠٠، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٠٠، المنتزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٧٨،

<sup>(</sup>۳۷) العميدي، الرسائل ص ۲۹۷ ـ ۲۸۳

٣ - كتابُ نُسخة فتح الشّام وقَتْل صالح بن مِرْداس وهزيمةِ العَرب قَيْسِيِّهم وطائيِّهم بشرْح الحال إلى صديق له بدمشق (٣٩).

٤ - نسخة إحْمادٍ لأهل دمشق لِما صَبَروا وجَدّوا في قتال الأعداءِ
 وجاهدوا<sup>(٤٠)</sup>.

ورواية الأحداث والتفاصيل عند العَميدي تعبر عن وجهة النظر الرسمية للدولة، وبالتالي فإن الأوصاف والنعوت التي وصف بهما القائدان ابن مرداس وحسان ليست بالضرورة تطابق حالهما، فالعَميدي موظف دولة خاطبٌ لود الخلفاء، ومعنيٌّ بالتشنيع عليهما وتصغير حالهما، ورسائله مشحونة بالتهديد والوعيد لهما ولمن يفكر بالانضواء تحت جناحهما أو السير على خطاهما في الخروج على الدولة، وكتب رسائله الأربع عن أمر الخليفة وبلسانه كما يذكر ذلك في خاتمة كل منها(١٠١)، وهو ما يؤكده ابن هلال الصابئ وسبط ابن الجوزي أيضاً من وجود مراسلات ومكاتبات تصف مجريات ما جرى في الأقحوانة(٢٠١)، ومن هنا تبرز قيمة رسائل العَميدي في كونها وثائق رسمية تدلل على وجود مراسلات بين الخليفة وبعض الخارجين على الدولة لاستمالتهم وتحذيرهم من مغبة العصيان، وهذا مما لم يرد ذكره في مصادر تلك الحقبة التي تناولت خبر ابن مرداس وحسان.

<sup>(</sup>۳۸) المصدر نفسه، ص ۲٤۸ . ۳۰۰

<sup>(</sup>۳۹) المصدر نفسه، ص ۳۰۸ ـ ۳۲۰

<sup>(</sup>٤٠) المصدر نفسه، ص ٣٧٠ ـ ٣٧٣

<sup>(</sup>٤١) المصدر نفسه، ص ٢٨٣، ٢٩٩، ٣٠٨، ٣٧٣

<sup>(</sup>٤٢) ابن القلانسي، تاريخه ص ٧٤ (هامش ١) ، سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان ج١٢، ورقة ٥٧ ب. ٥٨ أ

#### الرسالة الأولى: رسالة وعيد إلى حسان الطائي لما خرج على الدولة ونهب الرملة

بما إن الدولة الفاطمية لم تكن تنظر لحركات الزعماء الشاميين الخارجين على سلطتها إلا من منظار الخروج على السلطة الشرعية وولاية ولى الأمر، فإن العَميدي ابتدأ رسالته الأولى لحسان الطائي ـ وهي إضافة لرسالة ابن مرداس من أطول رسائله كافة (٤٣٠) دون سلام أو ما يشير إلى مودة واسترضاء للمُرسَل إليه، مذكراً إياه ـ في طالع الرسالة ـ بأفضال مؤسسة الخلافة عليه وجزيل إحسانها إليه، وأن ما هو فيه من عز ورئاسة لم يكن إلا بفضل الخلفاء الفاطميين، مشيراً إلى اليد التي أولاها إياه أمير المؤمنين الظاهر، بل أولاها هو ومن سبقه من خلفاء الفاطميين لأسلافه الطائيين، إذ كانوا ـ حسبما يذكر العَميدي ـ قد «أحيَوْهم وكانوا أمواتاً، وجمَعوهم وكانوا أشتاتاً، وأُعلُواْ أقدارَهم وكانت ذُوَّابةً ذابلة، وشَهَروا آثارَهم وكانت خاويةً خاملة، ورفعوهم من بطون الفُدافد، إلى ظهور الفُراقد، ومن ذَرَى الحفائر، إلى ذُرَى المنابر، ومن إدمان الشُّقاء إلى عِنان السَّماء، ومن أخْفافِ النَّعَم، إلى أكناف النِّعَم، ومن مُجانَسة البهائم، إلى مجالسة الأكارم، حتى شَبعوا بعد المجاعة، وارتفعوا عَقيبَ الضَّراعة، وأمنوا فَرْطَ المخافة، وسمنوا إثْرَ النَّحافة، وانتعشوا بعد الانخفاض، وانبسطوا عَقِبَ الانقباض، وحَسَدهمُ العَربُ وكانوا مرحومين، ورَهبَهم الناسُ وكانوا مظلومين مهضومين، وملكوا البلاد وكانوا عنها مُبعَدينَ مطرودين، وغنِموا الأموال وكانوا مُعدَمينَ مجدودين (٤٤).

وبعد أن أسهب العَميدي في تعداد هذه المكارم على أسرة الجراح يشير إلى أنهم قابلوا ذلك بالنكران ولم يحفظوا الأيمان، وأن النعمة التي تحصلت لهم غرتهم

<sup>(</sup>٤٣) تقع كل منهما في نحو ١٦ صفحة من النص المطبوع.

<sup>(</sup>٤٤) العميدي، الرسائل ص ٢٦٧. ٢٦٨.

وأغرتهم في طلب الملك، وأن سكوت الدولة الفاطمية عنهم طول هذه المدة لم يكن عجزاً منها عن مواجهتهم والقضاء عليهم؛ إنما بسبب الرأفة والرحمة «وعناصر الكرم التي عَجَنَ الله طين الإمامة به والخلافة، والحِلمُ الذي يتَزعزَعُ دونه الجبلُ وهو ثابت، والعقلُ الذي لا يجحَدُه إلّا مُغالطٌ أو مُباهت، والتأدُّبُ بأدب الله في العَفْو عند المقدرة» (منه الله في العَفْو عند المقدرة) ولولا ذلك لجرى استئصالهم في أي مكان كانوا.

وإذا كانت هذه حال أسرة بني الجراح الطائيين، فإن حساناً من بينهم كان ـ وفقاً للعميدي ـ صاحب سوابق في الخروج على الدولة أيام الحاكم بأمر الله الفاطمي (٣٨٦ ـ ٤١١ه / ٩٩٦ ـ ٢٠٢٠م)، ولأن العَميدي كان كاتباً رسمياً للدولة، فإنه لم يصرح بتفاصيل هذه القضية التي نجد أخبارها مفصلة عند ابن ظافر الأزدي (٢٠٠ وعند ابن العديم (٧٠٠) في ترجمة حسان نفسه، إذ إن ذلك يظهر ضعف الدولة أمام تلك الحركات الخارجة، حيث إن حساناً أجار واستضاف أبا القاسم الحسين بن علي بن المغربي (ت ١٩٤ه ٨ ٢٠٢م) الهارب من الخليفة الحاكم، بعد أن قتل والده وأخويه المغربي (ت ١٩٤ه م، وكان الحاكم قد قلد يارختكين ولاية الشام، وأمر الناس بالترجل له فعز على أسرة بني الجراح ذلك، فترصد حسان له عند خروجه من غزة وأسره هو وحرمه وأولاده واستولى على أمواله، وبذل الحاكم المال لخلاصه فلم يفلح بال إن حساناً قام بقتل يارختكين. ثم إن حساناً وأباه المفرج بايعوا أمير مكة أبا الفتوح

<sup>(</sup>٤٥) العميدي، الرسائل، ص٢٦٧-٢٦٨.

<sup>(</sup>٤٦) أخبار الدول المنقطعة، ج١، ص١٩٥، ص١٩٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤٧) بغية الطلب، ج٥، ص٢٢٣٩-٢٢٤١.

الحسن بن جعفر وتلقب بالراشد ولم يرجعا عن مبايعتهم إلا بعد أن تمكن الحاكم من استمالتهم واسترضائهم بالمال الكثير (١٤٠).

ويواصل العَميدي وصف حسان بأقبح الأوصاف والنعوت: الغدر والخيانة والمراوغة والمجاهرة بالعصيان ونكث الأيمان، وأنه جنح إلى العدوان والاعتداء والفساد، وافتعل من المخازي «أصغرُها كبيرة لا تمحو الأيامُ عنك عارَها وعَوارَها، وأيسرُها جريرة لا يَحُطُّ الإسلامُ عنك آصارَها وأوزارَها، حتى سارت الرُّكبان بذكر مخازيك برّاً وبحراً، وتحدثت النِّسوان بقبح مساويك سرّاً وجهراً» وأن حسّاناً اعتز بما تجمع لديه من العدة والعدد، فانقلب على الخليفة ظاناً أنه بعيد عن أن تطوله يد الدولة.

ويصف العَميدي مادة جيش حسان وأتباعه، بأنهم «أحزاب الضلال والخبَال» (٥٠٠)، و «من خُرّاب البلاد، والساعينَ في الأرض بالفساد، والطُّمّاع الذين آتيتَهم من فضل ما أنعَم به عليك، وآسَيْتُهم ببعض ما حصَلَ من أموالِه لديك، وقُدتَهم بخزائم أُنوفِهم، إلى لوازم حتوفِهم، وبمطامع آمالِهم، إلى مصارع آجالِهم، ونصبتَ حِيلَك في إمساكِهم، لِغرضِك في إهلاكِهم واحتناكِهم» (١٥٠).

وربما كان هذا للتقليل من شأنهم عنده، والاستهانة بهم، فيؤثر ذلك عليه سلباً، ويفت في عضده أي أنها دعاية نفسية تجعله يخسر المعركة.

<sup>(</sup>٤٨) العظيمي، تاريخ حلب ص ٣١٩، ٣٢١، ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ١٩٩-٢٠٠٠ ابن القلانسي، تاريخ ص ٢٦، سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان ج٢١، الورقة ٤٧أ، ابن العديم، بغية الطلب ج٥، ص ٢٢٤، النويري، نحاية الأرب ج٨٢، ص ١٨٥، عنان، الحاكم بأمر الله ص ١٨٢

<sup>(</sup>٤٩) العميدي، الرسائل ص ٢٧٠

<sup>(</sup>٥٠) المصدر نفسه ص ٢٧٠

<sup>(</sup>٥١) المصدر نفسه، ص ٢٧١

وكان والد حسان المفرج بن دغفل الطائي (ت ٤٠٣هـ/ ١٠١٢م) قد خرج على العزيز بالله الفاطمي (حكم ٣٦٥- ٣٨٦هـ/ ٩٧٥ - ٩٩٦) وخلع طاعته وتغلُّب على فلسطين وبلاده وبقيت في يده إلى أن خرج إليه من مصر بلتكين التركي (٢٥٠)، ويعدد العَميدي بعض سوابق حسان في الخروج على الدولة، يمكن تحديد زمنها من سياق الرسالة (٥٣)، فمنها - في أيام الحاكم بأمر الله - أنه جمع جمعاً من الرجال لم يستطع الوقوف أمام جيش الدولة الفاطمية، فرماه - كما يقول العَميدي - «من جنود الله بكتائب كانت السَّعادة تَخدِمُ أعلامَها، والهيبةُ تَسيرُ أمامَها»(٥٤)، وأن حساناً ورجاله فروا قبل اللقاء واستحوذ عليهم الفزع والخوف فأصبح يتنقل بين البلاد خيفة أن يتم القبض عليه، «وطفِقتَ تطيرُ بخوافي الفَزَع بين سَمْع الأرض وبَصَرها، غادراً سادراً، وتستترُ بحَجرها ومدَرها حائراً عائراً، وتَعثُرُ في أذيال الخَجَل غادياً ورائحاً، وتغوصُ في أوحال الوَجَل سائحاً وطافحاً، حتى أشفَيْتَ على المُخْمَصة والمسْغَبة، وأوفَيْتَ على المجاعة والمَتْرَبة، واستجرتَ بأفناء العرب كالجار الأذل "(٥٥)، فما كان أمامه إلا طلب العفو والتماس الصفح من الحضرة، معترفاً بجريرة ما فعل، ولأجل ذلك تشفع بوجوه الدولة وأعيانها واستأذن للمثول بين يدى الخليفة للاعتذار وتقديم الطاعة، متوقعاً أن يلاقي التعنيف والتقريع من الإمام لقاء ما افتعل من سوء الصنيع ونهب الأموال وتخريب الأعمال، غير أن الخليفة ـ الحاكم بأمر الله ـ قابله بالإبقاء عليه والإحسان إليه، وترقية شأنه، وأنه أسنى عليه من الخلع والملابس والمنازل. ويفهم من

<sup>(</sup>٥٢) ابن الأثير، الكامل ج٨، ص ٣٤٣م، ابن شداد، الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة، ص ١٨١-١٨١، ابن خلدون، تاريخ ج٧، ص ١٠٧

<sup>(</sup>٥٣) العميدي، الرسائل، ص ٢٧٥

<sup>(</sup>٥٤) المصدر نفسه ص ٢٧٢

<sup>(</sup>٥٥) المصدر نفسه ص ٢٧٢

كلام العَميدي أن حساناً أقام مدة بالقاهرة قبل الرجوع إلى بلده، وبعد مدة من إقامته هذه محظياً من الخليفة، أقطعه إقطاعات جزيلة وجدد إمارته على قومه بني الجراح الطائيين، وهذا يعني بعد وفاة والده المفرج الطائي سنة ٢٠٤٠/ ١٠١٢م، فعاد إليهم محملاً بالمال والهدايا، وأن الخليفة قرر له إقطاعات متسعة المساحة والبقاع تغل ارتفاعات كبيرة، وبحسب العَميدي فإن الخليفة كان يأمل من حسن صنيعه هذا مع حسان إلى أن يضمن طاعته ويأمن من أن تمتد يده إلى تخريب المواضع والبلدان وهدم المباني وإثارة الفتن واقتسام النواحي مع أتباعه (٢٥). وهي سياسة حكيمة لتأليف قلبه وكسب ولائه، وانقلاب عدائه إلى موالاة.

ومن هذا نرى أن الخطاب السياسي الفاطمي تجاه تلك الزعامات يحاول ألا يظهر الدولة ضعيفة ويمكن أن يتراجع نفوذها في الشام، بل يؤكد على قوتها وقدرتها على احتواء الأعداء والخارجين. كما يتضح من كلام العَميدي التأكيد على فكرة الحق الإلهي في الحكم، وأن الخليفة هو ظل الله في الأرض، وهو الإمام الواجب الطاعة.

ويذكر العَميدي محاولة ثانية لحسان في الخروج على الدولة الفاطمية، فإنه ما إن عاد إلى الشام من رحلته إلى القاهرة حتى انضوت له جماعة من المفسدين أصحاب الفتن – كما يصفهم – فأغروه وأغرُّوه وبايعوه، ونسي العهود التي قطعها على نفسه، وتحالفوا على المخالفة، وأمضى مدة من الزمن على هذه الحال حتى بلغه انتقال الحلافة إلى الظاهر واستتباب الأمن وشيوع العدل في دولته، وارتحال الجميع إلى أعتابه «الحاضر والبادي، والموالي والمعادي، من التشرف بشريف دعوته، والتبرُّك بجليل حَضْرته» (منه من الناهم وطاعته للإمام

<sup>(</sup>٥٦) العميدي، الرسائل، ص ٢٧٢. ٢٧٣.

<sup>(</sup>۵۷) المصدر نفسه، ص ۲۷۵

ويسأله تجديد اصطناعه واستخدامه، وأنه راغب في المثول بين يديه ليبذل الخدمة ويقدم الولاء والطاعة، غير أن مكاتبات ورسائل أخرى كانت تصل للقاهرة ممن وصفهم العَميدي بالثقاة تشير إلى خلاف ذلك، تتضمن هذه الكتب أخباراً سيئة وأفعالاً قبيحة لحسان، وبرغم ذلك فقد استُجيب لطلبه في المثول عند الخليفة وجرى التغاضي عما سلف من سوء سيرته والعفو عن سوابق أفعاله. وهذا من سياسة المسامحة وتأليف القلوب، التي اتبعها الخطاب السياسي للفاطميين. وهي سياسة أدت إلى نتائج مثمرة في كثير من الأحيان.

إن العَميدي يصور تحركات حسان بن الجراح على أنها ذات أهداف شخصية ومطامع خاصة، لا تعدو كونها مادية مصلحية. وفي هذا شق لصفوف الخارجين، ومحاولة التفريق بينهم وبين قياداتهم، مما يسهل هزيمتهم.

ويسهب في شرح موقف الدولة تجاه أولئك الخارجين؛ فيخاطب حساناً، ويذكره بما جرى له من أنواع التكريم والمبرة على مثل مثوله الأول، فقد «شُرِّفت من الخِلَع بما ضاقت أرجاء رجائك عن نيل بعضها، وأُعطيت من نَفحات الإكرام ما انقبضَت يد الزّمان عن قبضها ونقضها، وأُهِّلت لأعالي المراتب والمراقب، وأُنزِلت منازل الأشراف والأقارب، ورُفعت من حضرة الإمامة إلى ألطف مكان، وأُرضِعْت بعد أنواع الكرامة من أشرف لِبان، وفُزت من جلالة الترتيب والترحيب، ونفاسة التقريب والتلقيب، بما لم تكمُل لاقتراحِه قرائحك، ولم تنهض بأثقالِه جَوارحُك، وظفِرت من تضعيف أقطاعِك بما تضاعَفَت به قوتُك، وتكاملت منه مِنتُك، وخرجت بأمل فسيح، ومَتْجَر ربيح، وسعي نَجيح، وصدر رحيب، وقَدْر مَهِيب، تخلِمِك القبائل والعشائر، وتعظّمُك القنابل والعمائر، وتحسدك ملوك الأرض قاطبة، القبائل والعشائر، وتعشدك ملوك الأرض قاطبة،

وتقصِدُك وفودُهم راغبةً وراهبة» (٥٥). ومن الملاحظ هنا أن العَميدي يؤكد على إظهار قوة الدولة وقدرتها على الاحتواء، وعدم إظهار ضعفها وتزعزع نفوذها.

ومرة أخرى لم يصل حسان إلى أطراف الشام قادماً من مصر حتى رجع - هو ومن معه - إلى عادتهم القديمة ، يخيفون السبل ويقطعون الطرق ويثيرون الفتن ، وكان حافز أتباعه في ذلك ما يلاقونه من تشجيع وتأييد من حسان ورضاه الكامل عن أفعالهم.

كانت أفعالهم هذه المرة في الرملة التي يصفها العَميدي بأنها «بلدة في سُرة المملكة لم تحلم عبدة الصليب بالوصول إليها، ولم تَهُمَّ ملوك الأرض بالهجوم عليها» (٥٩)، دخلها حسان وهو يضمر الشر لها ولأهلها. ويذكّره العَميدي بأفعاله فيها: من أنك «استبحت أصقاعها، وعطلت يقاعَها، وأحرقت رباعَها وخرّبت ضياعَها، واستقت كراعَها، ونهَبْت متاعَها، وهدمت مساجدها، وعفيّت مشاهدها، وقتلت رجالَها، واستحللت أموالَها، وأخليت أسواقَها ومنازلَها، وجعلت أعاليَها أسافلَها، وسلّطت على المستورين فيها كلَّ داعر كافر، ومارق فاسق، حتى سفكت الدِّماء، وهتكت النِّساء، ونقلت أقوات فقهائها إلى سفهائك، وأبحث نَعَم رُعاتها لدُعاتِك» (١٠٠٠. ويعقب العَميدي بالقول إن ما فعله سفهائك، وأبحث نَعَم رُعاتها لدُعاتِك» (١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥٨) العميدي، الرسائل، ص ٢٧٦-٢٧٧، ويشير العظيمي إلى أن أم حسان هي من تولت الوساطة بين حسان والخليفة، حيث سافرت إلى مصر في سنة ٤١٤هـ، واجتمعت بأخت الحاكم، فمنحه الخليفة الظاهر الأمان ووطئ بساطه وأقطعه عدة إقطاعات بالشام. انظر: العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٥-٣٢٦.

<sup>(</sup>٥٩) العميدي، الرسائل ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٦٠) المصدر نفسه ص ٢٧٨، ويقول ابن العديم: «فتح حسان الرملة بالسيف في رجب سنة ١٩٥ه وأحرق أكثرها ونحبها وسبى خلقاً من النساء والصبيان» انظر زبدة الحلب ج١، ص ١٩٦، وانظر أيضاً: تاريخ حلب للعظيمي ص ٣٢٦، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٤، الداوداري، كنز الدرر وجامع الغرر «الدرة المضية في أخبار الدولة الفاطمية»، ص ٣١٩

من هتك محارم المسلمين وارتكاب الفواحش وسبي الحرائر لم يفعله عبدة الأصنام والحاقدين على الإسلام لو ملكوا دياره، ولم يفعله الزنج بأهل البصرة، ولا الروم بالمسلمين، ويتساءل كيف لمسلم أن تبلغه هذه الأفعال ولا يمتعض للمسلمين ولا يطالب بدماء الأطفال واستنقاذ بنات الأشراف، ويصف هذه الأحداث بأنها: «المصيبة الفادحة في الإسلام، الفاضحة للأحكام، الطاردة للأحلام، الجالبة للآثام، المُزلّة للأقدام، الباقية على الأيام، ما يذهل الألباب، ويقطع الأسباب، ويشيب رؤوس الولدان، ويُميت نفوس ذوى الإيمان» (١٦٠).

إن تصوير العَميدي لحسان ومن معه بالمستبيح والمخرب والمفسد والسافك للدماء والهاتك للأعراض ومرتكب الفواحش والمعتدي على حرمات الناس وأموالهم يؤدي إلى استثارة الناس وتأليبهم عليه، وهو خطاب موجه – في الحقيقة – للناس وليس لحسان وجماعته، يظهر فيه نظرة الدولة إلى تلك الحركات ويشخص ماهيتها.

ولعل هذا أسلوب من الأساليب النفسية التي اتبعها العَميدي ممثلاً للدولة مع الخارجين عليها. ويعضد هذا الأسلوب أسلوب آخر هو التخويف والترهيب، ويظهر ذلك في خطاب العَميدي لحسان حينما يسأله: هل يظن بأنه يسلم بما غنم، ويأمن مما ارتكبه من أفعال؟ ويحذره من سيوف الخليفة التي ستصله إن قعد أو هرب، وأن العزيمة متجهة للقضاء عليه بعد أن انتشرت أخباره الشنيعة في البلدان، وأن الخليفة قد نزع عنه كل ما أعطاه من مكاسب وأعطيات، وأنه مغضوب عليه، ومطلوب أينما

<sup>(</sup>٦١) العميدي، الرسائل ص ٢٨٠

كان «وأن العزائمَ الصّادقة مصروفةً إلى اقتناصِك، والأسدادَ عليك مضروبةً دون خلاصِك» (٦٢٠).

وتجاوز العَميدي عن التطرق إلى قيام حسان بقتل أعوان الدزبري في سنة ١٥٤هـ/ ١٠٢٤م، ذلك أن الدزبري حاول قبض أموال حسان من إقطاعاته في بيت جبرين، وأرسل لذلك مجموعة من الرجال فقبض عليهم حسان وقتلهم (٦٣)، وسكت العَميدي أيضاً عن الهزيمة التي لاقاها أمير الجيوش أنوشتكين الدزبري في سنة ٤١٦هـ/ ١٠٢٥م، بعد أن جهزه الظاهر بعساكر كثيفة لمحاربة حسان، فاستنجد حسان بحليفه ابن مرداس الذي أعانه وهزموا أنوشتكين، ودحروه عن الرملة إلى عسقلان وعاد منها مفلو لا (١٤٥)، كما سكت أيضاً عن الإشارة إلى هذه الهزيمة في الرسالة الثالثة التي سماها «نسخة فتح الشام» وسيأتي الكلام عليها تالياً، والتي شرح فيها مجريات المعركة لكنه ألمح إلى قيام الخليفة بإرسال الجيوش تلو الأخرى لمحاربة حسان وابن مرداس: «فلم يزَلْ يُمدُّ العساكرَ المنصورةَ من مقرِّ الخلافة برجال تعوَّدوا من عند الله نَصْراً وألطافاً، ويؤيِّدُهم من بيوت الأموال بما يزيدُ على قَدْر الكفاية أضعافاً (٥٥٠). وكما يلاحظ، فإن العَميدي يتحاشى الإشارة إلى الإخفاقات التي تمنى بها الدولة، ولو بصورة غير مباشرة. وهذا يتضح في عموم الخطاب السياسي الفاطمي. ولعل ذلك طبيعياً بالنسبة لمتحدث يعبر عن السلطة الفعلية القائمة.

<sup>(</sup>٦٢) العميدي، الرسائل، ص ٢٨١

<sup>(</sup>٦٣) المقريزي، اتعاظ الحنفا، ج٢، ص ١٥٠

<sup>(</sup>٦٤) ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٧، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ١٩٦. ١٩٩، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٥٣

<sup>(</sup>٦٥) العميدي، الرسائل ص ٢١٤، وانظر خبر هزيمة أنوشتكين الدزبري عند: المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٥٣

ولا يفتأ العَميدي يذكر حساناً بأفعاله والحال التي سيصير إليها إذا لم يرجع عما فعل: «فأين الفَرُ إذاً من الله جَلّت قدرتُه وقد أسخطته بَرْضاة كلِّ خاربِ ذاعر، وعصيتَه في طاعة كلِّ نافقٍ في الفتنة ناعر، وأيُّ حجّةٍ لك عند ربّك وقد هتكت الحُرَم، وأخفَرت الدّمم، وكفَرت النّعم، وأهلكت الأُمم؟ وما تقول لمولاك الذي آواك وكنت شريداً، وأذناك وكنت حقيراً، وقواك شريداً، وأذناك وكنت بعيداً، وأغناك وكنت فقيراً، وأغاك وكنت حقيراً، وقواك برجالِه حتى لانت أخادعُ الأيام لك، وأعطاك من أموالِه ما جاوزَك فيه أملك، وأوطاً عقبك، وقدّمك على من تقدّمك في الحسب والنسب، وأين المهربُ من اللّيل الذي هو مدركك، والسيل الذي هو مُهلكك؟ إن رحلت تبعثك تبعتك المسلمين فقصرت خُطاك، وإن نزلت زلت بك قدُمك بما قدّمت يداك، وإن أغرت فمغرورٌ مغلوب، وإن أبَدتَ فمنجودٌ مكروب، وإن غَربت غَربت شمسُ اختيارك، وإن شرقت شَوقت شرقت بغصص أوزارك، وإن شربت تصورت لك في مشربك آثامُك، وإن أكلت أخذ بمَخنقتِك طعامك، فلا ملجا ولا وزر، ولا مَنْجَا ولا مُعتصر، وبربًك قد أخطأت مقاصدك، وتخطيّت مراشدك، ونسيت العاقبة، وأسرفت في ظلمك. وأجنفْت في حكمك» "(11).

إن هذا الخطاب يعبر عن عقلانية وهدوء نفسي في الكتابة، بل هو سياسة طالما اتبعها الفاطميون، يطمحون من ورائها كسب الأعداء وتحويلهم إلى موالين. والحق أن الخطاب السياسي الفاطمي تتداخل فيه سياسات متباينة، تحاول في النهاية ثني الخارجين عما هم فيه، وإعادتهم إلى الموالاة.

<sup>(</sup>٦٦) العميدي، الرسائل ص ٢٨٢

وهذا - بالإضافة إلى استثارة الناس والرأي العام إن صح التعبير - فيه وعيد من العاقبة التي ستحل بالخارجين على الدولة ، لعل ذلك يثنيهم على معاداتهم الدولة وتصرفهم تجاهها.

ويختم رسالته بالإشارة إلى أن هذا الإنذار والتحذير من أمير المؤمنين هو المحاولة الأخيرة للاستبقاء عليه «فإن وفقت للتوبة والإنابة فلا مقنَطَ من إصلاحك، وإن عُدمتَها رأيت سوء صباحِك، والسلام على من اتبع الهدى»(١٧٠).

### الرسالة الثانية: وعيد إلى صالح بن مرداس لما استولى على الشام.

افتتحها العَميدي بمقدمة طويلة في معنى الشكر وعوائده على مَنْ يستشعر طاعة المنعم عليه، وأن الشكر أمر إلهي حث عليه المولى عز وجل، ومن قابل النعم بالجحود والنكران والإعراض فإنه ممتنع من طاعة الله وتوحيده معرض عن رضا الراعي ومتعرض لسخط الرعية. وهو من سمات الخطاب السياسي الفاطمي، فهو مشوب بمسحة دينية تكاد تكون ظاهرة في معظم الحالات. أي أن العَميدي يريد أن يبعث إشارة إلى ابن مرداس تفيد بأنه إن احتفظ بولائه للدولة كان في نعمة من الشكر والتقدير والعوائد المادية، على عكس خروجه على الدولة الذي يعرضه إلى خسرانه ذلك التقدير والحرمان من الرضا، وبالتالى تعرضه إلى نقمة الدولة.

ثم أورد العَميدي بعد ذلك مثالاً دالاً لما تحصل لابن مرداس من نعمة، يقول بعد أن صدَّر ذلك بعبارات التقريع «وقد جهلت، ولا يقال: علمت، ما كان من جميل صُنع الله جَلَّ ذكْرُه لك، وجزيلِ عنايته بك، حين أخرَجَك من ذُلِّ الإسار، إلى عزِّ الإيمار، وخَلَّصَك من أيدي الأعداء، إلى أيدي الأولياء، وعوَّضَك عن ضَنَك

<sup>(</sup>٦٧) العميدي، الرسائل، ص ٢٨٣

عبسك، رَحْبَ مجلسك، ونَقلَك من ضيق كَبُوتِك وقيودِك، إلى محلِّ إقبالِك وسُعُودِك، وأسلَمَك من الوَحْشة في مكانِك إلى الأنس بإخوانِك، وأنزلَك من شُرُفِ أشرفت فيه على حِمامِك، وتمنَّيت الموت فيه عند قعودِك فيه وقيامِك، إلى أخبيتِك وخيامِك، ومَأْمنِك الذي لم تحتَلَّ به في منامِك، وشاهدت كيف كان دفاعُ الله تعالى عنك حتى انفَك وثاقُك، وتنفس خِناقُك، وتيسَّر انطلاقُك، واتسع عليك نطاقُك، ورأيت كيف نُصرت على الباغي عليك، وظفرت بالمسيء إليك، وكيف أُيدت حتى انقدر وكيف أُيدت حتى حدَّه» (١٠٠٠).

وهذا المثال الذي ذكره العَميدي يشير به إلى بداية ظهور ابن مرداس وسيرته، فإنه كان على حلب مولى لسعيد الدولة ابن سيف الدولة الحمداني اسمه ابن لؤلؤ، استطاع أن يستولي على حلب ويأخذها من يد ابن حمدان وخطب للخليفة الفاطمي الحاكم صاحب مصر الذي لقبه بمرتضى الدولة، ثم لم يلبث أن فسد ما بينه وبين الحاكم فطمع فيه ابن مرداس وقومه بني كلاب، وكانوا يطالبون ابن لؤلؤ بالإقطاعات التي كان يماطلهم بها بعد أن وعدهم. واجتمع منهم نحو ٠٠٥ فارس في سنة ٢٠٤ه/ التي كان يماطلهم بها بعد أن وعدهم، فأخذ ابن لؤلؤ في ترتيب الحيلة للإيقاع بهم والقضاء عليهم، فدعاهم إلى دعوة طعام أعدها «سماط»، فلما كمل اجتماعهم في القلعة قتل منهم أكثر من ١٠٠٠ رجل وقبض على نحو ١٢٠ رجلا كان من بينهم ابن مرداس فقيده وسجنه بالقلعة لكنه تمكن من الهرب، ووصل إلى قومه بمرج دابق

<sup>(</sup>٦٨) العميدي، الرسائل، ص ٢٨٦. ٢٨٧

وجمع نحو ألفي فارس وقصد حلب وحاصرها أزيد من شهر حتى تمكن من أسر ابن لؤلؤ وقيده بنفس القيد الذي ألبسه إياه ابن لؤلؤ (١٩٠).

ومقصود العَميدي من استجرار الماضي أن يذكره بتقلب الزمان وتغير أحواله بما يستوجب أخذ العبرة والموعظة.

وتأسيساً على هذه المقدمة، شرع العَميدي في تعداد أفعال ابن مرداس ضد الدولة الفاطمية التي يمكن إجمالها على النحو الآتي:

- أ) أنه نسي فضل الله عليه بما منحه إياه من كثرة المال والرجال وميل العامة إليه والعز الذي تحصل له بعد الإذلال.
- ب) أنه نبذ طاعة مولاه الخليفة (الظاهر) وأظهر الوفاق وهو يسرّ النفاق، ويجاهر بالحق ويستر الباطل.
- ج) أنه يموه بالعصيان، فهو يرفع شعار الدولة ويعلنه لكنه يكذب في تقربه من الدعوة الفاطمية.
- د) أنه يبعث برسائل الموالاة والإخلاص للخليفة، ولكنها لا تتضمن إلا الكذب، ويذكر ابن بطريق إحدى هذه المراسلات إذ إنه بعد أن تغلب على حلب ونواحيها في سنة ١٦٤هـ/ ١٠٢٥م أرسل كاتبه إلى الظاهر فعاد الرسول محملاً بالخلع الجليلة وأطواق الذهب له ولأولاده مع زيادة في الألقاب (٧٠٠).

<sup>(</sup>٦٩) ابن ظافر الأزدي، أخبار الدول المنقطعة ج١، ص ٢١٤، العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٢، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٣٤٦، ابن العديم، بغية الطلب ج١، ص ٥٤٥، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٥١٠. ١٨١، ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٢٢٧. ٢٢٨، ابن خلكان، وفيات الأعيان ج٢، ص ٢٨٧، أبو الفداء، اليواقيت والضرب ص ١٥١. ١٥٦، الداوداري، كنز الدرر ص ٣٢٤، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٤٨

<sup>(</sup>٧٠) ابن بطريق، التاريخ المجموع ج ٢، ص ٢٤٨

ويشير العَميدي إلى أن الخليفة أمير المؤمنين على علم بأول أمر ابن مرداس كل وآخره، ويعرف باطن مكره وظاهره، وتحقق عنده ذلك عندما دعا ابن مرداس كل المخالفين على الدولة إلى التحالف على العناد والعصيان، وأنه أغلظ الأيمان لأتباعه بأنه ناصح أمين يقصد تحسين أحوالهم وزيادة أموالهم لكنه يسعى في مصالحه وحده وخراب أحوال من اجتمع حوله وذهاب أموالهم. وهذا تأكيد من الخطاب السياسي الفاطمي على شخصنة أهداف الزعماء الخارجين على الدولة، وليس فيه أي مصلحة لأتباعهم، وهي فكرة يلح العَميدي على طرحها ليشق صفوف الخارجين.

كما أن في هذا الخطاب تعبير عن مبدأ من مبادئ الخلافة عند الفاطميين، ألا وهو الولاية، فالإمام في معتقدهم ذو كرامات تكاد تصل إلى كشف الغيب (۱۷۱). وفي هذا تأكيد من العَميدي على هذه الصفة التي تجعل الخارجين على (الإمام) يضطربون ويساورهم الهاجس في قدرات الخليفة العقلية، وما إذا كانت تلك القدرات غيبية، أم ذكاء شخصى، أم أنها معلومات مخابراتية ناتجة عن وجود جواسيس وعيون.

ومن الجدير بالانتباه في كلام العَميدي هو نظرته إلى الأعراب والحط من شأنهم، فهو يصف أعوان ابن مرداس بأنهم «كلاب جَمَعَتْهُم الأهواءُ الفاسدة، والآراءُ الشاردة» (۲۲)، يريد بذلك بني كلاب قوم ابن مرداس، وأنهم «أولياء الشيطان، وأبناءَ الرِّعيان» (۳۷)، و «حزب الشيطان، وخُرِّاب البلدان، الذين استسرى عليهم الحرق، واستَولى عليهم السَّفَهُ والحُمق» (۱۷)، و «الكفرة» (۱۷)،

<sup>(</sup>٧١) في هذا، انظر: السجلات المستنصرية التي نشرها عبد المنعم ماجد، ص١١٨، ص١٢٣ على سبيل المثال.

<sup>(</sup>۷۲) العميدي، الرسائل ص ۲۹۰

<sup>(</sup>۷۳) العميدي، الرسائل، ص ۲۹۱

<sup>(</sup>٧٤) المصدر نفسه ص ٢٩٢

<sup>(</sup>۷۵) المصدر نفسه ص ۲۹۳

و «الأوباش» (٢٧١)، و «العُصبة العادية، والكلاب الغاوية، والفئة الباغية، والطائفة الممتدة في الضلالة المتمادية (٢٧١)، لكنه يعود ليذكر في موضع آخر بكون الذين استخدمهم ابن مرداس «عرباً صُرْحا كانوا أقدم منك نِعماً، وأوثق عِصماً، وأصحَّ ذِعاً، وأكثر خَولاً وخدماً، وأكرم أصولاً، وأوفر عقولاً، وأكبر نفوساً ونفاسة، وأجلَّ أقداراً ورياسة، وأوسع جفاناً، وأرفع نيراناً، وأشدَّ ضِراباً وطِعاناً، وأسمح في الأزل والمحل بناناً، وأعزَّ أحلافاً وجيراناً، وأعظم مكانة وإمكاناً» (٨٠٠). وهو بذلك يفرق بين (العرب) و (الأعراب). فمفهوم العرب عند العميدي يختلف عن مفهومه عن الأعراب؛ فالمقصود بالعرب هنا القبائل العربية، وهو استعمال معاكس تماماً، إذ يقصد الصفات السلبية السيئة لسكان البوادي، والذين يُطلق عليهم في بعض المصادر: العربان.

والواقع إن هذا الخطاب السياسي القائم على الانتقاص من ناصري الزعماء الخارجين سمة من سمات الدعاية الإعلامية للفاطميين والتي عبر عنها العَميدي، وفي ذلك امتهان لهم ربما زعزع ثقتهم بأنفسهم ؛ وكان من نتيجته – بطبيعة الحال – إما الرجوع عن مناصرة أولئك الزعماء، وإما الانكسار النفسي.

ويوالي العَميدي التشنيع على ابن مرداس بذكر الأعمال التي ارتكبها من قتل رجال الدولة صبراً دون الخوف من القصاص، والاستيلاء على الحصون

<sup>(</sup>٧٦) المصدر نفسه ص ٢٩٥

<sup>(</sup>۷۷) المصدر نفسه ص ۲۹۷

<sup>(</sup>۷۸) المصدر نفسه ص ۲۹۳

<sup>(</sup>٧٩) كما في ص ٣٣، ص ٧٧ من رسائل العميدي.

<sup>(</sup>٨٠) كان صالح بن مرداس قد استولى على قلعة حلب في مستهل جمادى الأولى ٢١٦ه بعد أن حاصر فيها الأمير سديد الملك ثعبان بن محمد، ووالي القلعة موصوف الصقلبي الخادم، والقاضي أبا الفضل بن أبي أسامة، فلما دخل صالح القلعة يوم السبت ٨ شعبان ٢١٦ه قبض عليهم ثلاثتهم، ففادى ثعبان نفسه بمالٍ دفعه، أما موصوف فقتله صبرا (الحبس حتى الموت) ، وأما القاضي ابن أبي أسامة فلفنه حياً. انظر: العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٤٧، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ١٩٩، ص ٢٤٥، ٢٤٨، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ١٩٩

والقلاع (۱۸) مع الادعاء بأنه أخذها بقوة السلاح ولم يكن إلا بالحيل والخداع، والاعتداء على السكان: السليم منهم والمريض، وهتك حرمهم وحريمهم، والاستيلاء على أموالهم وأملاكهم، والعمل على إذلالهم، وتوجيه الأوامر لأتباعه بشن الغارات في الطرق والمسالك، والتعرض لمرتاديها من رسل وقوافل، وإثارة الفتن والدس لمن يعمل على إشعالها، وتخريب البلدان والممالك شرقاً وغرباً (۱۸۲).

ومن هذا نرى أن التشنيع وذكر مساوئ أولئك الخارجين على الدولة سمة من سمات الخطاب السياسي الفاطمي، يتكرر كثيراً ليحط من شأن تلك الزعامات.

ويحمِّلُ العَميدي تَبعة كل هذه الأفعال إلى ابن مرداس وأن هؤلاء المفسدين لم يفعلوا ذلك إلا بناءً على أوامره وامتثالاً لتوجيهاته، ويزعم العَميدي أن هذه الأفعال أدت إلى هجرة السكان عن مواطنهم وبلدانهم، وأنها امتدت بحراً وبراً (٢٨)، واختصت ببلاد الشام لكن آثارها عمت بلاد الإسلام (٤٨).

<sup>(</sup>٨١) تمكن صالح بن مرداس في سنة ٤١٦هـ/١٠٥م من تملك: حمص وبعلبك وحصن ابن عكار بنواحي طرابلس، وكانت في يده من قبل: الرحبة وبالس ورفنية. انظر: العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٧، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص٢٤٨، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>۸۲) العميدي، الرسائل ص ۲۹۰

<sup>(</sup>۸۳) المصدر نفسه ص ۲۹٥

<sup>(</sup>٨٤) المصدر نفسه ص ٢٩١

والحق إن هذا الخطاب السياسي المشوب بمبادئ اقتصادية لو قدر للشاميين الاطلاع عليه لاستثارهم وحرك مشاعرهم سلباً تجاه أولئك الزعماء الخارجين، فهو يفسر التراجع الاقتصادي لسكان البلاد الشامية بخروج أولئك الزعماء، وبالتالي يحرض الناس على تركهم وعدم مناصرتهم.

ثم إن ابن مرداس عندما ارتكب ما تقدم من أفعال، كتب إلى أعوانه وأتباعه المخالفين للدولة يأمرهم بالمجاهرة بإظهار العصيان، وأنه أبان لهم بأن الحنث بالأيمان التي في أعناقهم لا تفسد أيمانهم، ونكث البيعة لا يهدم الأركان، مفترياً - كما يقول على الله ورسوله. وأن كلامه انطلى على هؤلاء الأتباع وأن مقصوده لم يكن إعزازهم ونجدتهم بل لإذلالهم، وأن مراده تحصيل الزعامة بين القبائل والجلوس في نوادي العرب بين زعماء عُقيل وغير ورؤساء كلب وقشير مفتخراً بسيادته على ديار طيء وأنه دوخ القبائل وأخضعها لسيطرته، ثم إنه جعل الغنائم على أهله وعشيرته دون بقية قبائل طيء (٥٥).

وهذا يؤكد على أسلوب التشنيع والانتقاص من أولئك الزعماء، والتقليل من شأنهم والحط منهم وإظهار مساوئهم وسلبياتهم.

وبعد هذا يعود العَميدي للتهديد والوعيد المستمرين في غالب الخطاب السياسي الفاطمي تجاه الزعامات الشامية الخارجة، محذراً ابن مرداس من أن سكوت الخليفة أمير المؤمنين (الظاهر) عنه لن يدوم، وأنه لم ينس أفعاله وهو عازم على محاسبته بهمة عالية مجهزاً لذلك العساكر المنصورة المستعدة للانطلاق (٢٥٠).

<sup>(</sup>٨٥) العميدي، الرسائل، ص ٢٩٣

<sup>(</sup>٨٦) المصدر نفسه ص ٢٩٥

ويتباين الخطاب السياسي عند العَميدي، فيتجه بعض الأحيان إلى مخاطبة عقلانية وإقناع منطقي لوجوب الانتهاء عن معاداة الدولة، والعودة إلى الولاء؛ ففي محاولة أخيرة لثنيه عن الاستمرار في معاداة الدولة ينبه العَميدي ابن مرداس من أن كل الذين اجتمعوا حوله وآزروه سيخذلونه عندما يشعرون أن الهيبة قد سقطت عنه، وأنهم لن يعادوا الدولة لأجله «فلا يُسوِّل لك شيطانُك أنهم يعادونَ الدَّوْلَة المنصورةَ في مُوالاتِك، أو يحتملونَك إذا عوَّلت عليهم والتجأت اليهم على عِلّاتِك، أو يؤثرونَك على مصالح أحوالِهم ونفوسهم، أو يختارونَك على الجلاء عن أوطانِهم ومساقط رؤوسِهم، أو يُحامونَ عنك ليبيحوا على الجلاء عن أوطانِهم ومساقط رؤوسِهم، أو يُحامونَ عنك ليبيحوا مقادَهم» نساءَهم وأولادَهم، أو يتَبعونَك في مَهْربك ليملّكوا المشركينَ مقادَهم».

وعلى هذا، فإن العَميدي - معبراً عن رأي الدولة - يمنحه فرصة الاحتفاظ بخط الرجعة، والمسامحة، فينصحه بمراجعة نفسه والتفكير بالعدول عما ارتكب (١٨٨)، وأن رسالة أمير المؤمنين هذه إنما هي لتقديم النصح والتذكير والتبصرة وأنه ـ أي الخليفة ـ «لم يُرِدْ أن يُغلقَ بابَ الصَّفح إن رُزقت الاستصفاح دونك، أو يُؤْيسك من مراحمِه إذا عَرَف رُكونك إلى الطاعة وسكونك، وقد هداك إلى رسُدك إن أعانك التوفيق، ودعاك إلى التوبة، من قبل أن ينسدَّ عليك الطريق، فإنْ تسرَّعت بعد الإعذار والإنذار إلى امتثال مراسمِه، لَمْ تَعْدم شهود مكارمِه، وإن استعذت بعد الإبقاء والإرعاءِ من نقمتِه»، وبخلاف ذلك فإن نية الخليفة متجهة إلى المقاتلة حتى «لا يبقى لك أشر» (١٩٨).

<sup>(</sup>۸۷) العميدي، الرسائل، ص ۲۹۷

<sup>(</sup>۸۸) المصدر نفسه ص ۲۹۸

<sup>(</sup>۸۹) المصدر نفسه ص ۳۰۰

ويمكن ملاحظة بعض القواسم المشتركة في رسالتي العَميدي الموجهتين لابن الجراح وابن مرداس وتشابه في بعض المضامين:

ا - استثارة رأي عامة الناس تجاههما والتشجيع على عدم تصديق دعواهما والحث على القضاء عليهما، وبيان أن مصالح زعيمي الثورة هي شخصية بخلاف ما يدعونه من السعي لتحسين أحوال الرعية، ومحاولة الإيقاع بينهما وبين أتباع كل منهما.

۲ - الربط بين ما يقوم به بعض الخارجين على الدولة ونسبته إليهما، فالعَميدي يذكر أن ما يفعله هؤلاء المفسدون كان بتشجيع من كليهما (ابن مرداس وحسان).

٣ - أنه وجه التساؤل لكليهما: هل يظنان أن الخليفة يسكت عن أفعالهما،
 وهل تطرق إلى ظنهما النجاة مما ارتكباه.

٤ - نلاحظ أن الرسالتين وإن كانتا موجهتين إليهما بشخصيهما، إلا أنهما تتضمنان الطلب من المسلمين الذين وصلتهم أخبار خروجهما على الدولة القبض عليهما، أو القضاء عليهما واستئصال شأفتهما.

الغمز في حال الأعراب (قوم ابن مرداس وابن الجراح) والتشنيع عليهم،
 والتقليل من شأنهم وأنهم «أولياء الشيطان وأغبياء الرعيان».

وبالرغم من مشاركة سنان الكلبي لابن مرداس وحسان الطائي بالثورة والخروج على الدولة إلا أنه استثني من الإشارة، ولم يذكره العَميدي البتة، والسبب في ذلك أن سنان توفي في جمادى الآخرة سنة ١٩٤هه/ ١٠٢٨م، وانتهى بموته تحالف الكلبيين ضد الدولة في القضاء على مخالفيها.

\_

<sup>(</sup>٩٠) الأنطاكي، تاريخ ص ٤١١، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٥٣

ويتضح من هذا أن أهداف الخطاب السياسي الفاطمي واضحة وغير عشوائية، بل هي مدروسة، وفيها إدراك لما يتوخى منها من نتائج.

الرسالة الثالثة: رسالة في شرح الحال التي جرى فيها القضاء على ابن مرداس وهروب حسان بن الجراح

نتيجة لسيطرة ابن مرداس على حلب ونواحيها، وسيطرة ابن الجراح على الرملة، وعدم استجابتهما لرسائل الخليفة في الرجوع عما هم فيه من المخالفة على الدولة، وجه الخليفة الظاهر أمير الجيوش أنوشتكين الدزبري في عسكر كثيف للقضاء عليهما. وجرى اللقاء على الأقحوانة، ووقعت بينهم الحرب فانجلت عن مقتل ابن مرداس وولده الأصغر، وهروب حسان ابن الجراح (١٩٠).

ولا يرد في المصادر التي ذكرت هذا الخبر أية تفصيلات أخرى، وقد وقع الاختلاف بينها في تحديد السنة التي حدثت فيها معركة الأقحوانة ما بين قائل في ٢٥ ربيع الآخر ٤١٨هـ/ ٣ حزيران ١٠٢٧م (٩٢)، وسنة ٤١٩هـ/ ١٠٢٨م وقائل في

<sup>(</sup>۹۱) ابن الجوزي، المنتظم ج١٥، ص ٢٠٢، ابن ظافر الازدي، اخبار اللدول المنقطعة ج١، ص ٢١٤. ١٥، ١٠ ابن القلانسي، تاريخ ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٤٤، ١٠ الأنطاكي، تاريخ ص ٤١١، ابن القلانسي، تاريخ ص ٣٧، العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠٠، ابن خلكان، وفيات الأعيان ج٢، ص ٤٨١، ابن شداد، الأعلاق الخطيرة (تاريخ لبنان والأردن وفلسطين) ص ٤٤، ابن خلدون، تاريخ ج٧، ص ٥٨٢، النويري، نحاية الأرب ج٨٨، ص ٢٠٦، الصفدي، الوافي بالوفيات ج١، ص ٢٠٢، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٥٢. ٢٥٣، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٧٦، ١٧٨، المحمد المنافرة ج٤، ص ٢٠٦، ١٨٨، المحمد الخلفا ج٢، ص ١٧٦، ١٧٨، المحمد الخلفا ج٢، ص ١٧٦، ١٨٨، ١٨٨

<sup>(</sup>٩٢) المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٧٦

<sup>(</sup>٩٣) ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٣٦٩، ابن خلكان، وفيات الأعيان ج٢، ص ٤٨٧، الصفدي، الوافي بالوفيات ج١٦، ص ٢٧٢

۲۵ ربيع الآخر ٤٢٠هـ/ ۱۲ أيار ١٠٢٩م (٤٤)، أو في ۸ جمادى الأولى ٤٢٠هـ/ ٢٥ أيار ١٠٢٩م (٢٩).

أما سنان بن عليان فإنه ـ بعد تحالفه مع ابن مرداس وحسان ومحاولة السيطرة على دمشق ـ قد توفي سنة 1.78 = 1.78 = 1.00 وتغير موقف قبيلته كلب من هذا التحالف، بل إن ابن أخيه وزعيم كلب من بعد سنان وهو رافع بن أبي الليل بن عليان تولى قيادة الكلبيين مع الدزبري ضد ابن مرداس وحسان ( $^{(AP)}$ )، وربما كان هذا سبباً من أسباب هزيمتهما على وفرة ما اجتمع معهما من العرب.

وفي هذه الرسالة شرح واف لل جرى، والعَميدي وإن كانت رسالته موجهة إلى صديق له، ليقف على حقيقة ما جرى (٩٩) فإنه يتحدث باسم الخليفة، يظهر هذه من مقدمته الطويلة في التحميد وشكر الله على نعمه الجزيلة من قبل أمير المؤمنين «ثمرة الشجرة الناضرة، الأئمة الأخيار، الطاهرينَ الأبرار، الذين أذهَبَ اللهُ عنهم الرِّجْس، أهلَ البيت، وطهّرهم تطهيراً». وهو يردّ بذلك على ما شاع من التشكيك بنسب

<sup>(</sup>٩٤) ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٥٣، النويري، نحاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٦

<sup>(</sup>٩٥) ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠١، ابن خلكان، وفيات الأعيان ج٢، ص ٤٨٧

<sup>(</sup>٩٦) العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٧، ابن الجوزي، المنتظم ج١٥، ص ٢٠٢، سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان ج١١، الورقة ٤٠ أ، ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٢٣١، ٣٦٩، ابن شداد، الأعلاق الخطيرة (تاريخ لبنان والأردن وفلسطين) ، ص ٤٤، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٥٢، ابن خلدون، تاريخ ج٧، ص ٥٨٢، المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٧٦

<sup>(</sup>٩٧) العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٨، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٥٣

<sup>(</sup>٩٨) انظر: العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٨، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٥٣، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٩٩) العميدي، الرسائل ص ٣٢٠

الفاطميين (١٠٠٠)، ثم يعطف على بيان سبب هذه الرسالة وأهميتها في كونها تؤرخ لأيام جليلة يعتز بها الإسلام لأنها (نعمة أيَّدت الدِّينَ بعدَما هَمَّ بُنيانُه بأن يتَزعزَع، وعَمَّدُته بعدَما أرادت أركانُه أن تتضعَضع، وشَدَّت قُوى المُلك بحبلٍ من عند الله وثيق، وشيَّدت بناءه بعدَما كادت تريغ قلوب فريق، وحسَمت أطماع مَن دَلاهم بغرور، وحَكَمت لأنصارِ الحقِّ بعُلوِّ وظهور، وقَدَفَ في قلوب المُخالفينَ الرُّعبَ شرقاً وغرباً، وآمَنَ سِرْبَ الموالفين بعداً وقرباً، كالنَّعمة التي توجّهَ الله سبحانه لأمير المؤمنينَ بمحاسنِها التي تقصرُ عنها بوارع المهم والآمال، وخصَّه بميامنها التي تسيرُ بها سوائرُ السيّرِ والأمثال، وخارَ له من أقسام السّعادة ما رَغِمت له مَعاطسُ أُولي الشّقاقِ والنّفاق، وساقَ إليه من أحكام الجلالة ما اشتُهر ذكْرُه في الآفاق، وأغمد صوارمَ عبيده وأوليائه، في مَفارقِ مُباينيه وأعدائه، الذين جَحَدوا الإحسان، وعبَدوا الشيطان، وامتطوا مراكبَ الغَدْر فاستطالوا، وهَمُّوا بما لم ينالوا، وأظهر من جميل منعيه فيه ما كان مطوياً، وذلً من رقابِ النَّصر للمعلين بشعاره ما كان أبيًا، وجعل ما يَسَره له من الفتح، وقدَّره من النُّجح، آيةً للناس ورحمةً منه وكان أمراً مقضياً، فإنها نعمة خرَّت لها جباهُ النّعم ساجدة، وَبنت للمُلك فوق سَمْك السَّماء قاعدة "(١٠٠٠).

ثم شرع العَميدي بشرح ظروف هزيمة ابن مرداس وابن الجراح، وذلك أن كتب نائب الخليفة بالشام «مملوك أمير المؤمنين المظفر» كانت تصل إلى القاهرة تعلم باجتماع

(۱۰۰) حيث صدر في بغداد سنة ٤٠٢ه محضر القدح والطعن في نسب العلويين الفاطميين بمصر، ووقّع عليه الأشراف والقضاة والفقهاء، وشاع ذكره بين الناس. انظر نص الكتاب عند: ابن الجوزي، المنتظم ج٧، ص ٢٥٥، ابن الأثير، الكامل ج٩، ص ٢٣٦، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٢٩، حمادة، الوثائق السياسية والإدارية ص ٩٣، الحباشنة، ديوان الإنشاء الفاطمي، ص ١٠٦

<sup>(</sup>۱۰۱) العميدي، الرسائل ص ۳۱۰ ـ ۳۱۱

كلمة من أسماهم بالطغاة المارقين والعتاة الفاسقين من اليمانية والقيسية (۱۰۲) على الخلاف ومعاداة الدولة، وأنهم تحالفوا فيما بينهم على مقاتلة جيش الدولة، وجرى بمجلس الخليفة عرض أخبار ما اقترفوه في بلاد الشام من أفعال تقدم ذكرها جميعها في رسالتيه السابقتين (الأولى والثانية)، ومنها: إثارة الفتن والفساد وتخريب البلاد والمدن ومحاصرة الثغور والحصون ونهب ما فيها واستباحة أموال مالكيها وقطع الطريق وإخافة سالكيها، وتضليل الناس وإغرائهم حتى اجتمع لديهم من العدد والعدة الكثير.

ثم إن الخليفة «أمير المؤمنين» لما علم أن السكوت عليهم زادهم إصراراً على العناد والعدوان، وأن الكتب والرسائل لم تردعهم، اتجهت نيته إلى قطع دابرهم ومواجهتهم والقضاء عليهم.

ويفيدنا العَميدي أن الخليفة الظاهر لم يرسل أنوشتكين مباشرة في حملة القضاء على الخارجين، بل إنه عهد بالأمر أولاً لوزيره علي بن أحمد الجرجرائي (ت ٤٣٦ه/ ١٠٤٤م)، الذي لم يصرح باسمه وإنما وصفه بـ«الوزير الأجلً صفيّه (١٠٠٠ وخاصّتَه، وهو السّديدُ في مصارفِه، الحميدُ في مواقفِه، الذي يخدِمُه الإقبالُ مقترباً إليه، ويُعظّمُه التوفيقُ واقفاً بين يدَيْه، لا يرُدُّ القَدَرُ صوائبَ سهامِه إذا سدَّدها ورماها، ولا يفُلُّ الزّمانُ سيوفَ اعتزامه إذا جرَّدها وانتضاها، ولا تَشُوبُ مُناجاتُهُ مداجاة، ولا تَشِينُ موالاتَه مراءاة، ولا يَعتافُه عن الجدِّ مقام، ولا يعتاصُ عليه مطلب ومرام ... واثقاً بأنه لا يَعجِزُ عن خَطْبٍ نُكولاً، ولا يهتمُّ بصعب الأرض ذَلولاً» (١٠٠٠)،

<sup>(</sup>١٠٢) ينتسب صالح بن مرداس إلى قبيلة بني كلاب القيسية، والتي تتوزع قبائلها وبطونها بكثرة في بلاد الشام خاصة في حلب ونواحيها، أما حسان بن جراح الطائي وسنان بن عليان الكلبي فهما يمانية.

<sup>(</sup>١٠٣) لُقِّبَ الجرجرائي بـ «الوزير الأجل الأوحد صفي الدين». انظر: النويري، نحاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٨

<sup>(</sup>۱۰٤) العميدي، الرسائل ص ٣١٣

وأمره بأن يستقرئ أخبار هؤلاء الخارجين على الدولة، وأن يتولى إرسال الجيوش لملاحقتهم وطلبهم حيثما كانوا والقضاء عليهم. وعلى هذا فقد أرسل الجرجرائي من القاهرة رجالاً لتنفيذ الأمر، وزودهم بالأموال أضعاف ما يحتاجونه.

وربما كان هذا التكليف للوزير ليرأس الحملة العسكرية لإعطائها أهمية أكبر وإظهار اهتمام الدولة الفاطمية المباشر، بالقضاء على تلك الحركات. كما إن إغداق العَميدي أوصاف التعظيم والتفخيم على الوزير يعبر عن رغبته بإظهار عظم شأنه عند الخليفة ومنزلته الكبيرة، وبالتالي إلقاء الرعب في قلوب مخالفيه.

ويبدو أن هذه الحملات لم تستطع حسم النتيجة، بل على العكس من ذلك فإن ابن العديم يشير إلى محاولة فاشلة للقضاء عليهما (ابن الجراح وابن مرداس) من خلال إرسال حملة عسكرية كثيفة العدد سنة ١٠٢٥هـ/ ١٠٢٤م بقيادة الدزبري نفسه لمقاتلة ابن الجراح فكسر الدزبري وهزم وعاد مفلولاً. وما يذكره العَميدي أنه تمت مكاتبة «الأمير المظفر» أنوشتكين الدزبري في شأنهم، وكان أنوشتكين يتولى نيابة دمشق للظاهر، ولاه إياها سنة ١٩٤هه / ١٠٢٨م (٥٠٠٠). ويشير إلى أن أمر التكليف تضمن تخطيطاً وتوجيهاً لكيفية استدراجهم والإيقاع بهم، وضرورة الثبات في مقاتلتهم ومطاردتهم، وأن لا يكون القتال إلا بعد إنذارهم وتنبيهم «تأكيداً للحجة واتباعاً للسنة» (١٠٠٠). ولكي لا يؤخذ ذلك مأخذاً على الدولة. ويؤخذ من هذا أن كتب التكليف الصادرة من الديوان الفاطمي كانت تتضمن توجيهات الخليفة العسكرية، وبعض التخطيط ليلتزم به القادة. ولعل ذلك مما يعبر عن اهتمام شخصي ومباشر من الخلفاء

<sup>(</sup>١٠٥) الصفدي، الوافي بالوفيات ج١٦، ص ٢٧٢، الصفدي، تحفة ذوي الألباب ج٢، ص ٢٩، النويري، نحاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٦، وأرخ النويري نيابته على دمشق في سنة ٤١٧هـ ولعله تحريف.

<sup>(</sup>١٠٦) العميدي، الرسائل ص ٣١٤

أنفسهم، مما يعكس أهمية تلك الحملات الموجهة إلى الخارجين على الدولة. وهذا من عناصر الخطاب السياسي الفاطمي تجاه المناوئين.

ويذكر المؤرخ الحلبي ابن العديم أن الظاهر لما سير العسكر بقيادة الدزبري ضم إليه رافع بن أبي الليل الكلبي، وجعله مقدماً على الكلبيين (١٠٧٠)، مما يعني أن الحلف الثلاثي قد تصدع بانشقاق قسم من اليمانية وهم الكلبيون ضد إخوانهم بني طئ.

ووفقاً لرواية العَميدي فإن الأمير أنوشتكين امتثل للأمر وأطاعه، وسار على مقتضى التوجيهات التي أرسلت له من ضرورة جمع الأخبار عن تحركاتهم فبلغه انضمامهم بنواحي طبرية في موضع يسمى الأقحوانة الصغرى (۱۰۸۰) شرقي نهر الأردن، فتوجه أنوشتكين بعساكره نحوهم، وانتهز الفرصة لمقاتلتهم قبل أن تتفرق جموعهم، فلم يحض كبير وقت حتى وصلوا إلى غربي شاطئ نهر الأردن، وتوقعوا أن النهر يمكن أن يشكل عائقاً دون وصول عسكر أنوشتكين إليهم، لكن الجيش عبر من خلال مشرع الحسينية، والتقوا هناك بطلائع مقاتلي ابن مرداس وحسان فبادرتهم جنود أنوشتكين بالاقتناص وتفاجأوا بكثرة جيشه ورأوا «رجال الدَّوْلَة مُستظلِّينَ بظلال الألويةِ الخافقة بالنَّصْر والإظهار، والراياتِ الناطقة بالغَلبة والاقتدار، والبنودِ الهاتكة الأستار أُولى الغَدْر والخَتْر، والجنود المالكة لرقاب أهل البَدْو والحَضَر، وشاهدوا

<sup>(</sup>۱۰۷) ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>۱۰۸) سماها العميدي: «الأقحوانة الصغرى»، ولا يوجد غيرها من تسمى الإقحوانة سوى موضع آخر في الحجاز بنواحي مكة، وأقحوانة الشام هي ضيعة على شاطئ طبرية قرب عقبة فيق، وحدد العميدي موضعها في شرقي النهر. انظر عنها: البكري، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ٢مج، ج١، ص ١٧٩، ياقوت، المشترك وضعا والمفترق صقعا، ص ٢٩، ابن خلكان، وفيات الأعيان ج٢، ص ٤٨٨، صفي الدين البغدادي، مراصد الاطلاع على الأمكنة والبقاع، ج١، ص ١٠٣، ص

فرسانَ العربِ وشُجعانَها»(١٠٩)، ويريد العَميدي بذلك إظهار شرعية الدولة، وقوة الجيش ؛ فدارت بين الطرفين رحى المعركة التي يصفها العَميدي بأوصاف ملحمية ، إذ «تقاطرت عليهمُ السِّهام، رُسُلُ الحِمام، مُقصِدةً وقاصدة، ونابت السيوفُ عن نُوَب الأيام، راصدةً وحاصدة، ويقيت النفوسُ طائرة، والأحلام قائمةً وقاعدة، وتدَحر جت حيث الرؤوسُ تحت الأقدام هابطةً وصاعدة، وإكتَسَت السَّماء من ملابس القَتام ثيابَ الحِداد، وثَبَتَ أنصارُ الدِّين وأشياعُ الحقّ ثباتَ أطواد، وطفِقت سوابقُ الخيل تعثُرُ في حِجَالِها، بين أولئك القتلى بأعناق ناتئةٍ من الكواهل، وأيدٍ نابيةٍ من البَّآدِل، وصُمَّت الأسماعُ من صَليل المناصل، وذَّبُلت النفوسُ من السُّمر الذَّوابل، فما انقَشعِت تلك الهَبُوة، ولا انحسرَت تلك الغَبْرة، حتى تحكّمت البواترُ في مفارقِهم، وتفحَّمت الفواقرُ والدوائرُ على مُباينهم عن الطاعة ومُفارقِهم»(١١٠٠)، ووصف العَميدي هذا يوافق ما ذكره ابن تغرى بردي من أن ما جرى بين الطرفين كان «ملحمة هائلة»(١١١١). وكانت نتيجة المعركة ـ بخلاف القتلى الذين سقطوا ـ مقتل ابن مرداس: «وطُعِن الشَّقيُّ ابنُ الدَّوْقَليّة(١١٢) وقد أتتْه بالحَيْن رجْلاه، ونسِي ما قدَّمت يداه، طعنةً نجلاءَ أشرقَ منها بدمِه، وخَرَّ صَريعاً ليَديْه وفمِه، وحُزَّ رأسُه من ساعتِه فأصبح مُقَوَّراً بعدَما كان مُكَوَّراً، وأضحَى مهشَّماً، عقِبَ أَنْ كان مُعَمَّماً» (١١٣)، طعنه طريف

<sup>(1.9)</sup> العميدي، الرسائل، ص (1.9)

<sup>(</sup>١١٠) العميدي، الرسائل، ص ٣١٧ ـ ٣١٨

<sup>(</sup>١١١) انظر: النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٥٣

<sup>(</sup>١١٢) هكذا ورد في المطبوع، وفي نسخة أخرى من نسخه: ابن الذوقلية، وفي مخطوطة مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي ج١٢، الورقة ٥٩ب: الروقلية. ولعل الصواب: ابن الزوقيلة نسبة لأمه الرباب الزوقلية من ولد زوقل بن حييط بن قُدَامَة بن عَبْد الله بن عَامِر بن حصين، والزوقلية هي أم صالح بن مِرْدَاس الكِلابِيّ أمير حَلَب. انظر: ابن العديم، بغية الطلب ج١، ص ٥٤٥

<sup>(</sup>١١٣) العميدي، الرسائل ص ٢١٨

الفزاري فسقط عن فرسه ولم يمت، فرآه رافع بن أبي الليل الكلبي فعرفه وأجهز عليه وقطع رأسه وحمله إلى الدزبري ( $^{(1)(1)}$ .

ويستكمل العَميدي شرحه لوقائع المعركة ونتائجها، فيستطرد: أما ابن جراح فقد هرب من أرض المعركة «وهام الغادرُ الخاسرُ جَرّاحٌ على وجهه يبتغي النَّجاة برأسه، وأنّى له النجاة وقلبُه مرعوبٌ منكوب، والشّقاء عليه مصبوب، والغدرُ بجبينه معصوب، والفّناء عليه مكتوب» (۱۱۰۰)، كما هرب بقية أتباعهما، وقدّر العَميدي عدد من سلم منهم وتمكن من الهرب بالعدد القليل، وغنم جيش أنوشتكين الكثير من الأموال والكُراع والأسلحة والمتاع والعُدد والعتاد، أما من لم يتمكن من الهرب من أتباع ابن مرداس وحسان فكانوا بين قتلى وجرحى في أرض المعركة أو أسرى مقيدين بالأغلال، وقد وصفهم بأنهم «أولياء الشيطان، وأغبياء الرِّعيان، العادلينَ عن الطاعة والناكبين، والناقضينَ للعهد الناكثين»، «الفَسَقة ... المَرَدة المَرَقة» (۱۱۲۰).

وختم الرسالة بعبارات الحمد لله وشكره على إحراز النصر الذي «جعلَ مُلكَ أميرِ المؤمنينَ معقوداً بحبلٍ لا تُحَلُّ مغارُه، وحريمَه محروساً بسيفٍ لا يُفَلُّ غرارُه، وأدام عزَّه مؤيَّداً، وجلاله مؤبَّداً، ونصْرَه مجدَّداً، وسُلْطانَه مجهَّداً، والبشارات بحضرتِه متناصرة، والمسرَّات في أيامِه متواترة، ومدَّ على أكناف مملكتِه، وأطراف حوْزتِه، ظلالَ الأمن، ورواق اليُمن، وأعاد عليها مناظمَ العدل والاستقامة، وألّف على على

<sup>(</sup>۱۱٤) ابن القلانسي، تاريخ ص ٧٣، ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٥٣، ابن العديم، زبدة الحلب ج١، ص ٢٠١، والداوداري، كنز الدرر ص ٣٢٦، ويذكر ابن تغري بردي أن الدزبري أرسل برأس صالح إلى الظاهر بمصر. انظر: النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>١١٥) العميدي، الرسائل ص ٣١٩، وانظر عن خبر هزيمة حسان وقومه: ابن بطريق، التاريخ المجموع، ج٢، ص ٢٥٣

<sup>(</sup>١١٦) العميدي، الرسائل ص ٣٢٠

طاعتِه قلوبَ الخاصّة والعامّة، وأكسبَه بعالي الرغبة في توفيقه لِما تُحمَدُ عواقبُه، وإيزاعِه لِما تُستدامُ به نِعَمُه عنده ومواهبه السلام.

وهذا من أساسيات الخطاب السياسي الفاطمي الموجه للخارجين، حيث إن عبارات الحمد والشكر على إحراز النصر تقوي من عزيمة جنود الدولة، وترخي من عزيمة الأعداء، كما تؤدي إلى إقناع الناس بانتصار الدولة، وأن الخارجين عليها لا يمثلون أي أهمية أو خطر.

وذكر ابن تغري بردي قيام الدزبري بإرسال كتاب إلى الخليفة الظاهر بمصر يبشره بالنصر ويخبره بمجريات المعركة (١١٨). ويعضد هذا ما ذكره العَميدي من كون «البشارات بحضرته متناصرة»، وأورد سبط ابن الجوزي مضمون كتاب أرسله أنوشتكين إلى الخليفة يخبره فيه بالنصر، ونصّه: «إلى سيدنا ومولانا، وكان قد عرف اصطناع الدولة لآل الجراح ومقابلتهم إحسانها بسوء الاجتراح، وكان أخلقهم بالشكر لل وليه ـ حسّان، وأحقهم بالكف عن الإساءة إذ لم يكن منه في الطاعة إحسان، ولكن أبي إلا طبعه اللئيم ومعتقده الذميم وكم له من غدرة في الدين واضحة، ومرزية في أموال المستضعفين فادحة، وأمّا صالح بن مرداس زَعيم بَني كِلاب فإنّه اتّفق مع حسّان مُدلاً بحدة وحديده، مُجلباً على الدولة بعد إحسانها إليه بعدة وعديده، فتوامرا على العناد ونَهب البلاد، وكان صالح أشدّهما كُفراً، وأعظمهما أمراً ومكراً، ووافي الملعونان الأقحوانة الصغرى عند شاطئ نهر الأردن ووقعت الحرب، واشتدّت بالطعن والضرب، فانهزم حسّان مَفلولاً والعاقبة للمُتّقين، ومَن الله قِيلاً، وأمّا الخائن صالح، فلم يَزل يُواصل الحَملات حتّى أتعس

<sup>(</sup>۱۱۷) المصدر نفسه ص ۳۲۰

<sup>(</sup>۱۱۸) ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة ج٤، ص ٢٥٣

الله جِدَّه، وأخذ سيف الله منه حَدَّه، فخَرَّ صريعاً قد أزهق الله نفسه، وأخبث مَغرسه، وغَنِم الله جدَّه، وغَنِم الله عامَّة أصحابه مِمَّن كَفر النعمة وفجر، ولم يُقتَل مِن الأولياء التامِّين عليه غير ثلاثة نَفر»(١١٩).

الرسالة الرابعة: منشور شكر لأهل دمشق على صبرهم وجدِّهم في مقاتلة الخارجين على الدولة

خص العَميدي أهل دمشق دون غيرهم من أهالي الشام برسالة شكر ومديح لموقفهم في أثناء الأحداث التي حدثت في بلاد الشام، فما هي الدواعي لذلك ولماذا خصوا به دون سواهم؟

تقدمت الإشارة إلى أن دمشق وما يجاورها كانت إحدى النواحي التي اتفق أصحاب الحلف الثلاثي (صالح – حسان – سنان) على امتلاكها من يد الفاطميين، وكانت من نصيب سنان بن عليان بن البناء الكلبي، ويروي لنا المقريزي تفاصيل محاولة سنان الاستيلاء على دمشق، ذلك أن سنان حاول بمعونة صالح بن مرداس ومن معهم من العرب إخضاع دمشق لسيطرته، فحاصروها ونهبوا قرى دمشق من الغوطة وسائر السواد، وقتلوا فلاحي الضياع ونهبوا أموالها، وحاول أهالي دمشق مواجهتهم واجتمعوا بوالي دمشق الفاطمي ذي القرنين ابن حمدان، وقرروا أن يتناوبوا على صدهم ومقاتلتهم، يوماً يدافع عن دمشق أهلها وسكانها، ويوماً يدافع عنها جيش الدولة. واستمرت الحال على ذلك دون جدوى، ووقع من الطرفين قتلى كثر، وبعث حسان بن الجراح مدداً لمساندة سنان، «وكان الشام بأسره قد اضطربت أحواله. وتغلبت العربان على البلاد، ونهبوا عامة أموال أهلها» (۲۰۰۰)، وكان قوام السرية التي

<sup>(</sup>١١٩) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان ج١١، ورقة ٥٧ ب. ٥٨ أ

<sup>(</sup>۱۲۰) المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٥٦، وانظر عن محاولة سنان السيطرة على دمشق: ابن بطريق، التاريخ المجموع ج٢، ص ٢٠٨، العظيمي، تاريخ حلب ص ٣٢٧، النويري، نحاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٥

أرسلها حسان نحو ثلاثة آلاف فارس، فطلب سنان من أهل دمشق ثلاثين ألف دينار يدفعونها حتى يتوقف عن قتالهم، لكن القاضي الشريف أبو يعلى فخر الدولة ابن أبي الجن منعهم من ذلك، وارتأى أن ينفق هذا المبلغ على تجهيز المقاتلة ومواصلة القتال فوافقوه على ذلك، واستمر القتال فقتل من العرب نحو المائتي فارس وأصيب سنان الكلبي بسهم، فطلب الصلح وترك الحرب أربعين يوماً، وتم عقد الصلح بينهما (۱۲۱). ثم إن سنان الكلبي نقض عهده مع أهل دمشق وعاود قتالهم، لكنه اضطر إلى طلب الصلح مرة أخرى، وحاول سنان محاصرة دمشق مرة ثالثة فيما بعد واشتد القتال بينه وبين أهلها، وعجز عن دخولها وإخضاعها لسيطرته، واستمر على ذلك حتى توفي في وبين أهلها، وعجز عن دخولها وإخضاعها لسيطرته، واستمر على ذلك حتى توفي في جمادى الآخرة سنة ١٩٤هه / ١٠٢٨م (١٢٢١). فخلفه ابن أخيه رافع الذي قدم إلى الخليفة الظاهر ضد ابن مرداس وابن الجراح، وتقدمت الإشارة إلى دورهم ومساهمتهم في هزيمة ابن مرداس والطائي في الأقحوانة.

ويظهر من سيرة أهل دمشق في هذه الأحداث صمود حقيقي ضد الخارجين على الدولة من القبائل العربية، (خاصة قبيلة كلب)، وأنهم برغم الأذى والتخريب الذي لحق بهم وبضياعهم وأموالهم تكاتفوا على المقاومة، بما استوجب معه تقديم الشكر لهم من الدولة على هذا الموقف.

وعلى الرغم من الخلافات المذهبية بين أهل دمشق السنة، والفاطميين الإسماعيلية، إلا أن الفاطميين حاولوا بكل السبل إيجاد نوع من التفاهم والاتفاق بين أتباع المذهبين (١٢٣).

<sup>(</sup>١٢١) المقريزي، اتعاظ الحنفا ج٢، ص ١٥٧، وانظر: النويري، نهاية الأرب ج٢٨، ص ٢٠٥

<sup>(</sup>۱۲۲) العظیمي، تاریخ حلب ص ۳۲۸

<sup>(</sup>۱۲۳) انظر: محاسنة، تاریخ مدینة دمشق، ص۱۲۰.

يبدأ العَميدي رسالته بالإشارة إلى موجبات شكر أهل دمشق، لأنهم «رعيّة حسنت في الإخلاص أسرارُهم وسرائرُهم، وسَلِمت من الانتقاضِ أبصارُهم وبصائرُهم، وأُحمِدت في المُشايعة والولاءِ عقودُهم وعقائدُهم، وشهِدت بالثقة والوفاءِ عهودُهم ومعاهدُهم، وتثبتّت على مواقف الحقّ أقدامُهم، وأنباً عن صَحائف الصّدق إقدامُهم» (أنباً عن صَحائف الصّدق إقدامُهم» (أنباً عن صَحائف من الصّدق إقدامُهم» (أنباً عن مدينتهم أكثر من مرة، حتى نالوا بذلك رضى الدولة الفاطمية وأصبحوا «لأولياء الدَّوْلَة المنصورة أنصاراً وأعواناً ((170)) ونالوا أيضاً رضى الخليفة «أمير المؤمنين»، واعتداده بهم وأن ثمرة مواقفهم هذه سيلمسونها قريباً وتظهر آثارها على أحوالهم عاجلاً ((171)).

وهذا يظهر بوضوح موقف الدمشقيين المساند للدولة في ذلك الصراع، وما سينتج عنه من حسن الجزاء على ذلك.

ويذكر العَميدي ما أصاب دمشق وأهلها خلال تلك السنوات والأحداث التي تعرضت لها، وأن هذه الأحوال القاسية جرى تدارسها واستعراضها بمحضر الخليفة « ولقد تُصوِّر بحضرتِه ما دَهَمكم من المِحنة التي هَدَمت بُناكم، وفصَمَتْ عُراكم، وأضعَفَتْ قُواكم، وعظَمت بَلُواكم، وحَلِّت حِماكم، وعَلِمَ علماً يقيناً لا يتعرّض الربيب ليقينِه، ولا يعترض النقْص على براهينِه، ما جرى عليكم من مُنازِعي الحقِّ وأعداءِ الدَّوْلَة، ومُنابذي الصِّدق ومُخالفي الملّة، حين تحالفوا على مُنازلتِكم، وتوافقوا على مُقاتلتِكم، وما استَحلُّوه من تخريب الضيّاع والعقار، وقطْع الأشجارِ وقلْع التَّمارِ وهَتْكِ الأستار، وإجلاءِ الضَّعفاءِ من مساكنِهم، وإخلاءِ منازلِهم

<sup>(</sup>۱۲٤) العميدي، الرسائل ص ٣٧٠

<sup>(</sup>١٢٥) المصدر نفسه، ص ١٢٥

<sup>(</sup>١٢٦) العميدي، الرسائل، ص ٣٧٢

وأماكنِهم، وهَدُم المباني...»(۱۲۷). وكانت نتيجة محاماة أهل دمشق ودفاعهم عن مدينتهم أن هرب عنها المهاجمون وتفرقوا.

ويختم رسالته بتوجيه أهل دمشق لتقدير النعمة التي هم فيها بعد أن انكشفت عنهم تلك المحنة، وأن يكونوا عند حسن ظن الخليفة وثقته بهم، وما يعتقده من الإخلاص فيهم، وأن الخليفة ـ كفاء ما قدموا ـ عازم على أن يزيل عنهم آثار تلك المحنة، ويعوضهم عما أصابهم، ويزيل همومهم «ويعيدُ بلدكم إلى أحسنِ ما كان عليه عمارةً وحُسناً، ويُبدِلُكم بتوفيق الله من بعدِ الخوفِ أمناً» (١٢٨). وهي من سياسة الترغيب، المناقضة لسياسة الترهيب.

وفي هذه الرسالة خطاب لأهل دمشق يحاول تقريبهم إلى الدولة، وإبعادهم عن الخارجين، ويظهر لهم مغبة اتباعهم، وخطورة ما يحيق بهم إن هم ظلوا يتبعون تلك الزعامات، وأن مصلحتهم مع الدولة وموالاتها لا الخروج عليها.

#### نتائج البحث

بعد دراسة رسائل العَميدي الخاصة بالخطاب السياسي الفاطمي الموجه إلى الزعامات المحلية الشامية المعارضة نستنتج عدة حقائق تاريخية، وهي:

١ - تفرد كتاب (رسائل العَميدي) بمادة تاريخية جديدة، تفيد البحث التاريخي
 بالنسبة للفاطميين. وهي لم ترد في أي مصدر تاريخي معروف.

٢ - يعبر العَميدي بصفته كاتباً رسمياً في ديوان الإنشاء عن سياسة الدولة ونظرتها للحركات المسلحة التي كان يقوم بها الزعماء المحليون في بلاد الشام.

<sup>(</sup>۱۲۷) المصدر نفسه، ص ۳۷۲

<sup>(</sup>۱۲۸) المصدر نفسه، ص ۳۷۳

- ٣ كانت رسائل العَميدي دعاية إعلامية لكل من يطلع عليها تمثل وجهة النظر الرسمية للدولة الفاطمية.
- ٤ وجود مراسلات وقنوات اتصال بين الدولة الفاطمية والخارجين عليها تمهد السبيل لاحتواء الأزمات وتجاوز أسباب العداء.
- الم تنظر الدولة الفاطمية للحركات المسلحة التي قام بها أولئك الزعماء إلا من منظار الخروج على طاعة أولي الأمر والعبث بالأمن.
- ٦ تظهر من رسائل العَميدي نبرة معبرة عن نظرية الحق الإلهي في الحكم،
   وأن الخليفة هو الإمام الواجب الطاعة، وأنه ظل الله في الأرض.
- اتبعت الدولة الفاطمية سياسة مع الزعماء الخارجين عليها في الشام،
   تتراوح بين الترغيب والترهيب، والإنذار والتحذير، والوعد بالمسامحة إن هم تابوا
   وأنابوا.
- مع المصادر المعاصرة، لكنه يعبر عن المولة. لذا، يختلف حكمه على تلك الحركات مع كثير من المؤرخين.
- ٩ يتحاشى العَميدي إظهار ضعف الدولة وهزيمتها، وهذا ينسجم مع كونه
   كاتباً رسمياً في ديوان الدولة.
- ۱۰ كانت الدولة مدركة لأهداف تلك الحركات المسلحة، ولذلك كانت تعرف كيف تخاطب زعماءها حرباً وسلماً، وكيف تعبر عن ذلك الصراع.
- ۱۱ بما أن بعض زعماء تلك الحركات المسلحة كانوا من الشيعة وهو مذهب الدولة الفاطمية، إلا أن النزاع القائم لم يتخذ منحى طائفياً، وإنما كان أقرب للشعور القبلي العصبي.

١٢ - يصور العَميدي تلك الحركات على أنها غير منظمة، ويتبعها الأعراب الذين يصفهم دائماً بالغوغاء.

۱۳ - من خلال رسائل العَميدي يظهر الهدف الرئيس للحركات المسلحة الخارجة على الدولة على أنه شخصي مصلحي مادي.

1٤ - يحاول العَميدي في خطابه الموجه للخارجين على الدولة أن يكون مقنعاً، منطقياً، هادئاً، متزناً؛ كي يجعل خطابه متقبلاً، إن لم يكن من الزعماء، فمن الأتباع على أقل تقدير.

10 - من أهداف الخطاب السياسي الفاطمي كما يظهر من رسائل العَميدي إظهار الأثر السلبي لتلك الحركات المسلحة، مما يؤدي إلى استثارة الناس وإنكارهم على الزعماء المحليين.

17 - من عناصر الخطاب السياسي الفاطمي شرح الخطط العسكرية لردع الخارجين وإشعارهم بقوة الدولة.

#### المصادر والمراجع

### أولا: المخطوطات

[۱] سبط ابن الجوزي، أبو المظفر يوسف بن عبد الله(ت٢٥٤هـ)، مرآة الزمان، مخطوط محفوظ بمكتبة السلطان أحمد الثالث/ إستانبول برقم (٢/ ٢٩٠٧).

#### ثانيا: المصادر

- [۲] ابن الأثير، علي بن محمد الجزريّ (ت ١٣٣هـ/ ١٢٣٣م)، الكامل في التَّاريخ، ط٧، بيروت، دار صادر، ٢٠٠٥م.
- [٣] الأنطاكي، يحيى بن سعيد (ت ٤٥٨هـ/ ١٠٦٦م)، تاريخ الأنطاكي، «الملحق بتاريخ ابن البطريق»، مطبعة الآباء اليسوعيين، بيروت، ١٩٠٩م

- [٤] ابن بطريق، البطريرك افتيشيوس المكنى «سعيد» (ت ٣٢٠هـ/ ٩٤٠م)، التاريخ المجموع على التحقيق والتصديق، مطبعة الآباء اليسوعيين، بيروت، ١٩٠٩م.
- [0] ابن بكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي (ت ٤٨٧هـ/ ١٠٩٤م)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، (تحقيق) مصطفى السقا، ٢مج، عالم الكتب، بيروت (د.ت).
- [7] ابن تغري بردي، جمال الدين يوسف الأتابكي (ت ١٤٦٩هـ/ ١٤٦٩م)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، القاهرة، 19٧٢م.
- [V] ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد، أبو الفرج (ت ٥٩٧هـ/ ١٢٠١م)، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم [تحقيق] محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا، [مراجعة] نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٢ـ ١٩٩٣م.
- [۸] ابن خلدون، ولي الدين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد، تاريخ ابن خلدون، دار الكتاب اللبناني ومكتبة المدرسة، بيروت، ١٩٨٦م.
- [9] ابن خلكان، أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت ٦٨١هـ/ ١٢٨٢م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، [تحقيق] إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، ١٩٧٠م.
- [10] الداوداري، أبو بكر بن عبد الله بن أيبك (ت بعد ٧٣٦هـ/ ١٣٣٥م)، كنز الدرر وجامع الغرر «الدرة المضية في أخبار الدولة الفاطمية»، [تحقيق] صلاح الدين المنجد، المعهد الألماني للآثار، القاهرة، ١٩٦١م.

- [۱۱] الزركلي، خير الدين بن محمود الدمشقي (ت ١٣٩٦هـ)، الأعلام «قاموس لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين»، ط ٦، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٤م.
- [۱۲] ابن الساعي، على بن أنجب البغدادي (ت ٦٧٤هـ)، الدرّ الثمين في أسماء المصنفين، [تحقيق] أحمد شوقي بنبين، الخزانة الحسنية، الرباط، ٢٠٠٧م.
- [۱۳] السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد (ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م)
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، [تحقيق] محمد أبو الفضل إبراهيم، ط٢، دار الفكر، ١٩٧٩م.
  - ابن شداد، محمد بن على بن إبراهيم الحلبي (ت ١٨٤هـ)
- الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة، (تاريخ لبنان والأردن وفلسطين)، [تحقيق] سامي الدهان، المعهد الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، ١٩٦٢م.
  - [18] الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٣م)
- تحفة ذوي الألباب فيمن حكم بدمشق من الخلفاء والملوك والنواب، [تحقيق] إحسان بنت سعيد خلوصي وزهير حميدان الصمصام، وزارة الثقافة، دمشق، 1991م.
  - الوافي بالوفيات، المعهد الألماني للبحوث، بيروت، ١٩٧٠ ـ ٢٠٠٣م.
    - صفى الدين البغدادي، عبد المؤمن بن عبد الحق (ت ٧٣٩هـ)
  - مراصد الاطلاع على الأمكنة والبقاع [تحقيق] علي محمد البجاوي، بيروت، دار المعرفة، ١٩٥٤م.

- [10] الطهراني، آغا بزرك(ت ١٣٨٩هـ)، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٢، (د.م)، (١٣٨٩هـ).
- [١٦] ابن ظافر الأزدي، علي بن منصور (ت ٦١٣هـ/ ١٢١٦م)، أخبار الدول المنقطعة، اتحقيق عصام هزايمة وآخرين، مؤسسة حمادة ودار الكندي، إربد، ١٩٩٩م.
  - [۱۷] ابن العديم، كمال الدين عمر بن أحمد بن أبي جرادة (ت ٦٦٠هـ/ ١٢٦٢م
- بغية الطلب في تاريخ حلب، [تحقيق] سهيل زكار، دار الفكر، دمشق، (د.ت).
- زبدة الحلب من تاريخ حلب، [تحقيق] سهيل زكار، دار الكتاب العربي، دمشق القاهرة، ١٩٩٧م.
- [۱۸] العظيمي، محمد بن علي الحلبي (ت ٥٥٦هـ/ ١١٦١م)، تاريخ حلب، [تحقيق] إبراهيم زعرور، دمشق، (د.ن)، ١٩٨٤م.
- [19] العميدي، محمد بن أحمد بن محمد الكاتب (ت ٤٣٣هـ/ ١٠٤٢م)، رسائل العميدي، [تحقيق] إحسان ذنون الثامري، جامعة الملك سعود (كرسي الدكتور عبد العزيز المانع)، الرياض، ١٤٣٤هـ/ ٢٠١٣م.
- [۲۰] أبو الفداء، إسماعيل بن محمد بن عمر (ت ۷۳۲هـ/ ۱۳۳۱م)، اليواقيت والضرب في تاريخ حلب، [تحقيق] محمد كمال، فالح البكور، دار القلم العربي، حلب، ۱۹۸۹م.
- [۲۱] القفطي، على بن يوسف بن إبراهيم (ت ٦٤٦هـ)، إنباه الرواة على أنباه النحاة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ط٢، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ٢٠٠٥م.

- [۲۲] القلانسي، أبو يعلى حمزة بن أسد (ت ٥٥٥هـ)، تاريخ ابن القلانسي، المعروف بذيل تاريخ دمشق، مطبعة الآباء اليسوعيين، بيروت، ١٩٠٨م.
- [٢٣] القلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، دار الكتب الخديوية، القاهرة، ١٩١٥م.
  - [٢٤] المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي (ت ١٤٤١م)
- اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا، [تحقيق] محمد حلمي محمد أحمد، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٩٧١م.
- المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، [تحقيق] أيمن فؤاد سيد، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، لندن، ٢٠٠٢ ـ ٢٠٠٥م
- [70] النويري، أحمد بن عبد الوهاب (ت ٧٣٣هـ/ ١٣٣٣م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، [تحقيق] مجموعة من المحققين، المجلس الأعلى للثقافة والهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٥٤م.
  - [٢٦] ياقوت، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموى (ت ٦٢٦هـ/ ١٢٢٩م)
    - المشترك وضعا والمفترق صقعا، ألمانيا، جوتنجن، ١٨٤٦م.
- معجم الأدباء، أو: (إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩١م.
  - معجم البلدان، دار صادر، بيروت (د.ت).

#### ثالثا: المراجع

[۲۷] الأحمدي، خلود، القاهرة عاصمة الخلافة الفاطمية / دراسة في الحياة الاجتماعية، رسالة دكتوراه غير منشورة، الجامعة الأردنية، ۲۰۱۰م

- [۲۸] الحباشنة، سمير عبد الوهاب، ديوان الإنشاء الفاطمي بمصر وجهوده الكتابية (۲۸هـ/ ۳۵۸ ـ ۹۸۸ م. الأستاذ الدكتور سمير الدروبي، جامعة مؤتة، ۲۰۰۷م.
- [۲۹] حمادة، محمد ماهر، الوثائق السياسية والإدارية للعهود الفاطمية والأتابكية والأيوبية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٠م.
- [٣٠] ضيف، شوقي، تاريخ الأدب العربي «العصر العباسي الأول»، ط١٦، دار المعارف، القاهرة، ٢٠٠٤م.
- [٣١] عنان، محمد عبد الله، الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية، ط٣، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٨٣م.
- [٣٢] ماجد، عبد المنعم، السجلات المستنصرية، دار الفكر العربي، القاهرة، (د.ت).
- [٣٣] محاسنة، محمد حسين، تاريخ مدينة دمشق خلال الحكم الفاطمي، دار الأوائل، دمشق، ٢٠٠١م.

# The Political Address of the Fatimid State Towards Local Sham (Syrian) Leaders of Resistance as Shown in Al-Ameedi's Letters (died in 1042AD/433H) A Study in Historical Methodology

#### Dr. Kholoud Al-Ahmadi

Professor Assistant Of Islamic History at Taibah University

**Abstract.** The study aims at discovering the historical indications and documentary information which some of Al-Ameedi's letters, which were issued by the Fatimid Caliph's Court, in the period when Al-Ameedi performed his Court jobs in the early fifth (eleventh AD.) century. These letters were sent to the leaders who had dominated the State's borderlands. The article also tries to employ these documentaries in the study of history.

The letters are unique, and are being published for the first time. They have not been mentioned in any other source to show how the Fatimid State dealt with those rebelling leaders, in addition to what the caliph did in order to win the rebelling leaders' loyalty including his concession of some of their leaderships, and bestowing gifts and donations on them. Then the article shows the actions which the state took against these rebels especially the military forays which were sent against them. The letters also present the history of the different events in Sham parts of the Fatimid State, in addition to the effects of these wars on the destruction of buildings, forcing people to leave their homes, and the lack of security and order especially on roads.

The study confirms the importance of Al-Ameedi's letters and their historical value as they present highly significant primary data about the importance of the political relations which connected the Fatimid Caliphs and some Sham Tribal leaders in the beginning of the fifth (eleventh AD) century.

Keywords: political address, Fatimid State in Al-Sham, Sham tribes, Tri-Tribal union, Al-Ameedi's letters

## دور الحج في إثراء العلاقات السياسية والاقتصادية بين مكة وبلاد الشام في ظل الدولة العثمانية من خلال حكم آل العظم

# د. حياة مناور فرحان الرشيدي جامعة أم القرى، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية قسم التاريخ والحضارة

ملخص البحث. مما هو مؤكد ومشاهد أن للحج دوراً مؤثراً في حياة المسلمين عامة، والمجتمع المكي خاصة، فقد أثرت رحلة الحج على حياة المكيين وتقاليدهم وعاداتهم، كذلك أثر على الحجيج أنفسهم، فمن خلال تعاملهم مع أهل مكة خاصة من جلسوا منهم لتلقى العلم أو مزاولة التجارة، نراهم قد تأثروا بما في المجتمع المكي من عادات وتقاليد، فنقلوا بعضها إلى مجتمعهم عندما عادوا إليه، وتتناول هذه الدراسة دور الحج في إثراء العلاقات السياسية والاقتصادية بين مكة وبلاد الشام في ظل الدولة العثمانية من خلال حكم آل العظم "١٣٢١-١٢٢١هـ/١٧٢٠-١٨٠٧م"، وتعود أهمية الموضوع في أن الكثير من العلاقات الممتدة بين مكة وبلاد الشام الآن هي امتداد طبيعي لما كان في ذلك العهد، كما يسلط البحث الضوء على مدى تأثر الحجيج الشامي بالمجتمع المكي وكيف ظهر ذلك في مجتمعهم بعد عودهم من أداء الفريضة. ويشتمل البحث على مقدمة وتمهيد ومبحثين، شملت المقدمة أسباب اختيار الموضوع وأهميته، أما التمهيد فتناول التعريف بأسرة آل العظم، وحكام مكة من الأشراف خلال فترة الدراسة. وجاء المبحث الأول ليظهر دور الحج في إثراء العلاقات السياسية بين مكة وبلاد الشام، أما المبحث الثاني فتناول دور الحج في إثراء العلاقات الاقتصادية بين مكة وبلاد الشام، وقد كشف البحث عن عدة أمور من أهمها أن مكانة مكة الدينية، ومنزلتها في قلوب المسلمين، جعلت حكام الدول العثمانية حريصين على استقرارها سياسيا، وتأمينها، وتأمين طرق الوصول إليها، كذلك كشفت الدراسة على أهمية دمشق بالنسبة للدولة العثمانية، وأن ضمان سلامة الحج ونجاحه، مرهون بالوضع السياسي والأمني بدمشق، لذا عمد العثمانيون على استرضاء أسرة آل العظم، ذات القاعدة المحلية في بلاد الشام، ويسروا لهم أسباب النهوض سياسيا واقتصاديا، كما أكدت الدراسة على دور الحج في توثيق العلاقات السياسية والاقتصادية بين مكة وبلاد الشام فترة الدراسة.

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بعد..

فإن للحج دوراً مؤثراً في حياة الناس عامة، ومجتمع مكة خاصة، فقد تغير نمط حياة أهل مكة بالحج منذ أن أمر الله سبحانه وتعالى نبيه إبراهيم عليه السلام بأن يؤذن للناس بالحج، قال تعالى: ﴿ وَأَيِّن فِي ٱلنَّاسِ بِالْحَجّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَكَلَ كُلِّ صَارِي الله وَمَن لِلنَّ مِن كُلِّ فَيِج عَمِيقٍ ﴾ [ سورة الحج، آية: ٢٧]. فصار توقيت عملهم وأشغالهم مرتبطا به، وغدا نمط حياتهم وما فيه من تقاليد وعادات متأثرا به، كما أثرت رحلة الحج على الحجيج أنفسهم، ففي مكة يطرق البعض منهم أبواب العلم، فينهل منه في أروقة المسجد الحرام، أو يمتهن التجارة التي تعينه على قضاء نسكه. ولا شك أن تعامله مع أهل مكة وتعايشه معهم هذه الفترة يجعله يتأثر بما في مجتمع مكة من عادات وتقاليد، ينقل بعضاً منها إلى مجتمعه حين يعود إلى موطنه، ومن هذا المنطلق ارتأيت أن أكتب عن دور الحج في إثراء العلاقات بين مكة وبلاد الشام، فالبحث محدود بمكان وزمان وصفة، فمكانه: مكة وبلاد الشام، وزمانه: العصر العثماني فترة حكم آل العظم وصفة، فمكانه: مكة وبلاد الشام، وزمانه: العصر العثماني فترة حكم آل العظم البلاد الشام " ١١٣٢ - ١٢٢١ه / ١٧٢٠ م ١٨٠٠ م "، وصفته: دور الحج في إثراء العلاقات بين مكة وبلاد الشام.

وتعود أهمية الموضوع لعدة أمور منها: أن الكثير من العلاقات الممتدة بين مكة وبلاد الشام هي امتداد طبيعي لما كان في ذلك العهد، والدراسات المعاصرة تعتمد على ذلك في تكييف الواقع وتحليله، كذلك يعطي البحث آفاقاً واسعة لتخيل الأوضاع

العامة في مكة في العهد العثماني من خلال أثر الحج الشامي عليها، فيسد حلقة من حلقات البحث التاريخي المعاصر.

ويشتمل البحث على مقدمة تناولت فيها أسباب اختيار الموضوع وأهميته، ثم مباحث الدراسة.

#### التمهيد: التعريف بأسرة آل العظم، وحكام مكة من الأشراف فترة الدراسة

لقد حرصت الدولة العثمانية منذ ضم بلاد الشام لحوزتها (عام ١٥١٦هـم ١٥١٦م) على استقرار الأوضاع السياسية فيها، فاتخذوا بعض الإجراءات التي تتفق وأهمية بلاد الشام بالنسبة لها، تلك الأهمية التي تنبع من كون بلاد الشام عثل طريقا للحجيج، وكذلك تنبع أهميتها من موقعها الاستراتيجي بالنسبة للدولة فضلا عن مواردها الاقتصادية والتجارية، فقاموا بتقسيم بلاد الشام إداريا إلى ثلاث ولايات، تنقسم كل ولاية إلى عدد من الألوية، وهي: ولاية ساحلية ومركزها حلب، طرابلس، وتضم خمس ألوية منها حمص وحماة، وولاية شمالية ومركزها حلب، وتضم خمس ألوية، وولاية داخلية ومركزها دمشق، وتضم عشر ألوية منها فلسطين وصيدا وبيروت ونابلس وغزة، وفي عام (١٠٧٠م/١٦٦٠م) أحدثت ولاية رابعة ضمت لبنان والمناطق الساحلية الجنوبية ومركزها صيدا (١٠٠٠م) أحدثت ولاية دمشق ضمت لبنان والمناطق الساحلية الجنوبية ومركزها صيدا إذ كان لموقعها باعتبارها آخر مستوطنة مدينية على طريق الحج إلى مكة أهمية بالغة في الجغرافية السياسية للدولة العثمانية ترى أنها إذا أرادت أن تظل الوريث الشرعي للدولة العثمانية ترى أنها إذا أرادت أن تظل الوريث الشرعي للدولة العثمانية ترى أنها إذا أرادت أن تظل الوريث الشرعي للدولة

\_

<sup>(</sup>١) عبد العزيز محمد عوض: الإدارة العثمانية في ولاية سورية ١٨٦٤ - ١٩١٤ م، (تقديم:أحمد عزت عبد الكريم، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٩م)، ص ٢١ - ٦٦.

الإسلامية فإنها ملزمة بضمان سلامة الحج ونجاحه، ولما كانت دمشق الملتقى السنوي للحجاج من مختلف بقاع دار الإسلام، فقد أخذت تضطلع بدور في استراتيجية وإدارة واقتصاد الحج العثماني بشكل خاص، والدولة العثمانية بشكل عام (٢).

#### أولاً: أسرة آل العظم

وقد نبغت في الشام أسرة محلية أظهرت قدرات عسكرية في إخضاع بعض المتمردين، إضافة إلى خبراتها في السياسة والحكم، وهي أسرة (آل العظم)، وصار لها الرضا بين الناس، لذا عمد العثمانيون على استرضاء هذه الأسرة (آل العظم) ذات القاعدة المحلية، ويسروا لها أسباب النهوض سياسيا واقتصاديا آملين الإفادة من قوتها في أن تكون قاعدة لهم في بلاد الشام (٣).

وبالمقابل عمل آل العظم على استعادة هيبة السلطة العثمانية في بلاد الشام، كما أخضعوا العديد من العناصر المحلية المتمردة. وقد نهض آل العظم بهذه المهمة، وقاموا بإرساء النظام في المنطقة وأخضعوا العديد من العناصر المحلية المتمردة، فعادت العوائد إلى جريانها، وتم الحفاظ على سلامة الحج إلى مكة وأمنه.

وقد اختلفت آراء المؤرخين في أصل أسرة العظم التي حكمت في بلاد الشام زهاء قرن من الزمن بين عامي (١١٣٢ -١٢٢١هـ/١٧٢٠) تقريباً، فقيل

<sup>(</sup>٢) محمد كرد علي: خطط الشام، (دار العلم للملايين، بيروت)، ج١، ص ٣- ٤؛ لندا شيلشر: دمشق في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، (ترجمة: عمرو الملاح، دينا الملاح، دمشق،١٤١٩هـ/١٩٩٨م)، ص٣٩- ٤٠

<sup>(</sup>٣) لندا شيلشر: دمشق في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ص٢.

إنها أسرة عربية، وقيل إنها تركية، غير أن جميع الآراء اتفقت على أنها صارت أسرة عربية (٤).

وقد سطع نجم آل العظم في التاريخ حينما تحقق لجدهم الأعلى إبراهيم تسلم زمام موقع عسكري في التخوم الشمالية لولاية دمشق، فقد بدأ حياته جنديا يقيم في معرة النعمان<sup>(٥)</sup>، وكان لأهلها مع التركمان<sup>(٢)</sup> التي ترد إلى جبلها شتاءً وقائع، جُرح في بعضها فحُمل إلى بلدته وتوفي بها<sup>(٧)</sup>، تاركا ولدا له يدعى إسماعيل بن إبراهيم العظم، وقد ولد في المعرة قبل العام عام (١٠٥٨هـ/١٦٤٩م) وبها نشأ، وتقلبت به الأحوال إلى أن صار حاكماً ببلده ثم بحماة، وأنعمت عليه الدولة بطوخين<sup>(١)</sup> ومالكانة<sup>(٩)</sup> حماة وحمص والمعرة، كما مُنح منصب ولاية طرابلس وأمير الجردة<sup>(١)</sup>،

<sup>(</sup>٤) كرد على: خطط الشام، ج ٢، ص ٢٧٥؛ تاريخ جودت، ج٧، ص ٤٧، نقلاً عن: معتصم المؤيد العظم: أسرة آل العظم من جدها إبراهيم باشا لغاية عام (١٩٩١م).

<sup>(</sup>٥) معرة النعمان، مدينة كبيرة بين حماة وحلب، تتميز بكثرة بساتينها من الفواكه والثمار، ووفرة الماء العذب من آبارها الكثيرة. ياقوت بن عبد الله الحموي: معجم البلدان، (دار الفكر، بيروت)، ج٥، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٦) التركمان مسلمون سنيون سكنوا بلاد تركمانستان، وتركيا، وقرقيزيا، وجزء من بلاد فارس، انتشروا بعد ذلك في حلب حلب وحاه وحمص واللاذقية، وغيرها من البلاد الشامية . أحمد وصفي زكريا: عشائر الشام، (دار الفكر ، دمشق، ط١، ١٩٤٧م )، ص ٦٧٧.

<sup>(</sup>٧) كرد علي: خطط الشام ج٢٢، ص ٢٨٩؛ محمد راغب الطباخ: أعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء، (تحقيق: محمد كمال، ط٢، دار القلم العربي، حلب، ١٩٨٨هم)، ج٦، ص٤٨١

<sup>(</sup>٨) الطوخ: جزء من ذيل الحصان يرفع على الراية علامة التكريم و كانت رتبه ثلاث: الأولى بطوخ و الثانية بطوخين أما الأطواخ الثلاثة فهي خاصه برتبة الوزارة أو الولاية. أما السلطان فترفع أمام موكبه سبعة أطواخ . أحمد بن بدير الحلاق "البديري": حوادث دمشق اليومية، ١١٥٤-١١٧٥ اه/١٧٦-١٧٢١م، (تحقيق: أحمد عزت عبد الكريم، مطبوعات الجمعية المصرية للدراسات التاريخية، القاهرة، ١٩٥٩م)،، ص٠٤٧ (حاشية).

<sup>(</sup>٩) المالكانة: تفويض من السلطان العثماني بأن يتولى الحاكم المحلي شؤون بلدته مدى الحياة. البديري: حوادث دمشق اليومية ، ص٧٤ (حاشية).

وبعد عودته منها سنة (۱۱۳۷ ـ ۱۱۳۸هـ/ ۱۷۱۷م) تولى أمور الشام وإمرة الحج، فكان أول من ولي الشام من أسرة آل العظم، وأدى فريضة الحج ست سنين متواليات، وتوفي سنة (۱۱٤٥ه/۱۷۳۲م)(۱۱).

أما أخوه سليمان باشا، فقد كان مساعداً له في تسيير أمور قافلة الحج الشامي ؛ إذ كان مسؤولاً عن أمن وسلامة قافلة الحج، كما وُلي طرابلس ثم صيدا، بعدها وُلي دمشق وإمارة الحج سنة(١١٤٦هـ/١٧٣٩م)، ثم وُلي مصر عام (١١٥٦هـ/١٧٣٩م)، حيث وثقت به الدولة لإخماد الفتن بها، غير أنه انحاز لها وكادت تعصف بالبلاد، فقامت الدولة بعزله وإعادته الى دمشق فوليها من عام (١١٥٦هـ/١٧٤٩م) حتى عام (١١٥٦هـ/١٧٤٩م).

ثم تولى إمرة الحج أسعد بن إسماعيل باشا العظم، والذي ولد بمعرة النعمان سنة (١١١٧هـ/١٦٩م)، ثم صار نائبا عن والده بالمعرة وحماة،، ثم أنعمت الدولة عليه وعلى عمه سليمان باشا والي طرابلس (بمالكانة) حماة وتوابعها مناصفة، فذهب إليها وسار بها سيرة حسنة، وعَمَّر بها خانات وحمامات وبساتين ودوراً كثيرة،

<sup>(</sup>١٠) أمير الجردة: أي أمير القافلة التي تصاحب الحجاج وتمدهم بما يلزمهم. البديري: حوادث دمشق اليومية، ص٢٩٣. (الحاشية).

<sup>(</sup>۱۱) محمد بن خليل بن علي المرادي: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، (ط۳، دار ابن حزم، ودار البشائر الإسلامية، بيروت، ۱٤٠٨ه /۱۹۸۸ م)، ج۲، ص ۶٪ كرد علي: خطط الشام، ج۲، ص ۶٪ فيليب حتى: تاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، (ترجمة: كمال اليازجي، دار الثقافة، بيروت، ۱۹۸۳م)، ص ۳۰۸م.

<sup>(</sup>١٢) البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٤٠؛ المرادي: سلك الدرر، ج١، ص٩٠؛ كرد علي: خطط الشام، ج٢، ص٢٩٣. وللتعرف بالتفصيل على قافلة الحج الشامي ونشأتها وتنظيماتها، وخط سيرها، وفترة وجودها بمكة والمدينة والعادات والتقاليد المصاحبة لها، ينظر: المحمل وقافلة الحج الشامي، لبسام ديوب، (دار الأوس للنشر والطباعة، دمشق).

وصار أمير الجردة لأمير الحج علي باشا الوزير سنة (١١٥٣هـ/١٧٤٠م)، ثم بعد عودته ولي صيدا، ثم ولي حماة سنة (١١٥٤هـ/١٧٤١م)، ثم خلف سليمان باشا في ولاية الشام، وقد أقام والياً بدمشق أربعة عشر عاما متوالية (١١٥٦ - ولاية الشام، وقد أقام والياً بدمشق أطول آل العظم حُكما. بعدها نقل إلى ولاية حلب، ثم نقل واليا على مصر فتمسك به أهل حلب وكاتبوا الدولة فقررت بقاءه حتى سنة (١٧٥١هـ/١٧٥٧م)، ثم نقل إلى سيواس (١١٥ وهناك صدر الأمر بالقبض عليه ونفيه إلى كريد (١١٥، فقبض عليه وتم نقله إلى أنقرا، وقتل من نفس العام عليه ونفيه إلى كريد (١١٥٥) لاتهامه بتحريض البدو على مهاجمة قافلة الحج الشامي احتجاجا على عزله من ولاية الشام (١٥٥).

أما سعد الدين باشا ابن إسماعيل باشا ابن إبراهيم فقد تولى سنة (١١٥٩هـ / ١٧٤٦ م) ولاية طرابلس، وأمير الجردة، ليكون معينا لأخيه في إمارة الحج، وعندما نقل إلى باشوية حلب في سنة (١١٦٤هـ / ١٧٥٠ م)، دخلت طرابلس مع صيدا تحت

<sup>(</sup>۱۳) سيواس: مدينة تقع في شمال شرق تركيا. وتمتاز بجودة هوائها وكثرة خيراتها، وتوفر مائها. زكريا بن محمد بن محمود القزويني : آثار البلاد وأخبار العباد، (دار صادر ، بيروت)، ص ٥٣٧ .

<sup>(</sup>١٤) كريد: جزيرة يونانية في البحر المتوسط اشتهرت بحضارتها القديمة. فتحها المسلمون سنة (٢١٦ه / ٨٢٥ م) وفي القرن وانتزعوها من أيدي البيزنطيين، الذين تمكنوا من استعادتها سنة (٣٥٠ه / ٩٦١م). وفي القرن (١١ه/ ١٩م) استولى عليها العثمانيون، وظلت في أيديهم حتى القرن (١١ه/ ١٩م)، لتلحق بعد ذلك باليونان في القرن (١٤ه/ ٢٠م). تعريف بالأعلام الواردة في البداية والنهاية لابن كثير، (المكتبة الشاملة)، ج١، ص ٥٦.

<sup>(</sup>۱۰) البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٥٥؛ حكمت شريف: تاريخ طرابلس الشام من أقدم أزمان إلى هذه الأيام (تحقيق منى حداد يكن ومارون عيسى الخوري، دار حكمت شريف ودار الإيمان، طرابلس، ١٤٠٧ه هر/ ١٤٠٧م)، ص ٢٤٢، ٢٤٧؛ نوفل نعمة الله نوفل: كشف اللثام عن محيا الحكومة والأحكام في إقليمي مصر وبر الشام، (تحقيق: ميشال أبي فاضل و د. جان تخول، طبعة: جروس برس)، ص ٣٩٨؛ رافق عبد الكريم: العرب والعثمانيون، (ط۲، مكتبة أطلس، دمشق، ٣٩٩٠م)، ص ٣٩٦٠ ٢٦٤.

ولاية أخيه أسعد باشا ابن إسماعيل باشا ابن إبراهيم سنة (١١٦٦هـ / ١٧٥٢ م) ثم أعيد سعد الدين إلى طرابلس في سنة (١١٦٧هـ / ١٧٥٣ م). واستمر فيها حتى سنة (١١٧٥هـ / ١٧٥٩ م)؛ إذ جاء الأمر بعزله وضبط أمواله وممتلكاته؛ فخرج من عنده مال عظيم، ومات في ديار بكر (١٦١ بالطاعون في سنة (١١٧٥هـ / ١٧٦١ م)(١٧).

كما تولى ولاية دمشق مصطفى باشا العظم، وذلك بسعي من أخيه أسعد باشا، ثم ولي صيدا في سنة (١١٦٠هـ/ ١٧٤٧م)، وبقي واليا عليها إلى أن ضعفت ثقة الدولة بآل العظم فنقلته في سنة (١١٧٥م/١٥٥م) إلى ولاية أضنه (١١٥٠) وبعد قليل إلى ولاية الموصل (١١٥).

ومن ولاة دمشق من آل العظم محمد باشا ابن مصطفى العظم: ولد في دمشق سنة (١٧٣٠هـ/١٧٣٠م)، وبها نشأ وتعلم، ثم ذهب إلى حلب سنة (١١٦٣هـ/١٧٤٩م) مع خاله الوزير سعد الدين باشا لما وليها، ولما توفي خاله، ولته الدولة العثمانية ولاية دمشق مع ما كان لديه من ولاية صيدا وذلك سنة (١٧٦١هـ/١٧٦٦م)، وفي

<sup>(</sup>١٦) ديار بكر: مدينة تقع في جنوب شرق تركيا، على ضفاف نهر دجلة، اكتسبت اسمها من العرب من بني بكر بن وائل الذين استوطنوها بعد الفتح الإسلامي في عهد معاوية. حسن مرنس وأخرون: أطلس تاريخ الإسلام، (ط١، دار الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، ١٩٨٦م)، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>۱۷) البديري: حوادث دمشق، ص ۱۹۹، ۲۳۱؛ المرادي: سلك الدرر، ج۱، ص۹۹؛ كرد علي: خطط الشام، ج٢، ص٣٩؟ .

<sup>(</sup>۱۸) وتسمى أيضا (أدنة) ، بلدة كانت من الثغور الشامية قرب المصيصة تقع على نحر (سيحان) في منطقة كليكيا. وهي اليوم من المدن التركية. تعريف بالأماكن الواردة في البداية والنهاية لابن كثير ، ص ٢٤ (المكتبة الشاملة).

<sup>(</sup>١٩) الطباخ: أعلام النبلاء، ج٦، ص ٤٨١.

سنة (۱۱۷۸هـ/۱۷۲۹م)عزل من ولايته على حلب وولي الرُها(۲۰۰۰)، فذهب إليها ولم تطل مدة إقامته فيها؛ إذ نحي عنها وولي أضنه، وقبل أن يصل إليها عهد إليه بصيدا فتوجه إليها ودخلها في سنة (۱۱۷۹هـ/۱۷۲۵م)، ثم أبعد عنها وأعطي قونية (۲۱۱هوليها ولي الشام وإمارة الحج فدخلها في سنة (۱۱۸۵هـ/۱۷۷۱م)، ثم نقل منها إلى قونية سنة (۱۱۸۵هـ/۱۷۷۱م)، ثم أعيد إلى ولاية دمشق وإمارة الحج في سنة (۱۱۸۷هـ/۱۷۷۲م)، واستمر واليا عليها إلى حين وفاته (۲۰۰۰).

وممن تولى طرابلس من بني العظم يوسف باشا ابن محمد باشا ابن مصطفى بن فارس بن إبراهيم، كان واليًا على طرابلس في سنة (١١٨٧هـ / ١٧٧٣م)، حيث وقّع

<sup>(</sup>٢٠) الرها: تقع في الجزيرة شمالي حران ، وهي بلدة قديمة تعود إلى عهد اليونان، فتحها المسلمون، وكانت "الرها" أولى الإمارات الصليبية التي تأسست في الشرق إبان الحملة الصليبية الأولى، وقد استطاع القائد المسلم نور الدين زنكي استردادها من أيديهم. وهي اليوم من بلاد تركيا وتسمى أورفة . سراج الدين ابن الوردي:عجائب البلدان من خلال مخطوط خريدة العجائب وفريدة الغرائب، (تحقيق : كي استر، جامعة الوردي:عجائب البلدان من خلال مخطوط خريدة العجائب وفريدة الغرائب، (تحقيق : كي استر، جامعة عين شمس، القاهرة)، ص ٨٠ ابن الأثير عز الدين الجزري: الكامل في التاريخ، (دار المعرفة، بيروت)، ج٨، ص٦٦٣ - ٦٦٤ .

<sup>(</sup>۲۱) قونية: مدينة كبيرة من بلاد تركيا، فتحها المسلمون في عهد الخليفة الأموي مروان الحكيم عام ١٠٥هم)، بلغت ذروة مجدها حين اتخذها السلاجقة عاصمة لحكمهم، تشتهر بصناعة السجاد المنسوج بالمنازل. عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي: تاريخ الخلفاء، (تحقيق: حمدي الدمرداش، ط١، مكتبة نزار مصطفى الباز، القاهرة، ٢٠٥هه ١٤٠هه ١٩٠٠)، ص ١٩٠؛ محمد فريد بيك المحامي: تاريخ الدولة العلية العثمانية، (تحقيق: إحسان حقى، دار النفائس، بيروت ، ١٩٠١هه ١٩٨١)، ص ١١٥٠.

<sup>(</sup>۲۲) المرادي: سلك الدرر ، ج٤، ص٩٧- ١٠٢؛ كامل بن حسين بن محمد الحلبي الغزي: نمر الذهب في تاريخ حلب، (ط٢، دار القلم، حلب، ٩١٤١٩هـ)، ج٣، ص ٢٣٦؛ الطباخ: أعلام النبلاء، ج٣، ص ٣٣٩ -٤٤٣؛ رسلان القاري: الوزراء الذين حكموا دمشق في العهد العثماني، (نشره: صلاح الدين المنجد، دمشق، ١٩٤٩م)، ص٨٤، ٨٥.

التزامًا (۲۳) مع عرب آل موسى (۲۱)، كما أن خليل باشا ابن عبد الله باشا ابن محمد باشا حفيد إسماعيل باشا من ابنته تولى طرابلس سنة (۱۲۱۱هـ / ۱۷۹۲ م) (۲۰۰).

أما آخر ولاة آل العظم فهو عبد الله باشا العظم، الذي تقلد ولايته الأولى عام (١٢٠٩هـ/١٧٩٥م) بالرغم من انحسار نفوذ الأسرة في استانبول، وخلال عهده هذا ثارت القوات السلطانية شبه العسكرية (٢٦٠ المتواجدة في الأحياء الشمالية الغربية من المدينة التي كانت تدعم حكم آل العظم سابقا، وتحصنت في القلعة، ومع أن عبد الله باشا أفلح في إحكام الحصار على القلعة وأعدم رئيس القوات المتمردة، إلا أن هذه الواقعة تشير إلى أن آل العظم لم تعد لهم السيطرة التامة على القوات شبه العسكرية بخلاف ما كان عليه الأمر في القرن الثامن عشر (٢٧٠).

<sup>(</sup>٢٣) الالتزام: نظام أقره السلطان محمد الفاتح يتعهد الملتزم بموجبه بجباية الضرائب المفروضة في ناحية من النواحي لقاء مبلغٍ متّفق عليه يقدمه الملتزم، ويكون الالتزام لمدة سنة واحدة، وكان بإمكان الملتزمين أن يجددوا عقودهم لسنواتٍ عدة. عبد العزيز عوض: الإدارة العثمانية في ولاية سورية ، ص ١٩٣٣ - ١٩٦.

<sup>(</sup>٢٤) آل موسى : بطن من عشيرة نعيم، سكنوا أماكن عدة من بلاد الشام منها: حماة وحمص وغيرها من البوادي، وامتهنوا رعي الماشية حرفة لهم. أحمد وصفي زكريا: عشائر الشام، دار الفكر ، دمشق، ط١، ١٩٤٧م )، ج٢، ص١٢١، ٣٩٦، ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢٥) حيدر الشهابي: تاريخ الأمير حيدر الشهابي، (تعليق: نعوم مغبغب، دار السلام، القاهرة، ١٩٠٠م)، ج ٢، ص ٢٥) حيدر الشهابي، (العظمة الإنشاء، دمشق، ١٩٦٠م)، ص ٤٥؛ عمر عبد السلام تدمري: أوقاف سعد الدين باشا العظم، (مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، العدد ٧٧، ١٩٩٠م)، ح٤، ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢٦) القوات السلطانية شبه العسكرية، هي قوات مكونه من مجموعات من متطوعين من مختلف الأجناس الإسلامية، تقوم بمساعدة القوات السلطانية العسكرية النظامية، والتي تكونت بأمر من السلطان محمود الثاني، وقد أمدها بالأسلحة الحديثة. سهيل صابان: المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية التاريخية، (مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، ١٥٤١ه/ ٢٠٠٠م)، ص١٥٤.

<sup>(</sup>۲۷) هو نصوح باشا العظم بن سعد الدين باشا، ولد سنة (۱۱٤٧ه / ۱۷۲٦م)، وتوفي سنة (۱۲۲۹ه / ۲۷۱) هو نصوح باشا العظم بن سعد الدين باشا، ولد سنة (۱۲۲۹ه / ۱۸۰۹ م)، تولى حكم الشام مع رتبة الوزارة وهو في مقتبل العمر، وظل في هذا المنصب مدة طويلة، وكان

وكذلك أخفق آل العظم في منع انتشار النفوذ السياسي من الساحل إلى سورية الداخلية، ونجح أحمد باشا الجزار (٢٨) في إخماد ذكر آل العظم من حيث إنهم يشكلون على عامل سلطة محلية في التسعينات من القرن الثمن عشر؛ إذ اعتمد العثمانيون على أحمد باشا الجزار في التصدي للفرنسيين حينما تقدم نابليون في عام (١٢١٣هـ/١٧٩٩م) براً من مصر لغزو سورية، فولوه دمشق وقيادة القوات العثمانية لمواجهة هذه الغزو، وغدا عبد الله باشا العظم تحت إمرة الجزار لكنه ما لبث أن عاد بعد انسحاب الفرنسيين؛ ليتولى دمشق ثانية سنة (١٢٢٠هـ/١٨٥م)، ثم تم عزله حينما قصر عن بلوغ مكة بقافلة الحج في عام (١٢٢٢هـ/١٨٠٨م)، وبوفاته عام حينما قصر عن بلوغ مكة بقافلة الحج في عام (١٢٢٢هـ/١٨٠٨م)، وبوفاته عام الحكم أدى.

وقد عاصر عبد الله باشا العظم رجلاً آخر من آل العظم، وهو نصوح باشا العظم (۱) والذي ولى هاربا من الشام إلى مصر بعيد وفاة أبيه، وبالرغم من تردي العلاقة بين نصوح باشا والعثمانيين، فقد عهدوا إليه بولاية مصر، وكان له نشاط

واليا على مصر قبل الاحتلال الفرنسي في عهد نابليون. عبد الرزاق بن حسن البيطار الدمشقي : حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر ، (تحقيق: محمد بحجة البيطار، ط۲، دار صادر، بيروت ، ١٤١٣هـ البشر في تاريخ القرن الثالث عشر ، (تحقيق: محمد بحجة البيطار، ط۲، ص ١٤١٩م)، ص ١٤١٩م)، ص ١٤١٩م،

<sup>(</sup>۲۸) أحمد باشا الجزار أو أحمد البوشناقي ، تعود أصوله إلى البوسنة والهرسك، اعتنق الإسلام في مطلع شبابه، حكم ساحل فلسطين والشام أكثر من ٣٠ عاما، استطاع صد هجوم نابليون بونابرت على عكا، كان محبأ للعمارة، بنى مسجدا عظيما في عكا، توفي سنة توفي سنة ( ١٢١٨ه/ ١٨٠٤م). البيطار: حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر ، ص: ١٢٧.

<sup>(</sup>۲۹) المرادي: سلك الدرر، ج ٤، ص ٩٧؛ يوسف جميل نعيسة: مجتمع مدينة دمشق في الفترة ما بين "١١٨٦- ١١٨٦)، (ط١، طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، ١٩٨٦م)، ص ٢٥٥٤.

ملحوظ في رد نابليون عن مصر، فلما تم للفرنسيين احتلال مصر سنة (١٢١٢هـ/١٧٩٨م) فر إلى الشام، ثم عاد إلى مصر مع الجيوش العثمانية في سنة (١٢١٤هـ/١٨٠٠م)، ليشهد اندحارها في معركة هليوبوليس (٢٠٠،، ولقد توفي نصوح باشا عام (١٢٢٤هـ/١٨٠٨م) في نفس العام الذي توفي فيه عبد الله باشا، ليكون موتهما نهاية حكم أسرة آل الأعظم على بلاد الشام (٣١).

#### ثانياً: أسرة الأشراف أمراء مكة المكرمة

أما عن مكة وأوضاعها في ظل الدولة العثمانية، فنظراً لمكانة مكة الدينية، ومنزلتها في قلوب المسلمين في العالم أجمع حرص حكام الدول المختلفة على مدار التاريخ على اتباع سياسة متميزة في حكم البلد الحرام، وتأمينها، وتأمين طرق الوصول إليها، فكان استقرار الأوضاع السياسة في مكة، وتمتعها بالأمن الدائم مطلباً لكل حاكم، يرنو إلى كسب محبة المسلمين في شتى أقطار الأرض. ولم يكن السلاطين العثمانيون بمنأى عن ذلك (٢٣)، فمنذ دخول الحجاز تحت السيادة العثمانية وإعلان

<sup>(</sup>٣٠) معركة هليوبوليس وتسمى كذلك بمعركة (عين شمس)، نسبة للمكان الذي دارت به المعركة، وقد امتد ميدانها من المطرية حتى جهات الصالحية، وقد هزم فيها الفرنسيون بقيادة كليبر الجيش العثماني هزيمة شديدة. علي محمد الصَّلاَّبي: الدولة العُثمانية - عَوَامل النهُوض وأسباب السُّقوط، (ط١، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، ١٤٢١هـ/٢٠٠١م)، ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣١) لندا شيلشر: دمشق في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ص ٤٣- ٤٤.

<sup>(</sup>٣٢) كانت الحجاز تابعة لمصر أيام المماليك، ولما دخل سليم الأول العثماني مصر عام (٩٢٣هـ/١٥١٩م) دخلت الحجاز في تبعية الدولة العثمانية تلقائياً بدخول مصر إليها. محمد رجب حراز: الدولة العثمانية وشبه جزيرة العرب، (ط١، القاهرة، ١٩٧٠م)، ص١٠١؛ محمد أنيس: الدولة العثمانية والمشرق العربي، (ط١، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية)، ص٣٤.

شريف مكة بركات (٣٣) تبعيته للسلطان العثماني سليم الأول (٤٣)، اعترف العثمانيون بأشراف بأشراف مكة أمراء للبلد الحرام تابعين للدولة العثمانية (٣٥). ورتبت لهم العطايا من قبل السلطان (٣٦).

كذلك رأت الدولة أن يبقى الأشراف على صلاحيتهم التي كانوا عليها في العصر المملوكي، فيكون لهم النفوذ داخل المناطق التابعة لهم، وتأمين قوافل الحج القادمة من مختلف بقاع العالم الإسلامي (٣٧).

كما أسهمت الدولة بحاميات لحفظ الأمن والهدوء، وأقامت المخافر (٢٨) على طرق الحج وعينت قائداً للجيش المصاحب لقافلة الحجيج (٢٩).

<sup>(</sup>٣٣) هو الشريف بركات بن محمد بن بركات الثاني، خلف والده في شرافة مكة عام (٩٠٣هـ/١٤٩٧م) وبقي كما حتى توفي عام (٩٠٣هـ/١٥٢٥م)، أحمد السباعي: تاريخ مكة "دراسات في السياسة والعلم والاجتماع والعمران"، (مطابع دار قريش، ١٣٨٣هـ)، ج١، ص٠٦.

<sup>(</sup>٣٤) هو السلطان سليم الأول بن بايزيد الثاني ، تولى الحكم بعد والده عام (١٥١٨هم/١٥١م) ، كانت مدة حكمه ست سنوات قضاها في فتوحات خارجية في مناطق أوروبا ، إضافة إلى استيلائه على الشام ومصر وبسط نفوذه على الحجاز، كما تم في عهده العديد من التنظيمات الداخلية توفي عام (١٩٢٦هه/١٥٢م)، انظر: محمد فريد بك المحامي: تاريخ الدولة العلية العثمانية، (بيروت، دار الجيل: ١٣٩٧هه/١٩٧٧م)، ص٨٧٨.

<sup>(</sup>٣٥) محمد عبد اللطيف هريدي: شؤون الحرمين الشريفين في العهد العثماني في ضوء الوثائق التركية العثمانية (ط1 القاهرة، دار الزهراء: ١٤١٠هـ/١٩٨٩م)، ص٢٥.

<sup>(</sup>٣٦) محمد كمال الدسوقي: أهمية الحجاز، (مجلة كلية الشريعة، جامعة أم القرى، ع٤، ١٣٩٥هـ)، ص٤٥.

<sup>(</sup>٣٧) محمد رجب حراز: الدولة العثمانية وشبه جزيرة العرب، ص١٠١؟ محمد أنيس: الدولة العثمانية والمشرق، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣٨) الميخَافِرُ: مفردها: مَخَفَر، مكان الخِفارة والحِراسة، وهو مركز تُوضع فيه قوى من الشرطة أو الجنود للحِفاظ على الأمن والحدود. أحمد مختار عبد الحميد عمر: معجم اللغة العربية المعاصرة، (ط١، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨م)، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣٩) أوليا جلبي: الرحلة الحجازية، ترجمة: الصفصافي أحمد المرسي، (القاهرة، دار الأفاق العربية: ٩٩٩م)، ص٤٣.

وقد شهدت مكة تعاقب عدد من الأشراف على ولايتها، كما تزامن مع عهدهم بزوغ شمس الدولة السعودية الأولى (١١٥٧هـ/١٧٤٤م)، وقد تولى الشرافة في مكة آنذاك الشريف مسعود بن سعيد (٢٠٠٠، والذي بادر بأول احتكاك بهذه الدولة بمنع وصول السعوديين إلى مكة لأداء فريضة الحج عام (١١٦٣هـ/١٧٤٩م)، واستمر ذلك في عهد خلفه الشريف مساعد بن سعيد (٢٠١٠ الله على عهد خلفه الشريف مساعد بن سعيد (٢٠١٠).

ولعل ذلك نوع من الضغط السياسي، وكسر شوكة السعوديين لدى أتباعهم. وحين تولى إمارة مكة أخوه الشريف أحمد بن سعيد (٢٤٠) سمح للسعوديين بالحج (٣٠٠)، ولعله أراد بذلك التودد لآل سعود وكسب ولائهم.

وقد تولى شرافة مكة من بعده أخوه الشريف عبد الله بن سعيد سنة (١١٨٤هـ/١٧٧٠م)، ثم تنازل عنها في نفس العام لأخيه الشريف أحمد بن سعيد، الذي تولى شرافة مكة (٤٤٠).

<sup>(</sup>٤٠) هو الشريف مسعود بن سعيد بن سعد بن زيد تولى إمارة مكة مرتين أولها عام (١١٤٥هـ/١٧٣٦م)، وأخرها عام (١١٤٥هـ/١١٧١م) واستمر بها حتى عام (١١٦٥هـ/١٧٥١م). أحمد زيني دحلان: خلاصة الكلام في بيان أمراء البيت الحرام حتى عام (١٣٠١هـ/١٨٨٣م)، (ط١، القاهرة، المطبعة الخيرية: ٥١٣٠هـ)، ص١٨٨٠.

<sup>(</sup>٤١) هو الشريف مساعد بن سعيد تولى شرافة مكة عام (١١٧٣هـ/١٧٥٩م)، وحتى عام (٤١) هو الشريف مساعد بن عبد الله وأمراء مكة المكرى، (مخطوط بمكتبة الحرم المكي ، رقم : ١١٣٠)، ق ٩٤٥ ، ١١٣٠.

<sup>(</sup>٤٢) هو الشريف أحمد بن سعيد، تولى شرافة مكة عام (١١٨٤هـ/١٧٧٠م) وظل بما حتى عام (١١٨٦هـ/ ١١٨٨م)، ابن عبد الشكور: تاريخ أشراف وأمراء مكة، ق١١٨٨.

<sup>(</sup>٤٣) عبد الله الصالح العثيمين: تاريخ المملكة العربية السعودية (الرياض، مكتبة العبيكان: ٢٠١هـ/١٩٩٥م)، ج٢، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٤٤) دحلان: خلاصة الكلام ، ص ٢٠١.

ثم تولاها من بعده الشريف عبد الله بن حسين البركاتي سنة المرده المعدد (١١٨٥ هـ ١٧٧٠م)، ومكث فيها شهرين و ٢٣ يوما، ثم نازعه فيها الشريف أحمد بن سعيد (٥٤٠)، والذي مكث فيها حتى عام (١١٨٦ هـ ١٧٧٢م) ليتولاها منه الشريف سرور بن مساعد بن سعيد؛ إذ ثار على عمه أميرها أحمد بن سعيد أربع عشرة مرة، ونشبت بينهما فتن وحروب انتهت باستيلاء سرور على الإمارة، واستمر فيها إلى أن توفي سنة (١٠٠١هـ ١٧٨٧ م) (٢٠٤)، فتولى إمارة مكة من بعده أخوه الشريف عبدالمعين، فبقي فيها أياما ثم تولاها الشريف غالب بن مساعد بن سعيد (٧٤٠)، ونازعه ابن أخيه عبد الله بن سرور فقبض عليه واستتب له الأمر زمنا، وفي عهده أعلن مخالفته للإمام عبد العزيز بن سعود (٨٤٠)، ودارت بينه وبين الدولة السعودية عدة حروب (٤٠١)، حاول في بعضها الاستعانة بأمراء الحج الشامي والمصري كما حدث في عام حلول أنه بعضها الاسعوديون بالنصر، واستولوا على الطائف، وزحفوا إلى مكة، إلا بالطائف، فظفر السعوديون بالنصر، واستولوا على الطائف، وزحفوا إلى مكة، إلا أنهم لم يدخلوها في أيام الحج حتى انتهى الموسم، فحاول الشريف غالب الاستفادة من وجود أمراء الحج الشامي عبد الله باشا من وجود أمراء الحج المسري والشامي بكة، وكان أمير الحج الشامي عبد الله باشا من وجود أمراء الحج المصري والشامي بكة، وكان أمير الحج الشامي عبد الله باشا من وجود أمراء الحج المصري والشامي بكة، وكان أمير الحج الشامي عبد الله باشا من وجود أمراء الحج المصري والشامي بكة، وكان أمير الحج الشامي عبد الله باشا

(٤٥) دحلان: خلاصة الكلام، ص ٢٠٥؛ خير الدين الزركلي: الأعلام، (ط٥، بيروت، دار العلم للملايين،١٩٨٠م)، ج٤، ص١٠.

<sup>(</sup>٤٦) دحلان: خلاصة الكلام ص ٢٠٧؛ الزركلي: الأعلام، ج٣، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٤٧) هو الشريف غالب بن مساعد بن سعيد الحسني أمير مكة، تولى الحكم بعد أخيه، قبض عليه محمد علي وأرسله إلى مصر عام (١٢٦١هـ/١٨١٦م). دحلان: خلاصة الكلام، ص٢٦٥؛ الزركلي: الأعلام، ج٥، ص١١٥.

<sup>(</sup>٤٨) هو الإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود ، تولى الحكم بعد وفاة أبيه عام (١١٧٩هـ/١٧٦٥م)، واستمر به حتى وفاته مقتولاً عام (١٢١٨هـ/١٨٦م) العثيمين: تاريخ المملكة العربية السعودية، ج١، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٤٩) لمعرفة المزيد عن معارك وحروب الشريف غالب مع آل سعود انظر : دحلان: خلاصة الكلام.

العظم، وطلب منهم أن يساعدوه، فلم يقبلوا وغادروا مكة، وانتهى الأمر به إلى أن طلب الصلح من الإمام سعود بن عبد العزيز (٥٠٠)، وبقي في إمارته تابعاً للدولة السعودية حتى عام (١٢٢٦هـ/ ١٨١١م)(٥٠).

## المبحث الأول: دور الحج في إثراء العلاقات السياسية بين مكة وبلاد الشام

في ظل حكم آل العظم لبلاد الشام، توثقت العلاقات فيما بينهم وبين مكة، وعلى كافة الأصعدة، وكان للحج دور رئيس في بلورة هذه العلاقات وتميزها، فلقد كان لقوافل الحج أهمية خاصة للدولة العثمانية بشكل عام وللسلطان العثماني بشكل خاص، والذي اتخذ لنفسه لقب حامي (أو خادم) الحرمين الشريفين، وهذا يقتضي تأمين سلامة الحجاج إلى الحرمين الشريفين. وتعدّ قافلة الحج الشامي من أهم قوافل الحج في الدولة العثمانية؛ إذ كانت تضم عدداً كبيراً من الحجاج من جنسيات وقوميات مختلفة سواء عثمانية أو غيرها، فمنهم حكام العرب والفرس والأكراد والتركمان والهنود والجرجانيون والشركس والألبان والأفغان وبعض أبناء جنوب شرق آسيا وغيرهم أسيا وغيرهم أمنى.

<sup>(</sup>٥٠) هو الإمام سعود بن عبد العزيز المعروف بسعود الكبير، تولى الحكم بعد مقتل والده، أخضع لسلطانه أجزاء كبيرة من الجزيرة العربية، توفي عام (٢٢٩هـ/١٨٠٤م). الزركلي : الأعلام، ج٣، ص٩٠.

<sup>(</sup>۱۰) العثيمين: تاريخ المملكة العربية السعودية، ج٢، ص٢٢؛ نوال سراج محمد ششة: الحجاز تحت حكم محمد علي "١٢٢٦. ١٢٥٦. ١٨١١ م"، (رسالة دكتوراه كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، مكة: ١٠٤٩هـ/١٩٨٩م)، ص٩٨. ٣٠١؛ جيرالد دو غوري: حكام مكة، ترجمة: محمد شهاب، (ط١، القاهرة، مكتبة مدبولي: ٢٤١هـ/٢٠٠٠م)، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٥٢) محمد كرد علي: خطط الشام، ج٢، ص ٤٠. ٢٩٩٠؛ عبد الكريم رافق: بحوث في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي لبلاد الشام، ( دار دمشق للنشر، دمشق، ١٩٨٥م)، ص ٥.

وعادة ما كانت قافلة الحج الشامي تخرج من دمشق في اليوم الرابع عشر من شهر شوال برفقة المحمل، وهو عبارة عن محفة كبيرة مجلّلة بالديباج ومنقوش عليها بعض الآيات القرآنية، ولها رصافات مموهة بالذهب، فيسيرون به وسط احتفالات بهيجة، من قبل الأهالي<sup>(٢٥)</sup>، ويشق طريقه صوب مكة، فيمر بمراحل وأماكن التوقف والاستراحات<sup>(٤٥)</sup>، إلى أن يصل إليها في أواخر شهر ذي القعدة وأوائل شهر ذي الحجة، فيخرج شريف مكة لاستقباله، وفي اليوم التالي، يقام الاستقبال الرسمي بحضور شريف مكة؛ إذ يقدم له مرسوم تجديد تعيينه، وتقدم له الخلع والمهدايا تأكيداً على رضا السلطان، وعقب انتهاء مراسم الاستقبال الرسمي، وعادة ما كانت قافلة الحج الشامي تقيم في معسكرها في «المعلاة»<sup>(٥٥)</sup>، وفي العاشر من ذي الحجة تتجه القافلة بالمحمل إلى المشاعر لأداء فريضة الحج، وبعد انتهاء من ذي الحجة تتجه القافلة لمغادرة مكة في الفترة ما بين ١٦ — ٢٩ ذي الحجة، وعادة ما

(٥٣) لمعرفة المزيد عن مظاهر الاحتفالات المصاحبة لخروج قافلة الحج الشامي من دمشق انظر: محمد بن حسين عربي الصيادي: الروضة البهية في فضائل دمشق المحمية، (تحقيق : صلاح الدين خليل، دار الفارابي للمعارف، بيروت، ٢٠٠٢م)، ص ٢١٦؛ نعيسة : مجتمع مدينة دمشق، ج٢، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٥٤) لمعرفة دروب ومحطات قافلة الحج الشامي بالتفصيل انظر: سيد عبد المجيد بكر: الملامح الجغرافية لدروب الحجيج، (دار البلاد، ١٩٨١م)، ص ١٧٦- ١٧٩.

<sup>(</sup>٥٥) المعلاة أو المعلى منقطة بمكة عند جبل الحجون، وتشتهر بوقوع مقبرة المعلاة على سفح جبلها في الجنوب الغربي الذي يمتد من ربع الحجون، وتعد من أكبر مقابر مكة. عاتق بن غيث البلادي. معالم مكة التاريخية والأثرية، (ط١، دار مكة للنشر والتوزيع، مكة، ١٩٨٠هـ/١٩٨٠م) ص ٨٠.

يقف الوالي وشريف مكة بباب الصفا لوداع القافلة والمحمل، وفي بعض الأحيان يرافقه حتى الخروج من مكة (٥٦).

فإذا اقترب ركب الحج الشامي من تبوك أو معان (٥٥) أنفذ أمير الحج الجوقدار (٨٥) إلى دمشق لينقل إلى أهل الحجيج أخبار القافلة ورسائل الحجاج إلى ذويهم، فيخرج أهالي الحجاج لاستقباله، وتقام الزينة في أحياء دمشق وفي منازل الحجاج، وعادة يدخل المحمل وأمير الحج بقافلته في اليوم السادس من صفر، فيستقبل من الأهالي الذين خرجوا للقائه فرحين بلقائهم، وتقام لهم الأفراح عقب وصولهم، ويتوافد الناس عليهم للمباركة والتسليم فرحين بالهدايا التي توزع عليهم كتمر المدينة وماء زمزم وغيرها (١٥٥).

ولم يكن استقبال القافلة يتم دائما بموكب فخم، بل أدت الظروف الأمنية دورا كبيرا في تحديد ذلك الاستقبال، فالحجاج كانوا يلاقون صعوبات ومشقات في ذهابهم وإيابهم إلى الأرض المقدسة؛ لأداء فريضة الحج، فإضافة إلى طول الرحلة؛ إذ يستغرق سفر الحاج الشامي إلى مكة ومن ثم العودة ما يقارب أربعة أشهر، منها

<sup>(</sup>٥٦) عبد العزيز العظمة: مرآة الشام، تاريخ دمشق وأهلها، (تحقيق: نجدة فتحي صفوة، دار رياض الريس للكتب والنشر، دمشق، ١٩٨٧م)، ص١١٥، ابن كنان الصالحي: المواكب الإسلامية ، تحقيق: حكمت إسماعيل، مراجعة: محمد المصري، وزارة الثقافة، دمشق، ١٩٩٣م، هامش رقم ٢، ص ٣٤٥ - ٣٤٠.

<sup>(</sup>٥٧) معان: مدينة في طرف بادية الشام تلقاء الحجاز ، بما عيون تجري، يأتي إليها العربان لبيع ما لديهم على الحجاج. عبد القادر بن محمد الجزيري: الدرر الفرائد المنظمة في أخبار الحاج وطريق مكة المعظمة، (تحقيق: محمد حسن إسماعيل، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ/٢٠٠٦م)، ج٢، ص ٢٦،

<sup>(</sup>٥٨) هو جوخدار الباشا، يترأس جردة الحج، ويصل في أواخر شهر محرم ليبشر أهل دمشق بسلامة الحجيج إن كان قد عاد سالما، أو ليطلب النجدة إن تعرض الركب للعدوان من قبل الأعراب غالبا، ويتقدم الجوخدار الموكب بنحو سبعة أيام برفقة بعض الجند حيث ينفصل عنها بتبوك. العظمة: مرآة الشام، ص ١١٦

<sup>(</sup>٥٩) البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٣٦.

خمسون يوما تسيرها القافلة ذهابا ومثلها إيابا، تقطع فيها القافلة البَرِّيَّةُ القَفْر، وتتعرض فيها للمخاطر، كهجمات البدو، نتيجة تأخر مخصصاتهم أو ما كان يعرف بـ "الصرة"(١٠)، أو تقلبات الأحوال الجوية كالرياح العاتية والسيول الجارفة، أو ندرة المياه الصالحة للشرب، أو انعدامها(١١).

لذا قامت الدولة العثمانية بتأمين قافلة الحج الشامي من هجمات قطاع الطرق، من خلال تعيين أمير للحج، يصطحب معه عدداً من الجنود والمدافع، وأسندت إمارة الحج إلى والي دمشق بعد أن كانت تعهد به لحاكم نابلس وعجلون، وبدأ والي الشام يتولى إمارة الحج اعتباراً من عام (١٦٧١/١٠٨١م) حتى عام (١٢٨٢هـ/١٨٦م)، وفي الفترة التي تولى فيها أبناء آل العظم ولاية الشام، وإمارة الحج، كرسوا جهودهم على توفير أمن وسلامة قافلة الحج الشامي من هجمات البدو القاطنين في طريق الحاج، يقول البديري في حوادث سنة (١٥٦هـ/١٧٤٣م) إنه: (جاء خبر عن الحج الشريف بأنه سلب في الحسا قريباً من القطرانة (١٢٥، وقهب على ما قيل نصف الحاج من خيل وجمال وبغال ونساء ورجال وأموال وأحمال، وقد سلب

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>٦٠) "الصُرَّة": يطلق عامة على كيس النقود ، ثم اصطلح إطلاقة على ما ترسله الدولة الإسلامية سنوياً من أموال وهدايا إلى مكة والمدينة ، وقد شاركت الدولة العثمانية في إرسال "الصُرَّة" كمخصصات سنوية إلى مكة بداية من السلطان الرابع بايزيد الأول، (ت ٥٠٨هـ/١٤٢م). سهيل صابان: المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية، ص ٤٤١؛ لمياء أحمد عبد الله: الصرة العثمانية الموجهة إلى مكة المكرمة "٧٩١ للمصطلحات العثمانية، ص ٤٤١؛ لمياء أحمد عبد الله: الصرة العثمانية الموجهة إلى مكة المكرمة "٧٩١.

<sup>(</sup>٦١) عبد الله بن حسين السويدي: النفحة المسكية في الرحلة المكية، (تحقيق: عماد عبد السلام رؤوف، أبو ظبي، المجمع الثقافي، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٩م)، ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٦٢) الحسا والقطرانة منطقتان بشرق الأردن، كانت لهما أهميتهما التاريخية بسبب كونهما محطتان لقافلة الحج الشامي، إذ كان الحجيج يتزودون بما كان في أسواقهما من الزاد من طعام ومياه عذبة. الجزيري: الدرر الفرائد، ج٢، ص٢٤٠.

لأحد التجار سبعة عشر حملاً، كل حمل لا يقام بثمن، فاستغاثوا بحضرة سليمان باشا العظم والي الشام وأمير الحج وقالوا نحن نهب لك مالنا، فخذه أنت ولا تتركه للعرب، وسرعان ما نهض وأخذ معه جماعة، وذهب إلى مكان الحادث، فخاطر بنفسه، ثم عاد بالأسلاب جميعها، وسلمها إلى أصحابها، ولم يأخذ لنفسه شيئا منها، وقد عدوا هذه المنقبة لمثله من الهمم العالية والمروءة السامية) (١٣).

وحين حج أسعد باشا بالناس سنة (١٥٧هه/١٧٤٥م)، قرر أن يسلك بهم طريق "الفرع" بدلاً من الطريق "السلطاني" (١٤٥ هو طريق سهل، فيه قرى كثيرة كبدر والصفراء والحمراء وغيرها، وماؤه كثير، وفيه القلاع المهيأة لذخيرة الحاج وحراسة الماء.أما طريق الفرع، فكان وعرا وصعبا، وماؤه قليل، ومسافته بعيدة، ويحصل في سلوكه للحجاج مشقة عظيمة، إلا أن أسعد باشا قرر سلوك طريق الفرع؛ لأن الأعراب قطعوا الطريق الأصلي "الطريق السلطاني"، فخشي إن ذهب منه ينتهب الحجاج؛ لكثرة ما فيه من

<sup>(</sup>٦٣) البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٦٤) الطريق السلطاني: أي الطريق الرئيسي، وكان على حجاج القافلة التي تسلك هذا الطريق أن يتجمعوا عند وادي فاطمة بالقرب من مكة للاتجاه إلى المدينة. ويتزود الحجاج فيها بما يلزمهم، ثم يتجهون إلى بئر عسفان، وتسلك طريقها حتى تصل إلى رابغ التي تفترق عندها الطرق، وإن كان أكثرها استعمالا هو الطريق السلطاني. وبالرغم من قلة مياهه فإن مطالعه ومنازله الوعرة كانت شبه معدومة.

والطريق الفرعي هو الطريق المؤدي من مكة إلى المدينة المنورة هو طريق غابر، كانت القوافل تقطعه في خمسة أيام، وهو طريق جبلي، كثير المطالع والمنازل، مما جعله صعب المنال بالنسبة للجمال التي غالبا ما تكون محملة بأشياء ثقيلة، وتجعل قطع الطريق مرهقا، كما أن كثرة الجبال تجعله مرتعا لقطاع الطرق والأشقياء، مما يدفع الجمالة إلى الابتعاد عنه وعدم سلوكه، إلا أن قِصَرَه بالنسبة للطريق السلطاني تجعل منه معبرا مطروقا من قبل المشاة. لمعرفة المزيد عن طرق الحج انظر: سامي صالح المالك: درب الحج المصري همزة وصل غرب العالم الإسلامي بالحرمين الشريفين ، (بحث منشور ضمن بحوث ندوة مكة عاصمة الثقافة الإسلامية، عام العالم الإسلامي بالحرمين الشريفين ، (بحث منشور ضمن بحوث ندوة مكة عاصمة الثقافة الإسلامية الحج من الكوفة إلى مكة المكرمة، دراسة تاريخية وحضارية أثرية، (دار الوطن، الرياض، ١٤٢٤هـ).

الأشقياء من البدو، ولكن شيوخ قبائل حرب طلبوا منه سلوك الطريق السلطاني، في مقابل أن يجعلوا له رهائن في المدينة المنورة، فإن ذهب الحاج سالماً أطلقهم، وإلا قتلهم، فذهب الركب من الطريق السلطاني ووصل دمشق آمناً سالماً (١٥٠).

كما عمل العثمانيون على توفير الأمن في منازل ومحطات القافلة الشامية والممتدة من الشام وحتى الديار المقدسة، فقاموا بإنشاء القلاع وتأمينها بالجند، كذلك توفير الماء لها، بحفر الآبار وإنشاء البرك، فعلى سبيل المثال: قاموا بتأمين قلعة الأخيضر والواقعة بين تبوك والمدينة ، فوضعوا فيها الجند لحراستها وحراسة برك الماء فيها؛ إذ كان حول قلعتها خمس برك مملوءة ماء، أنشأ واحدة منها سليمان باشا العظم، وحول البرك بناء عال فيه أربعة حراس يحرسون الماء من الأعراب (١٦٠). كما عَمَّر سليمان باشا العظم في آبار الغنم (٢١٠) قلعة وزودها بحراس من الجند، كل سنة يبدلون، ويأتي غيرهم كسائر القلاع، وكذلك عَمَّر قلعة في هديّة (٢١٠).

كما استحدثت ما يعرف بـ "الجردة"، وهي إرسالية تجارية تنقل للحجيج ما يحتاجه من مأكل وملبس وغير ذلك من اللوازم الضرورية. كانت تخرج من دمشق في الأسبوع الأول من شهر ذي الحجة تحت حراسة عسكرية، وتلتقي بالركب في منزلة هديّة التعريف بها ، فتقيم في هذه المنزلة وما بعدها من المنازل سوقاً تجارية سيّار (٦٩).

<sup>(</sup>٦٥) السويدي: النفحة المسكية، ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٦٦) السويدي: النفحة المسكية ، ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٦٧) منزلة من منازل درب الحج الشامي، فيها آبار كثيرة، وماؤها عذب إلا أنه رديء، وسميت بذلك لكثرة ما حول الآبار من بعر الغنم لأن الأعراب ينزلون فيها، ويوردون أغنامهم منها، فتبعر الأغنام حوالي الآبار. السويدي: النفحة المسكية ، ص٣٠١.

<sup>(</sup>٦٨) هدية منزلة تقع بين العلا والمدينة المنورة، ينزل بما الحاج للتزود بالماء المجموع في حياض من ماء المطر، إذ إن ماؤها مالح غير مستساغ . الجزيري: الدرر الفرائد ، ج٢، ص ٢٠١، السويدي: النفحة المسكية ، ص ٣٠١، ٣٠٢.

<sup>(</sup>٦٩) البديري: حوادث دمشق اليومية، ص٢٩٣. (الحاشية).

كما أمرت الدولة بتشكيل ما يعرف به الدورة: هي جولة تفتيشية يقوم بها الباشا مع بعض جنوده في أواخر رجب أو في أوائل شعبان لجمع المال من سكان المناطق الجنوبية من الولاية ؛ ليستعين بهذه الأموال في إعداد قافلة الحج والمحمل، ثم يعود إلى دمشق في شوال (۱۷۰). وكان الغرض من الدورة فرض الهدوء في المناطق التي يسير خلالها المحمل وأغلبها جنب دمشق. وإظهار قوة الدولة وقدرتها على قمع أي عصيان أو حركات مسلحة في المناطق التي ستمر بها فيما بعد قافلة الركب، إضافة إلى جمع مال الدولة من هذه المناطق والذي سيستخدم في تجهيز القافلة (۱۷۰).

كما حرصت الدولة على إرسال مخصصات القبائل البدوية ؛ لتضمن ولاءها وعدم الخروج على القافلة ونهبها، وهو ما عرف به "صرة العربان"، وغالبا ما أدى منع الولاة لوصول الأموال إلى تلك القبائل إلى هجومها على قافلة الحج ونهبها وسلبها وقتل بعض حجاجها(٢٢).

وقد اعتاد أمراء الحاج على دفع نصف مال "الصرَّة" في طريق الذهاب والنصف الآخر في طريق العودة. ويعمل البدو مقابل هذا المال كأدلاّء لقافلة الحاج في الصحراء. وتؤمن القبيلة سلامة القافلة في المنطقة التي تسيطر عليها. وإذا امتنع أمير الحاج عن دفع "الصرَّة" للبدو وخاصة في طريق العودة، حيث يأمل بالاحتفاظ بها لنفسه، يقوم

<sup>(</sup>٧٠) البديري: حوادث دمشق اليومية ، ص ٢٦ (الحاشية).

<sup>(</sup>٧١) البديري: حوادث دمشق اليومية، المقدمة ص ٦٦.

<sup>(</sup>۷۲) محمد السنوسي: الرحلة الحجازية، (تحقيق: علي الشنوفي، الشركة التونسية للتوزيع، تونس، ١٩٨١م)، ص ١٢٧- ١٢٩٤ أغا حسن العبد: حوادث بلاد الشام، (يوسف جميل نعيسة، دار دمشق، ١٩٨٦م)، هامش رقم ٦، ص ١٢٩- ١٣٠٠.

البدو بالهجوم على القافلة. وهذا يفسر كثرة تعرض قافلة الحاج لهجمات البدو أثناء عودته (٧٣٠).

ولعل أكبر الهجمات على قوافل الحجيج من البدو تلك التي كانت في حكم حسين باشا مكي والي دمشق والتي أدت إلى القضاء على واليها السابق أسعد العظم من الدولة العثمانية (١٤٠).

ففي عهده تم نهب وسلب كل من قافلتي الجردة والحاج. إذ تم أولاً اعتراض وسلب الجردة التي خرجت لملاقاة قافلة الحج (بتاريخ ٢٠ ذي الحجة ١١٧ه /٥ أيلول ١٧٥٧م) من بني صخر وحلفائهم في المنطقة بين القطرانة ومعان الذين قتلوا الكثير من أفرادها (٥٧)، وبعد أن وصلت الأخبار إلى دمشق بنهب قافلة الجردة تم الاتفاق على إرسال إرسال قافلة جردة ثانية بقيادة شيخ الشام لاستقبال قافلة الحج، ولكن قافلة الجردة لم تستطع نجدة قافلة الحاج ومكثت في البلقاء بعد أن علمت بكثرة أعداد البدو ومرابطتهم على الطرق، وتبع ذلك الهجوم على قافلة الحاج في حوالي (١٠ صفر ١١٧١ هـ/ ٢٤

(٧٣) رافق عبد الكريم: فلسطين في العهد العثمان، (الموسوعة الفلسطينية، الدراسات التاريخية، ١٩٩٠م.

رئيس التحرير أنيس الصايغ، ط١، بيروت)، ج٢، ص ٢٠٠٤؛ رافق عبد الكريم: بحوث في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي لبلاد الشام في العصر الحديث، (دار دمشق للنشر، دمشق، ١٩٨٥م، وطبعة مكتبة نوبل، ٢٠٠٢م)، ص٩-٨٠.

<sup>(</sup>٧٤) خالد صافي: حسين باشا مكي، (مجلة الجامعة الإسلامي، سلسلة الدراسات الإنسانية، غزة، المجلد ١٣، العدد ٢، يونيو٥٠٠٠م)، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٧٥) رسلان القاري: الوزراء الذين حكموا دمشق، في ولاة دمشق في العهد العثماني، (نشره: صلاح الدين المنجد، دمشق، ١٩٤٩م)، ص ٧٩- ٨٠؛ البديري: ص ٢٤٥- ٢٤٦؛ خالد صافي: حسين باشا مكى، ص ٤٨.

تشرين الأول ١٧٥٧م) في المنطقة بين تبوك وذات حج (٢٥٠)، إذ تعرضت قافلة الحج للنهب والسلب والقتل من قبل عرب بني صخر وحلفائهم. وقبل الهجوم على القافلة تمت محاصرتها في تبوك ما يقرب من اثنين وعشرين يوماً. وقد قتل العربان معظم الحجاج وعدداً كبيراً من العسكر المرافق للقافلة (٢٠٠)؛ إذ لم يصل دمشق إلا القليل، ونهب العربان جميع الحجاج، أما قائد الحملة والي الشام حسين باشا فقد فر إلى قلعة تبوك، ومنها هرب إلى غزة، ومنها أرسل إلى دمشق يطلب موافاته بقوة عسكرية، ولكن أهل دمشق رفضوا طلبه، وطلبوا منه القدوم إلى دمشق؛ إذ يوجد هناك رسول السلطان (٢٠٠٠).

وقد ساهمت عدة عوامل في عملية مهاجمة ونهب قافلة الحاج، أهمها امتناع حسين باشا مكي عن دفع مال "الصررَّة" إلى البدو كما هي العادة المألوفة في الوقت الذي كانوا يعانون فيه من شدة القحط وجفاف المياه وقلة المرعى لاسيما منذ سنتين سابقتين للهجوم (٢٩٠).

كما تنامى لمسامع الدولة العثمانية أن أسعد باشا هو الذي حرض البدو على مهاجمة القافلة احتجاجا على عزله من ولاية الشام، لذا قامت بالقبض عليه وإعدامه ومصادرة أمواله سنة (١١٧١ه /١٧٥٨م)، بالرغم من المسؤولية المباشرة لحسين باشا

<sup>(</sup>٧٦) ذات حج: منزلة من منازل الحاج، بينها وبين تبوك مسيرة أربع مراحل أي أربعة أيام، يوجد بما بعض الآبار العذبة بما. انظر: الجزيري: الدرر الفرائد، ج٢، ص ٦٢.

<sup>(</sup>۷۷) میخائیل بریك: تاریخ الشام "۱۷۸۲-۱۷۸۲م"، (تحقیق: أحمد سبانو، دار قتیبة، دمشق، ۱۹۸۲م)، ص ۵۸-۹۰.

<sup>(</sup>۷۸) ميخائيل الصباغ: تاريخ الشيخ ظاهر العمر الزيداني حاكم عكا وبلاد صفد. (عني بنشره وتعليق حواشيه: قسطنطين باشا المخلصي، مطبعة القديس بولس، حريصا)، ص٧٨-٧٧؛ رافق عبد الكريم: بلاد الشام ومصر في الفتح العثماني إلى حملة نابليون بونابرت "١٥١٦ – ١٧٩٨م" دمشق، ١٩٦٨م، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٧٩) رافق عبد الكريم: بلاد الشام، ص ٣٤٣؛ خالد صافي: حسين باشا مكي، ص ٤٩.

عن حماية القافلة وتحمله مسؤولية ما حدث لها، والذي اكتفت الدولة بمعاقبته بأن عزلته من ولاية دمشق (٨٠٠).

ورغم ما كان يتمتع به والي الشام من مكانة سياسية كونه أمير قافلة الحج الشامي ؛ إذ إن القافلة كانت تحرسها قوة عسكرية كبيرة ، ذات تجهيزات عالية ، ويمكن لهذه القوة أن تؤثر في القرار السياسي ؛ إذ كانت مرهوبة من الحكام والعامة ، إلا أنهم لم يتدخلوا في الشؤون الداخلية للحجاز إلا بالقدر الذي يسمح لهم ، كأن يطلب أهل الحجاز منهم الوساطة بينهم وبين أمرائهم ، أو أن يكون بتكليف مباشر من الدولة العثمانية ، فعلى سبيل المثال في أيام الشريف سرور ، فإنه في سنة (١٩٤٨هـ/١٧٨م) عزم على زيارة المدينة المنورة ، فذهب إليها بحاشيته وأولاده ، وفي بدر استقبله أهلها ، إلا أنهم طلبوا منه العوائد التي كانت مخصصة لهم ، فثار بينهم وبينه قتال انتصر عليهم فيه ، ثم إن قبائل حرب القاطنة في المدينة ثارت على الشريف سرور هم وبعض أهل المدينة ، فقام الشريف بقتالهم بعد أن حاصر المدينة ، وعزل شيخ الحرم ، وقتل في هذه الفتنه عدد كبير ، وسجن عدد أكبر . وتوافق هذا مع توقيت وصول الحج الشامي إلى المدينة ، فاجتمع أهل المدينة بأميره ، وأخبروه بما صار واعترفوا له بالذنب ، وسألوه أن يستعطف لهم الشريف سرور ويطلب منه السماح ، وأن يطلق سراح من عنده من أهل المدينة (١٨) ،

<sup>(</sup>٨٠) بريك: تاريخ الشام، ص ٢٦؛ البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٢٥٢؛ رافق عبد الكريم: بلاد الشام، ص ٣٤٣. وبقى حسين باشا في غزة حتى سنه (١٧٦٦ه/ ١٧٦٦م) حيث منح رتبة الوزارة وعين والياً على ولاية مرعش، جنوب شرق الأناضول، حيث حكم هناك مدة سنة ثم عزل وأُعيد تعيينه حاكماً على غزة . وأثناء حكمه هاجم عرب بني صخر و الوحيدات بلدة خانيونس التابعة لسنجق غزة وحاصروها، فخرج على رأس عساكره لقتالهم. وقد توغل في الصحراء مدة خمسة أيام عن غزة في لحاقهم. وأثناء مطاردته لهم فر كتخداه بعساكره فبقى هو في نفر قليل مستمراً في القتال حتى قتل في يوم الخميس الخامس والعشرين من ربيع الأول سنة ١١٧٩ه هر ١٢ سبتمبر ١٧٦٥م. المرادي: سلك الدرر، ج٢، ص ٢٠ - ٢٢.

<sup>(</sup>٨١) دحلان: خلاصة الكلام، ص، ٢٩٠.

وكان أمير الحاج الشامي في ذلك العام محمد باشا العظم، فلما وصل مكة طلب من الشريف سرور إطلاق سراحهم فرفض ولم يقبل رجاءه، فلما رجع العظم إلى المدينة أخبرهم بما صار فقبلوا عذره. إلا أنه في العام التالي (١٩٥٥هم اهم/١٧٨١م) جاءت الحجيج وكان أمير الحج الشامي هو نفسه محمد باشا العظم، الذي كان في السنة التي قبلها وجاء في قوة عظيمة، وتوهم الناس منه حصول فتنة لما صار بينه وبين الشريف في العام السابق، من كونه لم يقبل شفاعته في فكاك أهل المدينة، ولم يحج أكثر أهل مكة خوفا من حصول الفتنة، لكن لله الحمد لم يحصل شيء مما توهمه الناس، فحج الناس في أمن وسرور، وجاءت الأمور على خلاف القياس وسافر الحج الشامي بسلام (٢٨٠).

فمجيء محمد باشا العظم بقوة عسكرية عظيمة مغزاه أنه يريد أن يظهر أما شريف مكة، أنه مرهوب الجانب، وأن لديه قوة عسكرية كبيرة باستطاعته توجيهها كيفما شاء، وكان بوسع شريف مكة رفع الأمر للدولة؛ لتتخذ إجراءاتها مع أمير الحج، وسبب مصاحبته لهذه القوة العسكرية الكبيرة، خاصة وأن الدولة تُسارع في القرارات التي تكفل الاستقرار في الحجاز ولاسيما في أثناء موسم الحج، ولو بعزل أمير وتولية آخر، كما حدث عندما ولي إسماعيل بن إبراهيم العظم، فإنه بعد عودته من الجردة سنة (١٩٦٨هـ/ ١٧١٧م) تولى أمور الشام وإمرة الحج، فكان أول من ولي الشام من أسرة أل العظم، وأدى فريضة الحج ست سنين متواليات، وفي السنة السادسة تصدت له عربان قبيلة حرب، فاشتبك معها بقتال بين الحرمين أثناء إيابه فأعرض عن دخول المدينة المنورة، وتوجه عن طريق ينبع البحر الى آبار الغنم، فكتب شريف مكة وأهل المدينة في هذا الشأن للدولة العلية فعُزل، وامتُحن سنة

(۸۲) دحلان: خلاصة الكلام، ص، ۲۹۰.

(١١٤٣هـ/١٧٢٣م) وحُبِس بقلعة دمشق وصودرت أمواله مع أموال ذويه، وفي سنة (١١٤٣هـ/١٧٢٤م) أُفرج عنه (٨٣).

وعندما شكلت الدولة السعودية الأولى خطرا على العثمانيين وبدأت تبسط نفوذها على مكة والمدينة، قررت الدولة العثمانية محاربتها من خلال والي الشام وأمير الحج عبد الله باشا العظم، وفي ذلك يقول جودت في تاريخه ما ترجمته: ( لما كانت إمارة الحج من الأمور الهامة لدى الدولة فبعد المذاكرة والمطالعة لدى "مجلس المشورة" قرر توجيه هذه الإمارة إلى عبد الله باشا ، نجل محمد باشا العظم، والي حلب مع أيالة الشام الشريفة؛ نظرا للنفوذ والاعتبار الذي أحرزه أبناء العظم في تلك النواحي من بلاد السلطنة) (١٨٠٠). ويضيف جودت في تاريخه أنه حين جاء عبد الله باشا العظم إلى مكة التمس منه ساداتها وأكابرها أن يمكث عشرة أيام زيادة عن مدة الموسم، فلم يقبل، واعتذر بعدم استعداده لمقابلة عبد العزيز آل السعود، المعود معبد العزيز تما يعجز عن مواجهته، وقد توجه عبد العزيز آل السعود الله مكة، وأقام على مسافة ثلاثة مراحل عنها، ولم يدخلها، وجاء الحجاج من كل تقطر ومصر، فدعا شريف مكة الجميع للجهاد ضد ابن سعود ولكن أحداً لم يلب هذا الطلب سوى والي جدة، وادعوا أن الوقت غير مناسب وأن الذخائر لديهم غير كافية؛ لذلك اعتذروا وكلفوا شريف مكة أن ينذر ابن سعود أولا، وعين كل منهم موفدا من قبله لذلك اعتذروا وكلفوا شريف مكة أن ينذر ابن سعود أولا، وعين كل منهم موفدا من قبله فذهب الوفد إلى ابن سعود، فأجابه أنه إنما جاء كي يرشد الخلق إلى الطريق القويم، وأنه لا فذهب الوفد إلى ابن سعود، فأجابه أنه إنما جاء كي يرشد الخلق إلى الطريق القويم، وأنه لا

<sup>(</sup>٨٣) المرادي: سلك الدرر ، ج٢، ج ٨٤؛ كرد علي: خطط الشام، ج٢، ص٢٨٩؛ الطباخ: أعلام النبلاء، ج٢، ص ٤٨١؛ فيليب حتى: تاريخ سوريا ولبنان وفلسطين، ص٣٠٨، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٨٤) تاريخ جودت ، ج٦، ص ٢١١، نقلاً عن: معتصم المؤيد العظم: أسرة آل العظم من جدها إبراهيم باشا لغاية عام ١٩٩١م.

ينوي الاعتداء على الحجاج، وأنهم يستطيعون مغادرة مكة في غضون ثلاثة أيام  $^{(\circ)}$ ، فما كان من سادات مكة إلا الطلب من عبد الله باشا العظم أن يبقى عندهم، فاعتذر، وسافر في اليوم الخامس من شهر المحرم. وفي سنة  $(1777 \, \text{ه/ NAV})$  حاصرت القوات السعودية المدينة المنورة، فطلبت الدولة العثمانية من عبد الله باشا والي الشام وأمير الحج وقائد العسكر التصدي للدولة السعودية، وعدم تمكينها من السيطرة على المدينة المنورة، وفك الحصار عنها، غير أن عبد الله باشا لم يستطع فعل شيء، وذهبت وعوده التي قدمها إلى الدولة العثمانية في هذا الشأن عبثاً تذروه الرياح، فغضبت عليه الدولة وأصدرت أمرها بعزله سنة  $(1880 \, \text{MeV})^{(18)}$ .

وهكذا نرى أن الدولة العثمانية تعمل جاهدة على تعزيز القوى السياسية المحلية في المناطق الموالية لها، من أجل بسط نفوذها وبقاء سيطرته على الأقاليم التابعة لها.

وبالجملة كان توارد الحج الشامي على الحرمين بمثابة الميزان الذي يحفظ شيئاً من التوازنات السياسية والأمنية في البلاد المقدسة.

### المبحث الثاني: دور الحج في إثراء العلاقات الاقتصادية بين مكة وبلاد الشام

تُعد مكة من أكثر بلدان العالم أمناً ورزقاً وخيراً وبركة ، فدعوة نبي الله إبراهيم عليه الصلاة والسلام باقية على مر الأيام ﴿ زَبَّنَا إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ عِند بَيْنِك ٱلمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوة فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّن النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقُهُم مِّنَ

<sup>(</sup>٨٥) تاريخ جودت ، ج٧، ص ٤٧، نقلاً عن: معتصم المؤيد العظم: أسرة آل العظم من جدها إبراهيم باشا لغاية عام ١٩٩١ م.

<sup>(</sup>٨٦) تاريخ جودت ، ج٧، ص ٢٠٧، نقلاً عن: معتصم المؤيد العظم: أسرة آل العظم من جدها إبراهيم باشا لغاية عام ١٩٩١م.

ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشَكُرُونَ ﴾ ((٨٧)، فاستجاب الله دعوة إبراهيم، وأغدق على أهل الحرم من الثمرات فأطعمهم من جوع وآمنهم من خوف، وقد لمس ذلك كل من سكن مكة، ففيها: (لا أحد يعوزه خبزيومه ولا أحد يخشى الأعداء)(٨٨).

ورحلة الحج فريضة وعبادة قبل أن تكون تجارة، إلا أن الله سبحانه وتعالى أباح فيها التجارة، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضَلَا مِن رَبِّكُمْ فَيَا أَفَضَلُهُ مِن عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُوا اللّهَ عِن لَلْمَشْعِ الْحَرَامِ وَاذَكُرُوهُ كَمَا فَإِذَا أَفَضَتُم مِن عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُوا اللّه عِن الْمَشْعِ الْحَرَامِ وَاذَكُرُوهُ كَمَا هَدَدكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ عَلَمِن الطَّكَ آلِينَ ﴾ (١٩٠١)، وقال تعالى: ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنكِغَ لَهُمْ ﴾ (١٩٠)، وقد كان هذا الإذن الإلهي دافعاً لرواج التجارة في أيام الحج؛ بل إن الكثير من الحجاج ممن تقصر عليهم نفقة الحج يحتاج إلى إكمال النفقة عن طريق التجارة، وبالتالي لم تقتصر الحركة التجارية على التجار دون غيرهم، بل اتسعت؛ لتشمل آحاد الناس، وإن لم يكن بعضهم يتاجر قبل ذلك، فمنهم من يشتري البضائع المكية؛ ليبيعها في بلاده لندرتها هناك، وارتفاع أسعارها، ومنهم من يجلب معه بضاعته؛ ليبيعها في مكة، وبأسعار مناسبة، تغطي تكاليف حجه وزيادة، ومنهم من يشتري الهدايا وما شاكلها؛ لتكون ذكرى من أطهر البقاع (١٠).

<sup>(</sup>۸۷) سورة إبراهيم، آية: ۳۷.

<sup>(</sup>۸۸) جون لویس بورکهارت: رحلات فی شبة جزیرة العرب، (ترجمة: عبد العزیز بن صالح الهلابی وعبد الرحمن الشیخ، ط۱، مؤسسة الرسالة، بیروت،۱۸۳ هـ/۱۹۹۲م)، ص۱۸۷.

<sup>(</sup>٨٩) سورة البقرة، الآية: ١٩٨.

<sup>(</sup>٩٠) سورة الحج، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٩١) لقد قدر عبد العزيز دولتشين عائدات المكيين من قبل الحجاج بنحو ٨,٥ مليون روبل سنويا. انظر: يغيم ريزفان: الحج قبل مئة سنة، "الصراع الدولي على الجزيرة العربية والعالم الإسلامي "١٨٩٨ . ١٨٩٩م" الرحلة السرية للضابط الروسي عبد العزيز دولتشين على مكة ، (ط٢ ، دار التقريب بن المذاهب الإسلامية، ، بيروت، ١٤١٤هـ/١٩٩٣م)، ص٥٠٠.

وكانت تجارة مكة في الجملة معتمدة على ما يأتي إليها عبر الحجيج، من كافة النواحي، ومنها الأسواق الشامية، مما أقام السوق التجارية الكبرى بها، وفي هذا الصدد يقول بيرم: (وفي مكة المشرفة أسواق كثيرة تباع بها سلع سائر الأقطار)(٩٢).

ولقد انتشرت الأسواق في مكة حول المسجد الحرام والمنطقة المركزية؛ ليسهل على الحجاج ارتيادها، ولعل أشهر أسواق مكة التي ازدحمت بالبضائع الشامية، وكذلك الحجاج: "سوق الشامية" ويقع شمال الحرم الشريف عند باب السلام، ويحوي بضائع مختلفة ومتنوعة، جلبت من بلاد الشام وغيرها، فكانت تعرض فيه الفواكه المجففة والأقمشة الحريرية الدمشقية والحلبية، والأقمشة القطنية والكتانية البيضاء المصنوعة في نابلس، والمقصبة بالذهب والفضة من حلب، والكوفيات من حمشق والعباءات من حماة (٩٣).

و"سوق المسعى" الذي يعد من أكبر وأشهر أسواق مكة، يمتد من الصفا إلى المروة (٩٤)، وعادة ما يزدحم بالناس لتوافر متطلبات وحاجات السكان والحجاج في محلاته؛ إذ يحتوي على الكثير من البضائع المختلفة والمتنوعة، من ملابس وسيوف ومخطوطات من القرآن الكريم، والكتب النادرة، والعطور والمسابح والطرابيش والخردوات والعمائم والصرافة والأواني النحاسية (٩٠٠)، و"سوق سويقة" وتقع بالقرب من طرف المروة في الجانب الشرقي من المسجد الحرام، وقد احتوى على سلع وبضائع

<sup>(</sup>٩٢) محمد بيرم التونسي: صفوة الاعتبار بمستودع الأمصار والأقطار، (القاهرة، ١٣١١هـ)، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٩٣) بوركهارت: رحلات في شبه الجزيرة العربية، ص١١٥. ١١٦، وانظر رحلة محمد الحيوني المغربي إلى الحجاز عام ١٢٦٢ه/ ١٨٤٦م، نقلاً عن عبد الهادي التازي: رحلة الرحلات، مكة في مائة رحلة مغربية ورحلة، (مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، فرع موسوعة مكة المكرمة والمدينة المنورة:٢٤١هـ/٢٠٠٥م)، ج٢، ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٩٤) محمد علي مغربي: ملامح الحياة الاجتماعية في الحجاز، (ط١، تمامة للنشر، جدة، ١٤٠٢هـ/١٩٨٣م)، ص٠٦.

<sup>(</sup>٩٥) بوركهارت: رحلات في شبه جزيرة العرب، ص١١٢. ١١٣.

تهم الحاج والمعتمر كالسبح والعطور والبخور والبلسم المكي وعقود المرجان واللؤلؤ الصناعي والعقيق الأحمر (٩٦٠).

كما اعتاد أهل مكة على إقامة سوق في منى يعدّ من أعظم الأسواق، يباع فيها كل ما يحتاجه الحاج أو يفكر فيه بدءاً من الجواهر النفيسة إلى أدنى الخرز (٩٧٠).

وقد كان لقافلة الحج الشامي دور بارز في إمداد أسواق مكة بالكثير من البضائع المختلفة والمتنوعة، فقد تخصص بعض التجار المصاحبين للقافلة بجلب عدد من أنواع البضائع التي كان السوق المكي بحاجة لها، فمنهم من تخصص بجلب السلع والمواد الغذائية كالحبوب والحنطة والأرز والسكر والشاي والسمن وغير ذلك، ومنهم من تخصص بجلب السلع والمواد الاستهلاكية كالأقمشة، مثل الصوف والحرير والقطن ونحو ذلك، وكان معظمهم له اتصال مباشر مع أربابه من التجار من بلاد الشام (۱۸).

كما زاول بعض حجاج بلاد الشام التجارة في أسواق مكة، فكانوا يجلبون معهم من بلادهم الأقمشة القطنية والصوفية والحريرية، والملابس المطرزة والمزركشة، والسبح والبسط والسجاجيد، وعسل النحل والحبوب من قمح وشعير وفول وحمص وذرة، والمكسرات كاللوز والفستق والبندق والجوز، والفواكه المجففة كالتين والمشمش والزبيب، والمربى، وماء الليمون والأسماك المملحة، إضافة إلى الأواني النحاسية، والصناديق الخشبية الموشاة بالصدف، والمختلفة الأحجام والأشكال، وغير ذلك من بضائع (٩٩).

<sup>(</sup>٩٦) مغربي: ملامح الحياة الاجتماعية، ص٦٢.

<sup>(</sup>٩٧) إبراهيم رفعت: مرآة الحرمين، ج١، ص٥٣.

<sup>(</sup>٩٨) بوركهارت: رحلات في شبه جزيرة العرب، ص١١٩؛ محمد عمر رفيع: مكة في القرن الرابع عشر الهجري، (ط١، منشورات نادي مكة الثقافي، مكة، ١٠٤١هـ/١٩٨١م)، ص٥٥١.

<sup>(</sup>٩٩) إبراهيم رفعت: مرآة الحرمين، ط١، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٤٤هـ)، ج١، ص ٤٤١؛ البتنوني: الرحلة الحجازية، ص ٤١، ٣٤٠؛ ضيف الله بن يحيى الزهراني وعادل محمد نور غباشي: تاريخ مكة المكرمة التجاري، (ط١، الغرفة التجارية والصناعية، مكة، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م)، ص٤٤.

وكانت هذه البضائع التي تعج بها سوق مكة تأتي من مدن مختلفة من بلاد الشام، فعلى سبيل المثال كانت الزيوت كزيت الزيتون وزيت السمسم وغيرهما، والفواكه المجففة كقمر الدين والمشمش والزبيب والكراسيا(۱۰۰۰) والتين، وغيرها، والمكسرات كاللوز والبندق والجوز واللوز وغيرها، والزيتون والقطن، والزعفران، تُجلب من عدة مدن، منها دمشق وحلب وحمص وحماة وغزة والقدس (۱۰۰۱).

ومن البضائع الشامية التي وجدت بأسواق مكة الصابون، وكان أجوده المجلوب من نابلس؛ إذ تميز بجودته واتقان صنعته، خاصة المصنوع من زيت الزيتون، أو ماء الورد أو المسك أو العنبر أو غير ذلك من الروائح العطرية الجميلة، التي اشتهرت بها بلاد الشام، وكان يجلب من مدن عدة، اشتهرت بصناعته كدمشق ونابلس وطرابلس وحلب وعكا وحيفا وغيرها (١٠٢٠).

ووجدت بأسواق مكة الأقمشة والمنسوجات الشامية التي تميزت بجودتها ورخص أثمانها، مع تنوع أشكالها وطرزها كالقطنية والصوفية والحريرية والكتانية، والمقصبة والمقلمة والمخططة، والملونة والسادة، والمزركشة والقطيفة والمخملية، وغيرها، وكان أجودها المجلوب من دمشق وحمص وبعلبك ومنبج وصفد وحلب (١٠٣).

<sup>(</sup>۱۰۰) الكراسيا: شجر كالأجاص يحمل ثمرا يشبه العنب الأسود. رينهارت بيتر آن دُوزِي: تكملة المعاجم العربية، (نقله إلى العربية وعلق عليه: محمَّد سَليم النعيمي، ط١، وزارة الثقافة والإعلام، العراق، ٢٠٠٠ م)، ج ٨، ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>۱۰۱) كرد علي: خطط الشام، ج٤، ص ١٣٩ – ١٤، ١٤١، ١٥١، ١٥٨؛

Ghada Hashem Talhami<del>, author.</del> Syria and the Palestinians: The Clash of Nationalisms (University Press of Florida, 2001), P 21-30

<sup>(</sup>١٠٢) كرد على: خطط الشام، ج٤، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>۱۰۳) الغزي: نحر الذهب في تاريخ حلب، ج١، ص٩٤؛ يوسف جميل نعيسة: مجتمع مدينة دمشق، ج٢، ص٩٤) الغزي. محر ١٦٤١، ٦٤٩.

وكان يباع بأسواق مكة أيضاً الملابس الشامية كالثياب القطنية والحرير والثياب المزركشة بالرسوم من الحرير والكتان، وكذلك السراويل النسائية القطنية والكتانية المقلمة، والملونة، والأشمغة والشيلان " المناديل" التي يستعملها العرب تحت العقال أو يعتم بها الكثير من الرجال، والأعبئة والكوفيات والقفاطين والملاءات والشراشف والأرائك واللحف والزنانير (۱۰۰۱) والنمارق (۱۰۰۰) والبرانس (۱۰۰۱) والبرانس والمؤزر والجلابيب، وقد اشتهرت عدة مدن في بلاد الشام بصناعة مثل هذه الملابس منها دمشق وحلب وحماة وطرابلس وحمص وأنطاكية (۱۰۰۸) وغزة (۱۰۰۹).

أيضاً كان يباع في أسواق مكة الأسلحة المتنوعة التي أتقنت صنعتها كلّ من دمشق وحلب كالبنادق والسيوف والخناجر، كذلك عجت أسواق مكة بالنعال الحلبية

<sup>(</sup>١٠٤) الزَنانيرُ: جمع، ومفردها: الزُّنَّارُ: حزامٌ يَنشُدٌ على الوسط، ابن منظور: لسان العرب، (تحقيق: عبد الله على الكبير وأخرون، دار المعارف، القاهرة)، ج١، ص ١٨٧٢.

<sup>(</sup>١٠٥) النمارق: هي الوسائد ، ومنها ما يفرش تحت الراكب على الراحلة. ابن منظور: لسان العرب ، ج٦، ص ٤٥٤٧.

<sup>(</sup>١٠٦) البُرْنُس كل ثوب رأْسه منه مُلتَزِقٌ به دُرَّاعَةً كان أَو مِمْطَرًا أَو جُبَّة. ابن منظور: لسان العرب ، ج١، ص٢٧٠

<sup>(</sup>۱۰۷) الطيالسة: مفردها الطَّيْلسانُ: شالٌ، وشاح، كساء أخضر يضعه بعض العلماء والمشايخ على الكتف. محمد بن أحمد الأزهري: تمذيب اللغة، (تحقيق: محمد عوض مرعب، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م)، ج١٢، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>۱۰۸) تقع انطاكية - التي تتبع تركيا - حاليا غربي مدينة حلب على نفر العاصي قريبا من مصبه في البحر المتوسط. يعود بناؤها للعصر اليوناني، ومنها غادر هرقل سورية بعد وقعة اليرموك، فأضحت إسلامية من أهم بلاد الشام، أضحت إمارة صليبية سنة (۹۱ ه ه / ۱۹۹۸م) ثم عادت إلى أيدي المسلمين بعد تصفية الإمارات الصليبية في الشام، . محمد بن علي الحلبي المعروف بابن شداد: الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة، (تحقيق: يحيي زكريا عَبَّارة، منشورات وزارة الثقافة بسوريا، ۱۹۹۱م)، ص ۱۷؛ تعريف بالأماكن الواردة في البداية والنهاية لابن كثير، (المكتبة الشاملة)، ص ۷۲ .

<sup>(</sup>١٠٩) كرد علي: خطط الشام، ج٤، ص ١٦٠، ٢٠٤.

المشهورة بحسنها ورشاقتها وإتقانها، وكذلك الأواني والتحف النحاسية كالأباريق والصحون والصناديق وغيرها من أدوات النحاس والصفر (١١٠٠).

ولم يكن النشاط التجاري المصاحب لقافلة الحج ورواج حركة البيع والشراء في أسواق مكة هو الرافد الوحيد للانتعاش الاقتصادي بها؛ بل نشطت مهن أخرى ارتبطت بقوافل الحجاج بما فيهم قافلة الحج الشامي، فنشطت مهنة الطوافة، التي تعد من أهم المهن في المجتمع المكي على الإطلاق، فهي تشريف للمطوف الذي يقوم بخدمة ضيوف الرحمن، وتقديم المساعدة لهم، والسهر على راحتهم، وإرشادهم لأداء نسكهم على أحسن وجه، إضافة إلى ما تحققه من مردود مالي كبير من خلال تقديم خدمات الإسكان والنقل، وغير ذلك للحجاج (۱۱۱). ولذا امتهن الكثير من المكين الطوافة، التي كانت تحقق لهم أرباحاً كبيرة تغنيهم عن العمل في أي مهنة أخرى طيلة العام (۱۱۲).

كما كان الكثير من أهالي مكة خاصة من يملكون منازل قرب الحرم المكي الشريف يؤجرون منازلهم للمطوفين، أو الحجاج في موسم الحج، وبالتالي يجنون مبالغ مالية كبيرة في فترة زمنية قصيرة (١١٣).

<sup>(</sup>١١٠) الغزي: نمر الذهب في تاريخ حلب، ج١، ص٩٣، ١٢٤، ٤٢٣؛ محمد بن حسن بن موسى الشريف: المختار من الرحلات الحجازية إلى مكة والمدينة النبوية، (دار الأندلس الخضراء، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م)، ص ٤٩٩

<sup>(</sup>۱۱۱) أشار عدد من المؤرخين إلى أن مهنة الطوافة تعود إلى العصر المملوكي؛ إذ خصص أمير مكة بعض من العلماء وطلبة العلم ليعتني بمن يرد من أعيان الأعاجم وبعض ملوكهم إلى مكة لأداء النسك، وإرشادهم إلى الواجبات الدينية، كما قام القاضي إبراهيم بن ظهيرة بتطويف السلطان المملوكي قايتباي حين حج عام (طاحد الدينية، كما قام القاضي إبراهيم التاريخ القويم لمكة وبيت الله الكريم، (ط۱، بيروت، دار خضر للطباعة والنشر: ۲٤١ه/ ۲۰۰۰م)، ج، ص٢٤٨. ٢٥٠؛ محمد رفيع: مكة في القرن الرابع عشر الهجري، ص٢١٨.

<sup>(</sup>١١٢) محمد لبيب البتنوني : الرحلة الحجازية، ( ط٢، مطبعة الجمالية، القاهرة، ١٣٢٩هـ)، ص٦٦.

<sup>(</sup>١١٣) محمد بن حسن: المختار من الرحلات الحجازية، ص٣٢٩.

كما نشطت مهنة الزمازمة: وهم طائفة تقوم بسقيا الحجاج من ماء زمزم في المسجد الحرام، وتقوم بإيصاله إلى بيوت بعضهم ممن يرغب ذلك، وقد يختار الحجاج إجراء سبيل في المسجد من ماء زمزم، فيتولى سقاءه وتهيئة ذلك (١١٤٠).

كما نشطت بعض الصناعات التقليدية التي لا غنى عنها في الحياة اليومية لأهل مكة ولا للقادمين عليها من حجاج ومعتمرين: كإنتاج السلع التموينية والمستلزمات الغذائية (۱۱۰). والأدوات الفخارية والنحاسية كأدوات الطعام وغيرها، وصناعة الخصف من مراوح وسفر للطعام وبسط، وخياطة الخيام، وصناعة السبح، وغير ذلك (۱۱۱).

وفي المقابل شكلت قافلة الحج الشامي عاملاً رئيساً من عوامل الازدهار الاقتصادي لعدد من مدن الشام وعلى رأسها دمشق؛ إذ إن تجمع أعداد كبيرة من الحجاج سنوياً في محيط دمشق، كان له آثار هامة بما يحملونه معهم من بضائع ومنتوجات، جعل المدينة سوقاً موسمياً كبيراً، فالحجاج كانوا يحملون معهم

<sup>(</sup>١١٤) انظر عن هذه الطائفة: فيصل محمد عبيد: زمزم والزمازمة، ( جدة، دار القبلة، ١٤١٥هـ)؛ محمد رفيع: مكة في القرن الرابع عشر، ص١٧٤.

<sup>(</sup>۱۱۰) ابتسام محمد صالح كشميري: مكة المكرمة من بداية الحكم العثماني إلى نماية القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي "۹۲۳. ۱۰۰۰ه/ ۱۵۱۷م" (رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، مكة: ۱٤۲۲ه/ ۲۰۰۱م)، ص ۳۰۰.

<sup>(</sup>١١٦) عبد اللطيف بن عبد الله بن دهيش: الحياة الاجتماعية في مكة، ( بحث ضمن كتاب: الحياة الاجتماعية في الولايات العربية أثناء العهد العثماني، جمع وتقديم: عبد الجليل التميمي، زغوان، منشورات مركز الدراسات والبحوث العثمانية: ١٩٨٨م)، ص١٩٨٨.

منتوجات مختلفة من بلادهم، حتى إذا وصلوا دمشق نهضوا ببيعها، أو عرض جزء منها في أسواق المدينة (١١٧٠).

كما قامت القيساريات والخانات (۱۱۸) بدور موازٍ للأسواق في حركة التجارة اليومية، أو تشغيل تجارة المواسم، التي تُعرض فيها سلع محددة حتى سميت بها، وغدت نقاط تجمع اقتصادية نشطة، شهدت مختلف أنواع المبادلات التجارية (۱۱۹).

وكان النشاط الذي عرفته هذه المنشآت دافعاً لبعض ولاة دمشق بالتوجه نحو بناء الخانات، ومنهم أسعد باشا العظم الذي بني خاناً باسمه، وكذلك الحال مع سليمان باشا العظم (۱۲۰۰)، ولم يكن التوجه نحو تشييد الخانات ذا أثر على الجهة التي شيدتها، بل إنها كمرافق خدمات اقتصادية، كانت توفر عددا من الوظائف

<sup>(</sup>۱۱۷) ايرينا سميلنسكايا، البنى الاقتصادية والاجتماعية في المشرق العربي على مشارف العصر الحديث، (ترجمة: يوسف عطا الله، دار الفارابي، بيروت، ١٩٨٩م)، ص١٧٩؛ جان سوفاجيه: دمشق الشام لمحة تاريخية، (ترجمة: فؤاد البستاني، بيروت، ١٩٦٥م)، ص١٠٢.

<sup>(</sup>۱۱۸) القيسارية والخان بمعنى واحد وهي أماكن للزائر والتاجر يتوقف بما للراحة والاستجمام، أو لعقد صفقة تجارية ما، وتضم مستودعات لحفظ البضائع وإسطبلاتٍ لإيواء العربات والحيوانات. الخطيب: معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، ص ۱۹۷۷، ۳۵۷. ولا فرق بين الخان والقيسارية من حيث الأداء الوظيفي. عبد القادر الريحاوي: خانات مدينة دمشق، (مجلة الحوليات السورية، مج ۲۰، ۱۹۷۲م)، ص ۶۹-۰۰.

<sup>(</sup>۱۱۹) وقد بُنيت هذه المكونات المعمارية التجارية وفق طراز معماري وهندسي واحد، بحيث كانت تتوزعها المخازن في الطابق الأرضي، بينما يحوي الطابق العلوي على حجرات مسقوفة بالقباب لها عقود، وكان يقيم بعض التجار، إلى حين الانتهاء من عرض بضائعهم وتسديد أثمانها، أو ربما أنهم وفدوا إليها في حال قدومهم للمدينة لسداد ديونهم. محمد الأرناؤوط، معطيات عن تاريخ دمشق وبلاد الشام الجنوبية، (ط۱، دار أبجدية، دمشق، ۱۹۹٥م)، ص ٥٦؛ لوران، درافيو، وصف دمشق في القرن السابع عشر، (ط۱، ترجمة: أحمد ايبش، دمشق، دار المأمون للتراث، ۱۹۸۲م)، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>١٢٠) البديري، حوادث دمشق اليومية، ص٢١؟ ابن كنّان: الحوادث الشامية، ص٩٩.

والمهن لأبناء المجتمع، فطبيعة الدور التجاري لها يقتضي توفر الحمالين والعتالة الذين يقومون بنقل البضائع، والبوابين ورجال الحراسة الذين كان أغلبهم من المغاربة، وإقامة التجار فيها للراحة في حجرات الخانات التي كانت تستلزم وجود مؤدي الخدمات مثل: بائعى الشراب، وطهاة الطعام، وصناع القهوة (١٢١).

ويضاف إلى ذلك، ما كانت توفره قافلة الحج الشامي أيضاً لعدد من أبناء دمشق وغيرها، من فرص عمل متعددة في خدمة القافلة، فمدينة دمشق بأسرها تشتغل طيلة العام بالحجاج، وإسكانهم خلال مكثهم فيها وإطعامهم والمتاجرة معهم، ثم بإعداد ما يلزمهم ويلزم "الصرقة" السلطانية من الزيوت والشموع والمياه العطرية كماء الورد وماء الزهر، التي ترسل إلى الحرمين الشريفين لغسل الكعبة والحجرة النبوية (الروضة الخضراء) بهما. ثم بإحضار معدّات الركب من جمال وبغال وخيول ركوب (مهوانات) وخيام (مضارب) ومحاير (محفات) وتختروانات (سرر) وقِرب ومطرات وأقبية (عبي ومشالح) وكفافي وعكل وإحرامات وأحذية وثياب وصناديق وأرسان (أعنّة) وسروج ورواحل وحلقات وأجراس وكلاليب وأكمار ومشاعل وفنارات وقطران وشموع، إلى غير ذلك مما يحتاجه الحجاج في رحلتهم ثم بتهيئة الزاد والذخيرة بين كعك وبقسماط وجبن ولحم مقل ومعجنات وخضار مجففة ومربيات وشرابات وما شاكلها. ثم بعلف الدواب وترتيب الرجال الذين يسيرون في خدمة الركب، فيقودون الحطب الجمال ويعلفونها وينصبون الخيام وينقضونها، ويملأون الماء ويجمعون الحطب

<sup>(</sup>١٢١) البديري، حوادث دمشق اليومية، ص٢٤؛ ابن كنّان، المواكب الإسلامية، ج٢، ص١١٤.

ويطبخون الطعام، وهؤلاء يقال لهم بصيغة الإفراد: عكّام (١٢٢)، مكاري، قاطرجي (١٢٣)، سقّا، حمّال، أجير (١٢٤).

وبناءً على ما سبق فلقد كان لقوة الولاة من أسرة آل العظم، وهيبتهم التي مكنتهم من توفير الأمن لقافلة الحج الشامي خلال فترة حكمهم، دور في تنشيط الأوضاع الاقتصادية؛ إذ كانوا يصاحبون رحلة القافلة منذ خروجها من دمشق وذهابهم للديار المقدسة ومن ثم عودتها مرة أخرى مدة تستغرق ثلاثة أشهر أو أربعة، يعملون جاهدين على ضمان أمن القافلة وسلامتها (٥٢٥).

ولاسيما وأنه قد تمتعت أسرة آل العظم بالثراء والثروة، لما كان لهم من أوقاف كثيرة في مصر والشام، ودمشق وحماة، كما تعاطوا التجارة، فكان لهم الخانان الكبيران اللذان شيدهما اثنان من رجال هذا البيت في دمشق: خان أسعد باشا وخان سليمان باشا، ولقد تمتعت أسرة آل العظم بمكانة مهابة في المجتمع الشامي، وفرت لها القدرة على إمارة الحج الشامي، وجعلتها قادرة على تأمين القافلة والمصاحبين لها من حجاج وتجار (٢٢١)

<sup>(</sup>۱۲۲) العكَّامُ: الذي يَعْكمُ الأعدَال على الدَّواب ونحوها. مصطفى عبد الكريم الخطيب: معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، (ط۱، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م)، ص٥٣٠٠.

<sup>(</sup>١٢٣) المكاري والقاطرجي بمعنى واحد يقصد به الذي يكري دواب الجر والحمل. الخطيب: معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>۱۲٤) محمد سعید القاسمي: قاموس الصناعات الشامیة، (تحقیق وإضافة: ظافر القاسمي ، ط۱، دار طلاس، دمشق، ۱۹۸۸م)، ج۱، ص۱۱۶، ۱۸۶، ۲۸۰، ۳۱۹، ۲۸۰، ۴۲۵.

<sup>(</sup>١٢٥) حول أمن القافلة وأحوال الحج انظر: البديري: حوادث دمشق اليومية، ص ٢٠؛ إبراهيم الشرعة: موقف القبائل البدوية من قافلة الحج في القرنيين السابع عشر والثامن عشر الميلاديين، (مجلة دراسات، العلوم الاجتماعية والإنسانية، الجامعة الأردنية، الحامعة الأردنية، الجامعة الأردنية، الخردة الخردة الأردنية، الخردة المؤلمة الأردنية، الخردة الخردة الأردنية، الخردة الخردة الأردنية، الخردة ا

<sup>(</sup>١٢٦) لندا شيلشر: دمشق في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ص ٤٥.

وعادة ما كانت قوافل الحج الشامي تحاط بالحراسة من الجند لضمان سلامتها من قطاع الطرق وهجمات البدو، أما حين يفشل الوالي في تأمين الحجيج من هجمات البدو واللصوص فعندئذ تقع الفادحة الاقتصادية، ولعل أكبر الحوادث ما وقع عام (١١٧٠م/١٧٥م) حين نهبت القافلة التي كانت تحوي ستين ألف حاج بكامل ما تحمل. ونتيجة انعدام الأمن خلال تلك المرحلة انخفض عدد الحجاج إلى نحو ألفي حاج فقط ما أثر على اقتصاد دمشق بشكل بالغ السوء (١٢٥٠).

#### الخاتمة

لقد توصل البحث إلى عدة أمور، من أهمها:

أن مكانة مكة الدينية، ومنزلتها في قلوب المسلمين، جعلت حكام الدولة العثمانية حريصين على استقرارها سياسيا، وتأمينها، وتأمين طرق الوصول إليها، فأقامت المخافر على طرق الحج، وعينت قائداً للجيش المصاحب لقافلة الحجيج

بين البحث أهمية دمشق للدولة العثمانية، وأن ضمان سلامة الحج ونجاحه، مرهون بالوضع السياسي والأمني بدمشق، لذا عمد العثمانيون على استرضاء أسرة (آل العظم) ذات القاعدة المحلية في بلاد الشام، ويسروا لها أسباب النهوض سياسيا واقتصاديا لتكون قاعدة لهم في بلاد الشام

أكد البحث على مدى اهتمام سلاطين آل عثمان بالأسر التي لها دورها في مجتمعها المحلي، وقد اتضح ذلك من خلال دعم العثمانيين لأسرة آل العظم، وتقليدهم زمام الأمور السياسية في بلاد الشام، وتنوع مناصبهم.

<sup>(</sup>١٢٧) قسطنطين بازيلي: تاريخ سورية وفلسطين في العهد العثماني، (دار التقدم، موسكو ١٩٨٩م)، ص٤٧.

توصلت الدراسة إلى أنه وفي ظل حكم آل العظم لبلاد الشام، توثقت العلاقات فيما بينهم وبين مكة، وعلى كافة الأصعدة، وكان للحج دور رئيس في بلورة هذه العلاقات وتميزها.

بينت الدراسة الإجراءات التي قامت بها الدولة العثمانية لتأمين قافلة الحج الشامي من خلال تولية والي دمشق أميراً للمحمل وقافلة الحج الشامي، وكذلك بناء القلاع على الدروب التي تسلكها القافلة، وتزويدها بالجند والذخيرة، ومهادنة العربان، وإرسال مخصصاتهم المالية.

بينت الدراسة أن موقف الدولة العثمانية من أسرة آل العظم من خلال مواقفهم في إمارة الحج وولاية الشام مواقف تنوعت بين السياسة الداعمة والحازمة حسبما يتطلبه الموقف.

من خلال البحث تجلت عظمة الحج في المنافع الكثيرة التي يشهدها الناس سواء أهل مكة أو القادمين عليها، ومن هذه المنافع الانتعاش الاقتصادي لمكة، وما يحققه أهلها والوافدين عليها من أرباح تجارية.

أكدت الدراسة على أن التجارة الشامية التي صاحبت قافلة الحج الشامي، كانت لها أسواق رائجة في مكة، لجودتها وتنوعها.

### أهم المقترحات والتوصيات

لقد كان لرحلة الحج إلى مكة دور كبير في بلورة العلاقات بينها وبين بلاد الشام، لذا نأمل في عمل المزيد من الدراسات العلمية الرصينة التي تتناول هذا الجانب، مع إقامة ندوات علمية تكشف الضوء عن دور الحج في توثيق العلاقات بين مكة وبلدان العالم الإسلامي.

# الملاحق



صورة توضح تجمع المحمل وقافلة الحج الشامي بموقع "الميدان بدمشق" في العهد العثماني



صورة لقافلة الحج الشامي وهي تسير على درب الحج في العهد العثماني

| اسم القلعة           | تاريخ الإنشاء | حالها الآن           |
|----------------------|---------------|----------------------|
| ذات الحاج            | ۱۷۹ ه         | قائمة                |
| تبوك                 | 37.1 A        | مرممة جيداً<br>مغلقة |
| الأغضر               | A 9 T A       | تهدمت تماماً         |
| المعظم               | 21.71         | درة القلاع           |
| الدار الحمراء        | V711 &        | تهدمت تماماً         |
| الحجر (مدانن صالح)   | . 117.        | مرممة ومفتوحة        |
| زمرد                 | 7P11 a        | قاتمة +متهالكة       |
| البير الجديد(الصورة) | ° 111 42      | على وشك السقوط       |
| هدية                 | A 9 T A       | قائمة ؟؟؟            |
| اسطبل عنتر (شجوى)    | 24 17         | قتمة + متهالكة       |
| الحقيرة              | غير معروف     | لم يبق الا الجدران   |

www.alsahra.org

القلاع التي أقامها العثمانيون وولاتهم من آل العظم بدرب الحج الشامي www.lovely0smile.com:

### فهرس المصادر والمراجع

### أولاً: المخطوطات

[۱] عبد الله بن عبد الشكور بن محمد بن عبد الشكور هندية المكي: تاريخ أشراف وأمراء مكة المكرمة، مخطوط بمكتبة الحرم المكي، رقم: ١٤٣٠.

### ثانياً: المصادر

- [٢] ابن الأثير عز الدين الجزري: الكامل في التاريخ، دار المعرفة، بيروت.
- [٣] ابن منظور: لسان العرب، (تحقيق: عبد الله علي الكبير وأخرون، دار المعارف، القاهرة
  - [٤] إبراهيم رفعت: مرآة الحرمين، ط١، القاهرة، دار الكتب المصرية: ١٣٤٤هـ.
- [0] ابن كنان الصالحي: المواكب الإسلامية، تحقيق: حكمت إسماعيل، مراجعة: محمد المصرى، وزارة الثقافة، دمشق، ١٩٩٣م
- [7] أحمد بن بدير الحلاق "البديري": حوادث دمشق اليومية، ١١٥٤ ١١٧٥ هـ/١٧٦١ ١٧٦٢م، تحقيق: أحمد عزت عبد الكريم، مطبوعات الجمعية المصرية للدراسات التاريخية، القاهرة، ١٩٥٩م.
- [۷] أحمد زيني دحلان: خلاصة الكلام في بيان أمراء البيت الحرام حتى عام ١٣٠٥هـ. المطبعة الخيرية، القاهرة، ١٣٠٥هـ.
- [٨] أوليا جلبي: الرحلة الحجازية، ترجمة: الصفصافي أحمد المرسي، دار الآفاق العربية، القاهرة، ١٩٩٩م.
- [9] تاريخ جودت، نقلاً عن: معتصم المؤيد العظم: أسرة آل العظم من جدها إبراهيم باشا لغاية عام ١٩٩١م.

- [۱۰] حكمت شريف: تاريخ طرابلس الشام من أقدم أزمان إلى هذه الأيام، تحقيق: منى حداد يكن ومارون عيسى الخوري، دار حكمت شريف ودار الإيمان، طرابلس، ۱٤۰۷ هـ/۱۹۸۷م.
- [١١] حيدر الشهابي: تاريخ الأمير حيدر الشهابي، تعليق: نعوم مغبغب، دار السلام، القاهرة، ١٩٠٠م.
- [۱۲] زكريا بن محمد بن محمود القزويني : آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر ، بيروت.
- [١٣] سراج الدين ابن الوردي: عجائب البلدان من خلال مخطوط خريدة العجائب وفريدة الغرائب، تحقيق: كي استر، جامعة عين شمس، القاهرة
- [18] عبدالرزاق بن حسن البيطار الدمشقي : حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، تحقيق : محمد بهجة البيطار، ط٢، دار صادر، بيروت ، ١٤١٣هـ /١٩٩٣ م.
  - عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي: تاريخ الخلفاء، تحقيق: حمدي الدمرداش، ط۱، مكتبة نزار مصطفى الباز، القاهرة، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م.
- [١٦] عبد العزيز العظمة: مرآة الشام، تاريخ دمشق وأهلها، تحقيق: نجدة فتحي صفوة، دار رياض الريس للكتب والنشر، دمشق، ١٩٨٧م.
- [۱۷] عبد القادر بن محمد الجزيري: الدرر الفرائد المنظمة في أخبار الحاج وطريق مكة المعظمة، تحقيق : محمد حسن إسماعيل، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ/٢٠٠٨م
- [١٨] كامل بن حسين بن محمد الحلبي الغزي: نهر الذهب في تاريخ حلب، ط٢، دار القلم، حلب، ط١٤١٩هـ.

- [١٩] محمد السنوسي: الرحلة الحجازية، تحقيق: علي الشنوفي، الشركة التونسية للتوزيع، تونس، ١٩٨١م.
- [۲۰] محمد بن حسين عربي الصيادي: الروضة البهية في فضائل دمشق المحمية، تحقيق: صلاح الدين خليل، دار الفارابي للمعارف، بيروت، ۲۰۰۲م.
- [۲۱] محمد بن خليل بن علي المرادي: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، ط٣، دار ابن حزم، ودار البشائر الإسلامية، بيروت، ١٤٠٨هـ /١٩٨٨ م
- [٢٢] محمد بيرم التونسي: ـ صفوة الاعتبار بمستودع الأمصار والأقطار، القاهرة، ١٣١١هـ.
- [۲۳] محمد راغب الطباخ: أعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء، تحقيق: محمد كمال، ط۲، دار القلم العربي، حلب، ۱٤۰۸هـ/۱۹۸۸م.
- [۲٤] محمد بن علي بن إبراهيم الحلبي ابن شداد: الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة، تحقيق: يحيى زكريا عَبَّارة، منشورات وزارة الثقافة بسوريا، ١٩٩١م.
- [70] محمد لبيب البتنوني: الرحلة الحجازية، ط٢، مطبعة الجمالية، القاهرة، الممالية، المالية، القاهرة، ١٣٢٩هـ.
- [٢٦] ميخائيل الصباغ: تاريخ الشيخ ظاهر العمر الزيداني حاكم عكا وبلاد صفد. عني بنشره وتعليق حواشيه: قسطنطين باشا المخلصي، مطبعة القديس بولس، حريصا.
- [۲۷] میخائیل بریك: تاریخ الشام "۱۷۸۲ -۱۷۲۰م"، تحقیق: أحمد سبانو، دار قتیبة، دمشق، ۱۹۸۲م.

- [۲۸] نوفل نعمة الله نوفل: كشف اللثام عن محيا الحكومة والأحكام في إقليمي مصر وبر الشام، تحقيق: ميشال أبي فاضل وجان تخول، ط١، جروس برس، طرابلس، ١٩٩٠م.
  - [٢٩] ياقوت بن عبد الله الحموي: معجم البلدان، دار الفكر، بيروت.
    - [٣٠] ثانياً: المراجع العربية:
- [۳۱] آغا حسن العبد: حوادث بلاد الشام، يوسف جميل نعيسة، دار دمشق، ۱۹۸٦م.
- [٣٢] أحمد السباعي: تاريخ مكة "دراسات في السياسة والعلم والاجتماع والعمران"، دار مكة للطباعة والنشر، مطابع دار قريش، مكة، ١٣٨٣هـ.
- [٣٣] أحمد مختار عبد الحميد عمر: معجم اللغة العربية المعاصرة، ط١، عالم الكتب، القاهرة، ١٤٢٩هـ/٢٠٠٨ م.
  - [٣٤] أحمد وصفى زكريا: عشائر الشام، (دار الفكر، دمشق، ط١، ١٩٤٧م
  - [٣٥] بسام ديوب: المحمل وقافلة الحج الشامي، دار الأوس للنشر والطباعة، دمشق
    - [٣٦] تعريف بالأماكن الواردة في البداية والنهاية لابن كثير (المكتبة الشاملة).
- [۳۷] حسن مرنس وأخرون: أطلس تاريخ الإسلام، ط۱، دار الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، ١٩٨٦م.
  - [٣٨] خير الدين الزركلي: الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م.
  - [٣٩] رافق عبد الكريم: العرب والعثمانيون، ط٢، مكتبة أطلس، دمشق، ١٩٩٣م.
- [٤٠] رافق عبد الكريم: بحوث في التاريخ الاقتصادي والاجتماعي لبلاد الشام في العصر الحديث، دار دمشق للنشر، دمشق، ١٩٨٥م، وطبعة مكتبة نوبل، ٢٠٠٢م.

- [13] رافق عبد الكريم: بلاد الشام ومصر من الفتح العثماني إلى حملة نابليون بونابرت "١٥١٦ – ١٧٩٨م" دمشق، ١٩٦٨م
- [٤٢] رافق عبد الكريم: فلسطين في العهد العثماني، الموسوعة الفلسطينية، الدراسات التاريخية، ١٩٩٠م، رئيس التحرير أنيس الصايغ، ط١، بيروت.
- [87] رسلان القاري: الوزراء الذين حكموا دمشق في العهد العثماني، نشره: صلاح الدين المنجد، دمشق، ١٩٤٩م.
- [٤٤] سامي صالح المالك: درب الحج المصري همزة وصل غرب العالم الإسلامي بالحرمين الشريفين، بحث منشور ضمن بحوث ندوة مكة عاصمة الثقافة الإسلامية، عام ١٤٢٦هـ، جامعة أم القرى، مكة، ٢٠٠٥م.
- [80] سعد بن عبد العزيز الراشد: درب زبيدة، طريق الحج من الكوفة إلى مكة المكرمة، دراسة تاريخية وحضارية أثرية، دار الوطن، الرياض، ١٤١٤هـ.
- [٤٦] سهيل صابان: المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية،، مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض، ١٤٢١هـ.
  - [٤٧] سيد عبد المجيد بكر: الملامح الجغرافية لدروب الحجيج ، دار البلاد، ١٩٨١م.
- [٤٨] ضيف الله بن يحيى الزهراني وعادل محمد نور غباشي: تاريخ مكة المكرمة التجاري، ط١، مكة، الغرفة التجارية والصناعية، ١٤١٨هـ/١٩٩٨م
- [٤٩] عاتق بن غيث البلادي. معالم مكة التاريخية والأثرية، ط١، دار مكة للنشر والتوزيع، مكة، ١٤٠٠هـ /١٩٨٠ م
- [00] عبد العزيز محمد عوض: الإدارة العثمانية في ولاية سورية ١٨٦٤ -١٩١٤م، تقديم: أحمد عزت عبد الكريم، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٩م.

- [01] عبد القادر الريحاوي: خانات مدينة دمشق، مجلة الحوليات السورية، مجلد ٢٥، المحادم.
  - [07] عبد القادر العظم: الأسرة العظمية، مطبعة الإنشاء، دمشق، ١٩٦٠م.
- [07] عبد الله الصالح العثيمين: تاريخ المملكة العربية السعودية، ط٨، الرياض، الا١٨هـ/١٩٩٧م
- [05] عبد الله بن حسين السويدي: النفحة المسكية في الرحلة المكية، تحقيق: عماد عبد السلام رؤوف، أبو ظبى، المجمع الثقافي، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
- [00] عبد الهادي التازي: رحلة الرحلات في مائة رحلة مغربية ورحلة، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥م.
- [٥٦] علي محمد الصَّلاَّبي: الدولة العُثمانية عَوَامل النهُوض وأسباب السُّقوط، ط١، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة، ١٤٢١هـ/٢٠٠١م
  - [٥٧] فيصل محمد عبيد: زمزم والزمازمة، دار القبلة، جدة، ١٤١٥هـ.
- [٥٨] قسطنطين بازيلي: تاريخ سورية وفلسطين في العهد العثماني، دار التقدم، موسكو، ١٩٨٩م.
- [09] لمياء أحمد عبد الله : الصرة العثمانية الموجهة إلى مكة المكرمة "٧٩١ ٩٧٤ هـ/ ١٣٨٩ ١٣٨٩ مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ٢٠١٤م.
- [٦٠] محمد الأرناؤوط: معطيات عن تاريخ دمشق وبلاد الشام الجنوبية، ط١، دار أبجدية، دمشق، ١٩٩٥م
- [71] محمد بن أحمد الأزهري: تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض مرعب، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م.

- [٦٢] محمد أنيس: الدولة العثمانية والمشرق العربي، ط١، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة.
- [٦٣] محمد بن حسن بن موسى الشريف: المختار من الرحلات الحجازية إلى مكة والمدينة النبوية، دار الأندلس الخضراء، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- [٦٤] محمد رجب حراز: الدولة العثمانية وشبه جزيرة العرب، ط١، القاهرة،
- [70] محمد سعيد القاسمي: قاموس الصناعات الشامية، تحقيق وإضافة: ظافر القاسمي، ط١، دار طلاس، دمشق، ١٩٨٨م.
- [77] محمد طاهر الكردي: التاريخ القويم لمكة وبيت الله الكريم، ط١، بيروت، دار خضر للطباعة والنشر: ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م.
- [77] محمد فريد بيك المحامي: تاريخ الدولة العلية العثمانية، دار الجيل ، بيروت، ١٣٩٧هـ/١٩٧٧م وطبعة : تحقيق: إحسان حقي، دار النفائس، بيروت ، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.
- [٦٨] محمد عبد اللطيف هريدي: شؤون الحرمين الشريفين في العهد العثماني في ضوء الوثائق التركية العثمانية ط١ القاهرة، دار الزهراء: ١٤١٠هـ/١٩٨٩م.
- [٦٩] محمد علي مغربي: ملامح الحياة الاجتماعية في الحجاز، ط١، تهامة للنشر، جدة، ١٩٨٢هـ/١٩٨٢م.
- [۷۰] محمد عمر رفيع: مكة في القرن الرابع عشر الهجري، ط۱، منشورات نادي مكة الثقافي، مكة، ۱٤۰۱هـ/۱۹۸۱م.
  - [٧١] محمد كرد علي: خطط الشام، دار العلم للملايين، بيروت.
  - [٧٢] محمد كمال الدسوقي: أهمية الحجاز، مجلة كلية الشريعة، ع٤، ١٣٩٥هـ.

[۷۳] يوسف جميل نعيسة: مجتمع مدينة دمشق في الفترة ما بين "١١٨٦ -١٢٥٦هـ/ المحمد المحمد

### ثالثاً: المراجع المعربة

- [۷٤] ايرينا سميلنسكايا: البنى الاقتصادية والاجتماعية في المشرق العربي على مشارف العصر الحديث، ترجمة: يوسف عطا الله، دار الفارابي، بيروت، ١٩٨٩م.
- [۷۵] جان سوفاجيه: دمشق الشام لمحة تاريخية، ترجمة: فؤاد البستاني، بيروت، 1970م.
- [٧٦] جون لويس بوركهارت: رحلات في شبة جزيرة العرب، ترجمة: عبد العزيز بن صالح الهلابي وعبد الرحمن الشيخ، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٣هـ/١٩٩٢م.
- [۷۷] جیرالد دو غوري: حکام مکة، ترجمة: محمد شهاب، (ط۱، القاهرة، مکتبة مدبولي: ۱٤۲۰هـ/۲۰۰۰م.
- [۷۸] درافیو لوران: وصف دمشق فی القرن السابع عشر، ترجمة: أحمد ایبش، ط۱، دار المأمون للتراث، دمشق، ۱۹۸۲م.
- [٧٩] رينهارت بيتر آن دُوزِي: تكملة المعاجم العربية، نقله إلى العربية وعلق عليه: محمَّد سَليم النعَيمي، ط١، وزارة الثقافة والإعلام، العراق، ٢٠٠٠م.
- [۸۰] فیلیب حتی: تاریخ سوریا ولبنان وفلسطین، ترجمة: کمال الیازجی، دار الثقافة، بیروت، ۱۹۸۳م.

- [۸۱] لندا شيلشر: دمشق في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ترجمة: عمرو المالح، دينا الملاح، دمشق، ١٤١٩هـ/١٩٩٨م،
- [۸۲] خالد صافي: حسين باشا مكي، مجلة الجامعة الإسلامية سلسلة الدراسات الإنسانية، غزة، المجلد ۱۳، العدد ۲، يونيو ۲۰۰۵م.
- [۸۳] يغيم ريزفان: الحج قبل مئة سنة، "الصراع الدولي على الجزيرة العربية والعالم الإسلامي "۱۸۹۸ ـ ۱۸۹۹م" الرحلة السرية للضابط الروسي عبد العزيز دولتشين على مكة ، ط۲ ، دار التقريب بن المذاهب الإسلامية، ، بيروت، ١٤١٤هـ/١٩٩٣م.

#### رابعاً: الرسائل الجامعية

- [18] ابتسام محمد صالح كشميري: مكة المكرمة من بداية الحكم العثماني إلى نهاية القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي "٩٢٣- ١٥١٠هـ/ ١٥١٧- القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي "٩٢٣- ١٥١٠هـ/ ١٥١٧ ما ١٥٩١ م" ، رسالة دكتوراه غير منشورة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، مكة، ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م.
- [۸۵] نوال سراج محمد ششة: الحجاز تحت حكم محمد علي "۱۲۲٦ـ ۱۲۵۳" / ۱۸۱۱ م ۱۸۱۰م" ، رسالة دكتوراه كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ، جامعة أم القرى ، مكة: ۱٤٠٩هـ/۱۹۸۹م

# خامساً: البحوث العلمية في المجلات والدوريات

[٨٦] عبد اللطيف بن عبد الله بن دهيش: الحياة الاجتماعية في مكة المكرمة، بحث ضمن كتاب الحياة الاجتماعية في الولايات العربية أثناء العهد العثماني، جمع: عبد الجليل التميمي، منشورات مركز الدراسات والبحوث العثمانية، ١٩٨٨م.

- [AV] إبراهيم الشرعة: موقف القبائل البدوية من قافلة الحج في القرنيين السابع عشر والثامن عشر الميلاديين، مجلة دراسات، العلوم الاجتماعية والإنسانية، الجامعة الأردنية، المجلد٢٩، ٢٠٠٢م.
- [٨٨] عمر عبد السلام تدمري: أوقاف سعد الدين باشا العظم ، مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق ، العدد ٧٧.

### سادساً: الكتب الأجنبية

[89] Ghada Hashem Talhami, author. Syria and the Palestinians: The Clash of Nationalisms (University Press of Florida, 2001

#### 

#### Dr. Hayat Menawer Farhan AL Rashidi

Umm AL Qura University
Faculty of Sharia and Islamic
Department of History and Civilization

**Abstract.** Which is certain that Hajj have a influential role in Muslims life in general , and Makkah Community specifically , Pilgrimage has affected the lives of Makkah people, traditions , and customs, as well as also affected the pilgrims, it is through their dealings with the people of Makkah in particular who sat to receive the science or practice of commerce, we see them affected by the customs and traditions of the community in Makkah, they took some of these customs and traditions to their communities when they returned to it, This study addresses the role of the pilgrimage to the enrichment of the political and economic relations between Makkah and the Levant under the Ottoman Empire, through the rule of the Alazm " 1132-1221 Ah - 1720-1807 Ad " .

The importance of the subject back to the Ottoman era is a natural extension of the historic modern era, so many of the extended relations between Makkah and the Levant now is a natural extension of what was in that era, also sheds light on the extent of research influenced of the Levant pilgrims with Makkah society, and how that appeared in their community after returning from a pilgrimage.

The study includes an introduction, reboot, two chapters.

Introduction included the reasons for choosing the topic, its importance, and the boot included a definition of family of Al-Alazm, and supervision of the rulers of Makkah during the study period.

The first chapter has contained the impact of the pilgrimage to the enrichment of the political relations between Makkah and the Levant, The second chapter handled the role of pilgrimage in enriching the economic relations between Makkah and the Levant, The study revealed several things, the most important of the Makkah religious status, and its status in the hearts of Muslims, made the rulers of the Ottoman countries are keen to political stability, and security, and secure access to roads, as well as the study revealed the importance of Damascus for the Ottoman Empire, and to ensure the safety of the pilgrimage and success dependent on the political and security Damascus situation, so interested Ottomans consent of the family of Al Alazm, with local Al-Qaeda in the Levant, and facilitated them the reasons for the political and economic renaissance, as the study emphasized the role of pilgrimage in closer political and economic relationship between Makkah and the Levant study period.

جامعة القصيم، المجلد (٩)، العدد (٣)، ص ص ٤٧١ - ١٥٢٥، (رجب ١٤٣٧هـ/ إبريل ٢٠١٦)

التأثيرات الاجتماعية والسلوكية والمعرفية لاستخدام الطالبة الجامعية لشبكات التواصل الاجتماعي دراسة مطبقة على عينة من طالبات كليّة الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن بالرياض

د. وجدان بنت ابراهیم المقیّل
 أستاذ مساعد بكلیة الخدمة الاجتماعیة
 قسم خدمة الجماعة، جامعة الأمیرة نورة بنت عبدالرحمن

ملخص البحث. هدفت هذه الدراسة إلى الكشف عن أسباب استخدام شبكات التواصل الاجتماعي من قبل طالبات كلية الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن، بالإضافة إلى التعرف على الآثار الاجتماعية والسلوكية والمعرفية - سلبياً و إيجابياً - لاستخدامهن لهذه الشبكات. ولتحقيق أهداف الدراسة استخدمت الباحثة منهج المسح الاجتماعي بالعيّنة، كما تم إعداد استبانة تشتمل على ٥٣ عبارة طبقت على عينة عددها ١٠٢ طالبة تم اختيارهن بالطريقة الطبقية العشوائية، كما تم إجراء مقابلات مع ٨ من أعضاء الهيئة التعليمية بكلية الخدمة الاجتماعية تم اختيارهم بطريقة قصدية، وقد استخدمت الباحثة استمارة الكترونيّة مرتبطة ببرنامج إحصائي لمعالجة البيانات الإحصائية، وأظهرت نتائج الدراسة أن لشبكات التواصل الاجتماعي تأثيراً اجتماعياً وسلوكياً ومعرفياً متوسطاً، ومن أهم التأثيرات الإيجابية الاجتماعية: تقريب المسافة بين الصديقات والأقارب وإشراك الطالبة في الفعاليات المجتمعيّة ، أمّا التأثيرات السلبية فهي: تفضيل التواصل الالكتروني على التواصل المباشر والعزلة عن التفاعل المباشر مع المحيط الأسري. وفيما يخص التأثيرات السلوكية الإيجابية كان أهمها: التفاعل مع مشكلات الآخرين وتعديل السلوكيات السلبية، أمّا التأثيرات السلوكية السلبية فهي: مواجهة صعوبة في تنظيم الوقت وزيادة الرغبة في الاستهلاك وشراء الكماليات. وبخصوص التأثيرات المعرفية الإيجابية فأهمها: تداول المعلومات دون التأكد من المصدر و الجهل بالكثير من العادات والتقاليد المجتمعيّة. وأسفرت نتائج الدراسة عن تصدّر التأثير السلوكي مقابل التأثيرات الاجتماعية و المعرفية، كما أن التأثيرات الإيجابية لاستخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي كانت أكبر من التأثيرات السلبية. وقد انتهت الدراسة بتقديم تصوّر مقترح لتوظيف شبكات التواصل اجتماعياً وسلوكياً ومعرفياً لصالح طالبات كلية الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن.

#### مقدمة

يشهد مجتمعنا المعاصر ثورة رقمية منذ نهاية القرن العشرين و بداية القرن الحادي والعشرين ، حيث تسببت تقنية الاتصال في كسر العزلة الحضارية و ربط شعوب العالم خارج الحدود السياسية و الجغرافية و ذلك بفضل الانتشار السريع لشبكة " الإنترنت"، والتي تعد من أهم وسائل الاتصال شيوعا وإقبالا من قبل الشعوب.

لقد ساهمت تقنية الإنترنت إلى تحويل العالم إلى قرية صغيرة تغيّرت معها مفاهيم الاتصال وتوزيع المعرفة، كما تزامن مع انتشار التطبيقات والشبكات الالكترونية والمسماة حالياً بشبكات التواصل الاجتماعي تحولات سريعة و متتالية في أساليب التواصل والتفاعل الاجتماعي بين أفراد المجتمع، حيث فتحت الشبكات الاجتماعية عصراً جديداً من الاتصال التفاعلي بين الأفراد على مستوى العالم، بدون فواصل بينهم مثل السن أو المهنة أو الجنسية أو المستوى التعليمي و الاجتماعي، وكل ما يجمعهم هو الميول و الاهتمامات المشتركة، ومع الانتشار الواسع لهذه الشبكات أصبحت بيئة جاذبة للشباب من الجنسين نظراً لاعتمادهم الكبير على استخدام تقنيات الاتصال الحديثة، و ترتّب عليه حدوث تغيّرات اجتماعية و ثقافية واقتصادية طالت جميع المجتمعات حول العالم.

### مشكلة الدراسة وأهميتها

لقد جذبت شبكات التواصل الاجتماعي شريحة كبيرة من أفراد المجتمع عبر تطبيقات رقمية مخصصة للتواصل الجماعي و قدمت فتحاً ثورياً غير مسبوق ، فقد أعطت المستخدمين فرصاً كبرى للتأثير و الانتقال عبر الحدود بلا قيود و لا رقابة (الراوي ، ٢٠١٢ ، ٧٣٧ ، بتصرف) ، و نظراً للفوائد و المميزات الكثيرة التي تتمتع بها هذه الشبكات فقد أصبحت وسيلة أساسية لا غنى عنها.

ومع تنامي شعبية هذه الشبكات خلال الربع الأول من عام ٢٠١١، جاءت منطقة الشرق الأوسط من بين المناطق التي لها الوزن الأكبر من حيث عدد المستخدمين الجدد، كما تجاوز عدد مستخدمي تويتر"twiter" ٢٠٠٠ مليون في نهاية مارس للعام ذاته، فبلغ عدد التغريدات التي يرسلها هؤلاء أربع مليارات تغريدة شهرياً (تقرير الإعلام العربي، ٢٠١١).

كما تشير أحدث الإحصائيات للعالم العربي أن عدد مستخدمي موقع التواصل الاجتماعي فيسبوك "Facebook" قد بلغ ٤٦،٤ مليون مستخدم تقريباً في فبراير ٢٠١٣، و احتلت المملكة العربية السعودية المركز الثاني بعد مصر في استخدام الفيسبوك، و بلغ عدد المستخدمين نحو ٧،٥ مليون، بنسبة ١٢٪ من المستخدمين في العالم العربي (socialbakers.com,2013).

لقد حققت شبكات التواصل الاجتماعي قفزة مجتمعية في التعارف والاتصال بين الشباب العربي (السويدي، ٢٠١٣، ١٤)، و أشارت دراسة كاسيدي (easssedy,2006) إلى تغلغل هذه الشبكات في أوساط الشباب الجامعي، حيث وصلت نسبتهم الى ٧٩٪، و يقضي هؤلاء ٢٠ دقيقة في المتوسط يومياً على هذه المواقع، ويدخل نصفهم على هذه المواقع أكثر من مرة يومياً (Lenhart, A. and Madden) ويدخل نصفهم على هذه المواقع أكثر من مرة يومياً (٢٠١٠)، كما بات واضحاً تأثير هذه الشبكات و هيمنتها على تفكير الشباب من الجنسين، خاصة أن هذه الفئة تتأثر بشكل سريع بالإعلام والتقنيات الحديثة (الغريب، ١٠٠١، ١٤٨٤)، بل لقد وصلت درجة استخدامها إلى درجة الإدمان في بعض الحالات، مما قد يؤثّر على السلوك الإنساني و شبكة العلاقات الاجتماعية وطرق التفكير في التعامل مع متغيرات الحياة، الأمر الذي قد يعزّز القيم الفردية بدلاً من القيم

الاجتماعية و العمل الجماعي المشترك الذي يمثّل عنصراً هاماً في ثقافة المجتمع (العصيمي، ٢٠٠٤، ٢٠٠٢، بتصرف).

و يشهد المجتمع السعودي انتشار استخدام الشبكات الاجتماعية بين الشباب في كنتيجة لانتشار استخدام أجهزة الحاسب الآلي و الهواتف الذكية، و يمثل الشباب في المجتمع السعودي شريحة سكانية كبيرة في المجتمع، حيث بلغت نسبة الشباب في الفئة العمرية ما بين ١٥ - ٢٩ سنة (٣٧,٩٪) من العدد الإجمالي للسكان (وزارة التخطيط والاقتصاد، ٢٠٠٧، ٥٠)، و في هذا الصدد أشارت دراسة ( الجمال، ٢٠١٣) إلى ارتفاع نسبة استخدام الشباب السعودي للانترنت لدى عينة الدراسة بنسبة ١٠٠٪، الأمر الذي يمثّل تحدياً تربوياً ضخماً أمام مؤسسات التعليم العالي و يفرض عليها أن تقدم حلولاً للاستفادة من تلك الشبكات وتوظيفها في العملية التعليمية بما يتوافق مع أهدافها و أهداف المجتمع ( رمود، ربيع عبد العظيم ، ٢٠١٢ ، ١٥).

إن الاهتمام بالتأثير الاجتماعي و السلوكي و المعرفي لشبكات التواصل على الطلاب ضرورة ملحّة، فطالب اليوم ينظر لمواقع التواصل الاجتماعي باعتبارها مجتمعه الافتراضي، و ربما طغى على الجانب الاجتماعي الواقعي للتفاعل المباشر، فاستخدام هذه الشبكات تساعده على تكوين الصداقات و مشاركة الأحداث اليومية (الفار ، ٢٠١٢: ٣٨٣، بتصرف)، و على سبيل المثال أصبحت المدونات وسيلته للتعبير الشخصي عن الرأي، التي تحولت إلى نوع من الصحافة التي تسهم في تدفق المعلومات، ومساعدة الطلاب على الاتصال الجماهيري و تحقيق أهداف مقصودة تلبّي توقعاتهم و احتياجاتهم ( المدني ، ٢٠٠٩ ).

و لعل من أهم سلبيات شبكات التواصل الاجتماعي تأثيرها على العلاقات الاجتماعية و الاتصال الشخصى وجهاً لوجه، و أيضاً على تفاعل المستخدمين مع

أسرهم و أقاربهم و أصدقائهم، كما تؤدي إلى الانسحاب الملحوظ للفرد من التفاعل الاجتماعي ( نومار، ٢٠١٢، ٧٣)، و بالمقابل هناك تأثيرات إيجابية لهذه الشبكات، مثل تنمية مهارات الأفراد الشخصية و خبراتهم الحياتية و تعاملهم مع الآخرين (خضر، ٣٢٧،٢٠٩)، وتبادل الآراء و الحديث مع الأصدقاء، و تبادل الصور والفيديوهات المفضلة ( عبدالشافي، ٢٠١١).

و في سياق محاولات الباحثين و المتخصصين الاجتماعيين لفهم أبعاد وتأثيرات شبكات التواصل الاجتماعي تشكلت قضية خلافية لأطروحتين مختلفتين، الأطروحة الأولى ترى في هذه المواقع فوائد و فرصاً للبشرية لتبادل الاتصال و المعرفة و لرفع درجة التفاعل و العلاقات الاجتماعية الجديدة، فضلاً عن اختزالها لقدر هائل من الإجراءات في التعاملات و المبادلات التجارية، فيما تنظر الأطروحة الثانية لهذه الشبكات نظرة كارثية إذ ترى أنها تشكّل مصدر الخطر الحقيقي على العلاقات الاجتماعية و تؤدي إلى ميلاد مجتمع يحمل عوامل القطيعة مع التقاليد، فضلاً عن العزلة و تفكك نسيج الحياة الاجتماعية و فرص التواصل داخل الأسرة (بو شليبي، العزلة و تفكك نسيج الحياة الاجتماعية و فرص التواصل داخل الأسرة (بو شليبي، الماعدتها في المحافظة على القيم والأخلاق والعلاقات وتكوين الشخصية.

و الخدمة الاجتماعية مهنة إنسانية تهدف إلى مساعدة الوحدات الإنسانية أفراداً أو جماعات أو مجتمعات - خاصة قطاع الشباب - للتفاعل الإيجابي داخل المجتمع وفقاً لثقافته و أهدافه لإحداث التغيير المنشود و المشاركة في الحياة الاجتماعية ، كما "تتحدد أهدافها الأساسية على أساس التدخل الوقائي والعلاجي و الإنمائي لتحسين الأداء الاجتماعي للشباب و مساعدتهم للوصول إلى أفضل مستوى للتكيف و تحسين ظروف حياتهم (محرم ، ٢٠٠٣ ، ٨٦٤)، و تتحدد أهداف المهنة في المجال التعليمي

بتمكين الطالبات من زيادة الإنتاج، عن طريق إكسابهن المهارات و الاتجاهات و المعارف التي تعينهن على فهم أنفسهن و الإسهام في تنمية المجتمع، فالطالبة التي تتوفر لها خدمات اجتماعية تقابل مشكلاتها و احتياجاتها تصبح أكثر قدرة على التحصيل الدراسي، أو بمعنى آخر أكثر إنتاجية، و الإنتاج بالنسبة للجامعة يعني قدرتها على أداء وظائفها بصورة مؤثّرة على الطالبة و مجتمعها.

و طريقة خدمة الجماعة - كأحد طرق الخدمة الاجتماعية - تسعى إلى تعليم و إكساب المهارات و إشباع الحاجات و المعايير السلوكية البناءة التي تتناسب مع ثقافة المجتمع و ذلك بالتركيز على الخبرة الجماعية، و مساعدة الأفراد على القيام بأدوارهم في البيئة التي ينتمون إليها، فضلاً عن التعامل الإيجابي مع المتغيرات المعاصرة التي يمكن أن تؤثّر على سلوك هؤلاء الأعضاء (أحمد، ٢٠٠٣، ٤٣)، و قد يكون ذلك من خلال مساعدة الطالبات على توظيف الإمكانيات الكبيرة لشبكات التواصل الاجتماعي في تنمية شخصياتهن اجتماعياً و سلوكياً ومعرفياً.

تأسيساً على ما سبق، و ما لاحظته الباحثة من تزايد انتشار استخدام طالبات الجامعة لشبكات التواصل الاجتماعي، لعوامل تتعلق بمقدرتهن على مواكبة التقنية الحديثة و ما لديهن من وقت فراغ قبل مرحلة الانخراط في سوق العمل، الأمر الذي يجعلهن متلقيّات لتأثيرات متباينة لهذه الشبكات، و من هنا ارتأت الباحثة ضرورة دراسة هذه الظاهرة و محاولة استجلاء تأثيراتها المختلفة، و تمحورت مشكلة الدراسة في: كشف واقع استخدام الطالبات الجامعيات لشبكات التواصل الاجتماعي، وتأثيره عليهن اجتماعياً و سلوكياً و معرفياً – بالسلب أو الايجاب – مع محاولة التوصل لتصور من منظور خدمة الجماعة يسهم في توظيف هذه الشبكات لصالح الطالبات.

### أهداف الدراسة

يتلخص الهدف الأساسي للدراسة في التعرف على التأثيرات الاجتماعية والسلوكية والمعرفية – من الجانب السلبي و الإيجابي - لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي.

وينبثق من الهدف الأساسي الأهداف الفرعية التالية:

- الكشف عن أهم الأسباب التي تقف خلف استخدام طالبات كليّة الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي.
  - ٢ تحديد التأثير الاجتماعي لاستخدام الطالبات لهذه الشبكات مع محاولة
     الكشف عن الجانب السلبي و الإيجابي منها.
    - ٣ التعرف على التأثير السلوكي لاستخدام الطالبات لهذه الشبكات مع
       محاولة الكشف عن الجانب السلبي و الإيجابي منها.
      - ٤ تحديد التأثير المعرفي الاستخدام الطالبات لهذه الشبكات مع محاولة
         الكشف عن الجانب السلبى و الإيجابى منه.
    - التوصل لتصور مقترح من منظور خدمة الجماعة لتوظيف شبكات
       التواصل الاجتماعي لصالح الجوانب الاجتماعية و السلوكية و المعرفية للطالبات.

#### تساؤلات الدراسة

التساؤل الرئيسي: ما التأثيرات الاجتماعية و السلوكية و المعرفية لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعي ؟

و ينبثق من هذا التساؤل الرئيسي التساؤلات الفرعية التالية:

١ - ما أسباب استخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل
 الاجتماعي؟

- ٢ ما التأثير الاجتماعي السلبي و الإيجابي لاستخدام طالبات كلية
   الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ؟
- ٣ ما التأثير السلوكي السلبي و الإيجابي لاستخدام طالبات كلية
   الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ؟
- ٤ ما التأثير المعرفي السلبي و الإيجابي لاستخدام طالبات كلية
   الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ؟
- هل التأثير الأكبر لاستخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي
   يذهب لصالح الجانب الاجتماعي أم السلوكي أم المعرفي ؟

#### مجالات الدراسة

المجال الزمني: أجريت هذه الدراسة خلال الفصل الدراسي الأول من العام الجامعي 1270/ 1271 هـ.

الجال المكاني: كلية الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن عدينة الرياض.

الجال البشري: طالبات كلية الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن.

### مفاهيم الدراسة

# شبكات التواصل الاجتماعي

-التواصل في اللغة العربية: "الوصل ضد الهجران والتواصل ضد التصارم "(ابن منظور المجلد السابع، ٢٠٠٣، ٢٥٤).

تعرّف شبكات التواصل بأنها "منظومة من الشبكات الالكترونية التي تسمح للمشترك فيها بإنشاء موقع خاص به، ومن ثم ربطه من خلال نظام اجتماعي الكتروني مع أعضاء آخرين لديهم الاهتمامات والهوايات نفسها أو جمعه مع أصدقاء الجامعة أو الثانوية" (راضى، ٢٠٠٣).

و هي عبارة عن "مواقع على شبكة الانترنت توفر لمستخدميها فرصة للحوار وتبادل المعلومات والآراء والأفكار والمشكلات من خلال الملفات الشخصية وألبومات الصور وغرف الدردشة" (الدبيسي والطاهات، ٢٠١٣)

و تعرف شبكات التواصل الاجتماعي بأنها "منظومة من الشبكات الالكترونية التي تسمح للمشترك بإنشاء موقع خاص به ومن ثم ربطه من خلال نظام اجتماعي الكتروني مع أعضاء آخرين لديهم نفس الاهتمامات والهوايات"، حيث باتت شبكات التواصل الاجتماعي الالكتروني في الآونة الأخيرة تسيطر على أوقات وأفكار الشباب حيث إنها تعتبر سيفاً ذا حدين، فمن وجهة نظر البعض أنها أثرت على العلاقات الاجتماعية بشكل سلبي والبعض الآخر يرى أن استخداماتها مفيدة كالتعرف على عادات وحضارات وثقافات الشعوب الأخرى. (العلمي، ٢٠١١، ٢٠).

كما تعرّف شبكات التواصل الاجتماعي بأنها مواقع و تطبيقات أو برامج مخصصة لإتاحة القدرة للمستخدمين للتواصل فيما بينهم من خلال وضع معلومات وتعليقات و صور ( السويدي، ٢٠١٣ ). و يمكن توضيحها فيما يلي:

# - مواقع التواصل الاجتماعي:

هي نوع من الاتصال بين البشريتم عبر الانترنت و شبكة المعلومات - دون الاعتماد على علاقات الوجه إلى الوجه - ويضاف إليها مهارات وآليات وتقنيات المعلومات التي تناسب استخدام الفضاء الإلكتروني كوسيط أو وسيلة

اتصال بما في ذلك استخدام النص والصوت والصورة والمستويات المختلفة من التفاعل بين المرسل و المتلقى. (http://www.diwanalarab.com).

ومن أهم هذه المواقع: يوتيوب youtube، تويتر Twitter، فيسبوك Facebook، انستقرام Instagram.

# -تطبيقات و برامج التواصل الاجتماعي:

تعتمد على الاتصال بالإنترنت من خلال الهواتف المحمولة الذكية وعلى رقم الهاتف، أي كل رقم هاتف له مستخدم واحد فقط، ومن هم على قائمة أسماء الهاتف ولديهم البرنامج نفسه يمكنهم المراسلة بمثل الرسائل العادية، وتعتبر الخدمة مجانية ما دمت متصلاً بالانترنت، ويستطيع المستخدم مراسلة الجميع برسائل نصية، أو صور أو مقاطع فيديو (http://www.suraa7.net).

ومن أهم هذه البرامج: الواتس أب whatsapp ، سناب شات snapshat. و من أهم هذه البرامج: التواصل الاجتماعي إجرائياً بأنها:

مجموعة من المواقع و التطبيقات على شبكة الإنترنت تسمح للطالبات بإنشاء حساب أو صفحات خاصة بهن وربطها بنظام اجتماعي الكتروني للتواصل في بيئة الكترونية افتراضية، و تتيح لهن التعريف بأنفسهن و اهتماماتهن و تكوين جماعات من الأصدقاء قد تكون مفتوحة أو مغلقة أو سرية، و تدعم التفاعل بينهن عن طريق تبادل الرسائل و المحادثات و نشر ملفات الصوت و الصورة و الفيديو، و إدارة المحتوى، بالإضافة للاطلاع على الملفات الشخصية للآخرين، و قد تشتمل تأثيراتها على الجوانب السلبية و الإيجابية.

# التأثيرات الاجتماعية و السلوكية و المعرفية لشبكات التواصل الاجتماعي

أثر في اللغة العربية هو: - بقية الشي. وجمعه آثار. والتأثير: إبقاء الأثر في الشيء، وأثّر في الشيء: ترك فيه أثرا(ابن منظور، المجلد الخامس، ١٠٥، ٢٠٠٣). أيضاً تأتى من مصدر أثّر، أحدث تأثيراً بالغاً، أحدث وقعاً (معجم المغنى، ٢٠١١).

و تعرّف الباحثة التأثيرات الاجتماعية والسلوكية والمعرفية لاستخدام شبكات التواصل الاجتماعي إجرائياً: ما يحدث للفتيات من تغييرات على المستوى الاجتماعي و المعرفي و المعرفي - سلبياً و إيجابياً - نتيجة استخدام شبكات التواصل الاجتماعي، و يمكن توضيحها فيما يلي:

# التأثير الاجتماعي لشبكات التواصل الاجتماعي

- تفاعل الأفراد و المواظبة في العلاقة فيما بينهم دون ارتباط بثقافة أو مجتمع أو أسرة أو نطاق مكاني محدد.
- ضعف تأثير الأسرة و تراجع قوة العلاقات الاجتماعية التقليدية ما بين الأفراد لمصلحة العلاقات الافتراضية (السويدي، ٦٢، ٢٠١٣).
- كسر حاجز الخجل و تسهيل عملية التواصل مع الآخرين و تبادل الآراء والتعرف على ثقافات الشعوب الأخرى، فتتيح للطالبة تكوين صداقات من دول أخرى، و هي وسيلة لممارسة الأنشطة الثقافية والاجتماعية (سالم، ٢٠١٣، ٨٧، بتصرف).
  - تفتح أبوابا تمكن من إطلاق الإبداعات والمشاريع التي تحقق الأهداف وتساعد المجتمع على النمو. (الحكمي، ١٤٣٤، ٣٩).
    - قد تتسبب في اختراق الخصوصية.

# التأثير السلوكي لشبكات التواصل الاجتماعي

- الترفيه و الحوار الحر و متابعة حسابات تعنى بتطوير الذات.
- التفاعل مع مشكلات الآخرين، و مناقشة مشكلات و قضايا مجتمعية.
  - ارتفاع وتيرة الاستهلاك و إضاعة المال.
  - ضياع الوقت، الإدمان على الإنترنت، و دفن المواهب والأنشطة

#### والهوايات.

- الميل إلى التقليد الأعمى للسلوكيات والتي قد تصل لبعض الممارسات التي تتعارض مع الدين والثقافة الإسلامية و تهدم قيم المجتمع.
  - الانعزالية و عدم الاكثراث، أو مزيد من الانشغال بالواقع، ضعف التواصل اللفظي (السويدي، ٧٢، ١٣).

# التأثير المعرفي لشبكات التواصل الاجتماعي

- تأثر اللغات و منها اللغة العربية، حيث هناك محاولات تستهدف الاتفاق على لغة دولية تفرض نفسها على جميع الشعوب و العقول ( الخوري، ٢٠٠٥، ٢٩٤).
- فتح مجال واسع لتيسير الوصول بالمواد التعليمية للطالب، مع تغيير أسلوب تلقي المعلومة و اختبار مدى الاستيعاب.
  - معرفة الأحداث الداخلية في المجتمع والخارجية.
- الاعتماد المتبادل العابر للحدود لأخذ الرأي و المشورة لحل المشكلات الأسرية و الشخصية.
- ظهور قيم و مبادئ جديدة نتيجة للتفاعل بين التقاليد و الأعراف المحلية ونظيراتها الأجنبية.

- تراجع مهارات التفكير، لاعتماد الفرد على البرامج و التطبيقات.
- تعميق الانتماء للوطن، و المشاركات التطوعية في أنشطة الخدمة المجتمعية.

# الموجهات النظرية للدراسة

سوف تقوم الباحثة بتوظيف بعض النظريات بالشكل الذي يسهم في تفسير النتائج و زيادة فهم التأثيرات الاجتماعية والسلوكية والمعرفية لشبكات التواصل على الطالبات، وفي ما يلى استعراضاً مختصراً لهذه النظريات:

## نظرية التبادل الاجتماعي Social Exchange Theory

وضع (هومانز Homens) مبادئ نظرية التبادل الاجتماعي، وهي من النظريات التي تركز على فهم الأجزاء التي يتكون منها المجتمع و العمليات التبادلية التي تحدث بينهم، و كذلك التعرف على سلوك الأفراد و اتخاذ الإجراءات المناسبة للتعامل مع مشكلاته، على أساس أن السلوك هو المكون الأساسي لبناء المجتمع و المنظمات التي تعمل في إطاره.

و نظرية التبادل تنظر إلى العلاقة التبادلية بين الفرد و الجماعة و المجتمع، فالفرد في إطار سعيه و اهتماماته لإشباع احتياجاته و قضاء مصالحه فهو يدخل في علاقة تبادلية مع الجماعات المختلفة و المؤسسات المجتمعية التي قد تفرض عليه القيام بأنشطة معينة في مقابل حصوله على ما يريد، ويتم ذلك بأسلوب و صور متعددة طبقاً لظروف المجتمع و معاييره و قدراته الاقتصادية. و تعتبر الجماعة البيئة التي يتم فيها التعايش بين الفرد و المجتمع، و تبعاً لذلك ينظر إلى الجماعة كنسق يتم من خلاله العون المتبادل بين الفرد و المجتمع ( مرعي، ٢٠٠٦، ٨٩ )، و تساعدنا هذه النظرية في معرفة و تفسير الأسباب التي تقف خلف انضمام الطالبات لجماعات أو قروبات شبكات التواصل الاجتماعي.

### النظرية التفاعلية الرمزية Theory Symbolic Interactionism

يعتبر (جورج هربرت George Herbert) رائد هذه النظرية، و هي تركّز على عملية التفاعل والاتصال بين الناس و تعتبر اللغة أساساً حيوياً ووسيلة مهمة للتفاعل، و تصوّر هذه النظرية المجتمع باعتباره نسقاً من العمليات التفسيرية التي تحكم السّلوك، ويعتبر (تشارلز كولي Charles Koley) أول من درس العلاقات من خلال مفهوم الجماعة الأولية التي تتميز بعلاقات المواجهة والتقارب، وهي الجماعة التي تُشكل طبيعة الفرد الاجتماعية ومثاليته وتُعطي الفرد خبراته المبكرة التي تنمّي فيه الشعور بالوحدة الاجتماعية، (العصيمي، ٢٠٠٤: ٢٦).

و تعد نظرية التفاعل الرمزي من أهم النظريات التي تهتم بالتفاعل بين طرفين، ومن خلال هذه النظرية يكون تفاعل الطالبات كمستخدمات لمواقع التواصل ذا تأثير على علاقاتهن مع أفراد أسرهن و الأقارب والأصدقاء، و يمكن تحديد أهم محاور الاستفادة من هذه النظرية في هذه الدراسة:

- يتعامل الإنسان مع الأشياء على معانيها بالنسبة له ومن هذه الأشياء برامج و شبكات التواصل الاجتماعي، فما هو تأثير استخدام الطالبات لهذه الشبكات اجتماعياً و سلوكياً و معرفياً ؟

- تساعدنا هذه النظرية في فهم التفاعل عن بعد - باعتباره لا يتم وجهاً لوجه - وتعتبر الجماعات التي تتفاعل بهذه الطريقة من الجماعات الثانوية، ولكنها قد تتحول إلى جماعات أولية إذا زادت درجة التفاعل وطال أمده وأدى إلى علاقات مستمرة، و تعتبر هذه النظرية مدخلاً مهماً لدراسة حياة الجماعة الإنسانية والسلوك الشخصي، و تركز هذه النظرية على تفسير كيفية انضباط أعضاء الأسرة عن طريق جماعتهم الأسرية، وكذلك تفسير التفاعلات والمعاني المشتركة التي تعتبر لبّ السلوك.

### مدخل الاستخدامات و الإشباعات Uses & Gratifications Theory

يركّز هذا المدخل على كيفية تعامل الناس مع وسائل الإعلام بدلاً من الحديث عن تأثيراتها عليهم، حيث اقترح عالم الاتصال كاتز (Katz) عن ضرورة تغيير الخط الذي تسير فيه بحوث الاتصال، و وجّه إلى ضرورة التحول إلى دراسة المتغيّرات التي تلعب دوراً وسيطاً في هذا التأثير من خلال البحث عن إجابة السؤال: ماذا يفعل الجمهور مع وسائل الإعلام ؟. (رشتي، ١٩٧٨، ٥٠٥).

و يعد هذا المدخل من أهم الموجهات النظرية في الدراسة الحالية لما يقدمه من تفسيرات تتعلق بكيفية استخدام الطالبات لوسائل الاتصال والإشباعات التي يسعون إلى تحقيقها من وراء هذا الاستخدام، و يقوم مدخل الاستخدامات والإشباعات على مجموعة من الفرضيات و هي:

الطالبات مشاركات فعالات في عملية الاتصال الجماهيري،
 ويستخدمن وسائل الاتصال لتحقيق أهداف مقصودة تلبي توقعاتهم.

٢ - يعبر استخدام شبكات الاتصال عن الحاجات التي تدركها الطالبات،
 ويتحكم في ذلك عوامل الفروق الفردية.

٣ -أن الطالبات يخترن الرسائل و المضمون الذي يشبع حاجاتهن، وأن
 وسائل الإعلام تتنافس مع مصادر الإشباع الأخرى في تلبية هذه الحاجات.

٤ -أن الطالبات لديهن القدرة على تحديد دوافع تعرضهم و حاجاتهم التي يسعين إلى تلبيتها، لذا فإنهن يخترن الوسائل المناسبة لإشباع هذه الحاجات.

(الشامي، ۲۰۰۲، ۷۲)

#### الدراسات السابقة

هناك العديد من الدراسات التي تناولت استخدام الشباب الجامعي لشبكات التواصل الاجتماعي، و سيتم فيما يلي استعراض أحدث و أهم الدراسات السابقة ذات الصلة بموضوع هذه الدراسة و ذلك على المستوى العربي و العالمي. الدراسات العربية

دراسة لولوة البريكان ٢٠١٤: و هدفت إلى التعرف على تأثير مواقع و برامج التواصل الاجتماعي في العلاقات الاجتماعية للفتيات في المجتمع السعودي، تكونت عينة الدراسة من ٨٣٥ طالبة من جامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن بالرياض، وقد تم اختيارهن عمدياً ( العينة متعددة المراحل Multistage Sample)، و توصلت الدراسة للعديد من النتائج، منها: أن هناك تأثيرات إيجابية حيث تعتبر مصدراً للأخبار الجديدة، ومن السلبيات العزلة وضعف التواصل مع الأسرة والمجتمع من جراء هذا الاستخدام.

دراسة حنان شعشوع الشهري ١٤٣٤هـ: هدفت هذه الدراسة إلى التعرف على على الأسباب التي تدفع إلى الاشتراك في موقعي الفيسبوك و تويتر، و التعرف على طبيعة العلاقات الاجتماعية عبر هذه المواقع، و الكشف عن الآثار الإيجابية و السلبية الناتجة عن استخدام تلك المواقع، و هي دراسية وصفية مسحية، و تكونت عينة الدراسة من ١٥٠ طالبة تم اختيارهن بطريقة قصدية، و من أهم نتائج الدراسة: أن من أقوى الأسباب التي تدفع الطالبات لاستخدام الفيسبوك و تويتر هي سهولة التعبير عن آرائهن و اتجاهاتهن الفكرية التي لا يستطعن التعبير عنها صراحة في المجتمع، كذلك أن الطالبات استفدن من هذين الموقعين في تعزيز صداقاتهن القديمة و البحث عن صداقات جديدة، و التواصل مع أقاربهن البعيدين مكانياً، كما تبيّن أن من أهم لآثار الإيجابية

الانفتاح الفكري و التبادل الثقافي، فيمما جاء قلة التفاعل الأسري أحد أهم الآثار السلمة.

دراسة جارح العتيبي ۲۰۰۸: هدفت الدراسة إلى التعرف على دوافع استخدام الفيسبوك و الإشباعات المتحققة من استخدامه، و هي دراسة وصفية، و قد شملت طلاب و طالبات السنة التحضيرية في ثلاث جامعات سعودية ( الملك سعود الملك فيصل – الملك عبدالعزيز) و اعتمد الباحث على منهج المسح الاجتماعي والاستبيان كأداة لجمع البيانات، و توصلت الدراسة إلى: انتشار استخدام الفيس بوك بين طلاب و طالبات الجامعات السعودية بنسبة ۷۷٪، و يظهر تأثير الأهل و الأصدقاء في التعرف عليه، و كان الفضول و المشاركة هو الدافع الأول للاستخدام.

دراسة عبده محمد حافظ ٢٠١١: سعت إلى معرفة الدوافع الحقيقية للشباب الجامعي من وراء استخدام الشبكات الاجتماعية كوسيلة للتواصل، والآثار الاجتماعية و النفسية لشبكات التواصل الاجتماعي على الشباب الجامعي، وهي من الدراسات الوصفية المسحية التي تم فيها استطلاع آراء عيّنة من طلبة جامعة عجمان للعلوم و التكنولوجيا، و قد توصّلت الدراسة إلى أن إدمان الفئة الشبابية على الاستخدام المفرط للشبكات الاجتماعية قد أدّى إلى فقدان المهارات المطلوبة لإقامة علاقات اجتماعية في البيئة المجتمعيّة الحقيقية و الواقعيّة، و تراجع الاتصال الشخصي مقابل التواصل عبر الشبكات الاجتماعية التفاعلية، الأمر الذي أدّى إلى جنوح الشباب نحو الاغتراب الاجتماعي.

دراسة رضوان و آخرون ۱۰۱۰: و استهدفت التعرف على دور تكنولوجيا الاتصال الحديثة في تنمية حرية التعبير عن الرأي لدى طلاب الجامعة، و استخدمت المنهج الوصفى و أسلوب تحليل المضمون لبعض المدونات الخاصة ببعض الحركات

الطلابية، و من نتائج الدراسة: أن التطور الهائل في تكنولوجيا الاتصال ساعد بالفعل على تكوين مجتمع جديد أطلق عليه ( المجتمع الافتراضي).

دراسة نيرمين خضر ٢٠٠٩: سعت الدراسة الى التعرف على الآثار النفسية والاجتماعية لاستخدام الشباب المصري لمواقع التواصل الاجتماعي بالتطبيق على مستخدمي موقع فيس بوك Facebook، و هدفت الدراسة إلى التعرف على دوافع استخدام الشباب المصري بجامعة القاهرة لموقع فيس بوك (عينة الدراسة)، ورصد أهم الأنشطة التي يمارسها الشباب على الموقع، وذلك بالتطبيق على عينة متاحة قوامها ١٣٦ مفردة من مستخدمي الموقع، و الجامعة البريطانية بواقع ٦٨ مفردة، و اعتمدت الباحثة على أداة الاستبانة و أداة مجموعات المناقشة المركزية لجمع البيانات، و توصلت الدراسة للعديد من النتائج، منها: أهم دوافع استخدام موقع فيس بوك هي التسلية والترفيه بنسبة ٥٧٪، و إيجاد صداقات جديدة بنسبة ٨٤٪، و التنفيس عن الذات والتواصل مع الآخرين بنسبة ٤٢٪، و مثلت الآثار النفسية في: الشعور بالموحدة و القلق و الاكتئاب، و تمثلت الآثار الاجتماعية في التخلص من ضغوط الحياة و الانفتاح على أخبار الآخرين و الشعور بالملل.

# الدراسات الإجنبية

دراسة أجرت كوجاث ( ١٩٠١، الابتماعي وقد هدفت إلى الكشف عما إذا كان الانخراط في شبكات التواصل الاجتماعي مكمّلاً للعلاقات أم بديلاً لها ؟. تكوّنت عينة الدراسة من ١٨٣ مبحوثاً من طلبة الجامعات في ولاية واشنطن، ٨٥ منهم من الذكور، و ٩٨ من الإناث، و قد تم اختيارهم قصدياً من مستخدمي شبكتي فيس بوك (Facebook) و ماي سبيس (My space)، و قد أشارت نتائج الدراسة إلى ميل الأفراد إلى استخدام الشبكتين من أجل البقاء على اتصال مع أناس يعرفونهم مسبقاً، و أيضاً

من أجل التعرف إلى أشخاص جدد لم يلتقوا بهم أبداً، إلّا أن الأغلب هو استخدام الشبكات للحفاظ على الاتصال مع الأشخاص المعروفين مسبقاً.

دراسة Narayan 2010: استهدفت التعرف على تأثير مواقع الشبكات الاجتماعية على تربية الشباب، فقد أظهرت الدراسة أن الشباب ينجذبون إلى مواقع الشبكة الاجتماعية التي لها تأثير إيجابي عليهم، و أنها قد تؤدي إلى عدم اهتمام الطلبة بدراستهم، و يمكن الاستفادة من هذه المواقع في التعليم إذا تم استخدامها على ضوء مبادئ سليمة و إشراف مناسب.

دراسة مارك أوريستا: Mark Urista & Others ۲۰۰۹ التعرف على استخدام الشباب الجامعي لمواقع التواصل الاجتماعي بالتطبيق على موقعي Myspace , Facebook وقد اعتمد الباحث في دراسته الاستطلاعية على أداة عموعات المناقشة على عينة قوامها ٥٠ مفردة من طلبة جامعة Myspace , Facebook جموعات المناقشة على عينة قوامها ٥٠ مفردة من طلبة جامعة الأمريكية، وتوصلت الدراسة إلى العديد من النتائج، منها: أن أهم دوافع استخدام الشباب الجامعي للموقعين هو اعتبارها وسيلة فعالة للاتصال بالآخرين، ووسيلة سهلة للاتصال بالأهل و الأصدقاء، اكتشاف العالم الحيط، وجعلهم أكثر جاذبية في عيون الآخرين، سهولة تشكيل وتعزيز العلاقات مع الآخرين. دراسة هدفت الكشف عن دراسة كالبيدو و آخرون 2007 للذات و الرضا عنها والتوافق العاطفي العلاقة بين استخدام شبكة فيس بوك و تقدير الذات و الرضا عنها والتوافق العاطفي حيث استخدم الباحثون استبانات تضمنّت لطبيعة استخدام فيس بوك من عدد الأصدقاء و كثافة الاستخدام، كما تضمنّت مقاييس لتقدير الذات و التوافق اللاجتماعي والانفعالي. وقد أشارت نتائج الدراسة إلى وجود علاقة سلبية بين عدد الاجتماعي والانفعالي. وقد أشارت نتائج الدراسة إلى وجود علاقة سلبية بين عدد الاجتماعي والانفعالي. وقد أشارت نتائج الدراسة إلى وجود علاقة سلبية بين عدد

الأصدقاء على الشبكة و التوافق الاجتماعي و الأكاديمي لدى طلبة السنة الأولى، على أن نتائج الدراسة تشير إلى أن عدد الأصدقاء على الشبكة لدى طلبة السنوات العليا يقترن إيجابياً بالتوافق الاجتماعي، و هذا يعزى إلى تطوّر العلاقات الاجتماعية عند هؤلاء بعد قضاء سنوات في الجامعة.

### تعقيب على الدراسات السابقة

الدراسات السابقة على عينة الطلاب الجامعيين عند إجراء الدراسة باعتبارهم أحد أهم و أكبر الفئات التي تتعامل مع هذه الشبكات وأكثرها تأثيراً و تأثّراً بها.

۲ - تناولت الدراسات السابقة تأثير شبكات التواصل على الجانب الاجتماعي و النفسي، و تمتاز هذه الدراسة بالكشف عن التأثيرات السلوكية و المعرفية لطالبات الجامعة.

٣ -هناك تأثيرات سلبية من زيادة الاستخدام مثل الانسحاب والعزلة وقطع العلاقات بالأسرة والمجتمع.

٤ - تتفق هذه الدراسة مع أغلب الدراسات السابقة من حيث الأداة المستخدمة في الدراسة وهي الاستبانة كأداة جمع البيانات، بالإضافة لاستخدام المقابلات وجماعات التركيز.

وقد استفادت الباحثة من هذه الدراسات من حيث تحديد العيّنة و المراجع والأدوات و الدراسات السابقة، و في تحليل البيانات لجوانب مختلفة عن موضوع الدراسة.

### الإجراءات المنهجية

### نوع الدراسة

تعد هذه الدراسة من الدراسات الوصفية التي تهتم بدراسة الظاهرة كما توجد في الواقع، وهي تستهدف جمع البيانات و المعلومات الخاصة بأسباب استخدام الطالبات – عينة البحث - للشبكات الاجتماعية و تأثيرها عليهن اجتماعياً وسلوكياً و معرفياً، بالسلب أو الإيجاب كما هي في الواقع، بالإضافة للتعرف على بعض المتغيرات مثل: ساعات و طبيعة و نوعية الشبكات التي تستخدمها الطالبات.

### المنهج المستخدم

اعتمدت الدراسة الحالية على منهج المسح الاجتماعي بالعيّنة باعتباره من أنسب المناهج للدراسات الوصفية التحليلية، و ذلك لأنه ينصب على الوقت الحاضر و يتناول متغيرات موجودة بالفعل و ليست ماضية، فضلاً عن كشفه للأوضاع القائمة في الممارسة من أجل النهوض بها و وضع توصيات أو برامج للتطوير و التحديث (السروجي، ٢٠٠٨؛ عويس، ١٧٠، ٢٠٠٨).

### عينة الدراسة

مجتمع الدراسة هم طالبات كلية الخدمة الاجتماعية و عددهم الكلي وقت إجراء الدراسة هو ٢٠٤٢ طالبة، أما عينة الدراسة فقد تم تحديدها بنسبة ٥٪ بحاصل ٢٠١ طالبة، حيث تم إرسال الاستمارة الالكترونية لجميع الطالبات بالكلية، و عند بلوغ عدد الاستمارات الواردة ٢٠٢ استمارة تم وقف الاستقبال.

### أدوات جمع البيانات

# أ ) استمارة استبيان الكترونية مرتبطة ببرنامج إحصائى:

قامت الباحثة بتصميم استبانة ، لتحقيق أهداف الدراسة والإجابة على تساؤلاتها ، و قد تم اختبار صدق محتواها بعرضها على ثمانية من المحكمين ، و تضمنت خمسة أقسام ، واحتوت على ٥٣ عبارة.

وتم اتباع الخطوات التالية في تصميم الاستمارة:

- الدراسة الاستطلاعية و المقابلات مع الطالبات و أعضاء الهيئة التعليمية.
  - تحديد الإطار النظري للدراسة.
  - الاطلاع على الدراسات السابقة ذات الصلة بالموضوع.

تحديد المؤشرات والمحاور الاساسية للاستمارة على النحو التالى:

- المحور الأول: البيانات الأوليّة: العمر - الحالة الاجتماعية - أفضل مكان للاستخدام - عدد ساعات الاستخدام - أنواع الشبكات الأكثر استخداماً.

- الحور الثاني: أسباب استخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي.
- -المحور الثالث: التأثير الاجتماعي لشبكات التواصل الاجتماعي بشقيه السلبي و الإيجابي.
- -المحور الرابع: التأثير السلوكي لشبكات التواصل الاجتماعي بشقيه السلبي و الإيجابي.
- -المحور الخامس: التأثير المعرفي لشبكات التواصل الاجتماعي بشقيه السلبي و الإيجابي.

### اختبار الصدق و الثبات

للتأكد من صلاحية الاستبانة للتطبيق و مدى تحقيقها لأهداف الدراسة، تم عرضها على ثمانية من الأساتذة المتخصصين في الخدمة الاجتماعية بكلية الخدمة

الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن، و ذلك لإيجاد اتفاق حول الصياغة و ارتباط الأسئلة بالمتغيّرات المراد جمع بيانات حولها، مع إجراء التعديلات في ضوء توجيهاتهم بما يتعلق بصياغة بعض العبارات و مدى ارتباطها بالمحور، كما تم حذف بعض العبارات التي قل الاتفاق عليها بنسبة ٨٥٪، مع إضافة البعض الآخر حسب توجيهات السادة المحكمين.

و للتأكد من ثبات الاستبانة:

تم حساب معامل الثبات بإعادة الاختبار و التطبيق على عدد ٢٠ طالبة، و قد كان الفاصل الزمني بين التطبيق الأول و الثاني خمسة عشر يوماً، واستخدمت الباحثة معادلة جتمان و هي ( السيد، ١٩٨٩ ، ٥٥٣):

معامل الثبات = ١ - عدد الأخط الم

عدد الأسئلة × عدد المبحوثين

و قد بلغ معامل الثبات 0,85 بدرجة ثقة 90٪، و هي نسبة مقبولة و تدل على الثقة بصلاحية الاستمارة للتطبيق النهائي.

### المعالجات الاحصائية للبيانات

تمت معالجة البيانات إحصائياً عن طريق المعاملات الاحصائية التي تم ربطها بالاستمارة الالكترونية وهي: التكرارات – النسبة المئوية - المتوسط الحسابي – الانحراف المعياري، و قد تم احتساب درجة تأثير شبكات التواصل الاجتماعي على الطالبات بطرح الحد الأعلى للبدائل (٣) من الحد الأدنى للبدائل (١) = ٢ قسمة ٣ = ٦٦, ، و تتضح درجة التأثير على النحو التالى:

جدول رقم (١). يوضّح المقياس الثلاثي لتحديد درجة الموافقة على عبارات الاستبانة ( $\dot{v} = v = v$ ).

| تقدير الاستجابة | القيمة | مدى الموافقة |      |  |
|-----------------|--------|--------------|------|--|
| تعدير ٦٠ سنجابه | اطيمه  | إلى          | من   |  |
| تأثير مرتفع     | ١      | ٣            | ۲,۳۲ |  |
| تأثير متوسط     | ۲      | أقل من ٢,٣٢  | 1,77 |  |
| تأثير منخفض     | ٣      | أقل من ١٩٦٦  | ١    |  |

# نتائج الدراسة

# جدول رقم (٢). يوضّح الخصائص الأساسية لعيّنة الدراسة ( ن = ٢٠٢).

| النسبة  | ساعات<br>الاستخدام | النسبة  | مكان<br>الاستخدام | النسبة     | الحالة<br>الاجتماعية | النسبة  | العمر        |
|---------|--------------------|---------|-------------------|------------|----------------------|---------|--------------|
| 13,33 % | أقل من ٢           | 92,33 % | المنزل            | 87,10 %    | غير متزوجة           | 3,23 %  | أقل من<br>۲۰ |
| 33,33 % | من ۲ – ٤           | 6,67 %  | الجامعة           | 9,68 %     | متزوجة               | 83,87 % | - r.         |
| 23,33 % | من ٤ – ٦           | 1 %     | خارج منزلي %      | 3,23 %     | مطلّقة               | 9,68 %  | — ۲۳<br>۲0   |
| % ٣.    | ٦ ساعات<br>فأكثر   |         |                   |            |                      | 3,23 %  | ۲۵ فأكثر     |
| فيسبوك  | سناب شات           | يوتيوب  | تويتر             | الانستقرام | واتس أب              | التواصل | نوع شبكة     |
| 2,56%   | ۹,۳۸%              | 40,63%  | ٤١،٦٧%            | 65,63%     | 68,75%               | ىبة     | النس         |
| ٦       | ٥                  | ٤       | ٣                 | ۲          | ١                    | بب      | الترتب       |

يتضح من الجدول رقم (٢) أن غالبية عينة الدراسة تتراوح أعمارهم بين ٢٠ -٢٣ بنسبة ٨٣،٨٧ ٪، وهي تعكس العمر الطبيعي لعمر الطالبات في المرحلة الجامعية، و يعكس الجدول نسبة مرتفعة لغير المتزوجات من الطالبات ( ١٠ ، ٨٧٪ )، ما يشير إلى تفضيل الطالبات تأجيل مشروع الزواج لما بعد إنهاء الدراسة الجامعية، ويعد مؤشراً لارتفاع سن الزواج بسبب العوامل الاجتماعية و الاقتصادية، و تتفق هذه النتيجة مع دراسة ( الشهرى ، ١٤٣٤) ؛ ( البريكان ، ٢٠١٤).

إن تفضيل الطالبات استخدام شبكات التواصل الاجتماعي في المنزل بنسبة (٩٢،٣٣) يعطي مؤشراً لاحتمالية تعرّض الطالبات لتأثيراتها المتعددة، وما يزيد من التأثير التراكمي الزمني للتفاعل مع الوسيلة قضاء المبحوثات فترة زمنية طويلة في الاستخدام — كما يتضح في الجدول أعلاه — والتي تراوحت بين ساعتين إلى أكثر من آساعات، و تتفق هذه النتائج مع دراسة (العرابي، ٢٠٠٧).

كما يتضح من الجدول أعلاه تفضيل المبحوثات لتطبيق الواتس أب والذي جاء في المرتبة الأولى بنسبة (٦٨,٧٥٪) و من بعده الانستقرام، ثم تويتر، ثم يوتيوب، ثم سناب شات، و أخيراً فيسبوك بنسبة (٢,٥٦٪)، و تتفق هذه النتيجة مع نظرية الإستخدامات والإشباعات من ناحية وجود انتقائية في اختيار الجمهور لوسيلة اتصاليّة معينة والتعرض لمضمون معيّن فيها، وقد أوضحت الطالبات -خلال المقابلات -بعدم رواج موقع الفيسبوك لدى طالبات كلية الخدمة الاجتماعية، فالتطبيقات الحديثة مثل الواتس أب و تويتر و الانستقرام...الخ، قلّصت من اتجاه الطالبات لموقع الفيسبوك.

و تختلف هذه النتائج مع نتيجة دراسة (الشهري، ١٤٣٤) حيث تبين أن النسبة الأعلى من المبحوثات يفضلن استخدام موقع الفيسبوك باعتباره نظام حياة شامل فيه الجد و المرح و الفيديو و التجمعات.

جدول رقم ( $\mathbf{r}$ ). يوضّع أسباب استخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي مرتبة تنازلياً ( $\dot{\mathbf{r}} = \mathbf{r}$ ).

| الانحراف | المتوسط |         | درجة      | أسباب الاستخدام                        |
|----------|---------|---------|-----------|----------------------------------------|
| المعياري | الحسابي | الترتيب | الاستخدام | اسباب الاستحدام                        |
| ٠,٦٣     | ۲,09    | ١       |           | الدراسة والبحث مع الزميلات             |
| ٠,٥٥     | ۲,٥٨    | ۲       |           | متابعة حسابات تمتم بتطوير الذات        |
| ۰,۰۳     | ۲,٥٠    | ٣       |           | الدردشة و تبادل الروابط مع الأقارب     |
| ,,51     | 1,5.    | ,       |           | والصديقات                              |
| ٠,٧٠     | 7,57    | ٤       | مرتفع     | التواصل مع جماعات تشاركني اهتماماتي    |
| ',,,     | 1,21    | ζ       |           | (القروبات)                             |
| ٠,٧٠     | 7,77    | ٥       |           | التسوق و الاطلاع على أحدث المنتجات     |
| ٠,٦٦     | 7,70    | ٦       |           | البحث عن حلول لمشكلاتي                 |
| ٠,٦٨     | ۲,۱۸    | ٧       |           | مشاركة الآراء و الأفكار بحريّة         |
| ٠,٧٠     | ۲,۱۸    | ٨       | متــوسط   | التواصل مع أساتذة المقررات التي أدرسها |
| ٠,٥٩     | 7,17    | ٩       |           | متابعة أخبار و فعاليات الجامعة         |
| ٠,٦٣     | 7,70    |         |           | العسام                                 |

يتضح من خلال الجدول رقم (٣) أن أسباب استخدام المبحوثات لشبكات التواصل الاجتماعي جاءت بمتوسط عام (٢,٣٥)، وانحراف معياري (٢,٣٠) وهذا يشير لارتفاع معدل الاستخدام لهذه الشبكات، بالإضافة لما يحققه من إشباعات متعددة للمبحوثات، وقد اتفقت هذه النتيجة مع نتائج دراسة (العتيبي، ٢٠٠٨)

والتي توصلت إلى: انتشار استخدام شبكات التواصل الاجتماعي بين طلاب وطالبات الجامعات السعودية بنسبة ٧٧٪، وكان الفضول و المشاركة هو الدافع الأول للاستخدام.

وترى نظرية الاستخدامات والإشباعات أن اختيار هذه التطبيقات يرجع لدوافع التعرّض لها و الحاجة التي يسعى الجمهور لتلبيتها، فالطالبات جمهور نشط يتميّز بالانتقائية في الاختيار، و تعمّدهن اختيار وسيلة إعلامية معيّنة يرجع لخصائص فردية و اجتماعية و ثقافية.

وقد جاءت في الترتيب الأول -بدرجة مرتفعة - العبارة: (الدراسة والبحث مع الزميلات)، وهي نتيجة تتفق مع ما توصلت إليه دراسة (كالبيدو،٢٠٠٧) إلى تطوّر العلاقات الاجتماعية عند الطلاب بعد قضاء سنوات في الجامعة، كما تعكس توظيف الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي في تبادل المعلومات العلمية، و إلى ذلك أوضحت الأستاذات - خلال المقابلات مع الباحثة - إلى توجههن للتواصل الالكتروني عبر الشبكات مع الطالبات لأغراض تعليمية مختلفة.

وجاءت في الترتيب الثاني -بدرجة مرتفعة - العبارة: (متابعة حسابات تهتم بتطوير الذات)، و في ضوء نظرية الاستخدامات و الإشباعات فهي دلالة على الانتقائية في اختيار مضمون معيّن لإشباع احتياجات نفسية تستهدف التعرف على الذات و اكتساب المعرفة و المعلومات و الخبرات التي تعكسها البرامج الثقافية المتاحة على شبكات التواصل الاجتماعي.

كما جاءت في الترتيب الثالث -بدرجة مرتفعة - العبارة: (الدردشة و تبادل الروابط مع الأقارب و الصديقات)، و تتفق هذه النتيجة مع دراسة ( أوريستا،

9 · · · ) التي أوضحت أن شبكات التواصل وسيلة فعالة للاتصال بالآخرين و بالأهل و الأصدقاء، و اكتشاف العالم المحيط، و سهولة تشكيل و تعزيز العلاقات مع الآخرين.

وجاءت في الترتيب الرابع -بدرجة مرتفعة - العبارة: ( التواصل مع جماعات تشاركني اهتماماتي (القروبات)، و هي تتفق مع نتائج دراسة (كوجاث، ٢٠١١) و التي أوضحت أن الانخراط في شبكات التواصل الاجتماعي مكمّلٌ للعلاقات، و أشارت إلى ميل الأفراد إلى استخدام الشبكة من أجل البقاء على اتصال مع أناس يعرفونهم مسبقا.

وقد صرّحت المبحوثات - خلال المقابلات مع الباحثة - بصعوبة الاستغناء عن استخدام شبكات التواصل الاجتماعي باعتبارها أداة ضرورية و من متطلبات العصر الحديث التي لا غنى عنها، وهذا يتفق مع نتائج دراسة ( المنصور، ٢٠١٢). وفي هذا الصدد، أشار ( عزمي، ٢٠١٢ ) لعدم إمكانية متصفحي الانترنت الاستغناء عنها " فالعلاقة بين الفرد والوسيلة الإعلامية مسألة إلزامية في المجتمع المعاصر، فهي تشبع الاحتياج للخبر كأهم سلعة «حية» تنفرد في تقديمها وسائل الاتصال، وذلك سر ارتباط الفرد بهذه الوسائل".

و من جهة أخرى يشكّل النفوذ الاجتماعي سبباً جوهرياً لانضمام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي، حيث تتوفر بها الاعتمادية المتبادلة Social Dependence والتي تحقق مكاسب و فوائد كالخبرات و المهارات، بشرط أن تكون الجماعة على درجة من النضج، و هو ما يميز الطالبات الجامعيات (مرعي، ٢٠٠٦، ٩١).

وجاءت في الترتيب الخامس -بدرجة مرتفعة - العبارة: (التسوق والاطلاع على أحدث المنتجات)، و من وجهة نظر الباحثة فهي نتيجة طبيعية لفتيات في هذه المرحلة العمرية و التي من خصائصها الاهتمام بأناقة و جمال المظهر.

وفي الترتيب السادس -بدرجة متوسطة - العبارة: (البحث عن حلول لمشكلاتي)، و ترى نظرية الاستخدامات والإشباعات أن التعرض لوسائل الاتصال هي العلاج الأمثل للمشكلات بالنسبة لمستخدميها (شاهين، ٢٠٠٠).

و جاءت في الترتيب السابع -بدرجة متوسطة - العبارة: (مشاركة الآراء والأفكار بحريّة)، و تتفق هذه النتيجة مع نتائج دراسة (الشهري، ١٤٣٤) التي أوضحت إلى أن من أقوى الأسباب هي: سهولة تعبير المبحوثات عن آرائهن واتجاهاتهن الفكرية التي لا يستطعن التعبير عنها صراحة في المجتمع.

و جاءت في الترتيب الثامن -بدرجة متوسطة العبارة: (التواصل مع أساتذة المقررات التي أدرسها)، و هذه النتيجة تعكس اهتمام أعضاء هيئة التدريس بالكلية بالتواصل مع الطالبات عبر هذه الشبكات نظراً لسهولتها و سرعتها، و إمكانية إنشاء مجاميع خاصة بكل شعبة دراسية.

و جاءت في الترتيب التاسع - بدرجة متوسطة -العبارة: (متابعة أخبار وفعاليات الجامعة)، حيث أن جامعة الأميرة نورة تشجّع إنشاء حسابات عبر التطبيقات المختلفة (تويتر، انستقرام) بهدف الاعلان عن الفعاليات و المؤتمرات و البرامج التدريبية لتشجيع الطالبات على الحضور و المشاركة.

جدول رقم (3). يوضّح التأثيرات الاجتماعية – السلبية و الإيجابية – لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي (0.1.1)

|          |           |           | •             | _                        |                                           |
|----------|-----------|-----------|---------------|--------------------------|-------------------------------------------|
| الانحراف | المتوسط   | الترتيب   | درجة التأثير  | نه ع التأثير             | التأثير الاجتماعي                         |
| المعياري | الحسابي   | الكربيب   | ورجو العاقير  | نوع التأثير درجة التأثير | الماكير 21 يصفحي                          |
| ٠,٧٠     | ۲,۲۷      | ,         |               |                          | أفضّل التواصل الالكتروني على التواصل      |
| .,,,     | 1)1 4     | 1         | מי מו מ       |                          | المباشر( وجهاً لوجه)                      |
| ٠,٦٩     | 1,91      | 7         | متــوسط       |                          | أصبحت في عزلة عن التفاعل المباشر مع       |
|          | 1) ( 1    | '         |               |                          | محيطي الأسري                              |
| ٠,٥٦     | 1,50      | ٣         | منخف <u>ض</u> | سلبي                     | شرائي للأجهزة الذكية يضغط على ميزانية     |
| .,.      | 1)22      | '         |               | •                        | أسرتي                                     |
| ٠,٥٨     | ١,١٨      | ٤         |               |                          | تسببت في اختراق خصوصيتي ( صوري –          |
| .,,,,    | 1) 17     | •         |               |                          | معلوماتي – مقاطع فيديو )                  |
| ٠,٥٨     | ۲,۸۲      | ,         | مرتــفع       |                          | قرّبت المسافات بيني وبين صديقاتي و أقاربي |
| .,,,,    | 1 ) / ( 1 | ,         |               |                          | المحيطين                                  |
| ٠,٨٤     | 7,77      | 7         | متــوسط       |                          | ساهمت في مشاركتي في فعاليات مجتمعيّة      |
|          | 1)1 1     | '         |               | ايجابي                   | ثقافيّة ( مؤتمرات – ندوات – محاضرات )     |
| ۰٫۷۳     | ۲,۰۹      | ٣         |               |                          | مكنتني من تخطي حاجز الخجل الاجتماعي       |
| ٠,٦٥     | ۲         | ٤         |               |                          | شجعتني على المشاركة في الأنشطة الطلابيّة  |
| .,,,,    | 1         | •         |               |                          | داخل الجامعة                              |
| ٠,٦٦     | 1,99      | العــــام |               |                          |                                           |

يتضح من خلال الجدول رقم (٤) أن الآثار الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي - من وجهة نظر الطالبات - جاءت بمتوسط وزني عام (١,٩٩) وانحراف معياري (٦٦، ٠) وهي تعكس تأثيراً متوسطاً على الطالبات، و بذلك فإن هذا المحوريقع في الترتيب الثالث مقارنة بالمحورين (الآثار السلوكية و المعرفية).

### التأثيرات الاجتماعية السلبية

جاءت في الترتيب الأول – بدرجة متوسطة – العبارة: (أفضّل التواصل الالكتروني على التواصل وجهاً لوجه)، و هو ما يشير إلى حصول الطالبة على علاقات افتراضية بديلة تغنيها عن العلاقات وجهاً لوجه مع أعضاء الأسرة، و تتفق هذه النتيجة مع نتائج دراسة (حافظ، ٢٠١١) التي أوضحت أن إدمان الفئة الشبابية على الاستخدام المفرط للشبكات الاجتماعية قد أدّى إلى فقدان المهارات المطلوبة لإقامة علاقات اجتماعية في البيئة المجتمعيّة الحقيقية و الواقعيّة، و تراجع الاتصال الشخصي مقابل التواصل عبر الشبكات الاجتماعية التفاعلية، وهو ما أدّى إلى جنوح الشباب نحو الاغتراب الاجتماعي. و ترى الباحثة أن هذه الشبكات قد حققت التواصل الاجتماعي، إلا أنه تواصل غير حقيقي، فهو لا يتحقق عن طريق نشاط الجتماعي مباشر في الإطار الأسري والاجتماعي الحيط بهن، و لعل السبب في ذلك هو الفردية أثناء الاستخدام، فالطالبة تقوم بالتواصل الشبكي بمفردها وهو ما يجعلها معزولة عن محيطها الاجتماعي. و من منظور النظرية التفاعلية الرمزية فإن الحياة العصرية تفرض التسطّح في العلاقات الاجتماعية و زيادة النشاط الفردي على حساب علاقات الصداقة والقرابة و الارتباط بالآخرين، وقد يزداد الارتباط بالذات علاقات الرسمية (عمر، ١٩٩٧، ١٩٩٧).

و جاءت في الترتيب الثاني – بدرجة متوسطة - العبارة: (أصبحت في عزلة عن التفاعل المباشر مع محيطي الأسري)، ما يشير إلى أن الزمن الطويل -كما هو موضّح بالجدول رقم (٢) -الذي تقضيه الطالبات على هذه الشبكات يكون بالنتيجة على حساب التفاعل الاجتماعي المباشر. و تؤكد النظرية التفاعلية الرمزية على أهمية لغة الحوار اللفظي في العلاقات و التفاعلات، لأن افتقاد الحوار اللفظي

يؤدي إلى قلّة التفاعل مع أفراد الأسرة، و تنسجم هذه النتيجة مع ما أفادت به – أثناء المقابلات – أعضاء الهيئة التعليمية عن تدني مهارات الحوار و نقص في القدرة على التعبير اللفظي عن الذات لدى الطالبات، الأمر الذي يحتم ضرورة التدخل لمساعدة الطالبات و توجيههم بالطريقة المثلى لاستخدام شبكات التواصل الاجتماعي.

و جاءت في الترتيب الثالث - بدرجة منخفضة - العبارة: (شرائي للأجهزة الذكية يضغط على ميزانية أسرتي)، و قد يرجع هذا التأثير المنخفض لحصول الطالبة على مكافأة شهرية قلّصت التأثير على ميزانية الأسرة.

و جاءت في الترتيب الرابع – بدرجة منخفضة - العبارة: (تسببت في اختراق خصوصيتي )، و قد يرجع ذلك لحرص الطالبات على تطبيق برامج الحماية على أجهزة الجوالات و الحواسيب.

و فيما يخص التأثيرات الاجتماعية الإيجابية:

جاءت في الترتيب الأول – بدرجة مرتفعة – العبارة: (قربت المسافات بيني وبين صديقاتي و أقاربي المحيطين)، و قد اتفقت هذه النتيجة مع نتائج دراسة ( urista,2009 )، وأيضاً دراسة (2008، Walz) التي أشارت إلى زيادة عدد الأصدقاء على مواقع التواصل الاجتماعي للطلبة الجامعيين، كما تتفق هذه النتيجة مع معطيات نظرية التفاعل الرمزي، من حيث أن المفهوم التفاعلي يُبنى على إدراك الفرد للمعايير أو توقعات الدور، وتجعله ملتزماً في سلوكه بأعضاء الجماعة سواءً على المستوى الفردي أو الجماعي.

و جاءت في الترتيب الثاني – بدرجة متوسطة - العبارة: (ساهمت في مشاركتي في فعاليات مجتمعيّة ثقافيّة)، و في الترتيب الثالث – بدرجة متوسطة - العبارة: (مكنتني من تخطي حاجز الخجل الاجتماعي)، و في الترتيب الرابع – بدرجة

متوسطة - العبارة: (شجعتني على المشاركة في الأنشطة الطلابيّة داخل الجامعة)، وهو ما يتفق مع نتائج دراسة (السقاف، ٢٠١١)، التي أكدت أن استخدام المبحوثات للمواقع يجعلهن يشعرن بالثقة أكثر، وبأنهن أصبحن اجتماعيات أكثر، وترى الباحثة أن هذه الشبكات - بالرغم من أنها مخصصة للاتصال - قد امتد تأثيرها ليشمل الدعوة إلى حضور الندوات والمؤتمرات وغيرها من الفعاليات المجتمعية، و هي بذلك أتاحت للطالبات فرصة التعلم و تنمية الشخصية من خلال المشاركة في الأنشطة المجتمعية.

جدول رقم (٥). يوضّح التأثيرات السلوكية – السلبية و الإيجابية – لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ( $\dot{v}$  ن =  $\dot{v}$ ).

| الانحراف<br>المعياري | المتوسط<br>الحسابي | الترتيب | درجة<br>التأثير | نوع<br>التأثير | التــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |  |  |
|----------------------|--------------------|---------|-----------------|----------------|---------------------------------------------|--|--|
| ٠,٦٨                 | ۲,۲۰               | ١       | t               |                | أواجه صعوبة في تنظيم وقتي                   |  |  |
| ٠,٧٥                 | ۲,۱۰               | ۲       | متوسط           |                | زادت رغبتي في الاستهلاك و شراء الكماليات    |  |  |
| ٠,٥٩                 | ١,٧٠               | ٣       | منخفض           | سلبي           | اكتسبت عادات و تقاليد غربية                 |  |  |
| ٠,٥٦                 | ١,٤٠               | ٤       | منحقص           |                | أصبحت متساهلة في التواصل مع الشباب (الذكور) |  |  |
| ٠,٥٤                 | ۲,٦٠               | ١       |                 |                | أصبحت أكثر تفاعلاً مع مشكلات الآخرين        |  |  |
| ٠,٦٧                 | ۲,٥٠               | ۲       | مرتفع           |                | عدّلت بعض من سلوكياتي السلبية               |  |  |
| ٠,٧٦                 | ۲,۱۰               | ٣       |                 | ايجابي         | عمّقت من انتمائي لوطني                      |  |  |
| ٠,٨٢                 | ۲                  | ٤       | متوسط           |                | أصبح لدي مشاركات تطوعيّة                    |  |  |
| ٠,٦٧                 | ۲,۰۷               | العام   |                 |                |                                             |  |  |

من خلال الجدول رقم (٥) يتضح أن الآثار السلوكية لشبكات التواصل الاجتماعي -من وجهة نظر الطالبات -جاءت بمتوسط وزني عام (٢,٠٧) وبانحراف معياري (٦,٠٧)، و هي تعكس تأثيراً متوسطاً لشبكات التواصل على الطالبات، ويقع هذا المحور في الترتيب الأول مقارنة بالمحورين (الآثار الاجتماعية و المعرفية).

## و فيما يخص التأثير السلوكي السلبي:

جاءت بالترتيب الأول – بدرجة متوسطة – في العبارة: (أواجه صعوبة في تنظيم وقتي)، و يرجع ذلك لاستغراق الطالبة في استخدام هذه الشبكات، و الوقت طويل الذي تقضيه عليها، كما هو موضّح في نتائج جدول رقم (٢)، و تتفق هذه النتيجة مع ما أدلت به الطالبات خلال المقابلات باعتبار السهر و ضياع الوقت كأحد أكثر الآثار السلبية لاستخدام شبكات التواصل الاجتماعي، و تتفق هذه النتيجة مع ما أشار إليه العالم النفساني غولدبرغ من ظهور أعراض على مدمني الانترنت تتمثّل أضطراب النوم و إهمال الواجبات الأسرية و المكوث لفترات طويلة أمام الجهاز المستخدم (المطوّع، ٢٠٠٠).

و ترى الباحثة أن استغراق الطالبات في استخدام هذه الشبكات قد يعود لشعورهن بالابتعاد المؤقت و الانتقال - ولو إلى حين - عن هموم الواقع و الحصول على التعويض و الشعور بالقيمة ممن خلال هذه المنظومة الالكترونية الافتراضية.

و جاءت في الترتيب الثاني – بدرجة متوسطة - العبارة: (زادت رغبتي في الاستهلاك و شراء الكماليات)، واتفقت هذه النتيجة مع نتائج دراسة (أبو صعيليك، ٢٠٠٣)، كم اتفقت هذه النتيجة مع دراسة (آل الشيخ، ٢٠٠٦) التي كشفت تأييد المبحوثين لفكرة شراء كل ما هو جديد من أجل مجاراة الآخرين، و لعل ما يسهل هذا النمط الاستهلاكي حصول الطالبة الجامعية على مكافأة مالية شهرية توفّر لها مساحة من الحرية الشرائية.

و جاءت في الترتيب الثالث - بدرجة منخفضة - العبارة: (أصبحت متساهلة في التواصل مع الشباب)، و هذه النتيجة يتفق مع نتائج دراسة (الأسطل، كالمنافق على أن قضاء وقت طويل على شبكة التواصل الاجتماعي قد ينتج عنه

التورط في علاقات عاطفية. و ترى الباحثة أن هذه الشبكات قد وفرت فرصاً للتواصل بين الجنسين في المجتمع السعودي لم تكن موجودة من قبل، و لعل ما يسهّل ذلك على الفتيات هو إمكانية إنشاء حساب تحت اسم مستعار، ما يعطي للفتاة مساحة من الحرية و شعور بالأمان و الأريحية في التواصل مع الذكور.

و جاءت في الترتيب الرابع - بدرجة منخفضة - العبارة: (اكتسبت عادات وتقاليد غربية) حيث أظهرت نظرية الحيط الواسع والحيط الضيق أن وسائل الاتصال تلعب دوراً سالباً بطريقة غير مقصودة في تباعد أفراد المجتمع بعضهم عن بعض، ويتحوّل المجتمع الغني بالتقاليد و العادات و العلاقات الاجتماعية إلى الفقر في المجالات المذكورة، ومن ثم التشابه مع المجتمعات التي تتصف بالانعزال الاجتماعي وقلة الروابط الثقافية (عزمي، ٢٠١٢).

و فيما يتعلق بالتأثير السلوكي الإيجابي:

جاءت في الترتيب الأول – بتأثير مرتفع – في العبارة: (أصبحت أكثر تفاعلاً مع مشكلات الآخرين)، كما جاءت في الترتيب الثاني – بتأثير مرتفع – العبارة: (عدّلت بعض من سلوكياتي السلبية)، حيث تساهم التجارب الرمزية التي تعرضها الوسائل في تعديل الفرد من آرائه و مواقفه وسلوكياته وفق ما يراه ذا قيمة من ظواهر أو أحداث أو قضايا ما كان بإمكانه الاحتكاك بها خارج وسائل الاتصال. وتتضمن هذه العودة إلى الذات مرة أخرى وتقييمها بنظرة أخرى(عزمي، ٢٠١٢).

و جاءت في الترتيب الثالث – بدرجة متوسطة – العبارة: (عمّقت من انتمائي لوطني)، وفي الترتيب الرابع – بدرجة متوسطة – العبارة: (أصبح لدي مشاركات تطوعيّة)، وقد اتفقت هذه النتائج مع نتائج دراسة (أبو صعيليك، ٢٠١٣)، و من وجهة نظر الباحثة أن ما شجع الطالبات على المشاركات التطوعيّة هو تبني

مؤسسات المجتمع بالقطاع الخاص أو العام مفهوم المسؤولية الاجتماعية، بالإضافة لتشجيع وكالة الدعم الطلابي بجامعة الأميرة نورة الطالبات على هذه المشاركات ورصد جوائز لها.

جدول رقم (٦). يوضّح التأثير المعرفي – السلبي و الإيجابي – لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ( $\dot{v} = v$ )

| الانحراف | المتوسط |          | åttı " .     | áfil a ·    | à trafit                                                  |  |
|----------|---------|----------|--------------|-------------|-----------------------------------------------------------|--|
| المعياري | الحسابي | الترتيب  | درجة التأثير | نوع التأثير | التــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |  |
| ٠,٧٢     | ١٫٦٨    | 1        | متوسط        |             | أتداول معلومات و أخبار دون التأكد من<br>المصدر            |  |
| ٠,٧٣     | ١,٦٧    | ۲        |              | التأثير     | أجهل الكثير من عادات و تقاليد مجتمعي                      |  |
| ٠,٧٠     | ١,٥٦    | ٣        |              | السلبي      | انشغالي بشبكات التواصل أثّر سلباً على                     |  |
| ٠,٦٠     | 1,19    | ٤        | منخفض        |             | تحصيلي العلمي<br>ضعفت لغتي العربية وكثرت أخطائي الاملائية |  |
| ٠,٥٩     | ۲,٦٧    | ١        |              |             | زادت من وعيي بالقضايا المحلية و الاقليمية                 |  |
| ٠,٦٨     | ۲,٥٦    | ۲        | مرتفع        |             | والعالمية<br>أتبادل الروابط العلمية ذات الصلة بتخصصي      |  |
| ٠,٦٥     | ۲,٥٦    | ٣        |              | التأثير     | رفعت حصيلتي العلمية في تخصص الخدمة                        |  |
|          |         |          |              | الايجابي    | الاجتماعية<br>أتناقش مع زميلاتي في القضايا الاجتماعية     |  |
| ٠,٦٥     | 7,11    | ٤        | متوسط        |             | بالمجتمع السعودي                                          |  |
| ٠,٦٦     | ۲,۰۳    | العـــام |              |             |                                                           |  |

من خلال الجدول رقم (٦) يتضح أن الآثار المعرفية لشبكات التواصل الاجتماعي -من وجهة نظر الطالبات -جاءت بمتوسط وزني عام (٢٠٠٣) و هي تعكس تأثيراً معرفياً متوسطاً لشبكات التواصل

على الطالبات، وعليه فإن هذا المحور يقع في الترتيب الثاني مقارنة بالمحورين (الآثار الاجتماعية والسلوكية).

#### التأثيرات المعرفية السلبية

جاءت في الترتيب الأول - بدرجة متوسطة - العبارة: (أتداول معلومات وأخبار دون التأكد من المصدر)، و جاءت في الترتيب الثاني - بدرجة متوسطة - العبارة: ( أجهل الكثير من عادات و تقاليد مجتمعي )، وقد اتفقت هذه النتيجة مع نتائج دراسة (عبدالله، ٢٠٠٨)، والتي أوضحت أن من أهم تأثيرات استخدام الشبكات هو ضعف القيم الأصيلة و تقدم قيم غربية عليها، كما جاءت في الترتيب الثالث -بدرجة منخفضة - العبارة: (انشغالي بشبكات التواصل أتّر سلباً على تحصيلي العلمي)، و تتفق هذه النتيجة مع نتائج دراسة (Kupppswamy& Narayan, 2010) التي خلصت إلى عدم اهتمام الطلبة بدراستهم، بالإضافة لاتفاقها مع نتائج دراسة (الخمشي، ٢٠٠٩)، والتي خلصت إلى انخفاض المستوى الدراسي للطالبة نتيجة الانشغال باستخدام الإنترنت، كما تتفق هذه النتائج مع، وكذلك (دراسة حسن، ٢٠٠٩)، التي بينت ارتباطاً سلبياً بين معدل الاستخدام وانخفاض المستوى الدراسي، وجاءت في الترتيب الرابع -بدرجة منخفضة -العبارة: (ضعفت لغتي العربية وكثرت أخطائي الاملائية)، حيث صرّحت بعض الأستاذات - خلال المقابلات مع الباحثة - من كثرة الأخطاء الإملائية و النحوية فضلاً عن ضعف القدرة التحليلية و التعبير عن الأفكار فيما تقدمه الطالبات من أبحاث و أوراق عمل.

## و فيما يتعلق بالتأثير المعرفي الايجابي:

جاءت في الترتيب الأول - بدرجة مرتفعة - العبارة: (زادت من وعيي بالقضايا المحلية و الاقليمية والعالمية )، و هو ما يتفق مع نتائج دراسة ( با يوسف، ٢٠١١ )، حيث أشارت بأن هناك تفضيلاً ملحوظاً من قبل المستخدمين لمواقع المجتمعات الافتراضية ذات البعدين العربي و العالمي و ذات البعد الثقافي و العام، وجاءت في الترتيب الثاني - بدرجة مرتفعة - العبارة: (أتبادل الروابط العلمية ذات الصلة بتخصصي) و هي تتفق مع نتائج دراسة ( الشامي، ٢٠٠٤) التي أوضحت استخدام الشباب الجامعي للشبكات بهدف الحصول على المعلومات و إنجاز الأبحاث العلمية، و جاءت في الترتيب الثالث - بدرجة مرتفعة - العبارة: (رفعت حصيلتي العلمية في تخصص الخدمة الاجتماعية)، و هو ما يشير إلى استفادة الطالبات من شبكات التواصل عن طريق تسهيل الحصول على المعلومة و تبادلها مع الزميلات، سواء كان الحصول عليها من حسابات المواقع العلمية أو من حسابات المتخصصين في المهنة من الأساتذة و الممارسين في جميع مجالات الممارسة المهنية، وفي هذا الصدد أشارت دراسة (البريكان، ٢٠١٤) إلى وجود ثقة - بشكل نسبى - من قبل الطالبات فيما تقدمه مواقع شبكات التواصل الاجتماعي، و جاءت في الترتيب الرابع -بدرجة متوسطة -العبارة: (أتناقش مع زميلاتي في القضايا الاجتماعية بالمجتمع السعودي)، و ترى الباحثة أن اهتمام الطالبات بقضايا المجتمع السعودي تعود لطبيعة التخصص في الخدمة الاجتماعية، حيث تؤكِّد أهداف مقررات الخطة الدراسية بكلية الخدمة الاجتماعية على ربط المشكلات و القضايا التي يتم دراستها بواقع المجتمع السعودي.

#### نتائج الدراسة

## النتائج المتعلقة بالتساؤل الأول

- ما أسباب استخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي؟

اتضح أن أهم أسباب استخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي -وبدرجة مرتفعة -هو: الدراسة والبحث مع الزميلات، متابعة حسابات تهتم بتطوير الذات، الدردشة و تبادل الروابط مع الأقارب و الصديقات، التواصل مع جماعات تشاركني اهتماماتي (القروبات)، التسوق و الاطلاع على أحدث المنتجات.

و جاءت بدرجة متوسطة الأسباب: البحث عن حلول لمشكلاتي، مشاركة الآراء و الأفكار بحرية، التواصل مع أستاذات المقررات التي أدرسها، متابعة أخبار وفعاليات الجامعة.

## النتائج المتعلقة بالتساؤل الثاني

ما التأثير الإجتماعي -السلبي والإيجابي -لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعي ؟

اتضح أن من أهم التأثيرات السلبية الاجتماعية لاستخدام الطالبة لشبكات التواصل الاجتماعي - بدرجة متوسطة - هي: أفضّل التواصل الالكتروني على التواصل المباشر ( وجها لوجه)، أصبحت في عزلة عن التفاعل المباشر مع محيطي الأسري، شرائي للأجهزة الذكية يضغط على ميزانية أسرتي. و جاءت -بدرجة منخفضة -العبارة: تسببت في اختراق خصوصيتي (صوري -معلوماتي -مقاطع فيديو).

وأهم التأثيرات الإيجابية الاجتماعية لهذه الاستخدامات جاءت -بدرجة متوسطة - العبارات: قرّبت المسافات بيني وبين صديقاتي و أقاربي المحيطين، ساهمت

في مشاركتي في فعاليات مجتمعيّة ثقافيّة (مؤتمرات – ندوات – محاضرات)، وجاءت – بدرجة منخفضة – العبارات: مكنتني من تخطي حاجز الخجل الاجتماعي، شجعتني على المشاركة في الأنشطة الطلابيّة داخل الجامعة.

#### النتائج المتعلقة بالتساؤل الثالث

-ما التأثير السلوكي - السلبي و الإيجابي - لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعية لشبكات التواصل الاجتماعي ؟

اتضح أن التأثيرات السلبية السلوكية لاستخدام الطالبة لشبكات التواصل الاجتماعي - بدرجة متوسطة - العبارات: أواجه صعوبة في تنظيم وقتي، زادت رغبتي في الاستهلاك و شراء الكماليات، و جاءت - بدرجة منخفضة - العبارات: اكتسبت عادات و تقاليد غربية، أصبحت متساهلة في التواصل مع الشباب (الذكور).

و بالنسبة للتأثيرات الإيجابية السلوكية جاءت -بدرجة مرتفعة - العبارات: أصبحت أكثر تفاعلاً مع مشكلات الآخرين، عدّلت بعض من سلوكياتي السلبية، وجاءت بدرجة متوسطة: عمّقت من انتمائي لوطني، أصبح لدي مشاركات تطوعيّة. النتائج المتعلقة بالتساؤل الرابع

- ما التأثير المعرفي - السلبي و الإيجابي - لاستخدام طالبات كلية الخدمة الاجتماعي ؟

اتضح أن التأثيرات السلبية المعرفية لاستخدام الطالبة لشبكات التواصل الاجتماعي -بدرجة متوسطة -العبارات: أتداول معلومات و أخبار دون التأكد من المصدر، أجهل الكثير من عادات و تقاليد مجتمعي، و جاءت -بدرجة

منخفضة -العبارات: انشغالي بشبكات التواصل أثّر سلباً على تحصيلي العلمي، ضعفت لغتى العربية و كثرت أخطائي الإملائية.

و تحددت التأثيرات الإيجابية المعرفية لاستخدام الطالبة لشبكات التواصل الاجتماعي - بدرجة مرتفعة - العبارات: زادت من وعيي بالقضايا المحلية والاقليمية والعالمية، تبادل الروابط العلمية ذات الصلة بتخصصي، رفعت حصيلتي العلمية في تخصص الخدمة الاجتماعية، و جاءت - بدرجة متوسطة العبارة: أتناقش مع زميلاتي في القضايا الاجتماعية بالمجتمع السعودي.

#### النتائج المتعلقة بالتساؤل الخامس

- هل التأثير الأكبر لاستخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي يذهب لصالح التأثير الاجتماعي أم المعرفي ؟

اتضح من نتائج الدراسة الحالية أن درجة التأثير الأكبر لاستخدام الطالبات لشبكات التواصل الاجتماعي تذهب بالدرجة الأولى لصالح التأثيرات السلوكية، وبالدرجة الثانية لصالح التأثيرات المعرفية، و بالدرجة الثالثة لصالح التأثيرات الاجتماعية.

وختاماً، يمكن القول بأن شبكات التواصل الاجتماعي قد أثبتت وجودها الفاعل في مجتمع طالبات كلية الخدمة الاجتماعية، و أثبتت تأثيرها على التفاعل الاجتماعي و الأسري، و على سلوك و تفكير و معارف الطالبات، و هذا التأثير أفرز جوانب سلبية يجب الانتباه لها وسط أجيال الشابات السعوديات، و هذا لا يعني تقييد حرية استخدام الشابات لهذه الشبكات نظراً لوجود تأثيرات إيجابية لهذه الشبكات، والمقصود هو ترشيد و توظيف استخدامها لصالح الطالبات اجتماعياً و سلوكياً.

# تصوّر مقترح من منظور خدمة الجماعة لتوظيف استخدامات شبكات التواصل الاجتماعي لصالح طالبات كلية الخدمة الاجتماعية بجامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن الأسس التي بني عليها التصور

الدراسات النظرية.

نتائج الدراسات السابقة.

نتائج الدراسة الحالية.

المقابلات مع الطالبات و أعضاء الهيئة التعليمية.

## أهداف التصور المقترح

ا -الاستفادة من القوة التقنيّة لشبكات التواصل الاجتماعي - كوسائل تقنية عصرية - و توظيفها لإيجاد التفاعل البنّاء بين أعضاء الهيئة التعليمية و جماعات الطالبات بالشكل الذي ينصب في تحقيق رؤية و رسالة كليّة الخدمة الاجتماعية.

٢ - تحقيق النمو الاجتماعي و السلوكي و المعرفي لجماعات الطالبات من خلال استخدام شبكات التواصل الاجتماعي كوسيلة لتبادل الأفكار والخبرات والمعارف في قالب من النقاش الموجّه بين الأستاذات و الطالبات.

٣ -ردم الهوّة المعرفيّة الناتجة عن الانخراط الكبير لجماعات الطالبات في تلك الشبكات، و العمل على تقليص الفجوة القائمة بين تكنولوجيا المعلومات في المؤسسة التعليمية، و البيئة التكنولوجية التي أوجدها جيل الشبكة العنكبوتيّة لنفسه.

٤ - تزويد منتسبي الجامعة و العاملين فيها بالقدر الكافي من المفاهيم والحقائق الواضحة و المتطلبات اللازمة لتنمية وعيهم، وتدريبهم على القيام بأدوار إيجابية في مواجهة تأثيرات شبكات التواصل الاجتماعي.

## آليات تنفيذ التصور المقترح

وهي بمثابة الأبعاد الأساسية أو المبادئ الرئيسية التي يمكن أن تستند عليها كلية الخدمة الاجتماعية في التوظيف الإيجابي لشبكات التواصل الاجتماعي و يمكن عرضها فيما يلى:

## الجانب الاجتماعي

ا -تشجيع الأخصائيات الاجتماعيات بكلية الخدمة الاجتماعية بإنشاء حساب على شبكة التواصل الاجتماعي يتعلق بخدمات الإرشاد على المستوى العلاجي و الوقائي و التنموي، و استغلال التواجد الجماعي للطالبات على الشبكة وتزويدهن بالمهارات الاتصالية و الاجتماعية، و ما يتعلق بفنون حل المشكلات.

٢ -الاستفادة من الحساب في الإعلان عن الدورات الجماعية التنموية
 للطالبات سواء كانت داخل الجامعة أو خارجها.

٣ -الإفادة من برامج النشاط الطلابي داخل أسوار الجامعة في تقديم البرامج الجماعية التي ترسّخ الهويّة و تساعد الطالبات على التحرر من تأثيرات الثقافة الغربية من خلال الفضائيات و مواقع الانترنت و غير ذلك من وسائل التأثير.

٤ - تشجيع المرشدات الأكاديميات على إنشاء حسابات في شبكات التواصل للمتابعة الجماعية المباشرة مع الطالبات، خاصة مع تنامي احتياجات الطالبات الاجتماعية و النفسية في ظل عصر الاعلام الحديث.

o - تشجيع إشراك أسر الطالبات في الحسابات التي تتبنى و تناقش قضايا المتماعية و ثقافية لتبادل المعرفة، مع التركيز على التوعية بالأضرار المحتملة نتيجة الغزو الفكري باعتباره الأشدّ تأثيراً على الفكر و العقيدة و الولاء للوطن.

7 - تشجيع الطالبات على إنشاء حسابات تهتم بالتوعية ضد الإشاعات والحرب النفسية و محاولة التأكد من المعلومات قبل تصديقها أو نقلها، و توفير مواقع للتحقق من الأخبار و المعلومات تشرف عليها جهات متخصصة.

## الجانب السلوكي

١ - تخصيص حسابات خاصة بالأنشطة الطلابية الجماعية التي تستهدف نشر الوعي اللازم بأهمية الارتباط بالقيم الإسلامية و الثوابت الدينية و التقاليد الاجتماعية بالمجتمع السعودي مع تعزيز قيم الولاء و الانتماء للوطن.

۲ -الاستفادة من شبكات التواصل الاجتماعي في التعريف بالحلول الإسلامية للمشكلات - خاصة إنها غير معروفة عند كثير من الطالبات، مع التركيز على وسائل و إرشادات تتعلّق بأخطار المواقع اللاأخلاقية، و التحذير من دعوات الانحلال الأخلاقي و القيمي على المجتمع المسلم.

٣ - توظيف جميع الشبكات بالكليّة لتحقيق الوقاية الجماعية و التوعية بمخاطر الانسياق خلف المواقع التي تدعو لتبني الأفكار المضادة لأمن و استقرار المجتمع السعودي.

٤ -تقديم أعضاء الهيئة التعليمية كنموذج للقدوة الحسنة أمام الطالبات في استخدام شبكات التواصل الاجتماعي في مجال التعلم و الحصول على المعلومات، وتطويعه الفاعل في العملية التعليمية.

0 - لابد من وجود ميثاق أخلاقي للتواجد الجماعي للطالبات على مواقع التواصل الاجتماعي بحيث يكون ملزم لجميع الطالبات، مع التأكيد على حماية خصوصية الجميع على مواقع هذه الشبكات.

٦ - توظیف أعضاء هیئة التدریس لحسابات تعزّز مفاهیم الانتماء و المشاركة المجتمعیة بكافة أشكالها، مع التأكید على أهمیة إعطاء أولویة للمصلحة العامة على المصلحة الخاصة.

٧ - توظيف الحسابات الخاصة بالكلية في طرح القضايا و المشكلات التي تهم الجماعات الطلابية، مع الالتزام بآداب الحوار و حرية التعبير و الرأي دون المساس بحرية الآخرين أو التعرض لهم بأي شكل.

#### الجانب المعرفي

التواصل (تويتر – انستقرام – واتس أب...الخ) بكلية الخدمة الاجتماعية في إحدى شبكات التواصل (تويتر – انستقرام – واتس أب...الخ) بكلية الخدمة الاجتماعية يشرف عليه مجموعة من الأستاذات في جميع تخصصات الخدمة الاجتماعية، مع إتاحة المجال لعضوية المتخصصين في المهنة من خارج الكلية و الجامعة، أو الخبراء في مجالات الممارسة المهنية للخدمة الاجتماعية.

7 -الاستفادة من إيجابيات شبكات التواصل الاجتماعي بإنشاء حساب خاص بالفريق الجماعي في البحث العلمي بكلية الخدمة الاجتماعية (تويتر - انستقرام - واتس أب...الخ) يشرف عليه مجموعة من الأستاذات في جميع تخصصات الخدمة الاجتماعية، توجيه الطالبات بالاستفادة من الميزة الالكترونية في توزيع الاستبانات للحصول على نتائج سريعة، مع إتاحة المجال لعضوية هذه الجماعة للباحثين والباحثات المتخصصين في المهنة من خارج الكلية و الجامعة، و التعريف بحسابات مراكز الأبحاث بالجمعيات و الدوريات و المجلات المهنيّة المتخصصة عربياً و عالمياً.

٣ -إنشاء حساب لجماعة المناقشة، تتلخص في تشجّيع الطالبات على القراءة، و تنمية مهارات التلخيص و العرض الالكتروني للكتاب لتعميم الفائدة على

باقي أعضاء الجماعة، مع تنظيم رحلات لمعارض الكتب الدولية للطالبات لتعزيز هذا الجانب.

٤ - توعية الطالبات على باستقاء المعلومات من مصادرها الرسمية خاصة فيما يتعلق بالقرارات الحكومية الرسمية أو القرارات الخاصة بالجامعة، و عدم اقتصارهم على مواقع التواصل الاجتماعي العامة لاحتمالية احتوائها على بعض المعلومات المضللة.

٥ -تضمين توصيف المقررات بمواضيع تتناول الآثار الإيجابية و السلبية لشبكات التواصل الاجتماعي، بالإضافة لمواضيع تتعلق بأخلاقيات الاستخدام الفردي و الجماعي لشبكات التواصل الاجتماعي، و مدى تهديد هذه المواقع للثقافة الإسلامية العربية لاحتوائها على مفاهيم غربية بعيدة عن عادات و تقاليد الشعوب الإسلامية العربية.

٦ - تواجد أعضاء الهيئة التعليمية على مواقع التواصل الاجتماعي، و تشجيع الطالبات على متابعة هذه الحسابات لمناقشة كل ما يخص مشاكلهن و احتياجاتهن.

#### مقترحات لدعم تطبيق التصور المقترح

الاهتمام بالبرامج الطلابية الاجتماعية التي تدعم التواصل المباشر للطالبات ( وجها لوجه)، كالمعسكرات و الرحلات و المنافسات، على أن تكون في إطار بيئة جاذبة و محفّزة للطالبات.

٢ -عقد ندوات و محاضرات عن بعد تتناول أهم التأثيرات السلبية لشبكات التواصل الاجتماعي مثل: الإدمان على تلك الشبكات - ضعف التفاعل مع أفراد
 الأسرة - إهدار الوقت - وكشف الذّات و الخصوصية...الخ.

- ٣ تشجيع الطالبات على القيام ببحوث علمية حول الاستخدامات السلبية
   لمواقع التواصل الاجتماع و رصد الجوائز للمتميّز منها.
- ٤ -الإعلان و التعريف بالحسابات الجديدة في جميع الأقسام بالكلية بهدف متابعة أكبر عدد من الطالبات، والتعريف بفائدتها وما توفره من آفاق معلوماتية ومعرفية جديدة للطالبات.
- ٥ تشجيع أعضاء الهيئة التدريسية في الجامعة بأهمية البحث في مجال أساليب مواجهة الآثار السلبية لشبكة التواصل الاجتماعي على الطالبات وحث طالبات الدراسات العليا على البحث فيه.
- ٦ -تصميم برنامج تدريبي متقدّم لطالبات كلية الخدمة الاجتماعية (بمثابة بوابة الحارس) يتضمن في محاوره التعامل مع شبكات التواصل الاجتماعي.

## المراجع

#### أولاً: المراجع العربية

- [۱] ابن منظور، ابي الفضل جمال الدين.(۲۰۰۳)، *لسان العرب*. الرياض: دار عالم الكتب.
- [۲] البخاري، محمد ( ۲۰۰۹): الإعلام وتحديات العولمة في الدول الأقل حظاً، المؤتمر الدولي الأول لتقنيات الاتصال والتغير الاجتماعي ١٥ -١٧ مارس، جامعة الملك سعود، كلية الاعلام.
- [٣] أبو خطوة ، السيد عبدالمولى و أحمد الباز (٢٠١٤): شبكة التواصل الاجتماعي وآثارها على الأمن الفكري لدى طلبة التعليم الجامعي بمملكة البحرين، المجلة العربية لضمان جودة التعليم الجامعي ، المجلد السابع ، العدد ١٥.

- [3] الأسطل، يعقوب يونس خليل، (٢٠١١): المشكلات النفس اجتماعية والانحرافات السلوكية لدى المترددين على مراكز الانترنت بمحافظة خان يونس، رسالة ماجستير، كلية التربية، الجامعة الإسلامية بغزة فلسطين.
- [0] أبو صعيليك، ضيف الله عودة، محمد سليم الزبون (٢٠١٣): أثر شبكات التواصل الاجتماعي الالكترونية على اتجاهات طلبة الجامعات في الأردن، مجلة مؤتة للبحوث للبحوث و الدراسات، سلسلة العلوم الإنسانية و الاجتماعية، المجلد الثامن و العشرون، العدد السابع.
- [7] أحمد، نبيل ابراهيم (٢٠٠٣): أساسيات الممارسة في خدمة الجماعة، القاهرة، مكتبة زهراء الشرق.
- [V] -با يوسف، مسعودة، (٢٠١١): الهوية الافتراضية: الخصائص و الأبعاد، دراسة استكشافية على عيّنة من المشتركين في المجتمعات الافتراضية، مجلة العلوم الانسانية والمجالات والاجتماعية، عدد خاص الملتقى الدولي الأول حول المهوية والمجالات الاجتماعية في ظل التحولات السوسيوثقافية في المجتمع الجزائري.
- [۸] تقرير الاعلام الاجتماعي العربي (مايو ۲۰۱۱)، الإمارات العربية المتحدة، كلية دبي للإدارة الحكوميّة، الإصدار الثاني.
- [9] الجمال، رباب رأفت محمد، (٢١٠٣): أثر استخدام شبكات التواصل الاجتماعي على تشكيل النسق القيمي الأخلاقي للشباب السعودي، جدة، جامعة الملك عبدالعزيز، كرسى الأمير نايف بن عبدالعزيز للقيم الأخلاقية.
- [١٠] حافظ، عبده محمد، (٢٠١١): تواصل الشباب الجامعي من خلال الشبكات الاجتماعية ظاهرة اجتماعية أم ضرورة تقنية ؟، المؤتمر العلمي وسائل الاعلام أوات تعبير و تغيير، كلية الاعلام، جامعة البتراء، عمّان.

- [11] حسن، أشرف جلال، ( ٢٠٠٩): أثر شبكات العلاقات الاجتماعية والتفاعلية بالإنترنت ورسائل الفضائيات على العلاقات الاجتماعية والاتصالية للأسرة المصرية والقطرية: دراسة تشخيصية مقارنة على الشباب وأولياء الأمور في ضوء مدخل الإعلام البديل. مقدمة إلى أعمال مؤتمر كلية الإعلام، جامعة القاهرة وهو بعنوان: "الأسرة والإعلام وتحديات العصر"، والذي عقد في الفترة ما بين المراير.
- [17] خضر، نرمين ( 1000): 1000 الأثار النفسية و الاجتماعية لاستخدام الشباب المصري لمواقع الشبكات الاجتماعية: دراسة على مستخدمي الفيس بوك، المؤتمر العلمي الأول بعنوان: الأسرة و تحديات العصر 1000 المراير، جامعة القاهرة، كليّة الاعلام.
- [۱۳] الخوري، نسيم (۲۰۰۵): الإعلام العربي و انهيار السلطات اللغوية، لبنان، مركز دراسات الوحدة العربية.
  - [1٤] الخولي، سناء، ( ١٩٨٨): الأسرة والحياة العائلية، مصر، دار النهضة.
- [10] الخمشي، سارة، ( ٢٠٠٩): الآثار الاجتماعية السلبية لاستخدام الفتاة في مرحلة المراهقة للانترنت، مجلة كلية الآداب، جامعة المنوفية.
- [17] الدبيسي، عبدالكريم علي، زهير ياسين الطاهات ( ٢٠١٣): دور شبكات التواصل الاجتماعي في تشكيل الرأي العام لدى طلبة الجامعات الأردنية، مجلة دراسات العلوم الانسانية و الاجتماعية، جامعة البتراء، عمّان، الأردن، مج ٤، ع ١.
- [۱۷] راضي، زاهر، ۲۰۰۳: استخدام مواقع التواصل الاجتماعي في العالم العربي، مجلة التربية، عدد ١٥، جامعة عمان الأهلية، عمان.

- [۱۸] الراوي، بشرى جميل ( ۲۰۱۲): دور مواقع التواصل الاجتماعي في التغيير / مدخل نظري، مجلة الباحث الإعلامي، العدد ۱۸، جامعة بغداد، العراق.
- [١٩] رشتي، جيهان أحمد (١٩٧٨): الأسس العلمية لنظريات الإعلام، القاهرة، دار الفكر العربي.
- [۲۰] رضوان، حنان أحمد، و صلاح السيد عبده رمضان و إيمان جمعه محمد عبدالوهاب، (۲۰۱۰)، دور تكنولوجيا الاتصال الحديثة في تنمية حرية التعبير عن الرأي لدى طلاب الجامعة في ضوء مجتمع ما بعد الحداثة، بحث مقدم للمؤتمر العلمي الأول لقسم أصول التربية: التربية في مجتمع ما بعد الحداثة -۲۱ -۲۲ يوليو، كلية التربية، جامعة بنها.
- [۲۱] رمود، ربيع عبد العظيم (۲۰۱۲): تقنيات التعليم الالكتروني، خوارزم العلمية للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية.
- z [۲۲] ] السروجي، طلعت مصطفى (۲۰۰۲): تصميم بحوث الخدمة الاجتماعية، القاهرة، مركز نشر و توزيع الكتاب الجامعي، جامعة حلوان.
- [٢٣] السويدي، جمال سند (٢٠١٣): وسائل التواصل الاجتماعي و دورها في التحولات المستقبلية: من القبيلة إلى الفيسبوك، مكتبة العبيكان، الطبعة الثانية.
- [۲۲] الشامي، عبدالرحمن محمد (۲۰۰۲): استخدام القنوات التلفزيونية المحلية والدولية: الدوافع و الإشباعات، رسالة دكتوراه، مصر، جامعة الأزهر.
- [۲۰] شاهين، هبة (۲۰۰): استخدام المهور المصري للقنوات الفضائية العربية، رسالة دكتوراة غير منشورة، القاهرة، جامعة القاهرة.

- [٢٦] الشايع، حصة، مروة ابراهيم بطيشة (٢٠١٣): مقترح لتوظيف استخدام الشبكات الاجتماعية لدى طالبات المرحلة الجامعية بالمملكة العربية السعودية قائم على واقع استخدامهن لها، مجلة كلية التربية، جامعة الأزهر، العدد ١٥٥، الجزء الثاني.
- [۲۷] الشهري، حنان شعشوع (۱٤٣٤): أثر استخدام شبكات التواصل الالكترونية على العلاقات الاجتماعية "الفيس بوك و تويتر نموذجاً"، دراسة ماجستير، جدة، كلية الآداب و العلوم الانسانية، جامعة الملك عبدالعزيز.
- [۲۸] الصادق، حسن عبد الصادق (۲۰۱٤): تأثير استخدام الشباب الجامعي في الجامعات الخاصة البحرينية لمواقع التواصل الاجتماعي على استخدامهم وسائل الاتصال التقليدية، المجلة الأردنية للعلوم الاجتماعية، مج ۷، ع ١.
- [۲۹] عبدالشافي، مؤمن خير ( ۲۰۱۱): استخدام مواقع التواصل الاجتماعي و علاقته بزيادة التأثيرات المعرفية للصحف لدى شباب الجامعة المصرية، مجلة دراسات الطفولة، مصر، المجلد ۱۲، العدد ۵۳۶.
- [۳۰] عبدالله، عبدالمنعم محمد، (۲۰۰۸): الأنساق القيمية لدى الشباب الجامعي في ضوء المستجدات العالمية، دراسة ميدانية، مجلة مستقبل التربية العربية، المركز العربي للتعليم و التنمية: أسد"، القاهرة.
- [٣١] العتيبي، جارح (٢٠٠٨): تأثير الفيسبوك على طلبة الجامعات السعودية، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الملك سعود، الرياض.
- [٣٢] عزمي، عبدالرحمن (٢٠١٥): تأثير وسائل الاتصال في الثقافة..منهج معياري"، موقع "الموسوعة الاسلامية"، ١٩ يونيو، تاريخ الدخول: ٢٠١٥/٢/٩ الوقت: ١٧,٤٠.

- [٣٣] العصيمي، عبد المحسن، ( ٢٠٠٤): الآثار الاجتماعية للانترنت، الرياض، دار قرطبة للنشر.
- [٣٤] العلمي، لينا، (٢٠١١): العضوية في مواقع التواصل الاجتماعي وأثرها في تحسين الوعي السياسي لدى طلبة جامعة النجاح الوطنية، مشروع تخرج، كلية الاقتصاد والعلوم الإدارية، نابلس، فلسطين.
- [٣٥] عمر، معن خليل، ( ١٩٩٧ ): *نظريات معاصرة في علم الاجتماع*، الأردن، عمان دار الشروق.
- [٣٦] عويس، محمد محمود (٢٠٠٥): مناهج البحث في الخدمة الاجتماعية، القاهرة، بل برنت للطباعة و التصوير.
  - [٣٧] الغريب، عبدالعزيز (٢٠١٠): نظريات معاصرة في علم الاجتماع، الرياض.
- [٣٨] الفار، إبراهيم عبدالوكيل ( ٢٠١٢): تربويات تكنولوجيا القرن الحادي والعشرين: تكنولوجيا الويب ٢٠٠، الطبعة الأولى، الدلتا.
- [٣٩] محرم، علي، و أحمد حمزة (٢٠٠٢): اتجاهات الشباب الجامعي نحو العولمة، بحث منشور في مجلة دراسات في الخدمة الاجتماعية و العلوم الانسانية، كلية الخدمة الاجتماعية، جامعة حلوان.
- [٤٠] المدني، أسامة غازي زين ( ٢٠٠٩): استخدامات الشباب السعودي الجامعي للمضمون السياسي للمدونات الالكترونية و الإشباعات المتحققة منها، مجلة كلية الآداب، جامعة حلوان، العدد ٢٦ يوليو.
- [13] مرعي، إبراهيم بيومي و ماجدي عاطف محفوظ: النماذج و النظريات العلمية والمهارات الإشرافية في خدمة الجماعة، الرياض، مكتبة الرشد.

- [٤٢] مشري، مرسي، ٢٠١٢م: شبكات التواصل الاجتماعية الرقمية: نظرة في الوظائف، مجلة المستقبل العربي، عدد ٣٩٥.
- [٤٣] المطوع، خالد عبدالله (٢٠٠٠): الحاسوب كوسيلة اتصال "استخداماته و دوره في المجتمع السعودي، بحث منشور بمجلة العلوم الاجتماعية و الانسانية، جامعة البحرين، كلية الآداب، العدد الرابع، سبتمبر.
  - [٤٤] المغنى، (٢٠١١): قاموس عربي عربي، موقع معاجم صخر.
- [20] المنصور، محمد، (٢٠١٢): تأثير شبكات التواصل الاجتماعي على جمهور المتلقين، دراسة مقارنة للمواقع الاجتماعية و المواقع الالكترونية " العربية أنموذجاً"، رسالة ماجستير، كلية الآداب و التربية، الأكاديمية العربية في الدنمارك.
- [3] نومار، مريم نريمان ( ٢٠١٢ ): استخدام الشبكات الاجتماعية و تأثيره في العلاقات الاجتماعية، رسالة ماجستير، جامعة الحاج خضر، علوم الإعلام والاتصال.
- [٤٧] نصر، حسني محمد ( ٢٠٠٩): الخصائص الاتصالية للمدونات الالكترونية ودورها في التحول إلى مجتمع المعلومات، بحث مقدم للمؤتمر العلمي الخامس لأكاديمية أخبار اليوم تقنيات الاتصال و التغيّر الاجتماعي.
- [٤٨] وزارة التخطيط والاقتصاد(٢٠٠٧): النشرة الإلكترونية لهيئة الاتصالات، العدد الحادي عشر.
- [٤٩] الحكمي، عائشة، ١٤٣٤: سلبيات وإيجابيات التواصل الاجتماعي، www.draysha.com
- (0) سالم، أحمد جمال، ٢٠١٣: مواقع التواصل الاجتماعي إيجابياتها وسلبياتها و www.alukah.net وها هو الاستخدام الصحيح لها،

# ثانياً: المراجع الأجنبية

- [51] Kalpidou, M., Costin, D. and Morris, J. Morris (2010): The Relationship between Facebook and the well-being of undergraduate college student, Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking, volume 14, number 183-189.
- [52] See comment in PubMed Commons below- Kujath, Carlyne L , (2011): Facebook and Myspace: Complement or Substitute for Face- to Face Interaction? , Cyberpsychology , Behavior , and Social Networking ,voluome 14 , number 1- 2.
- [53] Lenhart, A. and Madden, (2010). Privacy and Online Social Networks: Pew Internet and American Life Project Report, Retrived December 20, 2010, http://www.pewinternet.org/pdfs/PIP\_Teens\_ Privacy\_SNS\_Report\_Final.pdf Lin, Carolyn. 1955. Exploring Personal Computer adoption and dynamics, Journal of Broadcasting and Electronic Media, 42 (1).
- [54] Kuppuswamy, S.&, Narayan, P. (2010) The Impact of Social Networking Websites on the Education of Youth, International Journal of Virtual Communities and Social Networking, 67-79. -Urista, Mark A., Qingwen Dong, Day, Kenneth D.( 2009): Explaining Why Yong Adults Use My space and Facebook Through Uses and Gratification Theory, Human communication, 12 (2).
- [55] Walz, L., O, (2008), The Relationship Between College Students' Use of Social Networking Sites and Their Sense of Belonging, Unpublished Ph.D. Dissertation, University of Hartford, USA.
- [56] www.socialbakers.com/facebook-statistics/),(accssed February 4,213).
- [57] http://www.diwanalarab.com.