

جامع ة الأزهر – غرزة عمادة الدراسات العليا كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم اللغة ألعربية

# التناص في شعر يوسف الخطيب

دراسة وصفية تحليلية

## Intertextuality in Yousef Al-Khatib's poetry

An Analytical and Descriptive Study

إعداد الباحث

خمیس مجد حسن جبریل

إشراف

الأستاذ الدكتور/ أحمد جبر شعث

قدّمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلّبات الحصول على درجة الماجستير في اللغة العربية - الأدب والنقد من كلية الآداب والعلوم الإنسانية - جامعة الأزهر - غزة من كلية الآداب والعلوم الإنسانية - جامعة الأزهر - غزة

# بِسْم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾

(سورة يونس، الآية: ١٠)

عن ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَتَهَجَّدُ، قَالَ: (اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وَإِلَيْكَ أَنَبْتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ حَاكَمْتُ، فَاغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ، أَنْتَ المُقَدِّمُ، وَأَنْتَ المُؤَخِّرُ، لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ)

(صحیح البخاري، حدیث رقم ۱۱۲۰)



# إهداء أول

إلى من صَعدتْ روحُه إلى بارئها.. والدي رحِمه الله

إلى نبض العطاء والحنان.. الوالدة الغالية أكرمها الله

إلى ريحانة العمر.. زوجتي العزيزة

إلى سنابل الأمل.. أبنائي حسام، وربا، ومحد، ونور

إلى شموع الحياة.. أخواتي وإخوتي

إلى كل الرفاق والأحباب

إليهم جميعاً أُهدي هذا العمل

مع خالص المودة والوفاء



# إهداءً ثان

إلى أولئك القابضين على زناد الكلمة

أملاً نابضاً، وحقّاً واعداً

﴿ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ لِيُحِقَّ الْحُقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ 

٨-٧ الأنفال: ٧-٨

إلى الشاعر الراحل (يوسف الخطيب)

عنواناً شامخاً، وموقفاً ثابتاً

(إذا افترضتُ أنني سأبلُغُ يوماً قِمّةً شعريةً عليا مُضاهِيَةً لإمريءِ القيسِ، أو لأبي الطَيّبِ، أو لأبي العلاء و وذلك مُجردُ افتراض – فَسَأفضحُ السِرَّ لأربعةِ الرياح، وأنقُشُهُ على صدر السماء: [ بأن كلَّ الفضلِ في هذا.. مَرجِعُهُ إلى كُلِّ هؤلاء.. ] حيث لا فَضْلَ لأي شاعرٍ معاصرٍ، على مَنْ سَبَقُوهُ، إلا بفضل هؤلاءِ الذين سَبَقُوهُ، عليه!!..)

الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٨٩/٣



## شكر وتقدير

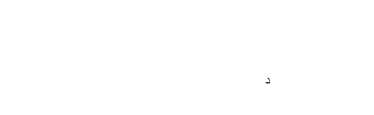
أتقدّمُ بواجبِ الشكرِ، وعظيمِ المودّةِ إلى أستاذي الكريم الأستاذ الدكتور/ أحمد جبر شعث، على تفضّله بالإشراف على هذه الرسالة.

كما أتوجّه بخالص الامتنان إلى كلّ من: الأستاذ الدكتور/ فوزي إبراهيم الحاج، والأستاذ الدكتور/ عبد الجليل حسن صرصور، على تكرّمهما بمناقشة هذا البحث.

وأيضاً أسجّل تقديري لأساتذتي الأفاضل: الأستاذ الدكتور/ محجد صلاح أبو حميدة، والأستاذ الدكتور/ فوزي الحاج، والأستاذ الدكتور/ محجد البوجي، وجميع أعضاء الهيئة التدريسية في قسم اللغة العربية في جامعة الأزهر بغزة.

كما أُبرق بالتحية، وفاءً وعرفاناً، إلى كلّ من: الدكتور/ أحمد طعمة حلبي، والدكتور/ عمر عتيق، والأستاذ/ مراد السوداني.

والله أسألُ أن يجزي الجميعَ خيرَ الجزاء.



### الملخص

تبحث هذه الدراسة ظاهرة التناص في شعر الشاعر الفلسطيني (يوسف الخطيب)، وتحاول الكشف عن بعض مضامينها وخصائصها الفنية، وتوضيح دلالاتها، وجماليّاتها وطاقاتها الإبداعية، ومدى تعبيرها عن رؤيته الشعرية، وحالته الوجدانية والنفسية، كما ترصد حجم تناغمها مع مواقفه الفكرية. والقارئ لشعر الخطيب يتلمّس غزارة الموروث الإنساني وكثافة معالم التناص، بحيث تتعالق تلك المعالم مع رؤاه، ومواقفه، وتحمل ثراء دلاليّا ونفسيّا يستحق الدراسة؛ فقد استطاع الخطيب أن يصهر في أتون تجربته الشعرية ثقافاتٍ عديدةٍ، مختلفة الأجناس، والأعراق، والبيئات، ومن هنا تنبع أهميّة الدراسة من كونها تعالج ظاهرةً فنيّة في شعر الخطيب لم يتم تحليلها ودراستُها كدراسة مستقلّة.

وتهدف الدراسة إلى رصد مصادر التناص في شعر الخطيب، والكشف عن آليات استدعاء النصوص، وتوظيفها فنياً ودلالياً في تحقيق القيم المعاصرة. وتفسير سيطرة بعض المصادر، أو الأشكال التناصية، والكشف عن بعض المضامين والخصائص الفنية التي يمتاز بها تناص الخطيب، واكتشاف درجة خروج الخطيب عن التضمين، والاقتباس، وحشد الرموز إلى امتصاص المصادر المتنوعة، ومحاورتها، وصهرها في نصّه الإبداعي. واستكناه الأنساق والوسائل الفنية التي ظهرت في نظام العنونة في متناصّات الخطيب الشعرية.

وقد اعتمد الباحث في دراسته على المنهج الوصفي التحليلي، حيث اتسقت الدراسة في تمهيدٍ، وثلاثة فصولٍ، وخاتمةٍ، أما التمهيد فقد تناول مفهوم التناص وآفاقه، ودرس الفصل الأول التناص في شعر الخطيب من حيث مصادره الدينية، والتاريخية، والأدبية، والشعبية، والأسطورية، وبحث الفصل الثاني أشكال التناص في شعر الخطيب من حيث الاقتباس، والإشارة، والامتصاص، والأسلوب، وتناص الشخصيات، ودرس الفصل الثالث التناص وعلاقته بشعرية العنوان، من حيث تشكيلاته وارتباطاته بفضاء الديوان والقصيدة. ومن أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة: شيوع معاني الحرية، والعدالة، والثورة على الظلم والفساد، والبعث، وعذاب الغربة، وألم الفرقة، والدعوة للوحدة، كما تتوعت دلالات بعض الشخصيات والأحداث التاريخية، إما بشكلٍ مماثلٍ لما عُهد عنها أو بشكلٍ مغاير، كما أن الشاعر (يوسف الخطيب) وسًع من قدرتها الدلالية وفقاً لرؤيته وخيالاته. ووسًعت استدعاءاته الأدبية من أفق تجربته الشعرية، وعمًقت من مواقفه الفكرية وانسجمت معها، كما تنوعت أشكال التناص مع بعضها البعض، وتمازجت، وشاعت الرمزية والسخرية. وأيضاً تتوعت أشكال التناص وكان التناص الامتصاصي والأسلوبي أعمقها فنّياً، كما انسجمت عناوين الخطيب دلاليا مع فضاء ديوانها وفضاء قصائدها؛ وفقا لحالته الوجدانية، ورؤيته الفنية، ومواقفه الفكرية.



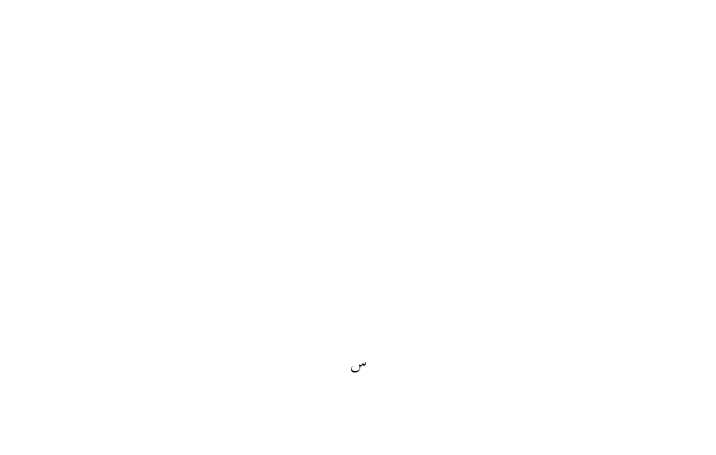
#### **Abstract**

This study examines the phenomenon of intertextuality in the poetry of the late Palestinian poet (Yousef Al-Khatib), trying to shed some light on its contents and artistic characteristics, clarifying its implications, and aesthetic and creative energies. It also explores to what extent intertextuality expresses his vision of poetry, and emotions, and psychology, and displays the amount of its compatibility with his intellectual positions.

The importance of the study emerges as it deals with a literary phenomenon in Al-Khatib's poetry that has not been analyzed and studied independently. It also monitors the recruitment and landmarks of Al-Khatib's creative intertextuality in terms of sources multiplicity, the diversity of its forms, and its poetic titles.

The analytical descriptive approach was adopted, and the study was divided into: an introduction, three chapters, and a conclusion. The introduction tackled the concept of intertextuality and its prospects. The first chapter studied intertextuality in Al-Khatib's poetry in terms of religious, historical, literary, folkloric, and legendary sources. The second chapter studied forms of intertextuality in Al-Khatib's poetry in terms of quotation, reference, absorption, style, and interpersonalities relationships. The third chapter examined intertextuality and its relationship with the poetic case of titles in terms of formation and relevance to the collection and the poem.

The findings of the study highlighted predominance of the meanings of freedom, justice, and the revolution against injustice and corruption, and renaissance, and the agony of alienation, and the pain of division, and call for unity. The connotations of some of the characters and historical events varied either in a similar or in a different way to what have been usual. It also concluded that he expanded the ability of its semantics according to his vision and imagination. He also expanded the literary recall depending on experience that deepened his intellectual standings. The sources of intertextuality overlapped with each other, and irony and symbolism spread and intertextuality varied the absorptive intertextuality was stylistically the deepest. Al-Khatib's titles semantically consisted with the space of collections and poems according to his emotions, vision of art, and his intellectual positions.



# فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                      |
|--------|----------------------------------------------|
| أ - ب  | الاستفتاح                                    |
| ت – ح  | الإهداء                                      |
| خ – د  | شكر وتقدير                                   |
| ذ – س  | الملخص باللغتين العربية والانجليزية          |
| ش – ط  | المحتويات                                    |
| ظ – ك  | المقدمة                                      |
| ١      | التمهيد: مفهوم التناص وآفاقه                 |
| 17     | الفصل الأول: مصادر التناص في شعر يوسف الخطيب |
| 6٦-٢٥  | الهبحث الأول: التناص الديني                  |
| 70     | أولا: مع القرآن الكريم والسيرة النبوية       |
| ٣٦     | ثانيا: مع التوراة والإنجيل                   |
| 7 ٤-٤٧ | المبحث الثاني: التناص التاريخي               |
| ٤٧     | أولا: مع التاريخ القديم                      |
| 0 {    | ثانيا: مع التاريخ الإسلامي                   |
| 09     | ثالثا: مع التاريخ الحديث والمعاصر            |
| ٥٢-٦٨  | الهبحث الثالث: التناص الأدبي                 |
| 70     | أولا: مع الأدب القديم                        |
| ٧١     | ثانيا: مع الأدب الحديث والمعاصر              |
| ٨٢     | ثالثا: التناص الداخلي (مع نصوص الشاعر نفسه)  |
| ۱۲،-۸۸ | المبحث الرابع: التناص الشعبي والأسطوري       |
| ٨٨     | أولا: التناص الشعبي                          |
| ٨٩     | ١- الحكاية والسيرة الشعبية                   |

| 9 7     | ٢- الأغنية الشعبية                                   |
|---------|------------------------------------------------------|
| 9 £     | ٣- المثل الشعبي                                      |
| 97      | ٤- العادات والتقاليد                                 |
| ٩,٨     | ثانيا: التناص الأسطوري                               |
| 99      | ١- مع الأسطورة العربية                               |
| ١٠٧     | ٢- مع الأسطورة اليونانية                             |
| 110     | ٣- مع الأسطورة البابلية والفينيقية                   |
| ١١٨     | ٤- مع الأسطورة الرومانية                             |
| 111     | الفصل الثاني: أشكال التناص في شعر يوسف الخطيب        |
| 177-177 | المبحث الأول: التناص الاقتباسي                       |
| ١٢٣     | أولاً: النتاص الاقتباسي الكامل                       |
| 170     | ثانيا: التناص الاقتباسي المحوَّر                     |
| 10175   | الهبحث الثاني: التناص الإشاري                        |
| 150-101 | المبحث الثالث: التناص الامتصاصي                      |
| 171-157 | المبحث الرابع: التناص الأسلوبي ——————————            |
| 19179   | الهبحث الخاهس: تنام الشخصيات                         |
| 191     | الفصل الثالث: التناص وشعريّة العنوان                 |
| 199-198 | المبحث الأول: مفموم العنوان في النقد المعاصر وأهميته |
| 711-7   | المبحث الثاني: تشكيلات العنوان في شعر الخطيب         |
| ۲.,     | أولا: العنوان التعريفي                               |
| 7.1     | ثانيا: العنوان الاختصاري                             |
| ۲۰٤     | ثالثا: العنوان المثير                                |
| ۲.٦     | رابعا: العنوان الموجّه                               |

| ۲۰۸   | خامسا: العنوان الساخر                         |
|-------|-----------------------------------------------|
| ۲.۹   | سادسا: العنوان البؤرة                         |
| ۲۱.   | سابعا: العنوان الإهدائي                       |
| 75717 | المبحث الثالث: العنوان المتناص والفضاء الشعري |
| 717   | أولا: العنوان وفضاء التدوين الشعري            |
| 777   | ثانيا: العنوان وفضاء القصيدة الشعري           |
| 777   | ١- القصيدة ذات المقاطع المعنونة               |
| ٨٢٢   | ٢- القصيدة ذات المقاطع غير المعنونة           |
| 7 £ 1 | الخاتمة                                       |
| 750   | ثبت المصادر والمراجع                          |



#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين محمد بن عبد الله على وبعد:

فإنه لمن البديهي القول إن قدرة الشاعر المعاصر على التميّز والإبداع الفتّي تكمن في إحدى جوانبها في تشرّبه لجُملةٍ من البُنى اللغويّة، والفنيّة التي استقرت في ذهنه، من مؤثّرات ثقافيّة، معرفيّة، متعدّدة المصادر؛ لذا كانت حاجته كبيرة إلى استيعاب التراث الإنساني، والإلمام بأكبر قدرٍ مستطاعٍ من الثقافة والفنون؛ ليوسّع من نظرته إلى الأشياء ويعمّق رؤيته الشعرية، وقد أطلق النقد الأدبي المعاصر على هذا الحضور والاستدعاء الفعّال للموروثات الإنسانيّة، والمخزونات الثقافيّة داخل النص، مصطلح (التناص والاستدعاء الفعّال للموروثات الإنسانيّة، والمخزونات الثقافيّة داخل النص، مصطلح (التناص كريستيفا، وجيرار جينيت، وغيرهم، فتلقّفه النقاد العرب، مع اختلافٍ في ترجمة المصطلح، وتباينٍ في توظيفه كريستيفا، وجيرار جينيت، وغيرهم، فتلقّفه النقاد العرب، مع اختلافٍ في ترجمة المصطلح، وتباينٍ في توظيفه بين التيّارات الأدبيّة. وكان شاعرنا الفلسطيني (يوسف الخطيب) ممّن احتفى شعره بتلك الظاهرة؛ فلا يكاد ركنٌ من أركان ديوانه، أو مقطعٌ من قصيدةٍ له أن يخلوَ من استحضارِ نصوصٍ غائبةٍ امتصّها وعيّه، وانتشى بها وجدائه. وقد تعدّدت مصادر ومرجعيّات تلك الظاهرة، كما تنوّعت أشكالها وطرق توظيفها، وأثرت على نظام العنونة في شعره.

#### ميدان الدراسة:

تتناول الدراسةُ التناصَّ في شعر (يوسف الخطيب) أحدِ الشعراء الفلسطينيين البارزين، وذلك من حيث المصادر، والأشكال، وشعريّة العنوان، بالاعتماد على أعماله الشعرية الجاهزة التي أصدرها عن دار فلسطين للثقافة، والإعلام، والفنون بدمشق، وبالتعاون مع الاتحاد العام للكتاب، والأدباء الفلسطينيين برام الله، وضمّت جميع دواوينه.

- الجزء الأول والمعنون بـ (العندليب المهاجر) تضمّن ديوانيْ: (العيون الظماء للنور) الصادر عام ١٩٥٥م، و(عائدون) الصادر عام ١٩٥٩م.
- الجزء الثاني والمعنون بـ (سيأتي الذي بعدي) تضمّن ديوان (واحة الجحيم) الصادر عام ١٩٦٤م، وقصائد لاحقة.
- الجزء الثالث والمعنون ب (امنع الخمرة عني) تضمّن العديد من القصائد بينها المطوّلات: (رأيت الله في غزة) و (بالشام أهلي والهوى بغداد).

### دواعى اختيار موضوع الدراسة:

إن ظاهرة التناص عند الخطيب لم تحظ بدراسة شاملة متخصصة، تسبر أغوارَها، وتكشف عن مدى استفادة الخطيب من التراث الإنساني، وتفاعله معه، وتُظهر مدى تعبيرِها عن رؤيته الشعرية، وحالته الوجدانية، وترصُد حجم تناغمها مع مواقفه الفكرية. والقارئ لشعر الخطيب يتلمّس غزارة الموروث الإنساني وكثافة معالم التناص، بحيث تتعالق تلك المعالم مع رؤاه، ومواقفه، وتحمل ثراء دلاليّا ونفسيّا يستحق الدراسة؛ فقد استطاع الخطيب أن يصهر في أتون تجربته الشعرية ثقافاتٍ عديدةٍ، مختلفة الأجناس، والأعراق، والبيئات. وأيضا اختيار الباحث شعر الخطيب موضوعاً لدراسته يعبّر عن ميولٍ لخاصة فكريّة تميّز شعر الخطيب، ففي شعر الخطيب بقدر ما يظهر عشقه لفلسطين، وترابها، وإيمانه بضرورة التحرير، وحتميّة العودة، بقدر ما يظهر إيمانه بالعروبة، ودعوته للوحدة العربية.

بالشامِ أهلي، وبغدادُ الهوى، وأنا بالقدسِ، فوق صليبِ الطُّورِ أَنتظِرُ بِالشَّامِ أهلي، وإنْ عُدَّت مَنازِلُهم فالشمسُ، والقوسُ، والمِيزانُ، والقَمرُ هُمْ بَدءُ ذاكرةِ العلياءِ أَجنحةً وصِيغَ منهم قضاءُ اللَّهِ والقَدرُ بالشام أهلي، ولي بالرافِدَينِ هَوَىً يَظَلُ يَكبُرُ، إِنْ عُذَّالهُ كَثُرُوا

كما عبر الخطيب في شعره عن أهم القيم الإنسانية المتعلّقة بالعدل، والحرية، ونبذ الظلم، فدعوتُه واضحة إلى إزالة كل معالم الانكسار والتخاذل، ومقاومة كلّ مظاهر القهر، والفساد، والتخلّف، والخطيب صاحب رؤية، وموقفٍ ظل ثابتاً عليهما، رُغم محاولات بعض الأنظمة العربية، أو كما يصفها (مؤسسة السلطان) لتهميشه، وإقصائه.

## أهداف الدراسة:

يُتَوقِّعُ من هذه الدراسة أن تحقّق الأهداف الآتية:

- 1. رصد مصادر التناص في شعر الخطيب، والكشف عن طرق، وآليات استدعاء النصوص، وتوظيفها فنياً، ودلالياً في تحقيق القيم المعاصرة.
  - ٢. تفسير سيطرة بعض المصادر، أو الأشكال التناصية، أو الرموز التراثية على أخرى.
- ٣. الكشف عن بعض المضامين والخصائص الفنية التي يمتاز بها تناص الخطيب، وتوضيح دلالات التناص، والكشف عن جماليّاته وطاقاته الإبداعية؛ للتعرّف على مدى تغلغل الموروث الثقافي.
- اكتشاف درجة خروج الخطيب عن التضمين، والاقتباس، وحشد الرموز إلى امتصاص المصادر المتنوعة، ومحاورتها، وصهرها في نصّه الإبداعي.

- ٥. الكشف عن طرق استحضار الشخصيات، وأثرها في إبعاد شعر الخطيب عن الغنائية.
- ٦. استكناه الأنساق والوسائل الفنية التي ظهرت في نظام العنونة في متناصّات الخطيب الشعرية.

#### أهمية الدراسة:

تنبع أهميّة الدراسة من كونها تبحث ظاهرةً فنيّةً في شعر الخطيب، لها دورها في عمليّة الخلق الشعري، حيث ترصد الدراسة معالم إبداع الخطيب في توظيف التناص، من حيث تنوّع مصادره، واختلاف أشكاله، وشعريّة عنوانه، بالإضافة إلى تسليط الضوء على إبداع شاعرٍ لم يأخذ حقّه بالدراسات المستفيضة، والمتعمّقة، وإتاحة المجال لفهم أعمق لتجربته الشعرية، وربط ذلك الفهم برؤيته الفكرية والأيديولوجية.

# منهج الدراسة:

اعتمد الباحث في دراسته على المنهج الوصفي التحليلي، من خلال استبطان نصوص الخطيب واستنطاقها عن طريق رصد علاقات تقاطعها مع النصوص السابقة لها، وفكّ بنائها اللغوي والتركيبي؛ بغية الكشف عن سماتها الدلالية، وتفسير إشاراتها مع عدم إهمال المرجعيّات السياسية والتاريخية الفاعلة في التجربة الشعرية، وأثرها في عملية الإبداع الشعري.

وقد استعان الباحث بالإجراءات الآتية:

- ١. تتبّع ظاهرة التناص في شعر الخطيب، ورصدها، ووصفها، وتحليلها.
- ٢. سبر أغوار الدلالات، والإيحاءات، والرموز العميقة التي يمكن أن تستوعبها عملية التناص.
  - ٣. الكشف عن مدى فاعلية التناص في حمل أبعاد تجرية الخطيب الشعربة.
- الكشف عن مدى تآلف أو تخالف النصوص المستحضرة مع السياقات الجديدة المطروحة فيها،
   ودراسة الأنساق الدالة التي تحكم عملية التناص.
  - ٥. توظيف الإجراء الإحصائي في عملية التحليل؛ بهدف الوصول لنتائجَ علميةٍ دقيقة، قدر المستطاع.
- 7. الاستعانة بمراجع تطبيقية عن التناص لدى شعراء آخرين، وتخريج الآيات القرآنية، والأحاديث الشريفة، والشواهد الشعربة والنثرية، والاستعانة بالمعاجم لتوضيح الدلالات والإشارات.

## الدراسات السابقة:

في حدود علم الباحث أن ظاهرة التناص في شعر يوسف الخطيب على وجه التعيين لم يتم دراستها، دراسة معمّقة، ومستقلّة، بل إن الدراسات حول شعر الخطيب بوجهٍ عام كانت قليلة، وهي:

1- يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبوعيدة، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، الأردن، ٢٠٠٢م.

وقد قسّمتها الباحثة إلى بابين: الباب الأول كان ترجمة عن حياة الشاعر، فتناولت مولده ونشأته ومفاصل في حياته وأعماله الأدبية، وتجربته الشعرية بحسب مراحل تطورها زمنيّا، أما الباب الثاني فخصّته للدراسة الفنية وتناولت فيه بناء القصيدة ثم اللغة الشعرية ثم الموقف من التراث ثم الصورة الشعرية ثم الموسيقي.

۲- دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ٢٠٠٤م.

وقد قسّمها الباحث إلى أربعة فصول جاءت على الترتيب الآتي: محاور التجربة الشعرية، التشكيل الفنى، الرمز والأسطورة، الأسلوب واللغة والبنية الإيقاعية.

وقد وردت بعضُ الإشارات للظاهرة، كانت إحداها عبر مقالَيْن نقديّيْن للدكتور عمر عتيق، أحدهما بعنوان: (التناص الديني في شعر يوسف الخطيب) منشورا في مجلة مجمع القاسمي، والآخر بعنوان: (التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب) منشورا في مجلة جامعة الخليل، وبرغم أن الناقد لم يُشِرْ إلى أشكال التناص وجميع خصائصه ومصادره، إلا أنه يحسب له التركيز على السياقات التعبيرية لمصدرين من مصادر التناص (الديني والأدبي). وقد أشار الدكتور أحمد شعث في كتابه (الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر) إلى استدعاء الخطيب لأسطورتي (أوديب وبروميثيوس)، والإشارة الأخيرة للتناص كانت في حدود الصفحة الواحدة عبر ورقة نقدية للأديب العراقي ناهض حسن (فائز العراقي) بعنوان: (يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض، ذاكرة النار) بمناسبة تكريم أقيم للخطيب في دمشق.

# أقسام الدراسة:

اتسقت الدراسة في تمهيدٍ، وثلاثة فصولٍ، وخاتمةٍ، أما التمهيد فقد تناول بالدراسة مفهوم التناص لغة، واصطلاحاً من خلال أصول المصطلح وتطوره في النقد الغربي والعربي، حيث تم استعراض جهود ميخائيل باختين، وجوليا كريستيفا، وتودوروف، وجيرار جينيت، وعبد الله الغذّامي، ومجهد مفتاح، وعبد المالك مرتاض، وغيرهم، وخلال ذلك تم التطرّق إلى جذور التناص في التراث النقدي العربي من خلال مصطلحات التضمين، والاقتباس، والسرقة، والمعارضة، والمناقضة، وغيرها، ثم تمّ الحديث أخيرا عن أهمية التناص في النقد الأدبي.

وفي الفصل الأول تمّ دراسة وتحليل مصادر التناص في شعر يوسف الخطيب، وقُسّمَ إلى أربعة مباحث، درس المبحث الأول التناص الديني مع القرآن الكريم والسيرة النبوية والتوراة والإنجيل، فيما عرض المبحث الثاني للتناص مع التاريخ القديم والإسلامي والحديث والمعاصر، وقد تناول المبحث الثالث التناص مع الأدب الحديث والمعاصر، والتناص الداخلي (مع نصوص الشاعر نفسه)، بينما درس

المبحث الرابع التناص الشعبي في الحكاية والسيرة الشعبية، والأغنية الشعبية، والمثل الشعبي، والعادات والتقاليد، وفيه أيضا تمّ بحث التناص مع الأسطورة العربية، ومع الأسطورة اليونانية، ومع الأسطورة البابلية والفينيقية، وأخيراً مع الأسطورة الرومانية.

أما الفصل الثاني فتم فيه دراسة أشكال التناص في شعر يوسف الخطيب، ووُزّعَ إلى خمسة مباحث، تناول المبحث الأول التناص الاقتباسي الكامل والمحوَّر، بينما كشف المبحث الثاني عن التناص الإشاري، فيما تحدث المبحث الثالث عن التناص الامتصاصي، ودرس المبحث الرابع التناص الأسلوبي، وأخيرا في المبحث الخامس تمّ الحديث عن تناص الشخصيات.

وقد تناول الفصل الثالث والأخير التناص وشعرية العنوان، حيث قُسم إلى ثلاثة مباحث، بدأت بمبحث تمهيدي عن مفهوم العنوان في النقد المعاصر وأهميته، ودرس المبحث الثاني تشكيلات العنوان في شعر الخطيب، ثم وسعنا الدراسة في المبحث الثالث والأخير حول العنوان المتناص والفضاء الشعري من خلال الديوان والقصيدة.

وفي نهاية الدراسة تم إيراد خاتمة كشف الباحث فيها عن النتائج، والاستنتاجات التي توصّل إليها، وألحقها ببعض التوصيّات.

والله أسأل أن يلهمني السداد في القول، والإخلاص في الفكر والعمل، وهو الموفّق والمستعان، عليه توكّلت، وإليه أنيب.



التمهيد

مفهوم التناص وآفاقه



### التناص لغةً:

إنّ عملية الإبداع الفنّي تعتمد على جملة من البنى اللغويّة، والفنيّة التي تتسّرب من نصّ لآخر، عبر تعاقب الزمن، ولقد اعتمد الشاعر المعاصر في إبداعه على ما استقر في ذهنه، ووعيه، من مخزونات ثقافيّة، ومعرفيّة، متعدّدة المصادر، وقد أطلق النقد الأدبي المعاصر على هذا الحضور والاستدعاء الفعّال للموروثات الإنسانيّة، والمخزونات الثقافيّة داخل النص، مصطلح (التناص Intertextuality)، والشاعر المعاصر اعتبر نفسه "ثمرة للماضي كله، بكل حضاراته، وأنه صوت وسط آلاف الأصوات، التي لا بد أن يحدث بين بعضها وبعضها، تآلف وتجاوب. هذا الشاعر قد وجد في أصوات الآخرين تأكيداً لصوته من جهة، وتأكيداً لوحدة التجربة الإنسانية من جهة أخرى، وهو حين يضمِّن شعره كلاماً لآخرين بنصه، فإنه يدل بذلك على التفاعل الأكيد، بين أجزاء التاريخ الروحي والفكري للإنسان "(۱)؛ وعليه فالتناص "شيء لا مناصّ بذلك على التفاعل الأكيد، بين أجزاء التاريخ الروحي والفكري للإنسان "(۱)؛ وعليه فالتناص "شيء لا مناصّ منه لأنه لا فكاك للإنسان من شروطه الزمانية والمكانية ومحتوياتهما، ومن تاريخه الشخصي أي من ذاكرته. فأساس انتاج أي نصّ هو معرفة صاحبه للعالم، وهذه المعرفة هي ركيزة تأويل النص من قبل المتلقي "(۱)، وتزداد حركيّة النص من خلال هذا التفاعل القائم بين استدعاء الشاعر للنص السابق وتأويل المتلقي للنص الحاضر.

والتناص ترجمة للمصطلح الانجليزي (Intertextuality) وهو مصدر للفعل (تناصّ) ومادته (نَصَصَ) وفي المعاجم العربية: نَصَّ الحديث إليه: رفَعَه، ونَصَّ الشيءَ: أَظْهَرَهُ وحَرَّكَهُ، ونَصَّ المتَاعَ: جَعَلَ بعضَهُ فوقَ بعضٍ، ونَصَّصَ غَرِيمَه وناصَّهُ: اسْتَقْصَى عليه، وناقَشَهُ. وانْتَصَّ: انْقَبَضَ، وانْتَصَبَ، وارتْفَعَ، واسْتَوَى واسْتَقَامَ (٢)، وتَنَاصَّ القَوْمُ: ازْدَحَموا (٤). ويبدو أن الدوال اللغوية لمادة (نصص) تحيلنا لمعاني: الإسناد والإظهار والانتصاب والاستقامة والاستقصاء، بجانب معنيي التراكم والتزاحم الذين يقتربان من مفهوم التناص فالازدحام يشير إلى التداخل وجعل المتاع بعضه فوق بعض عُرضة للدمج والتركيب المتداخل المتنوّع، بالإضافة إلى أن الوزن الصرفي للتناص (تناصص/ تفاعل) يدل على التشارك والتفاعل والتمايز، والتفاعل

<sup>(&#</sup>x27;) الشعر العربي المعاصر: قضاياه وظواهره الفنية، د. عز الدين اسماعيل، دار الفكر العربي، القاهرة، ط٣، د. ت، ص٢١١.

<sup>(</sup>٢) تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، د. مجهد مفتاح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط٣، ١٩٩٢م، ص١٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) انظر: لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور، دار صادر، بيروت، ط۳، ١٤١٤ه، مادة نصص، ٩٧/٧ وما بعدها. وانظر: القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٨، ٢٠٠٥م، مادة (نصّ)، ٢٣٢/١ وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) انظر: تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، الملقّب بمرتضى الزَّبيدي، دار الفكر، بيروت، ط۱، ۱٤۱۶ هـ، ۳۷۱/۹. وانظر: المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية (إبراهيم مصطفى وزملاؤه)، دار الدعوة، القاهرة، د. ت، مادة (نصص)، ۹۲٦/۲.

النصبي لا يتم في حقيقته بلا تداخل وتحاور.

والتناص سواء في اللغة الانجليزية (Intertextuality) أو اللغة الفرنسية (Intertextualité) عبارة عن اندماج لفظ (text) الدال على محور العملية الإبداعية، مع لفظ (Inter) الدال على شكل تلك العملية، ولفظ (text) مشتقٌ من الفعل اللاتيني (text) بمعنى يحوك أو ينسج وهو بذلك يوحي بسلسلة من الجمل والملفوظات المنسوجة بنيوياً ودلالياً (۱).

#### التناص اصطلاحاً:

# أولا: التناص في النقد الغربي:

لعلّ السبب في ظهور مصطلح التناص هو محاولة التحرّر من القيود التي فرضتها البنيوية، لا سيّما في بداياتها، على دراسة النصّ الأدبي إذ اعتبرت النصّ بنية لغوية مغلقة على ذاتها ومكتفية بذاتها ويفسّر بعضها بعضا، بعيدا عن أيّ أثر يشير إلى المبدع أو إلى رؤاه الفكرية (٢).

وقد برز مصطلح (التناص Intertextuality) في الساحة النقديّة إلى حيّز الوجود الفعلي على يد الناقدة الفرنسية – البلغارية الأصل – (جوليا كرستيفا) في جهودها البحثيّة، ثم تبنّته جماعة (تيل كيل – Tel الفرنسية النقدية (أt)، وبعد ذلك انتشر في الساحة النقدية؛ فاستخدمته معظم المدارس: التفكيكية، والبنيوية، والسيميولوجية، والأسلوبية، بيد أن الإشارة الأولى لفكرة التناص كانت لـ (شكلوفسكي) أحد أقطاب المدرسة الشكلانيّة الروسيّة عبر قوله: "إن العمل الفني يُدرك في علاقته بالأعمال الفنية الأخرى، وبالاستناد إلى الترابطات التي تقيمها فيما بينها. وليس النص المعارض وحده الذي يُبدع في توازٍ وتقابلٍ مع نموذج معين، بل إن كل عمل فنيّ يُبدع على هذا النحو "(أ).

ثم أطلق اللغوي والناقد الروسي (ميخائيل باختين - ت ١٩٧٥م) مصطلح (الحوارية Dialogism)

(') انظر: النتاص في شعر الرواد، د. أحمد ناهم، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ٢٠٠٤م، ص١٠. وانظر: التفاعل النصي التناصية : النظرية والمنهج، نهلة فيصل الأحمد، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ط١، ٢٠١٠م،

ص۲۸–۲۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) انظر: أفق الخطاب النقدي دراسات: نظرية وقراءات تطبيقية، د. صبري حافظ، دار شرقيّات، القاهرة، ط١، ١٩٩٦م، ص٥٠. وانظر: التناص في الخطاب النقدي والبلاغي: دراسة نظرية وتطبيقية، عبد القادر بقشي، تقديم: مجهد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، ط١، ٢٠٠٧م، ص١٧٠. وانظر: التفاعل النصبي، نهلة فيصل الأحمد، ص٨٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>¬</sup>) انظر: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف – رولان بارث – أمبرتو اكسو – مارك أنجينو، تر: أحمد المديني، عيون المقالات، الدار البيضاء، المغرب، ط٢، ١٠٩ه، ص١٠١.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الشعرية، تزفيتان تودوروف، تر: شكري المبخوت، ورجاء بن سلاّمة، دار توبقال، الدار البيضاء، ط ٢، ١٩٩٠م، ص ٤١.

للدلالة على تداخل النصوص؛ فكان أول من صاغ نظرية في تداخل النصوص وتعالقها (۱)، وعنده أن الحوارية بين النصوص، أو التعبيرات تظهر من خلال دخول فعلين لفظيّين، تعبيرين اثنين، في نوع خاص من العلاقة الدلالية، التي سمّاها باختين بالعلاقة الحوارية (۱)، ويؤكد باختين أن في كل أسلوب جديد، عنصراً مما نسمّيه ردّ فعل على الأسلوب الأدبي السابق، يمثل أسلبة مضادة مخفية لأسلوب الآخرين، وبناءً على ذلك؛ فالعمل الذي يقوم به المبدع في محاورته إبداعات الآخرين سلباً، هو نوع من المحاكاة الساخرة الصريحة (۱)، وبتأثير الحوارية ينفى باختين أن يكون الأسلوب هو الرجل، فالأسلوب عنده رجلان على الأقل (۱)؛ لذا ينفي وجود نصّ نقيّ وخالص من صدى نصّ آخر؛ لأن أيّ عمل أدبي – بحسب باختين – لا بد أن يتوفر على علاقة حوارية مع غيره من النصوص، والخطاب الذي لا تتحقق فيه الحوارية، ولا تسكنه أصوات الآخرين، ليس جديراً بأن يكون المادة الخام للعمل الأدبي (۵).

ويرى باختين أن هناك نوعين من العلاقة بين الخطاب المقتبِس، والخطاب المقتبَس منه: الأول ظاهر، والثاني خفي، حيث شبّه الأول بالأسلوب الخطّي الذي يتمثل ميله الأساسي في خلق خطوط محيطية واضحة وخارجية لخطاب الآخر، الذي هو نفسه، خطاب أضفيت عليه من الداخل، سمات فردية فقيرة، بينما شبه الثاني بالأسلوب التصويري الذي يحاول فيه سياق كلام المؤلف، أن يبدّد كثافة خطاب الآخر، وانغلاقه على ذاته لكي يمتصه، ويمحو حدوده (٢).

وبالإضافة إلى أن (جوليا كرستيفا) تعد أول من أبرز مصطلح التناص إلى الوجود عبر تقديمها لكتاب ميخائيل باختين عن شعرية ديستوفسكي، فإنها تعد أول من استخدمه في مجال التطبيق النقدي عبر بحوث كتبتها ما بين عامي ١٩٦٦م – ١٩٦٧م، وأعادت نشرها في كتابيها: (سيميوتيك)، و (نص الرواية)، متأثرة بحوارية باختين (٧).

والتناص في رأي جوليا كرستيفا يتشكل ضمن ما أسمته بالإنتاجية النصية، وهو ما يعني عندها تداخلا نصياً وترحالاً للنصوص؛ ففي فضاء نص معين تتقاطع ، وتتنافى ملفوظات عديدة، مقتطعة من نصوص أخرى، فالنص يُخلق اعتماداً على نصوص سابقة عليه، وتطلق كرستيفا، على عملية تقاطع أقوال معينة مع

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: الشعرية، تزفيتان تودوروف، ص ٤١. وانظر: التفاعل النصي، نهلة فيصل الأحمد، ص ٨٧. و انظر: في أصول الخطاب النقدى الجديد، تزفيتان تودوروف وآخرون، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ميخائيل باختين - المبدأ الحواري، تزفيتان تودوروف، تر: فخري صالح، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط۲، ۱۹۹۲م، ص۱۲۲.

<sup>(&</sup>quot;) انظر: الشعرية، تزفيتان تودوروف، ص ٤١.

<sup>(</sup>١) انظر: ميخائيل باختين - المبدأ الحواري، تزفيتان تودوروف، ص١٢٤.

<sup>(°)</sup> انظر: المرجع السابق، ص١٣٣-١٣٤.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع نفسه، ص١٣٥-١٣٦.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{V}}{\mathsf{I}}$  انظر: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف وآخرون، ص  $\mathsf{I} \cdot \mathsf{I}$ 

أقوال أو ملفوظات أخرى، في فضاء نصي معين، اسم (إيديولوجيم) (١). وينقل الغذّامي عن كرستيفا قولها: "كل نص هو عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات، وكل نص هو تشرب وتحويل لنصوص أخرى (٢)، وبعد عقد من الزمان على انتشار هذا التعريف يأتي (لوران جيني) ليضيف سمة المجاوزة عندما يعرّف التناص بأنه عمل تحويل وتمثيل عدّة نصوص يقوم بها نصِّ مركزي يحتفظ بزيادة في المعنى (٣).

ومن آراء كرستيفا أن الدلالة الشعرية تحيل إلى معانٍ أخرى مغايرة للخطاب الأول، حيث نستطيع أن نقرأ في الخطاب الأول أقوالا عدّة، من نصوص أخرى، وبهذا يتخلّق حول الدلالة الشعرية، فضاء نصي يستوعب أبعاداً جديدة، حيث يكون باستطاعة جميع عناصر هذا الفضاء النصبي، أن تتطابق فيه، وهذا الفضاء النصبي تطلق عليه كرستيفا (الفضاء المتداخل نصياً)، أو التناص، وعليه ترفض كرستيفا حصر الدلالة الشعرية أو تقليص حدودها، فهي – أي الدلالة الشعرية – مجال لتقاطع عدة شفرات – على الأقل اثنتين – ضمن علاقة متبادلة. وفي إطار دراستها للغة الشعرية داخل هذا الفضاء المتداخل نصّيًا (التناص) برز مفهوم التصحيفية والذي حاولت تطبيقه على أشعار (لوتريامون) حيث ميّزت في شعره، بين أنواع ثلاثة من التصحيفات (أ):

١-النفى الكلى: وفيه يكون المقطع الدخيل منفياً كلية ، ومعنى النص المرجعي مقلوباً.

٢-النفي المتوازي: وفيه يظل المعنى المنطقي للمقطعين هو نفسه، ولكنّ هذا لا يمنع من إضافة معنى جديد، للنص المرجعي الأول.

٣-النفي الجزئي: وفيه يكون جزء واحد فقط من المعنى المرجعي منفياً.

وهذه التصحيفات ترجع في حقيقتها إلى شكلٍ واحدٍ من أشكال التناص، وهو التناص الاقتباسي المحّور، وفيه يقوم الشاعر بتحوير بنية النصّ المستدعَى، بالحذف، أو الإضافة، أو التغيير في المعنى بالنفي، أو التأكيد، أو التوسع، أو غير ذلك من أشكال التعبير.

وقد اهتمّ ريفاتير – من خلال دراسته في مجاليْ الأسلوبية والسيميائية – بالتناص لا سيّما في كتابه (دلائليّات الشعر ١٩٧٨م) حيث عمل على تطبيق أفكاره ومنها التناصيّة على بعض النماذج الشعرية ويرى ريفاتير أن الكلمة ، أو العبارة لا يمكن أن تكون شعرية، إلا إذا كانت تحيلنا إلى أسرة كلمات أخرى موجودة

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: علم النص، جوليا كرستيفا، تر: فريد الزاهي، مراجعة عبد الجليل ناظم، دار توبقال للنشر، المغرب، ط٢، ١٩٩٧م، ص٢١-٢٢.

<sup>(</sup>٢) الخطيئة والتكفير: من البنيوية إلى التشريحية، د. عبد الله الغذامي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٤، ١٩٩٨م، ص١٥.

<sup>(</sup> $^{"}$ ) انظر: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف وآخرون، -1.10 انظر:

<sup>(</sup>ئ) انظر: علم النص، جوليا كرستيفا، ص٧٨-٧٩.

سلفاً  $^{(1)}$ ، وبذلك يكون التناص أساس لما يسمّى بالشعرية، حيث يوظّف التناص في خدمة الأسلوبية ويجعله مرتبة من مراتب القراءة التأويلية فيرى أن مرجعيّات النصوص هي نصوص أخرى وأن النصية مرتكزها النتاص  $^{(7)}$ . ويؤكد ريفاتير أن كل نصّ يخفي في داخله نصاً آخر. وهو - أي النصّ - تنويع على بنية واحدة، أو تعديل لها  $^{(7)}$ . وعند حديثه عن الاشتقاق الإيداعي والذي يعرّفه بأنه: "تحويل دلائل محاكاة إلى كلمات، أو عبارات ملائمة للدلالة، أو التحول من رحم  $^{(3)}$  إلى نص  $^{(0)}$ ، يميّز بين نوعين للاشتقاق الإيداعي  $^{(7)}$ : أولهما: السيمات والافتراضات المسبقة، وثانيهما: التعابير الجاهزة (الشواهد) والأنساق الوصفية: الوصفية: وهي بقايا عبارات قيلت لأول مرة منذ عهد بعيد، وتحتوي طريقة أسلوبية خاصة، وترتبط غالباً بإيحاءات أدبية. ويؤكد ريفاتير على دور التناصّ في تعميق دلالات النصّ وتوسيع أفقه الإيحائي بقوله: "ليست القصيدة موضوع قراءات تقدّمية واسترجاعية لنصّها فحسب، بل هي أيضاً نسق قادر على إرجاع قابل للتوسيع، ولكنّه يظلّ إرجاعاً إلى كلمات يراقبه التناصّ  $^{(V)}$ .

ويتبنى دريدا فكرة التناص، انطلاقا من منهجه التفكيكي حيث يعرض نظريته في تكرارية النصوص التي يلغي بها الحدود بين نص وآخر "لأن أي نص أو جزء من نص لهو دائم التعرض للنقل إلى سياق آخر في زمن آخر، فكل نص أدبي هو خلاصة تأليف لعدد من الكلمات، والكلمات هذه سابقة للنص في وجودها، كما أنها قابلة للانتقال إلى نص آخر، وهي بهذا كله تحمل معها تاريخها القديم والمكتسب"(^).

ويرى رولان بارت (ت ١٩٨٠م) - ضمن طرحه فكرة موت المؤلف - أن كلّ نص هو تناص مصنوع من نصوص أخرى موجودة فيه، ولكنْ بمستويات مختلفة، حيث يتكون النص من كتابات كثيرة مركبة مأخوذة من ثقافات عدّة، تدخل مع بعضها في حوارات، وتتحاكى وتتعارض، فالنص فضاء متعدد الأبعاد، تتمازج فيه كتابات متعددة، وتتعارض من غير أن يكون فيها ما هو أكثر من غيره - أي النص - أصالة، وعليه يصبح المؤلف مجرد ناسخ ومقلّد (٩). ويرى بارت أن تميّز النص يعتمد على تنوّع وتعدّد دلالاته لأنه مبني من

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: دلائليات الشعر، مايكل ريفاتير، ترجمة ودراسة: محمد معتصم، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية - جامعة محمد الخامس، الرياط، ط١، ١٩٩٧م، ص٣٩.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) انظر: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف وآخرون، ص $^{'}$ 0. انظر:

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) انظر: دلائلیات الشعر، مایکل ریفاتیر، ص $^{\mathsf{T}}$ .

<sup>( ً)</sup> يقصد بالرحم: المصدر اللفظي الخام الذي يتولد منه النص.

<sup>(°)</sup> دلائليات الشعر، مايكل ريفاتير، ص٣٢.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق، ص٤٢-٢٠.

<sup>(&#</sup>x27;) المرجع نفسه، ص٢٢٨.

<sup>(^)</sup> الخطيئة والتكفير، د. عبد الله الغذامي، ص٥٧.

<sup>(</sup>٩) انظر: درس السيميولوجيا، رولان بارت، تر: عبد السلام بنعبد العالي، تقديم: عبد الفتاح كيليطو، دار توبقال، الدار البيضاء، ٩٩٣م، ص٨٥.

الاقتباسات المتداخلة مع النصوص الأخرى، ومن الإرجاعات والأصداء ومن اللغات الثقافية (١). ويستبعد بارت وجود الفردية، أو الذاتية عند أي كاتب، حيث إن هذه الذاتية، هي نفسها مجرد نصوص سابقة، استقرت في المخزون الثقافي للكاتب، فالنص عند بارت "لن يكون امتلاكا، وهو يتمركز في حقل التبادل اللا متناهي للشفرات "(٢).

أما تودوروف فيرى أن النصوص لا تتشأ مما ليس نصوصاً، وأن كل ما يوجد دائماً إنما هو عمل تحويلٍ من خطاب إلى آخر، ومن نص إلى نصّ (٣). ويؤكد أن العمل الأدبي يتشكّل من ثنائية الحضور والغياب للعناصر التراثية داخل بنية النصّ، والتي تتباين تبعا لمدى تواجدها في ذاكرة الشاعر والمتلقّي، فاشمة عناصر غائبة من النصّ، وهي على قدر كبير من الحضور في الذاكرة الجماعية، لقرّاء عصر معين إلى درجة أننا نجد أنفسنا عملياً بإزاء علاقات حضورية. وعلى العكس من ذلك بمكن أن نجد في كتاب على قدر كبير من الطول أجزاء متباعدة، مما يجعل العلاقة فيما بينها علاقة غيابية. بيد أن هذا التقابل سيسمح لنا بتجميع أوّلي للعناصر التي تكوّن العمل الأدبي "(٤).

وقد أطلق تودوروف لفظ (السجلات) على العمليات التي ترصد وجود أو غياب الإحالة على خطاب سابق، وقد سمى تودوروف الخطاب الذي لا يستحضر شيئاً مما سبقه بالخطاب الأحادي القيمة، أما الخطاب الذي يعتمد في بنائه على عملية استحضار خطاب آخر، فقد سمّاه خطاباً متعدد القيم. وقد ميّز في هذا الخطاب المتعدد القيم بين ثلاثة أنواع، هي:

- ١- المحاكاة الساخرة، التي تقوم على الحطّ من خصائص الخطاب السابق.
- ٢- السرقة الأدبية، وفيها يتمّ استبدال النص المعارِض بالنص المعارَض، من دون الإشارة إلى ذلك.
- ٣- الحوار، ويعتمد على بعض التغيير والتبديل بين النصين المعارض والمعارض (٥)، فالنص المعارض المعارض ليس استنساخاً، أو محاذاة للنص المعارض، وإنما هناك دائماً حذف وإضافة.

ويضيف تودوروف نوعاً رابعاً من الخطابات المتعددة القيم، وهو ما يسميه شارل بالي (مؤثرات الاستحضار عبر الوسط)، حيث إن النص الجديد لا يُصنع بالاستناد إلى سلسلة من العناصر التي تنتمي إلى الأدب، بل بالرجوع إلى عناصر أخرى، كالأسلوب، أو نمط استعمال الكلمات، أو الطرائق الشعرية (٢).

وفي كتاب (مدخل لجامع النص ١٩٧٩م) يطلق جيرار جينيت مصطلح (التعالي النصبي)، ويقصد به:

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: الخطيئة والتكفير، د. عبد الله الغذامي، ص٦٤. وانظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط١، ١٩٩٨م، ص١٦.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، ص $^{\circ}$ 0.

<sup>(&</sup>quot;) الشعرية، تزفيتان تودوروف، ص٧٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤</sup>) المرجع السابق، ص٣٠-٣١.

<sup>(°)</sup> انظر: المرجع نفسه، ص٤٠-٤١.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع نفسه، ص٤٢-٤٣.

ما يجعل النص في علاقة خفية أم جلية مع غيره من النصوص، وضمن المصطلح يُدخل (التناص)، أو (تداخل النصوص) ويقصد به: التواجد اللغوي (اللفظي)، سواء أكان نسبياً، أم كاملاً، أم ناقصاً لنص في نص آخر. كما يُدخل أيضا ضمن مصطلح (التعالي النصبي) مصطلحا آخر، يسمّيه بـ (النظير النصبي) والمراد به: علاقتا التغيير والمحاكاة، مثل (المعارضة)، و (المحاكاة الساخرة) (۱). ويطوّر (جينيت) من مفاهيمه تلك في كتابه (طروس ۱۹۸۲م) ويطلق مصطلح (التعدية النصية/Transtextualité) وهو نفسه (التعالي النصبي) الذي أطلقه سابقا، غير أنه يُسهب في توضيح أنواع علاقاته كما يأتي:

1-التناصية (Intertextualité): وهي علاقة حضور مشترك بين نصين أو عدد من النصوص بطريقة استحضارية وهي في أغلب الأحيان الحضور الفعلي لنصّ في نص آخر، وهي عنده أيضاً على درجات، وفقا لمدى وضوحها، فأوضحها: الاستشهاد المنصص، سواء أذكر المستشهد المصدر الذي أخذ منه أم لا، ثم السرقة أو الانتحال، وهي اقتراض، أو اقتباس غير منصّص، ولكنه حرفي، ليس فيه تغيير لا بزيادة ولا بنقصان. ثم الإلماع أو الإيحاء، وهو نوع من الإشارة الخفية (٢).

٢-الملحق النصي (paratextualité): ويقصدُ به العلاقة التي يقيمها النص مع محيطه النصي مباشرة، وذلك كالعناوين والمدخل والملحق والتنبيه والتمهيد والهوامش والرسوم وكل ما يوفّر للنص وسطا متنوعا إما للأهمية أو للتيسير على المتلقي.

٣-الماورائية النصية (Metatextualité): وهي العلاقة المسماة بـ (الشرح)، حيث يتم جمع نص مع نص آخر، يتحدث عنه، من دون ذكر النص المتحدَّث عنه أو تسميته، والعملية النقدية خير مثال على الماورائية النصية (٣).

3-الاتساعية النصية (Hypertextualité): ويرادُ بها العلاقة التي يمكن بها لنص ما أن ينحدر من نص آخر سابق عليه أي العلاقة التي توجد بين (النص المتسع) و (النص المنحسر)<sup>(3)</sup>، وذلك إما عن طريق طريق تحويل بسيط ومباشر، أو عن طريق المحاكاة. ويميّز جينيت بين التحويل البسيط المباشر والمحاكاة، فالتحويل نوع من التحريف عن طريق تغيير بعض أجزاء الكلمة أو الجملة لإنتاج معنى جديد، أما المحاكاة فهي تحويل، ولكنه تحويل معقد، فهي قائمة على الاستيحاء، أي استيحاء الأسلوب لبناء جملة أخرى جديدة، لا علاقة لها لفظياً بالجملة الأولى، ويدخل ضمن الاتساعية النصية المحاكاة الساخرة، والمعارضة، وتختلف الاتساعية النصية عن الماورائية النصية، في أن الثانية عملية شرح، أما الأولى فهي عمل أدبي خالص قائم

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، تر: عبد الرحمن أيوب، دار توبقال، الدار البيضاء، ط٣، ١٩٨٦م، ص٩٠-

<sup>(</sup> $^{'}$ ) انظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، ص $^{'}$ 1 -  $^{'}$ 1.

<sup>(&</sup>quot;) انظر: المرجع السابق، ص١٢٧-١٢٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) يرى المترجم محد خير البقاعي أن أفضل مثال عربي للنص المتسع والنص المنحسر، هو رسالة ابن القارح ورسالة الغفران، حيث إن رسالة ابن القارح نص منحسر، أما رسالة الغفران فهي نص متسع. انظر: المرجع نفسه، ص١٣٩.

على التخيل(١).

٥-الجامعية النصية (Architextualité): وهي علاقة التداخل التي تقرن النص بمختلف أنماط الخطاب التي ينتمي اليها النص وفي هذا الإطار تدخل جميع الأجناس الأدبية (٢).

وتبدو دراسات جيرار جينيت أكثر الدراسات استيعابا، لمعظم مصطلحات التناص وأشكاله، حيث حلّات تلك المصطلحات والأشكال، بشكل عميق ودقيق، وعرضت نماذج تطبيقية واضحة، أعانت على فهم (التناص)، وبيّنت حدوده، وضوابطه.

# ثانيا: التناص في النقد العربي:

بما أن عملية الإبداع الفنّي، تتأثر بمحيطها الإبداعي السابق، فإن نسبة التأثر هذه تختلف من مبدع إلى اخر بحسب قوة ارتكازه على معطيات ذاكرته، مما يؤدي بالضرورة إلى بروز ظاهرة التناص التي تهتم برصد العلاقة بين النص الحاضر والنص السابق والوقوف على طريقة تشكّل السابق في اللاحق ومدى تغلغله والكشف عن جوانب إنتاجيّته؛ إذ إن التناص كما يقرّر الناقد (محمد مفتاح): "شيء لا مناص منه؛ لأنه لا فكاك للإنسان من شروطه الزمانية والمكانية ومحتوياتهما، ومن تاريخه الشخصي، أي ذاكرته، فأساس إنتاج أي نص هو معرفة صاحبه للعالم، وهذه المعرفة هي ركيزة تأويل النص من قبل المتلقّي أيضا"(٣).

وقد وعى الشعراء العرب حقيقة اقتفاء أساليب السابقين، وانتهاج نصوصهم السابقة، إذ "فطنت الشعرية العربية القديمة... لعلاقة النص بغيره من النصوص، بل إن الشعراء العرب القدماء، منذ الجاهلية، أحسّوا بسلطة النصوص الأخرى على النص الشخصى "(٤)، فهذا امرؤ القيس يقول (٥):

عُوجا على الطلل المُحيل لأننا نبكي الديار كما بكى ابن خِذامِ وهذا زهير بن أبي سلمى يؤكد حقيقة المحاكاة والاجترار للنصوص السابقة في قوله (٢):

ما أرانا نقول إلا معارا أو معاداً من لفظنا مكرورا وهذا عنترة يقول (١):

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، ص١٣٠-١٣٣٠.

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$  انظر: مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، ص ٩١.

 $<sup>\</sup>binom{r}{}$  تحليل الخطاب الشعري، د. مجهد مفتاح، ص $\binom{r}{}$ 

<sup>(</sup>٤) الشعر العربي الحديث: الشعر المعاصر، مجهد بنيس، دار توبقال، المغرب، ط٢، ١٩٩٦م، ص١٨٢.

<sup>(°)</sup> ديوان امرئ القيس، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط٥، د.ت، ص١١٤. وأورد المحقق في متن الديوان البيت برواية (لأننا)، وفي هامش الصفحة نفسها ذكر رواية (لعلنا).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) البيت منسوب إلى زهير بن أبي سلمى و إلى ابنه كعب، ولم يرد في ديوانيهما. انظر: العقد الفريد، أبو عمر، شهاب الدين أحمد بن محجد المعروف بابن عبد ربه الأندلسي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٤ه، ١٨٦/٦. وانظر: تاريخ الأدب العربي: العصر الجاهلي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٥، ١٩٧١م، ص ٢٢٦.

## أم هـل عرفت الدار بعد تـوهم

#### هل غادر الشعراء من متردم

ولم يقتصر الوعي بحقيقة المحاكاة والتداعي تلك على الشعراء فهذا علي بن أبي طالب كرّم الله وجهه يقول: "لولا أن الكلام يعاد لنفد"، وقد بلغ التسليم بتلك الحقيقة حتى أن قوما قالوا: ما ترك الأوّل للآخر شيئًا (٢). وما المطالبة لمن يرومُ نظمَ الشعر بحفظ الكثير من الأشعار، واختزانها في الذاكرة، ثم نسيانها (٣) إلا وجه من وجوه هذا الوعي، حيث يمكن له بعد هضم تلك النماذج المحفوظة في الذاكرة من العدول أو الانحراف بلغتها وأساليبها، وفق حاجته الفنية والشعورية.

وعند البحث عن جذور التناص في النقد العربي القديم نجد عدة مصطلحات نقدية وبلاغية منها، الاقتباس، والتضمين، والسرقة، والمعارضة، والمناقضة، وليست هذه المصطلحات، إلا شكلا من أشكال التناص، والقاسم المشترك بينها وبين التناص، هو فكرة انتقال المعنى أو اللفظ، أو كليهما، أو جزء منهما من نص إلى آخر، ومن عمل أدبي إلى آخر، مع اختلاف في المقصد والغاية (٤)، غير أن منهجية التناص مصدرها النقد الغربي، كما أسلفنا.

1-الاقتباس والتضمين: وقد تباين مفهوم المصطلحين في النقد العربي القديم بحيث اختص الاقتباس بالقرآن الكريم والحديث النبوي بينما اختص التضمين بالشعر حيث إن الاقتباس نوع من المحسّنات اللفظية وهو "أن يضمّن الكلام شيئاً من القرآن أو الحديث، ولا ينبّه عليه للعلم به"(٥)، أما التضمين فيعرّفه ابن رشيق القيرواني (ت ٢٥٤ه) بأنه "قصدك إلى البيت من الشعر أو القسيم، فتأتي به في آخر شعرك ، أو في وسطه كالمتمثل"(٢)، غير أن بعض النقاد العرب المتأخرين أزالوا الفروقات بين الاقتباس والتضمين، حيث عرّف ابن أبي الإصبع المصري (ت ٢٥٤ه) التضمين في قوله: "أن يضمّن المتكلم كلامه كلمة من بيت، أو من آية، أو معنىً مجرداً من كلام، أو مثلا سائراً، أو جملة مفيدة، أو فقرة من حكمة"(٧).

وقد قسّم النقاد العرب القدامي الاقتباس إلى نوعين: نوع يحتفظ فيه المُقْتَبِسُ بالمعنى الأصلي ولا يخرج

<sup>(&#</sup>x27;) ديوان عنترة، تحقيق ودراسة: مجد سعيد مولوي، دار عالم الكتب، الرياض، ط٣، ١٩٩٦م، ص١٨٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) انظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه، أبو على الحسن بن رشيق القيرواني الأزدي، تح: مجهد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، ط٥، ١٩٨١م، ١/١٩.

<sup>(</sup>۳) انظر: المصدر السابق، ۱/۱۹۷. وانظر: تاریخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن مجد المشهور بابن خلدون (المتوفی: ۸۰۸هـ)، تح: خلیل شحادة، وسهیل ذکار، دار الفکر، بیروت، ۱٤۳۱ه=۲۰۰۱م، الجزء الأول (المقدمة)، ص۷۹۰.

<sup>(</sup> $^{1}$ ) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص  $^{1}$ .

<sup>(°)</sup> نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين النويري (المتوفى ٧٣٣هـ)، تح: دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط١، ٢٢٣هـ) 1٤٢٣هـ=١٩٢٣م، ١٨٢/٧.

<sup>(</sup>١) العمدة في محاسن الشعر وآدابه، ابن رشيق القيرواني، ٧٠٢/٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، عبد العظيم بن الواحد الملقب بابن أبي الإصبع المصري، تح: حفني محمد شرف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة، ٩٩٥م، ص١٤٠.

به إلى غيره، ونوع لا يحتفظ فيه المقتبِس بالمعنى الأصلي بل يخرج به عنه (١)، وهذا يتوافق مع ما اصطلح على تسميته في النقد المعاصر بتناص التآلف، وتناص التخالف، كما أجاز النقاد العرب القدامى تغيير لفظ المقتبَس منه بزيادة أو نقصان أو تقديم أو تأخير أو إبدال الظاهر من المضمر أو غير ذلك (١)، وهذا التحوير يتوافق مع عرف في النقد المعاصر بالتحويل أو ما يسميه جيرار جينيت، بالتحويل البسيط المباشر (١). وفي إطار ارتباط المصطلح ببيئته يمكن الاعتماد على الرأي القائل بأن "الاقتباس بمفهومه العربي القديم يقابل، بشكل واضح، مصطلح (التناص) في النقد المعاصر، لكنّ كلّ مصطلح يعبر عن واقع عصره، وطبيعة التطور الأدبي والنقدي، كما أن هذين المصطلحين يختلفان في الوظائف والغايات التي يُساق كل منهما لأجلها" (٤).

وقد تحدث ابن رشيق عن أنواع التضمين، وطريقة توظيف الشعراء له، فالتضمين الجيد عنده، أن يصرف الشاعر المضمِّن وجه البيت المضمَّن عن معنى قائله إلى معناه الخاص به  $^{(a)}$ ، كما أشار إلى نوع آخر وهو التضمين العكسي، حيث يضع الشاعر المضمِّن عجز البيت المضمَّن مكان صدره، وصدره مكان عجزه، ومن التضمين ما يجمع فيه الشاعر شطري بيتين لا بيت واحد  $^{(1)}$ ، ثم جعل الإشارة، أو الإحالة من التضمين، حيث يشير النص الحاضر إلى النص الغائب دون أن يستحضره مباشرة. ومن أنواع التضمين عنده أيضا: تعليق القافية بأول البيت الذي بعدها  $^{(v)}$ ؛ وبهذا يصبح التضمين "أداة من أدوات التناص المتعددة المتعددة ، إذا أحسن الشاعر الربط بين نصه وبين ما يضمنه فتكون قواسم مشتركة بين النصين تصل إلى حدود التفاعل ومستوى الترميز ، على أن يتم هذا كله بوعي كامل من الشاعر "(^).

أما حازم القرطاجني فاقترب كثيرا من مفهوم التناص، من خلال قوله أثناء حديثه عن طرق العلم، باستثارة المعاني من مكامنها واستنباطها من معادنها: "ومن ذلك أن يكون المعنى مرتباً على معنى آخر، لا يمكن فهمه وتصوّره إلا به"(٩)، كما أشار القرطاجني إلى آليات التناص، وبيّن أن لاقتباس المعانى واستثارتها

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: خزانة الأدب وغاية الأرب، تقي الدين أبو بكر الملقّب بابن حجة الحموي، تح: عصام شقيو، دار ومكتبة الهلال-بيروت، دار البحار -بيروت، ط٢٠٠٤م، ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق، ۲/۲۵۶.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) انظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. محمد خير البقاعي، ص $^{\mathsf{T}}$ 1.

<sup>( ً)</sup> التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص٥٥.

<sup>(°)</sup> انظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه، ابن رشيق القيرواني، 7/0.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  انظر: المصدر السابق، 1/7-۸۷.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{v}}{\mathsf{l}}$  انظر: المصدر نفسه،  $\mathsf{V} \wedge \mathsf{L} - \mathsf{L} \wedge \mathsf{L}$ 

<sup>(</sup>A) التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، أطروحة دكتوراه، جامعة الفاتح، ليبيا، ٢٠٠٦م، ص٥١٢م.

<sup>(°)</sup> منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حازم القرطاجني، تح: محمد الحبيب ابن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٩٨١م، ص١٧٧

واستثارتها طريقين، أحدهما: يقتبس لمجرد الخيال وبحث الفكر. وثانيهما: يقتبس بسبب زائد على الخيال والفكر بما يسوّغ له إيراد ذلك الكلام أو بعضه بنوع من التصرف والتغيير أو التضمين، فيحيل على ذلك أو يورد معناه في عبارة أخرى، على جهة قلب أو نقل إلى مكان أحق به من المكان الذي هو فيه، أو ليزيد فيه فائدة، أو يحسن العبارة خاصة، وأن يرتب عليها عبارة أحسن من العبارة الأولى (۱).

٢-السرقة: وقد شغلت بال النقاد العرب القدامى أثناء محاولاتهم للكشف عن الشاعر المبدع والمبتدع، سواء من ناحية اللفظ، أو المعنى، أو الصور، وتمييزه عما هو مقلّد ومنتهج لإبداعات الآخرين. فأفاضوا في الحديث عن أشكال السرقة. وقد رأى الدكتور أحمد طعمة حلبي أن تلك الأشكال يجمعها أربعة أنواع (٢):

أ- السرقات التامة: وهي أخذ اللفظ والمعنى جميعاً، وقد أطلق عليها النقد العربي القديم أسماء عدة، منها: النسخ، والانتحال، والإغارة، والغصب، والاجتلاب، وهذا النوع من السرقات يحقق أعلى مستوى من التناصية، من ناحية وضوح عملية الانتحال، أو السرقة، ولعلّ هذا ما يتوافق مع اعتبار التناص بأنه الحضور الفعليّ لنصّ ما في نصّ آخر، كما يشكّل هذا النوع من السرقات المرتبة الثانية من تناصية جيرار جينيت، بوصفها اقتباساً حرفياً غير منصّص (٣).

ب- السرقات المعنوية: وهي أخذ المعنى من دون اللفظ، ولها أسماء كثيرة، منها: الإلمام، والاختلاس، وربما كان النقد العربي القديم مغالياً في عدّ هذا النوع من العلاقات التناصية سرقة، إذ ليس هنالك من حضور لفظي واضح للنص الغائب في النص الحاضر، مما دفع كبار النقاد العرب – أمثال الآمدي والعسكري وعبد القاهر الجرجاني – إلى اصطلاح (حُسْن الأخذ) ففي باب (حُسْن الأخذ) يقول العسكري: "ليس لأحد من أصناف القائلين غنى عن تناول المعانى ممّن تقدّمهم والصبّ على قوالب من سبقهم؛ ولكن عليهم إذا أخذوها – أن يكسوها ألفاظا من عندهم، ويبرزوها في معارض من تأليفهم، ويوردوها في غير حليتها الأولى، ويزيدوها في حسن تأليفها وجودة تركيبها وكمال حليتها ومعرضها؛ فإذا فعلوا ذلك فهم أحقّ بها ممّن سبق إليها"(٤).

ت- السرقات اللفظية: وهي أخذ بعض اللفظ أو كله، ولها أنواع كثيرة، منها: الاهتدام، والالتقاط، والتلفيق، والمحلل لهذا النوع من السرقات، يجد أنها ليست لفظية فقط، وإنما هي معنوية أيضاً، وهذا النوع من العلاقات التناصية، التي تقوم على حضور لفظي محرّف، نجده لدى جيرار جينيت، تحت اسم (الاتساعية النصية) التي توجّد بين نصين: أحدهما منحسر، وهو النص الغائب، وثانيهما متسع، وهو النص الحاضر،

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: المصدر السابق، ص٣٧-٨٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، الهيئة العامة السورية للكتاب، سورية، ٢٠٠٧م، ص٤٨-٥٠.

<sup>(&</sup>quot;) انظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، ص١٢٥-١٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) الصناعتين: الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري، تح: علي محمد البجاوي و محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤١٩هـ، ١٩٦/١.

ويمكن إدراج هذا النوع من السرقات ضمن التناص الاقتباسي المحوّر، حيث يرد النص الغائب في النص الحاضر بعد تغيير بنيته، إما بالحذف أو الإضافة. وهذا القاضي الجرجاني في وساطته يقول في إطار ذمّه للسرقة: "السَّرَق داءٌ قديم وعيبٌ عتيق، وما زال الشاعر يستعينُ بخاطرِ الآخر، ويستمدّ من قريحته، ويعتمدُ على معناه ولفظه؛ وكان أكثره ظاهراً كالتوارد...، وإن تجاوزَ ذلك قليلاً في الغموض لم يكن فيه غيرُ اختلاف الألفاظ، ثم تسبّب المحدثون الى إخفائه بالنقل والقلب؛ وتغيير المنهاج والترتيب"(۱).

ث- السرقات التي تقوم على الموازنة أو العكس: والموازنة عند ابن رشيق أخذ بنية الكلام فقط، فإن جعل مكان كل لفظة ضدها فذلك هو العكس (٢)، وتماثل الموازنة ما أطلق عليه جيرار جينيت (المحاكاة) (٣)، حيث يستوحي المبدع أسلوب غيره، فيقيم عليه نصه من دون أن يستخدم عباراته نفسها. أما النوع الثاني (العكس) فيماثل ما أطلق عليه تودوروف (المحاكاة الساخرة) (٤)، حيث يستوحي المبدع أسلوب غيره، ليقيم عليه معنى مغايراً ومناقضاً للمعنى السابق، ويمكن تصنيف هذا النوع من السرقات ضمن ما يسمى برالتناص الأسلوبي).

٣-المعارضة والمناقضة: والمعارضة أن ينظم شاعر قصيدته، على غرار قصيدة أخرى، متناغماً مع موضوعها ومعتمداً على ذات الوزن والروي والقافية، كمعارضة شوقي لسينية البحتري ولبردة البوصيري. أما المناقضة فهي معارضة مخالفة، حيث يعتمد فيها الشاعر على نفي قصيدة لشاعر آخر ونقضها ملتزماً نفس الوزن والقافية والرَّوِيَ، ومنها نقائض الثلاثي: (جرير والأخطل والفرزدق). وتتتمي المعارضة والمناقضة إلى التناصية، بوصف الأولى محاكاة، والثانية محاكاة ساخرة، كما تحققان مفهوم التناص من خلال الإطار أو الشكل الخارجي، ومن خلال البناء الهيكلي لهما، الذي يستوحي النص المعارض أو المناقض؛ وذلك إما بالاعتماد على الجانب الصوتي، كالقافية والروي، وإما بتكرار بعض ألفاظه وجرسها الموسيقي<sup>(٥)</sup>. وقريب من المعارضة ما أشار إليه النقاد العرب بوتقديره وتمييزه، أن يبتدئ الشاعر في معنى له وغرض أسلوباً و (الأسلوب) الضربُ مِنَ النظم والطريقة فيه؛ وتقديره وتمييزه، أن يبتدئ الشاعر في معنى له وغرض أسلوباً و (الأسلوب) الضربُ مِنَ النظم والطريقة فيه؛ فيعمدَ شاعر آخرُ إلى ذلك (الأسلوب) فيجيءَ به في شِعره، فيُشبَه بِمَنْ يقُطَع مِن أديمه نعلاً على مثال نغلٍ في عمتال نغلٍ في مثال نغلٍ في مثال نغلٍ العم مثال نغلٍ في مثال نغلٍ في مثاعر آخرُ إلى ذلك (الأسلوب) فيجيءَ به في شِعره، فيُشبَه بِمَنْ يقُطَع مِن أديمه نغلاً على مثال نغلٍ في عمتال نغلٍ في مثل بي في شعره، فيُشبَه بِمَنْ يقُطَع مِن أديمه نغلاً على مثال نغلٍ

<sup>(&#</sup>x27;) الوساطة بين المتنبي وخصومه، أبو الحسن علي بن عبد العزيز القاضي الجرجاني، تح: مجد أبو الفضل إبراهيم، وعلي مجد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ٢١٤/١.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) انظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه، ابن رشيق القيرواني،  $^{'}$ 7 ( $^{'}$ 7)

<sup>(&</sup>quot;) انظر: دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجد خير البقاعي، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>١) انظر: الشعرية، تزفيتان تودوروف، ص٠٤٠.

<sup>(°)</sup> انظر: التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص٥٢.

قد قطعها صاحبُها، فيقال: قدِ احْتذى على مثالِه "(۱)، وهذا الاحتذاء الذي يقصده الإمام عبد القاهر الجرجاني قد يحقق للشاعر تفرده وخصوصيته، عن طريق الأسلوب الذي يعد (ضربا من النظم، وطريقة فيه)، بحيث تقوم جملة من العلاقات بين الكلمات، وترتبط متماسكة، متناسقة، وهذا ما عناه الإمام، في بيانه لمعنى النظم الذي هو "توجِّي معاني النحوِ في معاني الكلم، وأنَّ توجِّيها في متونِ الألفاظِ مُحال "(۲)، لهذا أخرج المحاكاة اللفظية من الاحتذاء، لأنها تقوم على الأصوات والحروف وأجراسها، إذ "لو كان المعنى يكونُ مُعاداً على صورتِه وهيئتِه، وكانَ الآخِذُ له مِنْ صاحِبه لا يَصْنع شيئاً غيرَ أن يُبدِّل لفظاً مكانِ لفظٍ، لكان الإخفاءُ فيه مُحالاً، لأن اللفظ لا يُخْفي المعنى، وإنما يُخْفيه إخراجُه في صورةٍ غيرِ التي كانَ عليها"(۳). وتعدّ المداولات حول قضية السرقات بين النقاد العرب القدامي بذورا أولية لمصطلح التناص، غير أن شدّة ربطها بالقيمة الأخلاقية قلّص المجال التنظيري لها نوعا ما (٤).

وقد وفد مصطح (التناص) إلى النقد العربي المعاصر، منذ ثمانينات القرن الماضي، من خلال التواصل الثقافي والحضاري مع المدارس النقدية الأجنبية؛ حيث اعتمدت الكثير من الدراسات التناصية العربية المعاصرة على الدراسات الأجنبية الأم، وحاولت تطبيقها على الشعر العربي المعاصر، لكنّ تلك الدراسات، لم تتفق على تعريف واضح ومفهوم محدّد لمصطلح (التناص)؛ وهذا نابع أساسا من التباس المفهوم في النقد الغربي نفسه؛ حيث اختلفت التيارات النقدية التي تعاملت معه، واختلف المنهج أو المنطلق الذي اتخذه دارسو التناص، من أسلوبية، وبنيوية، وسيميائية، وتفكيكية، فهو عند بعضهم ينتمي إلى الشعرية التوليدية وعند البعض الآخر ينتمي إلى جمالية التلقي. كما عانى مصطلح (التناص) من تعدّد الصياغات والترجمات المفهومه، كالتناصية، والتداخل النصي، والنقاعل النصي، وتعالق النصوص، والنص الغائب، والنصوص المهاجرة، وغيرها. فالناقد مجهد بنيس يستخدم مصطلح التداخل النصي، ويحدّد ثلاث آليات لإنتاج النص الغائب بناء على تصوّر كريستيفا وتودوروف، وتتمثّل في: الاجترار والامتصاص والحوار، أما الاجترار فيظل فيه النص الغائب جامدا لا يستفاد منه إلا في بعض المظاهر الشكلية الخارجية، وفي الامتصاص يبدو النص الغائب قابلا للحركة والتحوّل، وأما في الحوار فيصبح النصّ الغائب قابلا للتخريب والتفجير (أ).

والناقد د. عبد الله الغذّامي يتبنّى من منطلق تشريحي مصطلح (تداخل النصوص)، والنص عنده "يُصنع من نصوص متضاعفة التعاقب على الذهن، منسحبة من ثقافات متعددة، ومتداخلة في علاقات متشابكة من

<sup>(&#</sup>x27;) دلائل الإعجاز، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني، تح: محمود مجد شاكر، مطبعة المدني بالقاهرة - دار المدنى بجدة، ط٣، ١٩٩٢م، ٢٨/١-٤٦٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ۱/۳۲۱.

<sup>(&</sup>quot;) المصدر نفسه، ١/٥٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: التناص الشعري، قراءة أخرى لقضية السرقات، مصطفى السعدني، منشأة المعارف، الإسكندرية، ١٩٩١م، ص٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف وآخرون، ص١١٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) نقلا عن: النتاص المعرفي في شعر عز الدين المناصرة، ليديا وعد الله، دار مجدلاوي، عمان – الأردن، ط١، ٢٠٠٥م، م

المحاورة، والتعارض، والتنافس (۱)، وفي إطار ذلك ينقل تعريفات كل من كرستيفا، وبارت، وشولز، وليتش والتعارض، والتنافس المتداخلة)، في وليتش ومن خلال منهجه السيميولوجي والتشريحي يدرس ويطبّق الغذّامي (النصوص المتداخلة)، في شعر (حمزة شحاتة) ، لكنه لا يتحدّث عن أشكال التناص، سوى ما ذكره عن المعارضة الشعرية (١٠).

وتمتاز دراسة الناقد د. مجد مفتاح في التنظير والتطبيق لمصطلح التناص، بالدقة والعمق، حيث يشير إلى ضرورة التمييز بين مصطلح التناص من جهة، ومصطلحات: (الأدب المقارن) و (المثاقفة) و (دراسة المصادر) و (السرقات) من جهة أخرى، والتناص عنده: تعالق نصوص مع نصّ حدث بكيفيات مختلفة (فا وهو نوعان (أ): المحاكاة الساخرة (النقيضة) والمحاكاة المقتدية (المعارضة)، ويؤكد أن الذاكرة تقوم بدور كبير كبير في عمليتي انتاج الخطاب أو تلقيه، ولكنها لا تستدعي الأحداث والتجارب السابقة كلها في تراكم وتتابع، وإنما تعيد بناءها وتنظيمها، وإبراز بعض العناصر منها وإخفاء أخرى تبعا لمقصدية المنتج والمتلقي، كما يشير إلى التناص الداخلي، والتناص الخارجي. وآليات التناص عنده قسمان: سمّى الأول التمطيط، ويحصل بأشكال مختلفة منها: الأناكرام وهو الجناس بالقلب (قول – لوق) وبالتصحيف (نخل – نحل) وثم الباركرام وهو الكلمة المحور، والشرح، والاستعارة، والتكرار، والشكل الدرامي، وأيقونيّة الكتابة، أما القسم الثاني فسماه الإيجاز، وذلك كالإحالات التاريخية، وضرب الأمثال في الشعر القديم (أ. وأخيرا يؤكد أن التناص: "ظاهرة لغوية معقدة، تستعصي على الضبط والتقنين ، حيث يُعتمد في تمييزها، على ثقافة المتلقي، وسعة معرفته، وقدرته على الترجيح (أ. أ.

وفي مقالٍ بعنوان: (التناص وإشاريات العمل الأدبي) كتبه د. صبري حافظ عام ١٩٨٤م، يرى وجود بذورٍ لتفاعليّة النصوص في نقدنا العربي القديم، وهو هنا لا يتعرّض للسرقات، وضمن مناقشته لقضية تشكّل النص يطرح جدليّة (الإحلال والإزاحة) سِمةً من سمات تفاعليّة النصوص مع بعضها، ومرادفاً لقضية (الحضور والغياب)، فالنص عادة لا ينشأ من فراغ، ولا يظهر في فراغ، إنه يظهر في عالم مليء بالنصوص الأخرى، ومن ثمّة فإنه يحاول الحلول محلّ هذه النصوص أو إزاحتها من مكانها (٩). والتناص في رأيه يطرح "العديد من القضايا حول علاقة النصوص بعضها بالبعض الآخر من جهة، وعلاقتها بالعالم وبالمؤلف

<sup>(&#</sup>x27;) الخطيئة والتكفير، د. عبد الله الغذامي، ص٣٢٧.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) انظر: المرجع السابق، ص $^{"}$  وما بعدها.

<sup>(&</sup>quot;) انظر: المرجع نفسه، ص ٣٢١ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع نفسه، ص٣٢٥.

<sup>(°)</sup> انظر: تحليل الخطاب الشعري، د. مجد مفتاح، ص١٢١،١١٩.

<sup>(</sup>١) هما في حقيقتهما شكلان لا نوعان.

<sup>(</sup>٧) انظر: المرجع السابق، ص١٢٢، ١٢٤، ١٢٥ وما بعدها.

<sup>(^)</sup> المرجع نفسه، ص١٣١.

<sup>(°)</sup> انظر: أفق الخطاب النقدي، د. صبري حافظ، ص٤٦-٤٩.

الذي يكتبها من جهة أخرى، كما يطرح موضوع العناصر الداخلة في عملية تلقينا لأي نص وفهمنا له، وهو موضوع يشير بالتالي إلى أغلوطة استقلالية النص الأدبي التي تتبناها بعض المدارس النقدية، والتي انطوت بدورها على تصور إمكانية أن يصبح النص عالما متكاملا في ذاته، مغلقا عليها في الوقت نفسه"(۱). ويتعرّض حافظ لأفكار (رولان بارت) و(يوري لوتمان) حول ماهية النص وخصائصه وطبيعة العلاقات الفاعلة فيه. والتفاعل الجدلي بين النصوص يؤدي – في رأي حافظ – إلى وظيفة مزدوجة "تجعل مفهوم النتاص ممكناً فلا يمكن الحديث عن التناص دون تصور بناء متماسك تقوم فيه العناصر النصية المختلفة بهذه الوظيفة المزدوجة والتي يمكن أن يكون لأحد شقيها مهمة تناصية... فالتناص هو الذي يهب النص قيمته ومعناه"(۲). وتجدر الإشارة أن حافظ لم يرفد آراءه عن التناص بدراسة تطبيقية.

أما الناقد د. عبد المالك مرتاض فيعرّف التناص بأنه: "حدوث علاقة تفاعلية بين نص سابق ونص حاضر، لإنتاج نص لاحق"(٢)، ويرى مرتاض أن التناصية شرطّ لقيام كلّ نص، وهي تلازم المبدع باعتماده باعتماده على ما استقر في وعيه، وما حفظته ذاكرته، من نصوص سابقة، ومخزون ثقافي (٤). وفي دراسة متأخرة يُعيد تعريف النتاص بأنه: تحاور طائفة من النصوص، وتضافرها لإنشاء نص جديد على أنقاضها متأخرة يُعيد تعريف التناص بأنه: تحاور طائفة من النصوص، وتضافرها لإنشاء نص جديد على أنقاضها مرتاض إلى أن المعارضة لا تختلف عن التناص، إلا في الهدف، فالمعارضة هدفها المناوأة، أما التناص فإنه بالإضافة إلى تضمنه معنى المناوأة، قد يكون من باب الإعجاب، أو التلطف، أو التبرك...، كما يرى مرتاض أن السيميائية ألحقت الاقتباس إلى مجال التناص، بعد أن كان منضوياً تحت لواء البلاغة (٢). ويقرر ويقرر مرتاض أن التناص ليس إلا شكلا من أشكال السرقات الأدبية، التي عرفها النقد العربي القديم، ويعيب على النقاد العرب المعاصرين تهافتهمم على تبني المصطلحات الأجنبية من دون تمحيص أو تدقيق. ويتخذ التناص لدى مرتاض، أشكالاً عدة، من أهمها: التناص المباشر أو التام، والتناص الضمني أو الناقص، والتناص العائم أو المذاب؛ وهو الذي لا يكاد يعرفه أي محلل للإبداع، كما يقسّم التناص بالنظر إلى المبدع المناذات، وإنما هناك دائماً المناذات، وإنما هناك دائماً المناذات، وإنما هناك دائماً المناذات، وإنما هناك دائماً المنازاح بين الذاتية والغيرية (٧).

ويرى الناقد د. صلاح فضل أن ظاهرة التناص تعتمد على وجود نظم إشارية مستقلة، لكنها تحمل في

<sup>(&#</sup>x27;) أفق الخطاب النقدي، د. صبري حافظ، ص٥٠.

 $<sup>\</sup>binom{r}{r}$  المرجع السابق، ص٥٧.

<sup>(&</sup>quot;) في نظرية النص الأدبي، عبد المالك مرتاض، مجلة الموقف الأدبي، دمشق، ع ٢٠١، كانون الثاني ١٩٨٨م، ص٥٥.

<sup>(1)</sup> انظر: المرجع السابق، ص٥٥.

<sup>(°)</sup> الكتابة أم حوار النصوص، عبد المالك مرتاض، مجلة الموقف الأدبى، ع٣٠٠، تشرين الأول ١٩٩٨م، ص١٥.

<sup>(</sup>١) انظر: الكتابة أم حوار النصوص، عبد المالك مرتاض، ص١٤.

 $<sup>\</sup>binom{v}{1}$  المرجع السابق، ص١٦–١٨.

طيّاتها عمليات إعادة بناء نماذج متضمنة بشكل أو بآخر، مهما كانت التحولات التي تجري عليها (۱). ويؤكد أن الخطاب البلاغي يتجه إلى أن يكتسب طبيعة كلية شاملة، من خلال تجاوزه لمعايير البنية الأيديولوجية المغلقة وانفتاحه على معطيات التطور مما يجعله هيكلا متناميا، لا يقوم في فراغ مثالي، بل هو خطاب على خطاب، أي أنه كاشف عن الخطاب الإبداعي الموازي له والممتد معه، وبقدر ما يتولد في هذا الخطاب الإبداعي من أنساق جمالية وإنسانية جديدة، وما تسفر عنه علوم الإنسان من معرفة بعالمه الداخلي والخارجي، فإن الخطاب البلاغي لا مناص له من أن يسبح فوقها ويقتنص أشكالها (۱۱)، ويرى فضل أن الخطاب بحسب التداولية ينقسم إلى: مباشر وغير مباشر، فالخطاب المباشر يعد أقصى درجة من الموضوعية لالتزامه بالنقل الحرفي دون تحريف، أما الخطاب غير المباشر فيتولد عند امتصاص خطاب الآخر وأدائه بطريقة غير حرفية؛ مما يتطلب تحويل أزمنته الفعلية، وتعديل ضمائره وإشاراته كي تتسق في اتجاهاتها وإحالاتها (۱۲).

ويؤكد د. رجاء عيد ارتباط اكتشاف التناص بفراسة المتلقي فالتناص "حضور نستشفه بواسطة خبرة عميقة بالنصوص الأدبية، وهذا الحضور النصبي يحتاج إلى فراسة تتبّع، وإلى بصيرة وتبصّر؛ فقد تندمج البنيات المتناصة في بنية النص كإحدى مكوناته، لا يدركها سوى القارئ المنفتح في قراءاته على نصوص متعدّدة"(3)، كما يذكر صور التناص ومنها: تناص التحوير، الذي يكشف حالة من حالات السخرية الأليمة من خلال النقيض، ثم تناص الموافقة الذي يهدف إلى توكيد مقولة قديمة، وبهذا يفتح التناص مجالاً أرحب من محدودية ابتناء نص على نص، من خلال المقاربة التحليلية لتماهي التحولات، ومسار التبدلات، وكيفية التمثّل لنص سابق، ومدى حضوره في نص لاحق، فالعلاقات النصية عنده غير أحادية السمة مع نصوص أخرى؛ فقد تكون علاقة تحويل، أو تقاطع، أو تبديل، أو اختراق (٥).

ويرى د. مصطفى السعدني في إطار مناقشته للسرقات الشعرية بوصفها مفهوماً تراثياً يقترب من التناص أن السرقة ليست مرادفاً للتناص، لكن أشكالها الموظفة تعدّ ضمن الحالات التي يتضمنها هذا المصطلح الحديث، فهو أعم وهي أخص، وهي حكم خارجي على بناء يتسم بالنشاط الخيالي، وهو صفة ملازمة لهذا البناء الخيالي الذي يتجاوز فيه الحاضر مع الماضي، وهي تعتمد على المشابهة، أما هو فيعتمد أكثر على التضاد (٢).

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية القص والقصيد، د. صلاح فضل، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة، ط٢، ١٩٩٥م، ص١١١. وتجدر الإشارة إلى أن الطبعة الأولى للدراسة عام ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٢) انظر: بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ١٩٩٢م، ص٧.

<sup>(&</sup>quot;) انظر: المرجع السابق، ص٩١-٩٣.

<sup>(1)</sup> النص والتناص، رجاء عيد، مجلة علامات، النادي الأدبي بجدة، مج٥، ع١٨٨ ديسمبر ١٩٩٠م، ص١٨٤.

<sup>(°)</sup> انظر: المرجع السابق، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>١) انظر: التناص الشعري، قراءة أخرى في قضية السرقات، مصطفى السعدني، ص٨٠.

ويقرّر الدكتور عبد النبي اصطيف في أحد بحوثه أن: "النصوص لا تتفاعل بوصفها مجرد نصوص، ولو كانت كذلك لصح النظر إلى تفاعلها على أنها مجرّد اقتباس أو تضمين أو تأثر بمصادر معينة، يستطيع أن يحدّدها القارئ الخبير المطلع، ولكنها تتفاعل بوصفها ممارسات دلالية متماسكة، إنها تتجاور وتصطرع، وتتزاوج وينفي بعضها البعض الآخر، أو باختصار عندما تتفاعل نصيّاً، تتفاعل بوصفها أنظمة علامات متماسكة لكل منها دلالته الخاصة به، وهذه الأنظمة عندما تلتقي في النص الجديد، تسهم متضافرة في خلق نظام ترميزي جديد، يحمل على عاتقه عبء إنتاج المعنى أو الدلالة في هذا النص"(١).

أما الدكتور محجد عبد المطلب فيرى أن التناص كمفهوم، وَعَتْه الذاكرةُ التراثية العربية، فيما عُرف في التراث العربي بالسرقات الشعرية، وما ارتبط بها من مصطلحات، مثل: التضمين، والاقتباس، والمعارضة، وغيرها من المصطلحات التي دارت في فلك السرقات الشعرية، ويؤكد أن المصطلح أصبح أداة كشفية، صالحة للتعامل مع النص القديم والجديد على سواء (٢).

وفي بحثه المنشور عام ١٩٩٥م يصنف د. أحمد الزعبي التناص صنفين: تناص مباشر يضم اقتباسات وتضمينات واستشهادات يستحضرها الكاتب إلى نصه الأصلي لوظيفة فنية أو فكرية منسجمة مع السياق الروائي سواء كان هذا التناص نصاً تاريخياً أم دينياً أم أدبياً، وتناص غير مباشر يُستحضر بأفكاره ومعانيه عن طريق التلميح أو الإشارة أو الرمز، ويدخل ضمنه تناص اللغة والأسلوب<sup>(٣)</sup>.

ويصنف د. أحمد مجاهد تقنيّات توظيف الشخصية التراثية إلى صنفين: تناص تآلف، وتناص تخالف، أما تناص التآلف فهو توفيق ما بين الخطاب الشعري والخطاب التاريخي، حيث يعبّر الشاعر عن واقعه المعاصر داخل بنية القصيدة (٤)، أما تناص التخالف فيعتمد على عدم توافق دلالة الشخصية التاريخية مع دلالة توظيفها الفني، حيث إن "كل ما يكتب من نصوص، له شفرات وأصول قديمة، بعضها يدرك، وبعضها شفرات منسية "أصول منظمسة" لا ندركها، وإن كنا لا نستطيع أن ننفي وجودها"(٥).

أما الناقد شجاع العاني فقد صنّف أشكال التناص إلى ثلاثة (٦):

١-التناص الظاهر أو الصريح: ويعني وجود نصوص متداخلة في نص المبدع، تشكل جزءاً من

<sup>(&#</sup>x27;) التناص، عبد النبي اصطيف، مجلة راية مؤتة، جامعة مؤتة، الأردن، مج٢، ع٢، ١٩٩٣م، ص٥٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، د. مجد عبد المطلب، الشركة المصرية العالمية للنشر - لونجمان، القاهرة، ١٩٩٥م، ص١٣٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) التناص نظريًا وتطبيقيًا: مقدمة نظرية مع دراسة تطبيقية للتناص في رواية (رؤيا) لهاشم غرايبة – وقصيدة (راية القلب) لإبراهيم نصر الله، د. أحمد الزعبي، مؤسسة عمون للنشر والتوزيع، الأردن، ط٢، ٢٠٠٠م، ص٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) انظر: أشكال التناص الشعري: دراسة في توظيف الشخصيات التراثية، أحمد مجاهد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط١، ١٩٩٨م، ص٣٥٩.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) قراءات في الأدب والنقد، شجاع العاني، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٩٩٩ م، ص٧٥-٧٧.

الموروث الثقافي الجمعي، كالنصوص الدينية ، والأساطير ، والأمثال.

٢-التناص المستتر: ويعتمد على تذويب خطابات الآخرين، أو أجزاء منها في نص المبدع، وإعادة صياغتها من جديد.

٣-التناص نصف المستتر: ويقوم على التلميح دون التصريح، بعلامات ترشد المتلقي إلى مرجعيات النص ومظانّه، سواء في عنوان النص أو في متنه.

لقد استفاد النقاد العرب من التنظيرات الغربية في قراءة موروثهم النقدي القديم من جهة، وصياغة آرائهم وتوجهاتهم الخاصة لمفهوم التناص من جهة ثانية، ومهما يكن فإنه ينبغي استثمار تلك التوجيهات النظرية والمعرفية السابقة بطريقة لا تتعارض فيما بينها، موظّفين التناص كأداة مفهومية وآلية إجرائية؛ للوقوف على جماليات النص الشعري الحداثي وخصوصيته قدر الإمكان (١).

## أهمية التناص في النقد:

تنبع أهمية التناص من أنه يوسّع أفق الشعريّة؛ إذ هو آليّة حواريّة، تعبّر عن فيض النصوص، والأصوات، والقيم، وقد أصبح تقنيّة فعّالة وإجرائيّة، في تفكيك سنن النصوص (الخطابات)، وتراكيبها، ومرجعيّتها، وتعالقها بنصوص أخرى، والتغلغل في نسيج النص، ولا شعوره الإبداعي؛ في محاولة لفهم النص وتفسيره، والكشف عن الدلالات الظاهرة أو المضمرة فيه، إذ إن النص "تسكنه مفهومات الاختلاف والكتابة وثنائية الحضور والغياب"(۲).

وللتناص أهميّته في فهم مرجعيّة العمليّة الشّعرية، وكشف الاتّجاهات الثّقافية والتّاريخية وغيرها، والتي تُمثّل وعي الشّاعر وإدراكه أثناء الإبداع، فالنّص امتداد لنصوص متداخلة تعبّر عن مقصديّة المؤلّف ومواقفه؛ فالتناص ينتمى إلى النقد الثقافي أيضاً إذ ينمّي الإيجابي في الخطابات ويعرّي السلبي ويكشف عن هنّات الفكر المستسخة ويتساءل عن سبب استمرارها رغم ثبات خطئها وبطلان منفعتها (٣).

والتناص باعتماده على محاورة الموروث المعرفي يمكن المبدع من "كسر حدة انغلاق اللغة على ذاتها، وذلك بتقاطعها على مدارات دلالية وانفتاحها على حمولات ثقافية تنهض بلغة النص وتكسبها ظلالا إيحائية، وطاقات دلالية، وآفاقاً جمالية عميقة، تتجاوز بفضلها البنية الإفرادية الانعزالية إلى البنية التوالدية التداخلية التي تتجاوز الثبات والمحدودية وتحفّز النص في عمق الذاكرة الإنسانية "(٤).

وعليه فالتناص هو الذي يهَب النص قيمته ومعناه، لأنه يضع النصّ ضمن سياق، يمكننا من فضّ

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: التناص المعرفي في شعر عز الدين المناصرة، ليديا وعد الله، ص٤٢.

<sup>(</sup>أ) التفاعل النصبي، نهلة فيصل الأحمد، ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص١٧.

<sup>(</sup>٤) التناص في الشعر الفلسطيني المعاصر، حسن البنداري وعبد الجليل حسن صرصور وعبلة ثابت، مجلة جامعة الأزهر بغزة - سلسلة العلوم الإنسانية، غزة - فلسطين، مج ١١، ، ع٢، ٢٠٠٩م، ص٢٤٢-٢٤٤.

مغاليق نظامه الإشاري، ويمنح ذلك النظام الإشاري وعلاقاته المكونة له معناها، إلى جانب دوره في تمكين القارئ من طرح مجموعة متعددة من التوقعات، والتأثير في أفق التوقع عنده. كما أنه يزودنا بالتقاليد والمواضعات والمسلمات، التي تمكننا من فهم أي نص نتعامل معه، والتي أرستها نصوص سابقة، ويتعامل معها كل نص جديد بطريقته، يحاورها، يصادر عليها، كل حالة من هذه الحالات ينميها ويرسخها ويضيف إليها، فالإطاحة بالتقاليد تنطوي في بعد من أبعادها على تثبيت المفهوم ذاته، ولو في شكل جديد. فللتناص إذن بؤرة مزدوجة تلفت اهتمام المتلقي إلى النصوص الغائبة والسابقة عليه، وإلى التخلي عن أغلوطة استقلالية النص. لأن أي عمل أدبي يكتسب ما يحققه من معنى بقوة كل ما كتب قبله من نصوص. كما أنه يدعونا دوماً إلى أن نعد هذه النصوص مكونات خاصة يمكننا وجودها من فهم النص وأبعاده العميقة. وبدون يتعذر استيعاب بنى الإبداع في النص والكشف عنها (١).

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: أفق الخطاب النقدي، د. صبري حافظ، ص٥٧-٥٩.

# الفصل الأول مصادر التناص في شعر يوسف الخطيب

المبحث الأول: التناص الديني

المبحث الثاني: التناص التاريخي

المبحث الثالث: التناص الأدبي

المبحث الرابع: التناص الشعبي والأسطوري

## المبحث الأول: التناص الديني

يعدّ الموروث الدينيُ مصدراً هامّاً من المصادر التي وظفها الشعراء المعاصرون؛ لبث الحياة في تجاربهم الشعرية عبر إسباغ صفة الديمومة والبقاء عليها، وإكسابها عنفواناً، وفاعلية؛ وذلك لما يشكّله الدين من حضور قويّ ومؤثّر في نفوس معظم البشر؛ ولما يشتمله الدّين من إبداع فنيّ يفتقده الشعراء في مصادر أخرى، فالمرجعيّات الدّينية "من أبرز الروافد التي تغذّي البنية الوجدانيّة، والفضاء الدلاليّ في التجربة الشعرية وآلية التلقّي، و... تأثيرها على المتلقّي يفوق تأثير المرجعيّات الأخرى... لما تحويه من حقائق عقائديّة تجمع النصّ الدينيّ المستدعى، والنص الحاضر في سياق دلاليّ واحد"(۱).

### أولا: التناص مع القرآن الكريم والسيرة النبوية

#### ١ – التناص مع القرآن الكريم:

يعد القرآن الكريم من أكثر المصادر الدينية حضوراً، وأوفرها حظوةً في الشعر العربي المعاصر عامةً، وشعر الخطيب خاصةً؛ ذلك أن "توظيف النصوص القرآنية في الأدب بشكل فني يزيد من إيحاءات النص الشعري وثرائه، ويفتح له آفاقاً رحبةً من التدبر والتأويل"(۱)، بل من الطبيعي للشعر المقاوم الذي يدعو إلى بعث الأمة العربية، واستنهاض قواها أن يتناص مع القرآن "فالتفاعل مع النصوص القرآنية يشكل جانباً مهماً من جوانب التناص الكثيرة والمتنوعة "(۱). واللغة القرآنية تتميّز بما فيها من إشعاع وتجدّد، "ولما فيها من طاقات إبداعية، تصل بين الشاعر والمتلقي، بحيث تستطيع التأثير في المتلقي، بشكل مباشر. يضاف إلى ذلك قابليتها المستمرة لإعادة التشكيل والصياغة، من جديد، بحيث يستطيع عدة شعراء أن يستثمروا الآية الواحدة، من خلال إسقاط مغزاها، أو شكلها، على أزماتهم الخاصّة، لتعبر عن تجاربهم الفردية، من دون أن يلتزموا صيغة واحدة"(۱).

<sup>(</sup>۱) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، مجلة مجمع القاسمي للغة العربية، ع٦، ٢٠١٢م، ص ٢٠٠-

<sup>(</sup>٢) التناص القرآني في شعر محمود درويش وأمل دنقل، د. علي سليمي ورضا كياني، مجلة دراسات في اللّغة العربية وآدابها - جامعة سمنان، إيران، ع٩، ٢٠١٢م، ص٢٠١٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٤) التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص٩٥.

وقد تنوعت استحضارات الخطيب للقرآن الكريم ما بين إيحاء بمضمون الآية، أو فكرتها الأساسية، أو استدعاء بعض المفردات والتراكيب القرآنية، أو إشارة إلى القصص القرآني بأحداثه وشخصياته، ومن تلك الاستحضارات قول الخطيب في قصيدة (العيون الظماء للنور)(۱):

لَم نَزِل نَرقُبُ الخلاصَ، ولا بُدَّ سيأتي بعثُ لنا، وبُشُورُ يومَ نمضي إليكَ يا أَيُّها العاتي ويومُ الحسابِ، يومٌ عسيرُ وإذا نَفْخَةٌ من البعثِ في الصُّورِ فَتَهْتَزُ في الرِّحابِ القبورُ

فالخطيب يستوحي مشهد (البعث بعد الموت) من خلال حقيقة النفخ في الصور، الواردة في مثل قوله تعالى: ﴿ وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَاللَّجُدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَاللَّجُدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَاللَّجُدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ عَلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ ﴾(''). إن رؤية الشاعر – هنا – تتعالق مع دلالة الآية، فالثورة التي تؤدي إلى زوال الطغيان متمثلاً بالاحتلال والأنظمة المستبدة، تشابه النفخ في الصور الذي ينهي الحياة على الأرض، ثم يبعث من في القبور للحساب، والشعب الذي صمت فترةً من الزمن (القبور)؛ لابد سينفجر في وجه الطغيان (العاتي) عندما تحين لحظة البعث (النفخ في الصور)، وعن طريق التورية يشير الخطيب بالبعث إلى ما يسعى إليه حزب البعث العربي من إيقاظٍ للأمة فكل نصّ يتوالد ويتداخل وينبثق من تفاعلات النصوص في مجاهيل ذاكرة المبدع الاسفنجية التي تمتصّ النصوص بانتظام وتبتّها في عملية انتقائية خبيرة. كما يتعالق النصّ السابق أدبياً مع قول أبي القاسم الشابي في قصيدة (إلى الطاغية)(''):

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية الجاهزة، يوسف الخطيب (مجنون فلسطين)، دار فلسطين للثقافة والإعلام والفنون (دمشق) بمساندة الاتحاد العام للكتاب والأدباء الفلسطينيين (رام الله)، ط١، ٢٠١١م، ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٢) الحاقة: ١٣.

<sup>(</sup>٣) يس: ٥١.

<sup>(</sup>٤) العاديات: ٩.

<sup>(</sup>٥) ديوان أبي القاسم الشابي، تح: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٤، ٢٠٠٥م، ص١٣٦.

وفكرة البعث بعث الأمة العربية من سباتها ورقادها؛ حاضرة بشدة في شعر الخطيب. وفي قصيدة (أرض المعاد) يستدعي الخطيب تركيباً قرآنياً، ذمّ فيه الله عزّ وجلّ الشعرَ القائمَ على الكذب والتضليل، يقول الخطيب(۱):

أَحسَبُ النازحين لـم يَبْرَحوا الـدارَ سوى أمس، في الصباحِ النادي يومَ قالوا: غداً نعودُ.. وما عادوا.. وهامُوا فـي كـل قَفـر ووادِ

فالخطيب يشير إلى حالة التشرد والضياع التي عانى منها الفلسطينيون؛ نتيجة اغتصاب أرضهم وسلب حقوقهم ونزوجهم إلى دول الجوار بعد أن كانوا يمنون أنفسهم بعودة قريبة، وغربة لن تطول، ثم يسقطها على حال الشعراء الذين يبتعدون بشعرهم عن واقع الأمور، تلك الحال التي نفّر منها القرآن الكريم عن طريق الاستفهام التقريري في قوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ أَلَمْ تَرَ أَنَهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾(١)؛ وبذا أصبح التناص سبيلاً للتعبير عن حقيقة الأزمة الوجودية التي واجهت الفلسطينيين في شتاتهم وغربتهم. وفي قصيدة (الطريق إلى محجد) يلجأ الخطيب إلى النبي ﷺ في تعبيره عن فاجعته بهزيمة حزيران، يقول(١):

أَبِ العُروبِ قِ، إِنِ خَارِجٌ لِغَدٍ الْمَدُ الْعُروبِ قِي الظلماءِ آنَ خَبَتْ إِنْ خَاسَى عَجَلٍ إِنْ عَلَى عَجَلٍ خَلَّفَ أُهُلِي بِأَعلى القدسِ مُطْفَأَةً وَجُزْتُ هُم في لظى سِيناءَ، أَعينُ هُم

مِن غَيمِ أَمسِكَ، وإفي الغيثِ، مُنهَمِل على مَدارِ السدجى كذَّابِةُ الشعلِ وصادرٌ عنك، بالرُّؤيا، على عَجَلِ وصادرٌ عنك، بالرُّؤيا، على عَجَلِ جِراحُهم، مَنْ أَضاأَنَ الكونَ من جَبَلِ مَقرُوحةٌ في دُخانِ الجِنِّ والخَبَلِ

يستلهم الخطيب أحداثاً من قصة موسى الله الواردة في مثل قوله تعالى: ﴿إِذْ رَأَى نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُتُوا إِنِّى آنَسْتُ نَارًا لَعَلِى آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النّارِ هُدًى ﴿''). فالمقاربة الدلالية ظاهرة ما بين حال موسى الله وقد ضل الطريق هو وأهله في تلك الليلة الشاتية الباردة المظلمة، وتفرقت ماشيته، وما بين حال الخطيب، وقد غاب الأفق السياسي والمُلهم القومي بعد هزيمة ١٩٦٧م، وتفرق قومه، وكما ساهم الفعل (آنست) في التعبير عن شعور موسى بالأنس بعد الوحشة ساهم أيضاً في الكشف عن نفسيّة الخطيب التي أصابها القلق والغضب جرّاء الهزيمة، فكان هدي النبي ﴿ وسيرته سبيل الخطيب للخروج من تلك الأزمة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٢/١.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٢٢٤-٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥٠/٢-٢٥١.

<sup>(</sup>٤) طه: ١٠. وانظر أيضا: النمل: ٧. والقصيص: ٢٩.

الموحشة التي ألمّت بشعبنا وقومنا. وقد جعل الدكتور عمر عتيق (كذابة الشعل) تعود إلى النار ذاتها التي أنسها الخطيب وذلك بنصّ قول الناقد: (أما النار التي أنسها الشاعر فقد وجدها "كذابة الشعل")(۱)، بينما يرى الباحث أن الخطيب يشير به (كذابة الشعل) إلى تلك الشعارات الزائفة، والأيديولوجيات الفكرية التي ملأت العالم طولاً وعرضاً؛ بادّعاء الحفاظ على القيم والحقوق والحريات الإنسانية، فعندما فشلت تلك الشعارات والأيديولوجيات التي تبنّاها الكثير شرقاً وغرباً تعلّق الخطيب بهدي النبي وسيرته العطرة؛ أملاً في الخلاص من براثن القهر والظلم، فنار الخطيب نور نبوي يقشع ظلام التيه ويعيد إلى روحه الاستقرار، ونار موسى نور إلهي أعاد الطمأنينة إلى نفسه وتجلّى في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنْكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُلُوًى ﴾(١).

وثنائية النور - الظلام واحدة من أكثر الثنائيات بروزاً وتشكيلاً للتناص في تجربة الخطيب الشعرية، فقد استخدم الجمع بين المتضادين بشكل مكثف ومتنوع الدلالة، فمفردات (الظلماء/ الدجي/ مطفأة/ دخان) تقابل مفردات (نارك/ الشعل/ أضأن/ لظى) تلك الثنائية تعمق البنية الدرامية والفكرية في النص إذ يرتكز الشاعر في بناء رؤيته الفكرية على نار/ نور رسولنا على حيث آمن وآنس بها؛ لتمزق حالة (الظلماء) التي لقت واقعنا العربي. ويستكمل الخطيب استحضاره قصة النبي موسى على عن طريق التماهي مع قوله تعالى: ﴿وَجَاوَزُونَ بِينِي إِسْرَايِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعُونُ وَجُمُودُهُ بَغْيًا وَعَدُولُ الله عنول البحر على خوفهم من طاعوت زمانهم (فرعون)؛ يشبه حالة التشتت والتشريد والنزوح إلى دول الجوار التي عانى منها الفلسطينيون بفعل طاغوت العصر (إسرائيل وأعوانها)، وفي إطار الفضاء الدلالي لـ (لظى سيناء) تُستدعى حالة التيه التي مرّ بها بنو إسرائيل في سيناء؛ بسبب عصيانهم لطلب نبيهم موسى بالدخول إلى الأرض المقدسة ﴿ قَالَ الفضاء الدلالي معاناة وعذابات الفلسطيني في أماكن لجوئه؛ لذا يتم التعقيب الموحي بـ (أعينُتُهُم مَقرُوحة في أفضاء الدلالي معاناة وعذابات الفلسطيني في أماكن لجوئه؛ لذا يتم التعقيب الموحي بـ (أعينُتُهُم مَقرُوحة في وعن إدراكه لعمق الأزمة لا سيما وأنه أعقب البيت بـ (وَسُدَّت الأَرضُ، مِن خلفي، ومِن قُبُلي)، فالفلسطيني وعن إدراكه لعمق الأزمة لا سيما وأنه أعقب البيت بـ (وَسُدَّت الأَرضُ، مِن خلفي، ومِن قُبُلي)، فالفلسطيني واقع بين نارين: نار الاحتلال الذي شرّده، ونار الأنظمة العربية الفاسدة التى ما فتنت تعزز حالة التشرذم والق

<sup>(</sup>١) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢)طه: ١٢.

<sup>(</sup>۳) يونس: ۹۰.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٢٦.

والضياع العربي. وقد ظهر أيضا هذا التعالق والتداخل بين التناص الديني و الأدبي باستدعاء قول أبي تمام (۱):

## خلفت بالأفق الغربي لي سكنا قد كان عيشي به حلوا بحلوان

فالمقاربة الدلالية بين (خلفت أهلي)، و (خلفت لي سكنا) واضحة فلا أهل بدون سكن ولا سكن بدون أهل، وأبو تمام يتوق إلى تلك الأيام الحلوة التي عاشها في الأفق الغربي (ناحية في الشام)، بينما الخطيب يتعجل العودة لأهله بمنهاج النبوة وهديها؛ حتى لا تنسى أمته جراحها فتعود كما عهدها التاريخ منارة للعز ومهدا للحضارة. والواضح أن الخطيب لا يميّز كثيراً بين مفردتي (الشعب) و (الأمة)، فالأهل الذين خلّفهم في القدس (الشعب) هم جزء أصيلٌ من الأمة العربية التي ظهر الاسلام بينها بنزول الوحي في غار (حراء) أعلى جبل النور، ومنه كان الخير والهداية للبشرية والعالم (أضأن الكون من جبل).

وفي قصيدة (هذي الملايين) يؤكد الخطيب حتميّة مآل الباطل إلى الفناء. يقول(١):

لَيَهْ دِرُ الزَّبَدُ(") المَحمُ ومُ مُصطَخِباً وَيَستحيلُ جُفاءً (') ساعةَ الحَربِ (') ويَستحيلُ جُفاءً (') ساعةَ الحَربِ (') ويمكثُ الحقُّ، في غَوْرِ أَرُومَتُهُ (')

لقد كشف الخطيب في بيتيه السابقين عن بنية بديعة للتناص الامتصاصي؛ إذ استلهم مضموني آيتين وردتا في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الْحُقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الْأَمْقَالَ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَيْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الْأَمْقَالَ ﴾ (١٠)، فأعاد الخطيب صياغة المضمون القرآني؛ للتأكيد كَلِمَةً طَيّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَقَرْعُهَا فِي السَّمَاء ﴾ (١٠)، فأعاد الخطيب صياغة المضمون القرآني؛ للتأكيد

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، تح: مجد عبده عزام، دار المعارف، القاهرة، ط٥، د. ت، ٣١٠/٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٠١/٢.

<sup>(</sup>٣) الزّبد: الرغوة التي تعلو الماء وغيره عند غليانه، أو سرعة حركته. انظر: لسان العرب، مادة زبد، ١٩٢/٣-١٩٣ والمعجم الوسيط، ٣٨٨/١.

<sup>(</sup>٤) الجفاء: ما نفاه السيل والقدر من غثاء وزيد، والجفاء الباطل أيضا. انظر: لسان العرب، مادة جفأ ١ /٤٩. والمعجم الوسيط، ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٥) الحرب: حَرِبَ الرجلُ يحرَبُ حرَبا: اشتد غضبه، و قيل السلب أيضا. انظر: لسان العرب، مادة حرب، ٣٠٢-٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) الأرومة: أصل الشجرة. انظر: لسان العرب، مادة أرم، ١٥/١٢. والمعجم الوسيط، ١٥/١.

<sup>(</sup>٧) الطنب: من أطناب الشجر عروق تتشعب من أرومتها، وقيل هو الوتد. انظر: لسان العرب، مادة طنب، ١/١٥٠. والمعجم الوسيط، ٢/٧٦٠.

<sup>(</sup>٨) الرعد: ١٧.

<sup>(</sup>٩) إبراهيم: ٢٤.

للتأكيد أن انتصار الحق على الباطل حتميّ "فهدير الزبد المحموم المصطخب هو أبواق الإعلام الرسمي الذي يؤول في ساحات الحرب والمواجهة إلى جفاء ويبقى صوت الحق والعدالة صوت الشعوب المنتصرة عاليا في جوار عدالة السماء "(۱). لقد كانت مفردات (الزبد/ جفاء/ يمكث) بمثابة وهج دلالي يشير إلى الآية الثانية، غير أن الخطيب الأولى، بينما كان تركيب (فرعه في جوار الله) بمثابة وهج دلالي يشير إلى الآية الثانية، غير أن الخطيب أبدع في الجمع بين مضموني الآيتين؛ إذ إن السياق القرآني للآيتين هو سياق ضرب الله الامثال الناس، فشجرة الحق التي تطاول عنان السماء امتداد طبيعي لانتصار الحق في صراعه مع الباطل؛ لذا جعل الخطيب مفردة (يمكث) البؤرة الدلالية للانتقال بين مضموني الآيتين إذ إنها حاضرة نصا في الآية الأولى، وحاضرة روحا من خلال مفردة (ثابت) في الآية الثانية فهذا الاشتراك والتفاعل الدلالي مصدره قوة التجذر التي ظهرت في الآيتين من خلال (يمكث في الأرض/ أصلها ثابت) وفي بيت الخطيب (في غور أرومته).

وفي رباعية (حب وحزن) من الجزء الثالث يبلغ الخطيب بالتعاطف والأسى مع معاناة شعبه إلى مداه؛ إذ يتمنى فداء شعبه بنفسه ليتحمل آلامه ويكون قربانا لحريته. يقول(٢):

لستُ أَدري الآنَ، أَيَّانَ أُوافِيكَ حَبيبي عَلَّني أَمسَحُ، بالحبِّ، وبالحزنِ، جُروحَكْ ليتَ آلامَكَ، يا شَعبي، مساميرُ الصليبِ وأَنا، في جَبَلِ الزيتون «شُبِّهتُ» مَسِيحَكْ!

يستحضر الخطيب المعتقد الإسلامي بأن المسيح لم يصلب، وأن الذي صلب رجل وضع الله فيه شبه المسيح بنص قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ ﴾(١)، وتتكثف هنا (أنا) الشاعر بحيث تغدو ذات أبعاد دالّة على عمق انتماء الشاعر وإحساسه بمعاناة شعبه، ويتضح ذلك من خلال ألفاظ المتكلم (لست أدري/ أوافيك/ حبيبي/ علني/ أمسح/ شعبي/ أنا/ شبهت). ولعل التعالق بين التناص الإنجيلي والتناص القرآني، من خلال تجاور دلالتيّ (مسامير الصليب) ولفظة (شبهت)، يوضح رؤية الخطيب القائمة على أن المعاناة يجب أن توحّد الجميع ضمن مظلّة المؤاخاة الإنسانية.

<sup>(</sup>١) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٢٨/٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٥٧.

ويعود الخطيب إلى القصص القرآني من خلال استحضار قصة يوسف المين مع امرأة العزيز، في قوله من قصيدة (بالشام أهلى والهوى بغداد)(۱):

كان حَزِيرانُ لَظَى جَهَنَّم

يَحُدُّهُ أَيلولُ من هنا.. ومن هنا أَيَّارْ..

وبيننا الموتُ.. وسِيناءُ..

فما أَقَلَ زاد عاشق، وأبعد المزار ..

فلن تَقُدَّ امرأةُ العزيزِ أسمالي(٢)

ولن يُقَطِّعَ النساءُ أيديهِنَّ

رُدُّوني، على وجهي، إلى مَضارب الأَنبارْ..

هناك أدري جَبَلاً لم يأتِهِ رَحَّالةٌ قبلي

ولم تَظْعَنْ له قافلةً

يرتاحُ أقصى الريح.. والجنونِ.. والأسفارْ؟!..

إذن.. هُنا نحنُ..

وها أنا اعتليث ظهرك العصيق.. يا سنجار !!.. (")

خَلَّيتني.. بالشام أهلي.. والهوى بغداد..

يا سِنجارُ.. يا سِنجارُ..

لقد أسهمت قصة (يوسف) المسلام في تعميق الارتباط بين الواقع الفلسطيني والتاريخ؛ وذلك لما تكتنزه من رمزية عميقة تغني بأبعادها الواقع وتعبر عنه بدقة متناهية، ولما تحتويه من مرتكزاتٍ نفسية قادرة على أن تقدّم الفكرة تقديماً غنيّاً بالإيحاءات ومؤجّجا للعواطف. وقد مارس الخطيب عملية الإسقاط النفسي من خلال إظهار المفارقة بين محنته في ظلّ الأنظمة العربية المهترئة، ومحنة يوسف المسلام مع امرأة العزيز حينما شغفت حبا به وراودته عن نفسه، فاستعصم وعرضته على النسوة اللاتي لُمنتها فيه فقطّعن أيديهن بنصّ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاً أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِينَ وَاسْتَبَقًا الْبَابِ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُرٍ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَذَى الْبَابِ قَالَتْ مَا جَرَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءًا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/١٤٤-١٤٥.

<sup>(</sup>٢) أسمال من أسمل الثوب بمعنى: بلي وأخلق، أي الثوب البالي. انظر: لسان العرب، مادة سمل، ٢١/٥/١٠. والمعجم الوسيط، ٢٥/١١.

<sup>(</sup>٣) سنجار: جبل شمال العراق على الحدود العراقية السورية، ويعدّ جزءاً من بادية الشام.

إِلّا أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَنْ نَفْسِهِ قَدْ شَعْفَهَا حُبًا إِنّا لَنَرَاهَا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ فَلَمّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنّ مُتّكاً وَلَتَتْ كُلّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنّ سِكِّينًا وَقَالَتِ اخْرُجُ عَلَيْهِنّ فَلَمّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرُنَهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيَهُنّ وَقُلْنَ حَاشَ لِلّهِ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلّا مَنْهُ لَكُ كُرِيمٌ ﴾ (الله الدكتور عمر مَلَكُ كُرِيمٌ ﴾ (الله الدكتور عمر على وفضه للابنذال والتسوّل إلى مؤسسة السلطان العربي كما يسميها هو، فالموت أقل ما يقدّمه عاشق لوطنه، ومن هنا جاء التخالف بالنفي (لن تقد/ لن يقطع) فسياسة الترغيب والترهيب لن تجدي نفعا معه رغم إحساسه بعمق أزمته بعد نكبة آيار، وهزيمة حزيران، ومأساة أيلول الأسود، ورغم حالة التيه التي خيّمت جرّاء تلك المصائب؛ فقد قدّم لقصيدته بقوله: "خرجتُ في هذه القصيدة – ربما للمرة الألف ضارباً على غير هُدئ في تِيهِ واقعنا العربي التعيس، أبحث باستماتةٍ عن «مكة أحلامنا الضائعة» في ضارباً على غير هُدئ في تيهِ واقعنا العربي التعيس، أبحث باستماتةٍ عن «مكة أحلامنا الضائعة» في الوحدة.. والعدالة الإجتماعية!!.. ولكنني وللمرة الألف أيضاً – كنت أرتد إلى قعر الجحيم ذاته.. خاوى الوفاض!!"(١٠).

ويستكمل الخطيب هذا التحاور مع النص القرآني من خلال السطر الشعري (ردوني على وجهي إلى مضارب الأنبار)؛ إذ يستحضر قوله تعالى على لسان يوسف الله ﴿ اذْهَبُوا بِقَمِيصِ هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِى مضارب الأنبار)؛ إذ يستحضر قوله تعالى على لسان يوسف الله ﴿ اذْهَبُوا بِقَمِيصِ هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِى يَمنى يُرُّتِ بَصِيرًا وَأْتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٥) ، فكما كان قميص يوسف سببا في رجوع بصر أبيه إليه يتمنى الخطيب أن يكون توجهه إلى الأنبار وجبل سنجار؛ سببا في حصول الوحدة بين العراق والشام، ومن ثمّ تحرير فلسطين وعودتها إلى حضن الأمة العربية والإسلامية.

ويبدو التعالق بين مصادر التناص، تاريخيا، ودينيا، وأدبيا جليّاً في المقطع ذاته. وقد تكرر توظيف الخطيب لقصة يوسف العلى في القرآن الكريم في ثمانية مواضع يمكن توزيعها كما في الجدول الآتي:

| موضعها من الأعمال الشعرية | محور القصبة              |
|---------------------------|--------------------------|
| ٣/٢٧، ٨٢١، ٤٤١، ١٩٢، ٤٢٢  | رؤيا يوسف وقصته مع أخوته |
| 1 80/4                    | قصة يوسف مع امرأة العزيز |
| ۲/۱۳۰ و ۳/۱۲۰             | يوسف ورؤيا الملك         |

<sup>(</sup>١) يوسف: ٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۳۰-۳۱.

<sup>(</sup>٣) انظر: التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٣/-١٣٣.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٩٣.

ونلاحظ أن جميع المواضع في الجزء الثالث، ما عدا موضعا فقط في الجزء الثاني؛ مما يدلّ على تنامى استحضارات القصص القرآني، كما نلاحظ أن رؤيا يوسف وقصته مع أخوته حازت على النصيب الأوفر؛ مما يدل على تغلغل قضايا الأخوة والوحدة العربية في نفسه بما ينسجم مع رؤاه وتطلعاته القومية. وفي هذا الإطار لابد من الإشارة إلى نموذج للتناص مع رؤيا يوسف مع أخوته في نفس قصيدة المقطع السابق وهو قول الخطيب(۱):

وها أنا - مِن مَثْنِ صِنِّينَ - أَصيحُ مَدَّ الصوتِ:

يا كمالُ، يا كمالُ.. يا غسَّانُ، يا غسَّانُ..

هم أوثقوا جسمي جلاميدَ الجبالِ

لم أزل مُصفَّداً هنا

تَنْقُرُ في شَحْمةِ عَينيَّ مخالبُ العُقبانْ..

لأَنني - عَفْقَ أَبِي -

قصصت رؤيا يوسف

على دجى عيونهم.. وآيةَ النهارْ..

فها أنا أصرُخُ من غَيابَةِ الجُبِّ:

متى يا سَفْحَ جِلعادٍ

تُغاديكَ قوافِلُ التجارُ؟!..

هنا يتضافر التناص التاريخي والأسطوري مع القرآني في لوحة فسيفسائية؛ لتكشف عن حالة التأزّم التي وصلت إليها الأنا الفلسطينية – متمثلة بالخطيب – في علاقتها العربية، فمناجاة الخطيب في بداية المقطع للشهداء: كمال ناصر، وكمال عدوان، ولغسان كنفاني مثّلت شعورا بالحاجة إلى رفاق دربٍ يواصلون مسيرة النضال، ثم يأتي توظيف الخطيب لأسطورة بروميثيوس كقناع لذاته التي أصابها الكثير من القهر والظلم بفعل جبروت الاحتلال وفساد الأنظمة العربية، ثم يصل المقطع إلى ذروته من خلال استحضار رؤيا يوسف وقصته مع أخوته بنصّ قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾(")، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَابَةِ الجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٤-١٤٣/٣.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ٤.

السَّيَّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ هُ(). فالخطيب يتخذ من "شخصية يوسف معادلا موضوعيا؛ لتصوير ظلم الأخ لأخيه ويُضمر في هذا المعادل الظلم الذي لحق بالفلسطيني في خريطة الشتات، ويتخذ من البئر التي ألقي فيها يوسف رمزا للمنفى، والغربة، واللجوء، ويوظف تفاصيل القصة للتعبير عن الحنين للوطن السليب وللتأكيد على حتمية الخلاص والغلبة استئناسا بما آلت إليه حال يوسف"()، واعتذار الخطيب (لأنني عفو أبي) جاء مراعاة للنهي في الآية الكريمة (لا تقصص رؤياك)()، ثم يعمد الخطيب إلى تذكير أمته بموقفه من حالة التخاذل، والفساد، والتشرذم العربي، والتي هي أصل الداء الذي لا يرونه بسبب غفلتهم (دجى عيونهم)، كما أنه يعاود التذكير بصورة الحل وطرق الخلاص من هذا الواقع المظلم والمتمثل في الحرية والعدالة والوحدة العربية (آية النهار)، والخطيب يدري حجم المعاناة الواقعة عليه من تشريد، ونفي وقهر حريات إلا أنه ما زال يصرخ وينتظر لحظة الخلاص وفجر الحرية (متى يا سفح جلعاد تغاديك قوافل التجار).

ولقد قدّم الباحث التناص مع القرآن والسيرة على غيره لما كان لهما من حضور قويّ في أعمال الخطيب الشعرية؛ مقارنة بغيرها مما يدل على عمق تعلق الخطيب بالقرآن والسيرة نصّا وروحا؛ ولما يجده فيهما من قدرات واسعة يمكن أن يحمّلها رؤاه أو ينسجم معها؛ لذا فقد ساعدت تلك الاستحضارات في بناء الصور الفنية والقيم الجمالية، وفي رسم معالم الأمل حيناً وتعميق الإحساس بالألم والانكسار حيناً آخر.

## ٢ - التناص مع السيرة النبوية:

تعدّ السيرة النبوية أحد مناهل التناص التي ترفد الشعراء المعاصرين بتجاربهم الشعرية، وقد كانت استدعاءاتها في البداية تظهر ظهوراً مباشراً هدفه النصح والإرشاد، أو أخذ العبرة، ثم ما لبثت أن تداخلت بالنص الشعري تداخل السدى واللحمة (أ). وتشير تداخلات الخطيب مع السيرة النبوية، أحداثا وأقوالا، إلى أن قراءته للسيرة لم تكن قراءة تقليدية عابرة؛ بل كانت قراءة واعية وعميقة، ومن تلك التداخلات قوله في قصيدة (إنني أعتب يا شعبي عليك) (أ):

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: التناص في الشعر العربي الحديث: البرغوثي نموذجا، حصة البادي، كنوز المعرفة، الأردن، ط١، ٢٠٠٩م، ص٤٦.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣١٤/٢.

قسَ ماً، لا حانِثاً، نَحلِفُ فُ فَ لَا يُسْرَى فَ عِي أَرضِ نا طاغِيَ قُ كُلُ نا راع، في السني على السني

وَلْنُبِ الرِكْ بِالجِراحِ اتِ القَسَامُ حيثما ينبِضُ فينا عِرْقُ دَمْ حيثما أنَّا في مَراعِيهِ غَنَامُ

يحيلنا التركيب (كلنا راع) إلى حديث الرسول ﷺ: (أَلاَ كُلكُمْ رَاعٍ، وَكُلكُمْ مَسْنُولٌ عَنْ رَعِيتَهِ)(۱)، ويكشف عن أبعاد دلالية في تجربة الخطيب الشعرية، فهو مدرك لعظم المسؤولية الملقاة على عاتق كل فرد من أفراد شعبه وأمته في مواجهة فساد الحكام والتمرد على ظلمهم وقهرهم؛ لذا كانت الدعوة إلى الثورة ظاهرة في القصيدة بشكل عام، وفي المقطع بشكل خاص، من خلال الدعاء بالويل لكل حاكم يحسب أن شعبه ما هو إلا قطيع ماشية يسوقه كيف يريد ومتى يريد (فيا ويل الذي خال أنّا في مراعيه غنم). وهنا يظهر التعالق ما بين التناص الإسلامي والتناص التوراتي من خلال استحضار النص التوراتي (اغلَمُوا أَنَّ الرَّبَ هُوَ اللهُ. هُو صَنَعَنَا، وَلَهُ نَحْنُ شَعْبُهُ وَغَنَمُ مَرْعَاهُ)(۱)، لكن هذا الاستحضار الذي تردد في أكثر من موضع في شعر الخطيب دلّ على نقده لفكرة الانقياد وسخريته من الانهزامية، ومن البديهي أن التناص لغرض النقد والسخرية يكون مخالفا للنص المستدعى.

وفي قصيدة (سيأتي الذي بعدي) يستحضر الخطيب حقيقة النبوة بنزول الوحي جبريل على نبيّنا ﷺ في غار حراء الذي كان يتعبد فيه، ويتخذ الخطيب من ذلك وسيلة لإبقاء جذوة الأمل مشتعلة في انتظار الذي يأتي من فجر الحرية، يقول<sup>(۱)</sup>:

تُسائِلُ عن حَلِي، وعن هَمِّ تَرحالي أَقُولُ، وبي قَصْدُ الغريبِ، وكِبْرُهُ.. تحدَّيثُ أَنْ شعبي يُباعُ، وموطني وبُلِغْتُ في غَارِ العذابِ رسالتي وبُلِغْتُ في غَارِ العذابِ رسالتي حرامٌ على جفني الرُّقادُ، وأُمَّتي لأبْستَدِرَنَّ الصَّبِحَ قبلَ اشتعالِهِ

وما زادُ أَسفاري، ومَرساةُ آمالي؟! لِي الراحةُ العزلاءُ، والهدفُ الغالي يُباحُ، وأنْ أَغلي الحَصَى قُوتَ أطفالي تنزَّلَ جِبريلُ الخيامِ فَاَوحَى لِي شتاتُ، وآفاقي تَانثُرُ أطلللِ وأورثُ في عُمْق السكينةِ زلزالي!!

<sup>(</sup>۱) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت، الامارة ١٨٢٩.

<sup>(</sup>٢) سفر المزامير: ١٠٠٠: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧٩/٢-٨٠.

## ثانياً: التناص مع التوراة والإنجيل

## ١ – التناص التوراتي:

يعد التراث رافداً من روافد القصيدة المعاصرة بما يتيحه للشاعر من تواصل مع الماضي يستقي منه معالجات الحاضر ورؤى المستقبل، فالشاعر "لا يستطيع أن يفسر نوعية موقفه من التراث إلا من خلال فهمه لمغزى هذا التراث بالنسبة لظروف الحياة الراهنة"(۱). وبحكم حالة الصراع مع العدو الصهيوني الذي يوظف التوراة كوسيلة لنشر مشروعه الاستعماري، كانت استحضارات الخطيب للتوراة جزءاً من عملية مناهضة هذا المشروع المجرم من خلال إيمانه بأن أرض فلسطين حق تاريخي لشعبها وبأنها ستعود يوماً ما لأهلها عندما تبعث الأمة من جديد.

وفي إطار ذلك جاء التناص مع النص التوراتي الوارد في سفر التكوين، والذي يحكي قصة خلق الكون: (فِي الْبَدْءِ خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ. وَكَانَتِ الأَرْضُ خَربَةً وَخَالِيَةً، وَعَلَى وَجْهِ الْغَمْر ظُلْمَةٌ، وَرُوحُ اللهِ

<sup>(</sup>١) الشعر العربي المعاصر، د. عز الدين اسماعيل، ص١١.

يَرِفُ عَلَى وَجْهِ الْمِيَاهِ. وَقَالَ اللهُ: «لِيَكُنْ نُورٌ»، فَكَانَ نُورٌ. وَرَأَى اللهُ النُّورَ أَنَّهُ حَسَنٌ. وَفَصَلَ اللهُ بَيْنَ النُّورِ وَلاَنْ عَلَى وَجْهِ الْمِيَاهِ. وَقَالَ اللهُ النُّورَ نَهَارًا، وَالظُّلْمَةُ دَعَاهَا لَيْلاً. وَكَانَ مَسَاءٌ وَكَانَ صَبَاحٌ يَوْمًا وَاحِدًا)(۱)، وقد استُدعِيَ فَالظُّلْمَةِ. وَدَعَا اللهُ النُّورَ نَهَارًا، وَالظُّلْمَةُ دَعَاهَا لَيْلاً. وَكَانَ مَسَاءٌ وَكَانَ صَبَاحٌ يَوْمًا وَاحِدًا)(۱)، وقد استُدعِيَ هذا النصّ في أربعة مواضع، منها المقطع المعنون بـ (المسيح والزنجية ماري) من قصيدة (أغاني مارس الصغير)، يقول(۱):

منذ كان الإنسانُ في أُوَّلِ البدءِ للسم يكن يَستَوِي النهارُ مع الليلِ نحسن ضِدًا خَليقة، لا تقولي نحسن ضِدًا خَليقة، لا تقولي جَبهتي غُرَّةُ الصباحِ إذا هَلَ، فاخفضي الطَرف عن بُلوغِ جبيني

جَنيناً، وكانت الأَثناء فكان الصاء فكان الصدياء فكان الصدياء تَلِد الماس فَحمَة سوداء وَحَدَاك المساء وَحَدَاك ما يُنِد يخُ المساء فأنا العِنْ، مُفرداً، والعَالاء فأنا العِنْ، مُفرداً، والعَالاء

يتقنّع الخطيب في بداية القصيدة بإله الحرب الأسطوري (مارس) مشيراً به إلى الرئيس الأمريكي آيزنهاور – كما ذكر في مقدمة القصيدة – وبما أن الصهيونية وظفت النصّ التوراتي في خدمة مشاريعها التوسّعية والإحلالية؛ فإن الخطيب يجعل (مارسا) يستعين بالوسيلة ذاتها؛ لإظهار تعاليه وجبروته، ولإثبات صحة ممارساته، فالشعوب ليست سواسية؛ ومن هنا نجد أسلوب (في أول البدء) والأسلوب المتكرر (كان وكانت) الدال على عملية الخلق يسبحان في فضاء النص التوراتي، ثم كان تركيب (لم يكن يستوي النهار مع الليل) إشارة دلالية للنص التوراتي ذاته (وفصل الله بين النور والظلمة) وللآية القرآنية: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النّورُ ﴾ (")، ويأتي البيت التالي (نحن ضدا خليقة) كاشفاً عن عنصرية هذه القيادة الأمريكية متمثلة بآيزنهاور بفعل تغوله وجبروته، ثم يتكثّف التناص (ن) عن طريق استحضار بيتٍ لإيليا أبي ماضي من قصيدة (الطين)، والتي يقول فيها (ف):

نسي الطين ساعة أنه طين يا أخي لا تمل بوجهك عني،

حقير فصال تيها و عربد ما أنا فحمة و لا أنت فرقد

<sup>(</sup>١) سفر التكوين، ١: ١-٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٦/١.

<sup>(</sup>٣) فاطر ١٩-٢٠.

<sup>(</sup>٤) أشار الباحث هنا إلى التناص مع الشعر لإتاحة المجال لفهم أوسع للدلالة العامة التي ورد فيها التناص الديني، بجانب التأكيد على خاصة تميّز بها التناصُ في شعر الخطيب؛ وهي التعالق بين مصادر التناص، وتمازجها.

<sup>(</sup>٥) ديوان إيليا أبي ماضي، دار العودة، بيروت، د.ت، ص٣١٦.

وفي إطار المفارقة تظهر ثنائيات الخطيب من جديد؛ لتعزز البعد الدلالي في القصيدة فنجد ثنائية النور والظلام (النهار/الليل – الدجي/الضياء)، وثنائية العز والذل (اخفضي/العز) كما يستخدم أسلوب التلوين لإظهار المفارقة (الماس أبيض /فحمة سوداء)، والبيت الأخير يعيدنا إلى التناص الأدبي من خلال استحضار بيت جرير في الراعي النميري(۱):

## فغض الطرف إنك من نمير فلا كعبا بلغت ولا كلابا

وهكذا يتعاون التناص الديني التوراتي مع القرآني مع الأدبي؛ لبيان مدى ما تمارسه القيادة الأمريكية من طغيان وعنصرية وعنجهية. ويعيد الخطيب استحضار النص التوراتي نفسه في قصيدة (جنون في ضوء القمر) بقوله(٢):

قُلْ لِلمحارة تحكى الدهرَ ثانيةً،

تَرويهِ،

يصخبُ فيها البحرُ من فَوْرَةِ التكوين..

كنتُ، أنا، في البدءِ،

تَجبِلني كَفَّاهُ فوق رُبَى يافا،

ويَحرِقُ عند الموج صَلصالي!!..

تأتي الأبيات في إطار حنين الخطيب لوطنه؛ لذا يتمنى عودة ذلك الزمان الذي وهبه الوجود على هذه الأرض، حيث يمتزج بترابها ويندغم مع طبيعتها التي شكّلت ملامحه، وهنا يوظف الخطيب النص التوراتي السابق لإظهار مدى تجذّر الفلسطيني بأرضه وتعلّقه بها.

وفي مطوّلة (رأيت الله في غزة) يستعذب الخطيب المعاناة، في سبيل حرية الوطن، بداية عبر عطفه (الحب) على (الحزن)، ثم من خلال التغني بيوم الخلاص (وأنشد فيك إنشادي)، يقول<sup>(۱)</sup>:

وأنشِدُ فيكِ إنشادي:

" أُحِبُّ حبيبتي.. يا ليلُ..

" خُذْ بَوْحي وأسراري

" وتحت ربيع شُرفَتِها

<sup>(</sup>١) ديوان جرير بشرح محمد بن حبيب، تح: د. نعمان محمد أمين طه، دار المعارف، القاهرة، ط٣، د. ت، ٣٢١/٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٠٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٣/٧٦-٧٤.

" فتحتُ جروحَ قِيثاري ونحن هنا..

نُعَمِّرُ، من مجاعتنا، بيوتَ الله

لكي ننساه بين خرائب الأقصى..

لكى ننساه!!..

ولكني صعدتُ إليهِ طُورَ سِنِينَ،

رحتُ إليهِ حتى قِمَّةِ المأساه

ويا قومى.. أُبَشِّركم.. رأيتُ اللهُ

وكنتُ.. وكانت الأشياءْ

دُخاناً فوق وجه الغَمْر

وهو يُعيدُ خَلْقَ الكون.. من سِيناءً...

وهنا يسبح في فضاء النص عنوان أحد أسفار التوراة وهو: (نشيد الأنشاد)، والذي يأتي على شكل حوار بين رجل وامرأة يتبادلان الغزل والمتعة؛ لذا نجد معالم التغزل تظهر في فضاء النص وأسلوب حواره (أحب حبيبتي/ تحت ربيع شرفتها)؛ لتعميق الإحساس بروعة تلك البقعة من الوطن (غزة) كونها مصدر الأمل في الحرية والخلاص، وتعود حالة استعذاب المعاناة من خلال العزف على وقع الألم (فتحت جروح قيثاري)، ثم ينبّه الخطيب إلى أهمية عدم إشغال الناس عن مركز القضية الفلسطينية، والمتمثل في التحرير وحماية القدس من التهويد، ويحذر من تشتيت الجهود في معارك جانبية كحصار وغيره (نُعَمِّرُ، من مجاعتنا، بيوتَ اللهُ لكي ننساهُ بين خرائبِ الأقصى).

وباستدعاء معاناة المسيح في صعوده حاملاً صليبه إلى جبل الطور في القدس كمعادلٍ لتشتت الأنا الفلسطينية في المنافي (صعوده طور سينين) يصل الخطيب إلى الذروة الشعرية من خلال رؤيته لله تعبيراً عن بلوغه جوهر الحقيقة. وكما دمج الخطيب بين معاناتي النبي يوسف والسيد المسيح عليهما السلام؛ للتعبير عن معاناته، ها هو يدمج بين معاناتي موسى والمسيح عليهما السلام، وتسبح في فضاءات (طور سينين/ رأيت الله) قصة موسى السلام عندما ذهب لملاقاة الله، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا ثَجَلَّ وَالجبل رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبثُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ("، والجبل رَبُّهُ لِلْجَبَل جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبثُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ("، والجبل

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٤٣.

المشار إليه هو جبل الطور في سيناء الوارد في قوله تعالى: ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ ﴾ (١٠). وبعد هذا الاستدعاء القرآني يستدعي الخطيب النص التوراتي في قصة خلق الكون، والذي أشرنا إليه سابقاً، من خلال تركيب (وكانت...) وفضاء (وجه الغمر/ خلق الكون)؛ للدلالة على عمق العناية الإلهية بعباده المكلومين، ومن هنا جاءت الصور المتعاقبة بعد ذلك تجسيداً لهذه العناية الإلهية عبر قول الخطيب (١٠):

رأيتُ اللهَ بين حرائق الحرب

يَضُمُّ لصدره الدنيا..

يَصُبُّ الغيمَ في النابالم..

يطبعُ قبلةَ الحبِّ..

وفي إطار التبشير بفجر الحرية الذي سيعيد صياغة الواقع العربي يستوحي الخطيب النص التوراتي ذاته، في قصيدة (الاعتراف)<sup>(۱)</sup>.

# ٢ - التناص الإنجيلي:

احتشد الشعر المعاصر بالكثير من الرموز والصور المستقاة من الإنجيل، وتعدّ شخصية المسيح السيخ في طليعة تلك الرموز التي قدّمها العهد الجديد "في صورة متعددة الجوانب، عميقة الأبعاد ذات وجود مدهش تارة بما يؤتى من خوارق ومعجزات، وأخرى كان فيها المسيح نموذجا خالصا للفداء والتضحية والحبّ الإنساني الصافي... وذلك من أجل تخليص البشرية مما لوّثها من آثام مخلّفا بعد مماته، وفي حياته تعاليم هزت أركان نفوس قومه خوفا وفزعا وإيمانا وتشكيكا"(3).

وتعددت صور الرمز بالمسيح لدى الخطيب باعتباره رمزاً للفداء والتضحية من جهة، والبعث والقيامة من جهة ثانية، وللإنسان المضطهد والمظلوم من جهة ثالثة، وللطهارة والقداسة من جهة رابعة، كما تنوعت المفردات الدالة على ذات المسيح ومنها: (المسيح/ عيسى/ يسوع/ ابن البتول/ ابن مريم/ الابن ضمن منظومة الأقانيم الثلاثة/ طفل الروح/ البشارة/ المجيء/ الذي جاء/ الذي سيجيئ)، وهي في أغلبها تتمحور

<sup>(</sup>١) التين: ١-٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٠٧/٣.

<sup>(</sup>٤) الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، مكتبة القادسية، خان يونس - فلسطين، ط١، ٢٠٠٢م، ص٤٥.

حول فكرتي الصلب والقيامة؛ لذا احتشدت مفردات الصلب وأدواته (الصلب/ الصليب/ التعليق/ ثقل الصليب/ خشب/ أعواد/ مسمار ومسامير/ الرفش/تاج الشوك)، كما كان للفضاء المكاني نصيب في استدعاء فكرة الصلب؛ لذا ترددت مفردات (الطور/ جلجلة/ جبل الزيتون) وكان لمفردات (المغارة/ المهد/ بستان القيامة/ قرع الأجراس) نصيبها في الدلالة على البعث.

واستكمالاً لمقطع أورده الباحث من مقطع (المسيح والزنجية ماري)(١) يصوّر الخطيب عذابات المسيح؛ دلالةً على غياب الأخوّة والإنسانية، وسيادة قوى البغي والطغيان متمثلةً في القيادة الأمريكية، يقول(١):

جَبهتَينا تحت النجومِ سواءُ؟! تصوارى على يَدينا الإخاءُ تأمّد لن تَنِدُ منه السدماءُ وَصَابُ مُضَدّة وفي داءُ وفي داءُ وفي داءُ

ضَلَّ وَهِمُ المسيحِ، هل قال كِلتا نحن، يا ابنَ البَثُولِ، إِن تسأل الرَّفْشَ والصليبُ الحذي فَدَيتَ بهِ الناسَ كُلنَّ يصومِ لنا يَهوذا، وَبِيلاطُ،

في بداية المقطع يظهر صوت الطغيان المتمثل في إله الحرب الروماني (مارس الصغير)؛ ليؤكد الخطيب من خلاله على عنصرية وتغول القيادة الأمريكية، وغياب العدالة التي طالب بها المسيح، ثم يظهر صوت الشاعر شاكياً ومناجياً المسيح مستعيناً بآلة القبر والدفن (الرفش/ المجرفة) للدلالة على غياب الأخوة والإنسانية، وأن معاناة الفلسطيني لازالت مستمرة منذ عهد المسيح (باعتباره فلسطينياً) إلى وقتنا الحاضر، والأمة ما زال يقطنها الخونة (يهوذا) والحكام الظالمين (بيلاطس)(٣).

وفي قصيدة (أنهض من جنازتي وأمشي) يستعين الخطيب بدال البعث ممثّلاً بعدة رموز (بروميثيوس/ الفينيق/ المسيح)، يقول<sup>(3)</sup>:

وها أَنا أَنهضُ من جنازتي، وأمشي يَسكُنُني القاتل، والمقتولُ كأنَّ خلفَ كلِّ عَطْفَةٍ وعاءَ نعشى

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة نفسها، ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٦-٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) يهوذا الاسخريوطي: أحد تلامذة المسيح الاثني عشر، خان المسيح وسلّمه لليهود مقابل المال، ثم ندم وقتل نفسه. وبيلاطس: الحاكم الروماني الذي تولى محاكمة المسيح، وأصدر الحكم بصلبه؛ خوفا من وشاية اليهود به عند الامبراطور الروماني إن قام بتبرئة المسيح، بعد أن أشاع اليهود بأن المسيح صرّح بأنه ملك، وهي تهمة خطيرة تحت حكم الرومان. انظر: http://st-takla.org/Holy-Bible\_.html

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب،  $^{-0.7}$ 

وخلف كل برهةٍ.. أيلونْ..
ولم أزل أساقُ من مرحلةٍ، لمرحلهْ
أجُرُّ ثِقَلَ الصليبُ
وأستحيلُ جمرةً، فثورةً، فجلجلهْ
بي جَسَدُ المسيحِ مُوْتَعًا على صليبِهِ
في عالم بدونِ قَلبُ
يا راجمي شعبَ فلسطينَ على ذُنوبِهِ
من مِنكُمُو بدون ذَنبُ !!..

القصيدة كتبت في أعقاب (ليلة الفردان)(١)، ومن تقديمه للقصيدة يقول الخطيب: "المعجزة الآن في هذا الإنسان المطلوب «لعدالة القرن العشرين»!!.. والملاحق بالحقد والكراهية، اعتباراً من قلب التوراة الأسود.. حتى أدغال البيت الأبيض.. والمذبوح من عنقه بسكين الجريمة ذاتها، في كل من غزّة، والضفة الغربية، والأردن، ولبنان.. هي أنه ما يزال هو إيّاه القائم من موته.. الصاعد من رماده.. الثائر على أصفاده.. هل أقول على هيئة بروميثيوس.. أم على صورة طائر الفينيق.. أم على خطى السيد المسيح؟!"(١). يبدأ المقطع باستدعاء الرمز الدال على البعث، والذي يتقنع به الشاعر؛ ليظهر عمق جراحه وفداحة عذاباته، ثم يستحضر رمزاً دالاً على توالي مصائب الإنسان الفلسطيني خصوصاً، والإنسان العربي عموماً (أيلول)، ثم يستلهم فكرة صلب المسيح وعذاباته في توحّد مع معاناة الشاعر، ومعاناة شعبه، فتكرار "كلمة الصلب التي يستلهم فكرة صلب المسيح يدل دلالة واضحة على مدى عمق المأساة، والمعاناة التي يتلقاها الفلسطيني في أماكن تواجده في الشتات حتى أصبح العالم من حوله بدون قلب، وبلا رحمة أو شفقة، ولكنه يتحمل كل العذابات من أجل الوطن"(١). وتحيلنا نهاية المقطع إلى قول المسيح الحيي لمن أرادوا رجم امرأة زئت: (من كمان أمناني والمشكلات التي يواجهها الشاعر العربي، ومن هنا أضاف التناص الديني بعدا رئيسيا من الأبعاد المكونة لبنية القصيدة؛ "لأن البنية تمثل التمازج بين الرؤية البشرية، والأدوات الفنية للوصول إلى خطاب المكونة لبنية القصيدة؛ "لأن البنية تمثل التمازج بين الرؤية البشرية، والأدوات الفنية للوصول إلى خطاب المكونة لبنية القصيدة؛ "لأن البنية تمثل التمازج بين الرؤية البشرية، والأدوات الفنية للوصول إلى خطاب المكونة لبنية القصيدة؛ "لأن البنية تمثل التمازج بين الرؤية البشرية، والأدوات الفنية للوصول إلى خطاب

<sup>(</sup>۱) عملية اغتيال إسرائيلية للقادة الثلاثة: أبو يوسف النجار وكمال ناصر وكمال عدوان في ۱۹۷۳/٤/۱۰م والتي سميت بـ (ربيع فردان) نسبة لشارع فردان في بيروت الذي شهد انطلاق العملية.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٨٣/٣.

<sup>(</sup>٣) دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص٨٥.

<sup>(</sup>٤) يوحنا: ٨/٧.

شعري متفرّد ولذلك لا تتولد شعرية النص من الموضوع، أو القضية التي فيها القول بل تكمن في شكل القول وطريقته"(۱).

ويستعين الخطيب بمعجزات المسيح الكلام، وتعاليمه وتظهر المعجزات في استحضار قيامته من الموت كما في العقيدة المسيحية، وفي استدعاء مائدة المسيح التي لم يرد ذكرها في الإنجيل بل في القرآن الكريم (٢) حيث طلب المسيح من الله أن ينزلها لحواريّيه من السماء؛ بناء على طلبهم ليستدلّوا بها على صدق نبوّته. يقول الخطيب مخاطباً غزة (٢):

وَجُرِحُكِ صار مائدةَ المسيح

وزمزمَ الشهداءُ..

وأعلمُ أنَّ فوقَ الطُّور،

مِن خشبی، ومسماري

سأصعدُ فيكِ جَلجَلتي

وَبَعْدُ، يكونُنِي الإنسانْ..

فَخَلِّي بيننا وعداً

خلال الليل، والبستان..

ويستحضر الخطيب معجزة قيامة المسيح من الموت، ومعجزة مشيه فوق مياه طبريا، يقول في قصيدة (أجراس بيت لحم)(1):

لِ منْ تَ دُقُ ساعَةُ الإيابُ هَيَّا إلى مَعْارةِ المسيحُ السيحُ السيحُ السيحُ السيحُ السيحُ السيحُ السيحُ في القيابُ في القيابُ في القيابُ القيابُ الماسي على بُحيارةِ الجليابُ نوابعًا تقتالُ ليكُ السيحُ التحاليُ السيحُ السيح

يا أيها الحُداةُ في الشِّعابُ أَسمعونَ مَن تُنادي الريخ نحم للنه وَلَا حُبنا القدي الريخ نحم للنها زادَ حُبنا القديم أب شراكِ يا أيت اللها الجياح وحَقِ مَان رَدَّ السردي، وراح عَداً سنأتي، نركب الرياح

<sup>(</sup>١) التناص القرآني والتوراتي والانجيلي في شعر أمل دنقل، د. نادر قاسم، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المائدة: ١١٦-١١٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧١/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٢/٦٥-٦٦.

نتأمّل المعجزتين من خلال تراكيب (ردّ الردى/ يمشي على بحيرة الجليل)؛ ليؤكّد الخطيب أن العودة إلى فلسطين حتميّة، فكما أن المعجزة خرق للمألوف، فإن "العودة إلى فلسطين ستكون خرقاً لكلّ المعيقات، وكسراً لأوهام العاجزين، ونفياً لادّعاءات المرجفين، والشاعر لا يتكئ في رؤيته لحتمية العودة على النبرة الخطابية، والتراكيب الحماسية، وصيغ القسم الإنشائية التي درج عليها الخطاب الشعري السياسي الذي يهدف إلى إيقاظ الحماسة، وشحن الهمم، بل اتكا على حقيقة ربانية تجعل من الخطاب الشعري أقرب إلى العقل العقائدي الهادئ من العاطفة المتوهّجة، وتجعل حتمية العودة مرتبطة بحتميّة عقائدية"(۱). والملاحظ أن الخطيب في قصيدته اعتمد على تلوين قوافيها مما يتناغم مع حالة الغنائية السائدة فيها باعتبار العودة لفلسطين فرحاً عجائبي المظاهر.

وفي قصيدة (الرهان) يتعالق التناص الديني الإسلامي مع المسيحي من خلال الجمع بين سياق معجزة الإسراء والمعراج، وتطهير المسيح للهيكل الذي اتخذه الصيارفة والتجار مكاناً للتجارة، وبيع الحمام، وتصريف العملات(٢). يقول الخطيب(٢):

فيا رَبّ، أَسْر بعَبْدِكَ ليلاً،

فَمِن ألق الحرفِ، في نَزَق السيفِ،

يَحسِمُ بالحقّ ما يَحسِمُ

وأرسِل «يَسُوعاً» على صَهْوَة البرق،

يُشعِلُ رأسَ فلسطينَ، خمراً، وجمراً..

فَمِن أينَ تستسلِمُ !!

كأني به الآنَ في القدس،

يَطرُدُ منها صَيارِفَةُ النحسِ،

أَو هُوَ ذَاكَ بِمِقَلَاعِهِ يَرجُمُ!!

في بداية المقطع يستدعي الخطيب التركيب القرآني الوارد في مستهل سورة الإسراء ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيّهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّه هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ

<sup>(</sup>١) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) (وَدَخَلَ يَسُوعُ إِلَى هَيْكُلِ اللهِ وَأَخْرَجَ جَمِيعَ الَّذِينَ كَانُوا يَبِيعُونَ وَيَشْتَرُونَ فِي الْهَيْكُلِ، وَقَلَبَ مَوَائِدَ الصَّيَارِفَةِ وَكَرَاسِيَّ بَاعَةِ الْحَمَامِ وَقَالَ لَهُمْ: «مَكْتُوبٌ: بَيْتِي بَيْتَ الصَّلاَةِ يُدْعَى. وَأَنْتُمْ جَعَلْتُمُوهُ مَغَارَةَ لُصُوصٍ!») إنجيل متى، ٢١: ١٢–١٣.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧٥/٣.

﴿(١)، ويوظفه في إطار حادثة الإسراء والمعراج؛ للتعبير عن صراع الحق مع الباطل (يحسم بالحق ما يحسم) ثم يتماهى المنتظر المسري به مع يسوع الله "وتتحول وسيلة الإسراء من البراق إلى (صهوة برق)، وهذا التجانس اللفظي بين دال البراق المضمر، ودال البرق المعلن يعزّز التعالق بين البعد الإسلامي والمسيحي ثم... تتحول غاية الإسراء من معراج إلى السماء، إلى هبوط في القدس"(١)؛ لأجل تطهيرها من دنس الاحتلال وأعوانه (يطرد منها صيارفة النحس) ثم يمزج الخطيب بين المسيح وداوود عليهما السلام في إعارته المسيح فعلَ داوود عندما قتل جالوت بمقلاعه كما أشار بذلك النصّ التوراتي (وَمَدَّ دَاوُدُ يَدَهُ إِلَى الْكِنْفِ وَأَخَذَ المُشِرِّ الْفَلِسُطِينِيَّ فِي جِبْهَتِهِ، فَارْتَزَّ الْحَجَرُ فِي جِبْهَتِهِ، وَسَقَطَ عَلَى وَجْهِهِ إِلَى الأَرْضِ)(١). ويتكرر استدعاء الخطيب لحادثة تطهير المسيح للهيكل في قوله في قصيدة (الطريق إلى محد أو محدية يوسف الخطيب) أنا:

وصِ رَبُّ مَ بِاباتٍ، وصَيْرَفَ إِن أَكِ لِ؟! وصَيْرَفَ إِن أَكِ لِ؟! وصَيْرَفَ إِن أَكِ لِ؟! وفي المغارة طِف ل الروح شاخِصة عيناه في مَوْع د آتٍ على الطَّفلِ

القصيدة تندب حال الأمة العربية في أعقاب كارثة حزيران (١٩٦٧م)، وتستشرف الأمل في تضميد الأمة لجراحها، وصياغة مجدها، وتضفي المفردة (صرت) بعداً دلالياً يعمّق الإحساس بحالة التحوّل بالإنسان العربي من البحث عن المجد والعزة إلى البحث عن الملذات: نساءً ومالاً (وصرت رب صبابات وصيرفة)؛ وبذلك استحوذت تلك القيادات المهترئة على مقدرات الأمة واغتصبتها، وتاجرت بمقدساته (ألن يكيل إلى اللص إن أكل).

وفي إطار الفكر المسيحي استوحى الخطيب الثالوث المقدس في اللاهوت المسيحي (الأقانيم الثلاثة)، كما استوحى ألفاظاً إنجيلية منها (البراري)، كما استحضر شخصية (يوحنا المعمداني/يحيي) وبشارته بقدوم المسيح، وشخصية العذراء مريم؛ غير أن شخصية المسيح سيطرت على استدعاءات الخطيب من الإنجيل؛ لأنها غنيّة "بما تكتنزه من الإيجابيّات التي تثري الخواطر المتدفقة في النفس المبدعة، وتسهّل إرساءها في

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٢) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) سفر صموئيل الأول، ١٧: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢٥٤.

قالبها اللغوي في جوّ يكتنفه العمق؛ مما يجعل الحاضر مرتكزا على الماضي، والماضي مشدودا إلى الحاضر بتجاربه الروحيّة في غناها وخلودها، وهي توائم ما في نفس الشاعر من هواجس"(١).

وبعد أن حلّل الباحث نماذجاً متنوعة، ومتعددة للتناص الديني في شعر الخطيب يعرض جدولاً إحصائياً لمظانّه.

مظانّ التناص الديني في شعر يوسف الخطيب

| النسبة المئوية لكل | مجموع التناص<br>الديني | الجزء الثالث | الجزء الثاني   | الجزء الأول | الجزء<br>نوع<br>التناص الديني |
|--------------------|------------------------|--------------|----------------|-------------|-------------------------------|
| %7 £,Y             | 177                    | ١.٨          | ٥٢             | ١٢          | مع القرآن الكريم              |
| %١٠,١              | 77                     | ١٤           | ١٣             | •           | مع السنة النبوية              |
| %19,£              | 07                     | ٣٦           | ١٤             | ۲           | مع الإنجيل                    |
| %٦,٣               | ١٧                     | ٦            | ٨              | ٣           | مع التوراة                    |
|                    | <b>۲</b> ٦٨            | 175          | AY             | ١٧          | مجموع التناص<br>الديني        |
|                    |                        | %٦١,٢        | % <b>٣</b> ٢,0 | %٦,٣        | النسبة المئوية لكل<br>جزء     |

جدول (۱)

بيّنت الدالة الإحصائيّة ما يأتي(٢):

- 1. غلبت استلهامات القرآن الكريم على غيرها من المصادر، بحيث كان ترتيب المصادر الدينية من حيث سعة انتشارها كالآتي: القرآن فالإنجيل فالسيرة فالتوراة؛ مما يدل على شدّة تعلّق الخطيب بالقرآن؛ لغناه الأسلوبي وثرائه التعبيري.
- ٢. تنامي معدل استدعاءات الخطيب للنصوص الدينية بحيث حاز الجزء الثالث من أعماله الشعرية الجاهزة على النسبة الأكبر، يليه الثاني فالأول؛ مما يدل على غنى التجربة الشعرية لدى الخطيب، ونمو واتساع أفقها.

<sup>(</sup>١) التناص الديني والتاريخي في شعر محمود درويش، ابتسام موسى عبد الكريم أبو شرار، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) احترازاً من التكرار تمّ تأجيل بعض الاستنتاجات الأخرى الخاصّة بمصادر النتاص - بما فيها الديني - إلى خاتمة الرسالة.

#### المبحث الثاني: التناص التاريخي

يعد التاريخ من المصادر التراثية الهامة، إذ يُسْتَمدُ من واحاته قيمٌ ونماذجٌ تعبّر عن متطلّبات عصرنا وحاجاته، فالأحداث والشخصيات التاريخية "ليست مجرد ظواهر كونية عابرة تنتهي بانتهاء وجودها الواقعي [بل] لها دلالتها الشموليّة الباقية والقابلة للتجدد... في صيغ وأشكال أخرى... يستغلّها الشاعر المعاصر في التعبير عن بعض جوانب تجربته؛ ليكسب هذه التجربة نوعاً من الكلية والشمول وليضفي عليها ذلك البعد التاريخي الحضاري الذي يمنحها لوناً من جلال العراقة"(۱).

وقد لجأ الشعراء العرب المعاصرون إلى التاريخ الإنساني بشكل عام، والتاريخ العربي الإسلامي بشكل خاص يعبرون من خلاله عن واقعهم المتأزم، والمتردي، ويبثون روح العزيمة والقوة والفعالية الإيجابية؛ لبعث ماضي أمتهم المشرق. ومن أهم هؤلاء الشعراء شاعرنا حيث استلهم أحداث التاريخ ووقائعه وشخصياته والأقوال المأثورة لتلك الشخصيات؛ ليعمّق تجربته الشعرية ويعرض رؤيته الفكرية ويعبّر عن مواقفه الوجدانية.

## أولا: التناص مع التاريخ القديم

استحضر الخطيبُ الموروثَ التاريخيَ القديمَ العربيّ وغير العربيّ، وفي إطار الموروثات غير العربية ظهرت شخصيات من التاريخ الفرعوني (مينا/ أخناتون/ منقرع/ تحتمس/ الهكسوس)، ومن التاريخ الفارسي (أحشورش/ زرادشت/ كسرى أنوشروان)، ومن التاريخ الروماني (قيصر/ فيجتيوس)، ومن التاريخ البابلي، والآشوري (حمورابي/ نبوخذ نصر/ شلمنصر)، ومن التاريخ اليوناني (ليكورغوس)، وكانت في مجملها إضاءات ثانوية تعين في فهم مغزى الشاعر وفكرته.

والملاحظ أن استلهامات الخطيب للموروثات العربية القديمة كانت السائدة في عموم شعره، وكانت كاشفة عن عمق تجربته الشعرية ومعبرة عن وجدانه وفكره، ومنسجمة مع تطلّعاته ومواقفه؛ وهذا طبيعي لشاعرٍ قوميّ وطنيّ نذر حياته للدفاع عن قضايا أمته وشعبه، ولم يأْلُ جهداً في بعثها من رقادها. ومن تلك الاستلهامات كان استلهامه ليوم (ذي قار) الذي انتصرت فيه العرب بما فيها بنو شيبان (۲) على الفرس في العراق بقيادة كسرى (أبرويز)، يقول في قصيدة (خطابية البعث والإنسان) (۲):

<sup>(</sup>۱) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د علي عشري زايد، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٧هـ= ١٤١٧م، ص١٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) إحدى قبائل بكر بن وائل العربية سكنت ما بين البحربن وعُمَان.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥٧/١.

أَخي في حَضرَمُوتَ. لِأَجلِ هامِكَ أَغْصُنُ الغارِ كأنَ عُمانَ، والبحرينِ، تَغتليانِ بالثارِ تكادُ تقولُ: شَيْبانٌ على ساحاتِ «ذي قار»

الشاعر في المقطع يستنهض جموع أمته من المحيط إلى الخليج للثورة على الظلم والقهر، وتكتنز المقطع روحٌ خطابيّةٌ وحماسيّةٌ صاخبةٌ تفيض بعمق إحساس الخطيب ببني قومه (أخي) وتحمل في طيّاتها عنفوان التمرّد والثورة (تغتليان). ويتكرّر استدعاء (ذي قار) في الجزء الثاني من أعماله في ثلاثة مواضع: يغمز في اثتين منها إلى حالة التراجع والتخاذل التي أصابت جسد الأمة العربية، وفي الثالثة يعبر عن حنينه إلى استعادة مجد الأمة العربية وانتصاراتها(۱). ويعود إلى استحضار (ذي قار) في الجزء الثالث في موضعين: أحدهما في مقطع (دمشق مبتدأ الدنيا)(۱) من قصيدة (معلّقة الخليل):

دِمشَّ مُبتَ دأُ السدنيا، وإن خَبَرِّ وصاعقاتُ خطَّى إِيقاعُها قَدرُ وصاعقاتُ خطَّى إِيقاعُها قَدرُ مَن دَمِهِ قد خَطَّ فاتحة التاريخ مِن دَمِهِ فَرَد، مُثَنَّى ، على اليرموكِ مطلعُهُ

فَمِن أُمَيَّةَ مِلهَ الكونِ أخبارُ وجعفلٌ، إِنْ تَداعى القومُ، جَرَّارُ وَجعفلٌ، إِنْ تَداعى القومُ، جَرَّارُ وَبَعْدُ، مِن دَمِهِ، تَزدانُ أَسفارُ والقادِسِيَّةُ عُقباهُ، وذِيقارُ

يتشوق الخطيب إلى استعادة المجد العربي الذي بدأ بإقامة الأمويين للدولة العربية الأولى في دمشق، ويرسم الطريق إلى استعادة ذلك المجد من خلال النضال، والجهاد، والمقاومة، وفي إطار ذلك تتعالق الانتصارات الإسلامية مع العربية مما يدل على أنه لا يعتد بتلك الفوارق ما بين التاريخ الإسلامي والعربي إن كان فيهما ما يقدّم الحرية والكرامة للعرب. وفي الموضع الثاني تظهر الدعوة إلى الثورة والتمرّد على الأنظمة العربية الفاسدة جلية، يقول في قصيدة (أرجوزة البطولة)("):

وَعْدُ غَدِ طَالَ لَـهُ انتظارُنا مُدْ قُدِرَتْ ، سُخْرِيةً ، أقدارُنا وعْدُ غَدِ طَالَ لَـهُ انتظارُنا وقد عَفَدْ ، لِأَجلِـهِ ، دِيارُنا وقد عَفَدْ ، لِأَجلِـهِ ، دِيارُنا

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥٤/٢، ١٩٣، ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١٩٥/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٣/٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) الخورنق قصر جنوب العراق أمر ببنائه النعمان بن امرئ القيس، واستعان في ذلك ببنّاء رومي اسمه (سنمّار)، ولما فرغ من بنائه أَلقاه من أَعلاه حتى لا يعمل مثله لغيره، وفي ذلك ضرب المثل المشهور (جزاء سنمار) والخطيب يوظفه في

# فاليومَ قَدْ صاحَتْ بنا «ذيقارُنا» جَلَّ الذي، يا شَعْبَنا، قد أَبدَعكْ حَشْدُ المُحيطين، إلى القدس، معكْ

يتضافر في الأرجوزة السابقة التناص الأسطوري مع الأدبي والتاريخي؛ لتقديم الصورة الدلالية المعبرة عن واقع مريرٍ معاش وماضٍ تليد مطلوب استعادته، ومن هنا تكمن المفارقة بين حكام فاسدين، وظالمين نهبوا خيرات البلاد وظلموا شعوبهم (بالخورنق استقر عارنا)، وبين انتصار أعاد للعرب كرامتهم وعزتهم (ذيقارنا)، وتضفي تلك المفارقة بعداً دلالياً قائماً على اعتبار أن الثورة على الأنظمة العربية الظالمة سبب في تحقيق النصر على أعداء الأمة. وبين موضعيّ أسطورة الخورنق وعلامة النصر التاريخي (ذيقارنا) يأتي التناص الأدبي؛ ليضيف بعداً دلالياً جديداً من خلال استدعاء تركيب (عفت لأجله ديارنا) من مطلع معلقة لبيد بن ربيعة (أن:

#### عفتِ الديارُ محلُّها فمُقامُهَا بمنَّى تأبَّد غَوْلُها فَرجَامُهَا

هذا البعد الدلالي يكشف عن وعي الخطيب لدور الأدب والثقافة في منظومة التنوير الحضاري فالإبداع "ليس تذكراً، وإنما هو حساسية خاصة للتعامل مع الذاكرة في ظلّ مناخ إنساني جديد، فالواقع أن الأشياء التي يلتقطها فكر الشاعر تبقى هناك معلقة إلى أن تلتقي معا جميع العناصر التي يمكن أن تتفاعل وتتّحد لتكوّن مركّبا شعربًا جديداً"(٢).

ومن الاستدعاءات التاريخية العربية القديمة كانت حرب البسوس<sup>(۱)</sup> التي قامت بين بكر وتغلب، يقول الخطيب في قصيدة (الخروج إلى بادية الشام)<sup>(۱)</sup>:

الدلالة على الغدر والخيانة. انظر: مجمع الأمثال، أحمد بن مجهد بن أحمد بن إبراهيم أبو الفضل النيسابوري الميداني (ت. ١٥٨ه)، تح: مجهد محيي الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت – لبنان، ١٩٧٢م، ١/ ١٥٩، وانظر: لسان العرب، مادة (سنمر)، ٣٨٣/٤.

<sup>(</sup>١) شرح ديوان لبيد بن ربيعة، تح: د. إحسان عباس، وزارة الإعلام بدولة الكويت، ١٩٦٢م، ص٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) التناص الشعري قراءة أخرى في قضية السرقات، مصطفى السعدني، ص٦٨-٦٩.

<sup>(</sup>٣) حرب البسوس قامت بين بكر وتغلب، بسبب قتل الجساس بن مرة الشيباني البكري لكليب بن ربيعة التغلبي، ثأرا لخالته البسوس بنت منقذ التميمية بعد أن قتل كليب ناقة لها، ودامت الحرب ما يقارب من أربعين عاما. انظر: الكامل في التاريخ، أبو الحسن علي بن أبي الكرم المشهور بابن الأثير، تح: عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت،

ومُعجزتي فيكِ أني انتصفتُ فؤادي بِبَكْرٍ.. وتَغْلِبَ.. نصفينِ ما بين دَلِّ المِلاحِ!!.. وأَنَّ عَلَيَّ مَجِيئَكِ خلف غُبارِ البَسُوسِ، وأَنَّ عَلَيَّ مَجِيئَكِ خلف غُبارِ البَسُوسِ، وما بين طعنِ القنا واشتباكِ الرماحِ.. فمعذرةً.. سَأَلُمْلِمُ أَجزاءَ نفسي عن الساحتينِ فمعذرةً.. سَأَلُمْلِمُ أَجزاءَ نفسي عن الساحتينِ لِأَسقي بباديةِ الشامِ منها خُيولي.. لِأَلقاكِ، ثانيةً، عند بحرِ الجليلِ.. فأَطلِقَ عُصفورَ قلبي على ذكرياتِ الضفافِ..

يناجي الشاعر وطنه الذي هُجّر منه، ويرى خلاصه وحريّته من خلال توحّد العراق مع الشام، ونبذ الفرقة بينهما، فطريق تحرير فلسطين، والعودة إليها، يبدأ بإنهاء حالة الخلاف والشقاق والتناحر بين رفاق البعث في كلّ من العراق وسوريا، وتتكشّف تلك الدلالة في قوله في مقدمة قصيدة أخرى: "ما زلت أؤمن، منذ يوم النكبة الأولى عام ١٩٤٨، حتى يوم الناس هذا من مطالع القرن الحادي والعشرين، أن جرحنا الفلسطيني الفاهق، الدافق، طيلة هذا الدهر، - (وإن يكن يعني الأمة كلها، وليس له من شفاء تاريخي حاسم إلا بشفائها هي، أولاً، من كل عاهات التخلف والطغيان) - فإن أول إسعافٍ ناجعٍ له لابد أن يكون انطلاقاً من هذا الحيّ من قريش بِبَلْسَمِ الشامِ.. وتِرياقِ العراق.. في آنٍ معاً.. "("). فالخطيب لم يزلُ يحاول رأب الصدع بين أبناء العروبة، وحلّ الخلاف والشقاق بينهم من خلال تذكيرهم بأن قوّتهم، وعزّتهم، في وحدتهم ومجابهة الأعداء الذين يتربصون بمقدّرات الوطن العربي. يقول في تقسيمة (عودة البسوس) ""):

لَـم تَـزل حَربُـكَ «البَسُـوس»، ومازلِت وسيطَ الجَمْعيـنِ، و «ابـنَ سـنِانِ» المَاتِ مَربُـكَ «البَسُـوس»، ومازلِت والبَدَى «قَيصَـرٍ».. «بَنُـو غَسَّـانِ»!!

يجعل الخطيب من (البسوس) رمزاً لكل الويلات التي نتجت عن حالة الصراع العربي<sup>(1)</sup>، وهو هنا يشجب حالة التبعية التي تسكن العرب ما بين تابع للشرق، وآخر تابع للغرب. كما يستدعي الخطيب حرب داحس

ط۱، ۱۹۹۷م، ۱/ ٤٧٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢٩٧/١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٣٧/٢.

<sup>(</sup>٤) تجدر الملاحظة أن مفردة (البسوس) في البيت جاءت في موقع خبر (لم تزل)، وليست بدلاً من (حربُك).

والغبراء التي وقعت بين قبيلتي عبس وذبيان؛ بسبب سباقٍ بين فرسين ودامت ما يقارب من أربعين سنة. يقول الخطيب في قصيدة (ما شعلة البعث)(١):

فَبِتُ مُنْبَتَ جِنْرٍ، غيرَ ذِي صِلَةٍ لأَنسي لم أَدَعْ مِن «داجِسٍ» سَبَباً لأَنسي لم أَدَعْ مِن «داجِسٍ» سَبَباً حتى خرجتُ إلى «الأَنبارِ» بينهما وصِرتُ في فَجيعَتِهِ وصِرتُ في فَجيعَتِهِ أَناشِدُ اللهَ في الْحَيَيْنِ نَ مُنتَجِباً

لا بـــالعراق، ولا بالشـــام، أُذَّكَــرُ للطَّعن، والطَّعنُ «باليَرمُوكِ» مُشتجِرُ لِفاقِ عَي الآلُ، والصحـراءُ، والخطَـرُ أَتلُـو على الربح أشعاري، وأنفجِرُ أَتلُـو على الربح أشعاري، وأنفجِرُ أَن ينظُروا أمرَهُم، إن لـم يَـزَل نَظَـرُ

تضفي الإشارة باليرموك إلى سوريا – باعتبارها جزءاً من الشام – والإشارة بالأنبار إلى العراق بعداً دلالياً قائماً على ما أورده الخطيب في تقديم القصيدة بقوله: "وضعتُ الكتابة الأولى لهذه القصيدة عام ١٩٦٦، في أعقاب سقوط التجربة الأولى لحكم «حزب البعث» في العراق، على أيدي الشقيقين، عبد السلام، فعبد الرحمن عارف، وذلك كتعبير صارخٍ وفاجعٍ معاً عما يمكن أن يشوب النظرية من انحراف وسقوط في مجال التطبيق!!"(٢).

والكتابة الثانية للقصيدة كانت في أبريل من عام ١٩٧٧م، قبيل الاحتفال بنكرى تأسيس حزب البعث العربي، يقول في مقدمة القصيدة: "أحسست كأن فرصة ذهبية قد هبطت عليً من السماء؛ لكي أخاطب رفاقي البعثيين بكل ما يمكن أن يُقال – ولا يقال – في لحمةٍ واحدة، لأنك ما دمت قد أعطيتَ حق الكلمة، فإن عليك أن تُدليَ بها وافية، شافية، وربما إلى حد الاشتباك مع جمهورك المُتَلَقِّي الذي تفترض فيه أنه طليعة هذه الأمة، وخَطُها الأول المتقدم في سبيل انبعاثها وحضورها القومي في روح العصر، وهو أحوج ما يكون في مناسبة كهذه إلى أكبر قدر من التحفيز، والتحريض، والاستنهاض، لا إلى أي نوع من المديح والمبالغة والتهريج!!"(")، فالخطيب "يقارب بين اقتتال قبيلتي عبس وذبيان والصراع الداخلي في العراق، والخلاف العراقي السوري، وبين الدور الوظيفي لزهير بن سلمي، والدور التوفيقي السياسي الذي تبناه في قصيدته لجمع اللحمة العراقية السورية"(أ).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩١/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٢/٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، مجلة جامعة الخليل للبحوث، مج ٨، ع١، ٢٠١٣م، ص٢٠٧.

ودور الخطيب السياسي في التقريب بين بعثي العراق وسوريا، ينسجم مع الدور الذي أكده زهير بن أبي سلمى بعيد عملية الصلح وذلك عندما دعا القبيلتين للسلم، ونفّر من الحرب ونتائجها، وفي إطار ذلك تحيل مفردة (الحيّين) في بيت الخطيب إلى (عبس وذبيان) في قول زهير بن أبي سلمى(١٠):

تَدارَكتُما عَبساً وَذُبيانَ بَعدَما، وَما الْحَربُ إِلّا ما عَلِمتُم وَذُقتُمُ وَمَا الْحَربُ إِلّا ما عَلِمتُم وَذُقتُمُ مَتى تَبعَثُوها ذَميمَةً فَتَعررُكُ الرَحى بِثِفالِها فَتُعررُكُ الرَحى بِثِفالِها فَتُنتَج لَكُم عَركَ الرَحى بِثِفالِها فَتُنتَج لَكُم عَلِمانَ أَشامً كُلُّهُم فَلُها فَتُعلل لَكُم ما لا تُغِللٌ لِأَهلِها فَتُغلِل لَكُم ما لا تُغِللٌ لِأَهلِها

تَفانوا وَدَقَ وا بَينَهُم عِطرَ مَنشِمِ وَمَا هُو عَنها بِالحَديثِ المُرجَّمِ وَمَا هُو عَنها بِالحَديثِ المُرجَّمِ وَتَضررَ إِذَا ضَرَيْتُموها فَتَضررَمِ وَتَلقَ حَكِشافاً ثُمَّ تَحمِل فَتُتئِم وَتَلقَ حَكِشافاً ثُمَّ تَحمِل فَتُتئِم مَا حَدْرِ عادٍ ثُمَّ تُرضِع فَتَفطِم كَالمَعرو عادٍ ثُمَّ تُرضِع فَتَفطِم فَي بِالعِراقِ مِن قَفي إِ وَدِرهَم مِ قُصري بِالعِراقِ مِن قَفي إِ وَدِرهَم مِ

ويستدعي الخطيب ما اشتهر به العرب في الجاهلية من عبادتها لأصنام صنعوها من تمر؛ حتى أن "بعضهم عمل صنمه من عجوة ثم جاع فأكله"(٢)، من ذلك قوله في قصيدة (الخورنق)(٢):

هذي هِيَ اللآتُ، والعُزَّى، وثالثةً أَخْرَى، استوينَ على الصحراءِ ثانيةً، جَهْلاً وآلهةً، بالَ ابنُ آوَى على أَوداجِها، فإذا هُنَ الغرانيقُ، مِن زفتِ الخليج، إلى أخْتِ المحيط، وَمِن تَمْرٍ قد انتَحَلَتْ لها الكَهانةُ رُوحَ اللهِ، وازدَلَفَتْ حتى البساطيرُ زُلفاها، إِذِ اقتَصَلَتْ يَدُ الرقابةِ أَعناقَ الحروفِ قرابيناً، جَزاءَ نَرَتْ مِن كَبْتِها أَلما

<sup>(</sup>۱) شرح شعر زهير بن أبي سلمى، صنعة أبي العباس ثعلب، تح د. فخر الدين قباوة، مكتبة هارون الرشيد، دمشق، ط٣، ٢٠٠٨م، ص٢٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري، أبو الفضل أحمد بن علي المشهور بابن حجر العسقلاني، بوّبه: محمد فؤاد عبد الباقي، دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٩هـ، ٣٨٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩٦/٣.

في بداية المقطع يستدعي الخطيب النص القرآني في قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزّى وَمَنَاةَ القَالِقة الْأُخْرَى ﴾ (١)؛ للإشارة إلى هؤلاء الحكام الظالمين الذين أذلوا شعوبهم ووظفوا (كهانا) يمجدونهم (وَمِن تَمْرِ قد انتَحَلَتْ لها الكَهانةُ رُوحَ اللهِ) ويسوّقون سياساتهم التخاذلية. وفي المقطع المعنون بر (رحلة الصيف) من قصيدة (الطريق إلى يافا)، يعود الخطيب إلى استلهام السياق ذاته ولكنه يسقطه على الحكم الهاشمي في الأردن. يقول (١):

هاشِمٌ عاد، وفي أكياسِهِ
تَمْرٌ، وخَشخاشٌ، وسِحرٌ بَدَويّ
وتَلاقينا.. رَضِينا لُعبةً
الرُّعيانِ في الأُردُنِّ، و «الطَرْشِ» الغَبِيّ
ها هُنا نحنُ - بِلا يافا متاعُ السيِّدِ المَولَى، ومِيراثُ الصَّبِيّ
ها هُنا، منذ صباحِ النَفْيِ

يظهر التعريض بالنظام الأردني من خلال فضاء التراكيب (هاشِمٌ عادً/ رضينا لعبة الرعيان في الأردن/ ميراث الصبي)، وتكتنف ألفاظه روح السخرية اللاذعة. ويكرر الخطيب استلهام ذات المضمون في قصيدة (دمشق والزمن الرديء)، ولكنه يُسقطه على الحكم السعودي ويعرّض بذلك الثراء الفاحش الذي يكتنفه. يقول(٢):

ورأيتُ في أُمّ القُرى الأصنامَ من ذَهَبِ.. وتُرلَفُ عَجْ وَةً ذَهَبِا

وفي قصيدة (مطالع جزائرية) يجعل من هؤلاء الحكام الضعاف سبباً في استباحة الأوطان، يقول(؛):

لو كنتُ من مازنٍ، لم يَستبخ وطني بنو اللقيطةِ، لكنِّي من الشام!!

<sup>(</sup>۱) النجم: ۱۹-۲۰.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/١٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٢/١٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ١٤٨/٢.

رَبِابَتِي نَوْحُ صُعِلُوكِ، وآلهتي تَمرٌ، وعِندَ طُلُولِ الجِنِّ أَحِلام وهنا أيضا يتعالق التناص التاريخي (آلهتي تمرٌ) مع التناص الأدبي الذي يظهر في بداية المقطع ويحيلنا إلى قول الشاعر قُرَيْط بن أُنيْف(۱):

لو كنتُ من مازنِ لم تَسْتبِحُ إبلي بنو اللقيطةِ من ذُهْلِ بن شَيبانا

وفي العموم كانت استلهامات الخطيب لفكرة صناعة العرب في الجاهلية لأصنامها من تمر كانت مسوّغات للتمرد، والثورة على ظلم الحكام، وفسادهم.

#### ثانياً: التناص مع التاريخ الإسلامي

التاريخ الإسلامي غني بأحداثه المتشابكة، ومحطاته الفاصلة، وقصصه الفاعلة، التي ما انفكت تثير حماسات الشعراء، وقرائحهم، وتلهب نوازعهم، وهياماتهم، بما ينسجم مع رؤاهم الفكرية ومتطلباتهم العاطفية.

وقد استوحى الخطيب التاريخ الإسلامي بأحداثه، وقصصه، وأقواله المأثورة على لسان شخصياته، "وعادة ما يستخدم المعارك المضيئة بالنصر في تاريخنا العربي استخداما يلوّن أغراضه بألوان الماضي استثارةً للحميّة ودعوةً للاحتذاء والتشبّه"(۱)، فمن الأحداث كان استدعاء الخطيب لمعركة (بلاط الشهداء)(۱) التي وقعت عام ١١٤ه/٧٣٧م بين المسلمين بقيادة عبد الرحمن الغافقي الذي استشهد فيها، وبين الفرنجة في وسط فرنسا من جهة الأندلس، حيث بلغت فتوحات الأمويين في عهد هشام بن عبد الملك إلى نهر السين النهر الرئيسي في شمال فرنسا. يقول في قصيدة (بلاط الشهداء)(۱):

هكذا الأيامُ دُولابٌ يسيرُ هكذا مسرحُها السدامي الكبيرُ كُلِّما استعلى على الدنيا أَميرُ فيمَ الكبرياءُ؟! فيمَ يا باريسُ، فيمَ الكبرياءُ؟!

<sup>(</sup>۱) الحماسة، أبو تمام حبيب بن أوس الطائي، تح: عبد الله بن عبد الرحيم عسيلان، جامعة الإمام محجد بن سعود، السعودية، ۱۶۰۱هـ = ۱۹۸۱م، ۱/۰۷.

<sup>(</sup>٢) يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، الأردن، ٢٠٠٢م، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، شهاب الدين أحمد بن مجهد المقري التلمساني، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط١، ١٩٩٧، ٢٣٦/١

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٨٥-٨٣/١

#### نَسِىَ الطاغي بلاطَ الشهداءُ

نَسِينَ الجبِّار سيفَ الغافقي والمنايا في ركابي طارق والمنايا في ركابي طارق والمنايا في ركابي طارق والكلم سيرنا على «السِّين» خُطئ صاعقاتٍ باللواءِ الخافق

فِيمَ يا باريسُ، فيمَ الكبرياءُ؟!

نَسِيَ الطاغي بلاطَ الشهداءُ

> نحن يا باريسُ نحن الأغبياءُ مُذْ مشينا في ركاب الحلفاءُ

في بداية القصيدة يؤكد الخطيب حركية الزمن، وتقلباته من خلال المماثلة الدلالية مع قول أبي البقاء الرندى في رثاء الأندلس(۱):

لك ل شيء إذا ما تم نقصان فلا يُغرّ بطيب العيش إنسان ألك شيء إذا ما تم نقصان من سَرَّه رَمِن ساءَته أزمان

ويتناسق مع هذا الاستدعاء القول الشعبي: (الدهر دولاب يوم معك ويوم عليك)، ثم يستدعي الخطيب معركة (بلاط الشهداء) كلازمة شعرية بين المقاطع يُعرب من خلالها عن انتصاره لهذا التململ الثوري في المغرب العربي ضدّ المستعمر الفرنسي، الذي يحذره من عدم الاستفادة من دروس التاريخ التي لقّنها إياه العرب المسلمون، ثم يعمق تلك الدلالة عن طريق حشده لانتصار طارق بن زياد ثم يعود في نهاية القصيدة؛ ليربط بين الماضي والحاضر من خلال قناعته بعملية الخداع التي مورست بحق العرب أثناء الحرب العالمية الأولى، عندما وعدت بريطانيا العرب باستقلالهم في آسيا إن هم تحالفوا معها ضد الامبراطورية العثمانية بيد أنها غدرت بهم وقسّمت بلادهم مع فرنسا فيما عرف بـ (اتفاقية سايكس بيكو)، ثم أعطت لليهود وعد (بلفور) بإقامة وطن قومي لهم في فلسطين.

ومن قصص التاريخ الإسلامي يستوحي الخطيب قصة عمر بن الخطاب مع المرأة التي كانت تغلي الحصى لأطفالها الأيتام؛ لتوهمهم بالطبخ حتى يناموا ويسكن جوعهم. يقول في قصيدة (الباب المفتوح)(٢):

<sup>(</sup>١) انظر: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، شهاب الدين أحمد بن مجهد المقري التلمساني، ٤٨٧/٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠٤/١.

وَجْهُ أَبِي وَعدُ الشتاءِ لِلقِفارْ وَلَم تَزلْ قِدرٌ لنا، بِدونِ نارْ تَغلي الحصى لِجُوعِ إخوتي الصغار وبابُنا.. عَينٌ يَشُدُها الجِدار على مَسالِكِ الجنوبِ.. في انتظار!!

المقطع جزء من أرجوزة عبر فيها الخطيب عن حنينه لفلسطين، ولهفته لتحريرها، والعودة إليها، عبر استكمال الامة العربية مسيرتها في التحرر لا سيما بعيد بزوغ إرهاصات ذلك من خلال ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨م، والتي أدت إلى سقوط الملكية في العراق وقيام الجمهورية فالقصيدة "مكتوبة بأسلوب حكائي معبر يحمل في داخله توترات درامية تعبر عن حالة عائلة محرومة، جائعة، يخرج معيلها أو "ربها" للعمل من أجل الحصول على لقمة العيش وإطعام أبنائه، إلا أنه يعود في المساء خالي الوفاض، خجلاً من نظرات عيون المعاتبة، ثم يخرج مرة ثانية إلا أنه هذه المرة لم يعد"(١). وفي بداية المقطع يعتبر الخطيب القومية العربية بمثابة الأب الشرعي للوطنية (وجه أبي)، وباعتبارها طريق الشعوب العربية للخلاص. واتصال (أنا) الشاعر مع الأب (الأمة العربية) من خلال ياء المتكلم يضفي بعداً دالاً على عمق انتماء الشاعر للعروبة وانتسابه لأمته، وتركيب (وجه أبي) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ اذْهَبُوا بِقيبِمِي هَذَا قَأَلُقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ الجدب) من خلال مفردتي (الشتاء/ القفار)؛ للدلالة على تشوق الشعوب العربية عموماً والفلسطيني منها الجدب) من خلال مفردتي (الشتاء/ القفار)؛ للدلالة على تشوق الشعوب العربية عموماً والفلسطيني منها خصوصاً بما يسد حاجته للحربة، والعدالة (جوع أخوتي الصغار)، وتظهر حالة التشوق، والترقب تلك من خلال مفردات (لم تزل/ يشدها/ انتظار) كما تظهر حالة التحاور مع تفاصيل القصة من خلال غياب النار خدت القدر، تلك النار التي كانت مشتعلة في تفاصيل القصة غير أنها تغيب هنا؛ لتكشف عن الترابط تحت القدر، تلك النار التي كانت مشتعلة في تفاصيل القصة غير أنها تغيب هنا؛ لتكشف عن الترابط الدلالي بين الحاجة للثورة من جهة، والحاجة للعدالة والكرامة من جهة ثانية.

وتتنوع أنماط وسياقات استدعاء القصة المذكورة، فبينما ظهرت سابقاً في سياق الحنين والترقب، ها هي تعود ضمن سياق التحدي والإصرار. يقول الخطيب في قصيدة (سيأتي الذي بعدي)<sup>(r)</sup>:

<sup>(</sup>۱) انظر: يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ناهض حسن (فائز العراقي)، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٤م، ص٢٠٠١.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۹۳.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧٩/٢.

يُباحُ، وأَنْ أَعْلَى الْحَصَى قُوتَ أَطْفَالي فَرِيانَ ، وَأَنْ أَعْلَى الْحَصَى قُوتَ أَطْفَالي فَمِن أَينَ، يا جَلاَّذُ، تُوثِقُ إصراري!!

تحدَّيثُ أَنْ شعبي يُباعُ، وموطني ويا أيَّهُ الجَلَّدُ، أَوثقت معصمي،

فالخطيب يستنهض الشعب ويحرضه "من خلال حالة التحدي، والمقاومة التي تبديها الذات الشاعرة في مقاومتها للظلم والطغيان، والشاعر هنا يخاطب الجلاد ويبيّن له استحالة القضاء عليه وعلى إصراره كذات تعبر عن الروح الجماعي العام"(۱).

ولأن سيرة الفاروق (عمر بن الخطاب) ها غنيّة بدلالاتها على الحرية والعدل يستلهم الخطيب قصته مع المصري<sup>(۲)</sup>، الذي ضربه ابن عمرو بن العاص عندما سابقه فسبقه فضربه ابن عمرو وهو يقول: أنا ابن الأكرمين ليشتكيه المصري للخليفة الذي يرد له حقّه، ويقول قولته: (متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارا)<sup>(۲)</sup>. يقول الخطيب في قصيدة (في سوق العبيد)<sup>(3)</sup>:

في دمي دَفْقَةُ ذِكرى من ينابيعِ السنينْ وَمضَةٌ.. قِصَّةُ عدلٍ من حَكايا الأوَّلِينْ لم أَزل اسمعُها داوِيَةً عبر القرونْ «عُمَرُ الخطَّابُ..

« والمصريُّ..

« وابنُ الأكرميْن !!..

«وُلدَ الإنسانُ، كالإنسان، من ماء وطينْ»

«ولُدَ الإنسانُ حُرّاً.. هاكَ يا ابنَ الأكرمينْ»

«صفعةً خالدةً مَوْسُومةً لِلظالمينْ»

لم أزل أسمعُها داويَةً عَبْرَ القرونُ

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ناهض حسن، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) اعتبر سالم أبو محيسن في رسالته أن المقصود بالمصري في قصيدة الخطيب هو الزعيم المصري سعد زغلول. انظر: دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتوح مصر والمغرب، عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم، أبو القاسم المصري (المتوفى: ٢٥٧هـ)، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ١٩٥/١هـ، ١٩٥/١. والقصة مشكوك في نسبتها.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٩/١.

يأتي استحضار القصة كصرخة غضب ضد الظلم، والقهر، وعسف السلطان بكرامة الإنسان في أعقاب الحكم العسكري في سوريا مطالع الخمسينات، وتغيب الغنائية، وتبرز السردية بما يتناسب مع سياق الاستحضار التاريخي، كما يتشكّل التقارب الدلالي مع مقولة عمر بن الخطاب من خلال تركيب (ولد الإنسان حرًا)؛ حيث "يظل التاريخ مركز جذب للشاعر الحديث بما يقدم من أمثولات، وعبر مترشحة، ومصفاة بهيئات سردية مرمّزة أو مختزلة، في حبكات لها أثر دلالي تعجز عنه المباشرة والتقريرية والغنائية الصارخة"(۱).

ومن الأقوال المأثورة التي استلهمها الخطيب، قول طارق بن زياد من خطبته في جيش المسلمين قبيل فتح الأندلس بعد أن أحرق السفن التي عبر عليها؛ حتى يحمّس الجيش للقتال – قوله: (أيها الناس، أين المفر؟ النبحر من ورائكم، والعدق أمامكم، وليس لكم والله إلا الصدق والصبر)(). يقول الخطيب في مقطع (كذلك النيل)() من قصيدة (معلقة الخليل):

عَجِبتُ في أَمرِ مِصرٍ، ما يَبيتُ بها قد جَلَّ «كافورُ» عنه سِحنةً وحِجَئَ قُصل لن تَبيتَ قَتامَ الليلِ هانِئَهُ

على الطَّوَى، وَسَخاءُ النيلِ مِدرارُ!! وابتيع غُفْ لاً، ولِلمَمْل وكِ مِقدارُ!! أين المَفَرُ، وعرضُ الأُفْق إنذارُ؟!

والمقطع جزء من عملية معارضة من الخطيب لقصيدة المتنبي (عيد بأية حال عدت يا عيد)، والتي يهجو فيها كافوراً، وسيتم التعرض لها عند الحديث عن أشكال التناص، وتعاضد التناص الأدبي مع التاريخي يعزّز الصورة الدلالية القائمة على حتميّة زوال أركان القهر وأدواته (لن تبيت قتام الليل هانئه). وفي رباعية (فئران السفينة) يستحضر الخطيب قول طارق السابق، في إطار التحريض على الثورة والتمرد، يقول (3):

### ها أَنا أُنذِرُ، يا شعبِيَ، مِنْ بُرجِ المدينه أَنَّ «هُولاكو» على عاصفةِ الطَّاعونِ جاءَكُ

<sup>(</sup>۱) مرايا نرسيس: الأنماط النوعية والتشكيلات البنائية لقصيدة السرد الحديثة، حاتم الصكر، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ط۱، ۱۹۹۹م، ص۲۱۹.

<sup>(</sup>۲) انظر: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محجد المشهور بابن خلكان، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط۱، ۱۹۹٤م، ۱/۳۳. وانظر أيضا: الأعلام، خير الدين بن محمود الزركلي، دار العلم للملايين، ط٥١، ٢٠٠٢م، ٣/ ٢١٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٨٩/٣-١٩٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٣/٥١٣.

## أَطْعِمِ النَّارَ صَوارِيكَ، وَفِئرانَ السفينةُ العدقُ الآنَ قُدَّامَكَ.. والبحرُ وَراءَكُ!...

يجعل الخطيب من هولاكو رمزاً للاحتلال، والاستعمار الذي يرغب بالهيمنة على الشعوب العربية ومقدّراتها، ولا مفرّ لتلك الشعوب إلا المقاومة والجهاد. ويستدعي الخطيب حدث حرقِ طارق للسفن بشكلِ مغاير عن حقيقته، في قصيدة (مطالع جزائرية )(۱):

طارقٌ لم يَحرقِ البحرَ..

ولِم يأتِ أبو بكرِ..

ولم تُرضِع حليمه!!..

يأتي نصّ الخطيب - هنا - في سياق التأكيد على غياب القيادات الفاعلة في واقع الأمة العربية؛ لذا يستدعي رموزا إيجابية لها دورها في التاريخ العربي.

#### ثالثاً: التناص مع التاريخ الحديث والمعاصر

يؤرّخ بعض الباحثين للتاريخ الحديث بدءاً من القرن السادس عشر الميلادي، وفيه دخول العثمانيين فاتحين للأقطار العربية (۱)، وقد تخلل هذا التاريخ أحداث عظام أثرّت على حياة البشر، وأفكارهم، ووجداناتهم، وكان الشعراء في مقدمة هؤلاء في تعاطيهم، وتفاعلهم مع قضايا العصر الحديث وأحداثه ومنهم شاعرنا الخطيب الذي كانت حياته حافلة بالمعاناة بدءاً من نزوحه بعيد نكبة ١٩٤٨م، واغترابه عن وطنه مروراً بتشتته في عدة دول نتيجة التضييق عليه ومطاردته بسبب انتمائه لحزب البعث العربي الاشتراكي عام ١٩٥٠م، ثم نكبته في انهيار تجربة الوحدة بين مصر وسوريا عام ١٩٦١م، ثم ألمه لحالة التناحر في صفوف حزب البعث، والتي دفعته إلى اعتزال العمل الحزبي، والانسحاب من الحزب مطلع عام ١٩٦٦م، ثم نكبته في كارثة حزيران ١٩٦٧م، ثم مصيبته في أحداث أيلول الأسود عام ١٩٧٠م، والحرب الأهلية في لبنان منذ عام ١٩٧٠م، وحصار بيروت عام ١٩٨٦م، وحروب العراق وسقوط بغداد على أيدي القوات الأمريكية عام ٢٠٠٣م، وما تخلّل كل ذلك من مجازر ارتكبت بحق الشعب الفلسطيني خصوصاً، والشعوب

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥٤/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ العرب الحديث، د. رأفت الشيخ، عين للدراسات والبحوث، القاهرة، ١٩٩٤م، ص١١.

العربية عموما، كل ذلك كان له الأثر البالغ في إثارة آلام الشاعر، وعواطفه، وتكثيف جراحاته، وتشكيل رؤاه الفكرية، وتعميق تجربته الشعرية.

تفاعل الخطيب مع هموم شعبه الفلسطيني، وأمته العربية، ومعاناتهم، ومنها المذابح والمجازر التي تعرض لها الفلسطينيون والعرب، ومما استحضره من مجازر كان: دير ياسين<sup>(۱)</sup>، وقبية<sup>(۲)</sup>، وقانة<sup>(۲)</sup> وبحر البقر <sup>(٤)</sup> وملجأ العامرية<sup>(٥)</sup>. ومما استحضره من عمليات قتل واغتيال كان: اغتيال الكمالين، وأبي يوسف النجار في عملية (ربيع فردان)، واغتيال غسان كنفاني<sup>(۲)</sup>، وقتل الطفل محجد الدرة، ومما استحضره من عمليات فدائية كان: عملية الخالصة<sup>(۲)</sup> وعملية ترشيحا<sup>(۱)</sup>. وقد استدعيت مجزرة (دير ياسين) في تسعة مواضع من شعر الخطيب: مرةً في الجزء الأول، وست مرات في الجزء الثاني، ومرتان في الجزء الثالث، ومنها<sup>(۱)</sup> قوله من قصيدة (بالشام أهلي والهدى بغداد):

كان ورائي.. دَمُهُم.. في ديرِ ياسينَ.. لَظَى عُلَّيقَةِ

تشتعل الشمس على غصونها

تغزل من أسى جفونها.. عَباءَةَ الشَفَقْ

<sup>(</sup>۱) دير ياسين قرية قلسطينية غرب القدس ارتكب فيها الصهاينة من منظمتي شتيرن وآرجون التي تزعمها مناحيم بيغن مجزرة ضد أهلها الفلسطينيين بتاريخ ١٩٤٨/٤/٩م قبيل إعلان دولة إسرائيل المزعومة في ١٩٤٨/٥/١٤م.

<sup>(</sup>٢) مجزرة ارتكبتها إسرائيل ضد أهل قبية في الضفة الغربية بقيادة شارون في ١٩٥٣/١٠/١٥م.

<sup>(</sup>٣) قانة بلدة تتبع قضاء صور في الجنوب اللبناني ارتكبت إسرائيل أثناء عملية عناقيد الغضب ١٩٩٦م مجزرة بحق من لجأ من أهلها إلى مركز القوات الدولية وتحديدا مقر الكتيبة الفيجية.

<sup>(</sup>٤) مجزرة بحر البقر ١٩٧٠/٤/٨م قصف جوي إسرائيلي لمدرسة بحر البقر بمحافظة الشرقية بمصر أثناء حرب الاستنزاف.

<sup>(°)</sup> ملجاً في حي العامرية ببغداد قصفه سلاح الجو الأمريكي في ١٩٩١/٢/١٣م فسقط أكثر من أربعمائة ضحية ممن التجأوا اليه للحماية من الغارات الجوية أثناء عاصفة الصحراء أو عملية تحرير الكويت.

<sup>(</sup>٦) غسان كنفاني روائي وصحفي فلسطيني وعضو المكتب السياسي للجبهة الشعبية لتحرير فلسطين تم اغتياله على يد جهاز المخابرات الإسرائيلية (الموساد) في ٨ يوليو ١٩٧٢م بتفجير سيارته في منطقة الحازمية قرب بيروت.

<sup>(</sup>٧) عملية الخالصة الفدائية في ١٩٧٤/٤/١١م في الذكرى الأولى لعملية اغتيال إسرائيل للقادة الثلاثة: أبو يوسف النجار وكمال ناصر وكمال عدوان في ١٩٧٣/٤/١٠م.

<sup>(</sup>٨) عملية ترشيحا الأولى عملية للجبهة الديمقراطية في ١٩٧٤/٥/١٥م احتُجز فيها اسرائيليون من مستوطنة معالوت شمال إسرائيل كرهائن لمقايضتهم بأسرى فلسطينيين واستشهد فيها ثلاثة مناضلين.

<sup>(</sup>٩) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٧/٣. وانظر: ١١٨/١، ٢١٩، ٢٢١، ٢٧٤، ٢٧٤، ٢٩٤، ١١٨/٣.

المقطع جزء من قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد) ذات الطابع الملحمي، والتي يعتمد الخطيب في بنائها على الذاكرة القريبة؛ لتعميق الدرامية في النص؛ ولكي يمنح نصّه وهجه الدلالي القائم على إحياء الضمير الجمعي للشعب والأمة، ويستخدم الاسترجاع (الفلاش باك) ليوقظ في ذاكرتنا الجمعية مأساة (مذبحة دير ياسين) بأسلوب فنّي رائع ومدهش(۱).

وضمن التعبير عن مظاهر الألم والفجع التي اعترت جسد الأمة العربية، تبرز الشهور لدى الخطيب كرموز دلالية خاصة تحمل معاني القتل والانكسار، حيث يجعل من (أيار) رمزاً دالاً على نكبة ١٩٤٨م، و (أيلول) رمزاً دالاً على نكبة ١٩٤٨م، و (أيلول) رمزاً دالاً إما على انهيار الوحدة بين مصر وسوريا وحزيران) رمزاً دالاً على نكسة ١٩٦٧م، و (أيلول) رمزاً دالاً إما على انهيار الوحدة بين مصر وسوريا اعتاد المنظمات الفلسطينية والأردن ١٩٧٠م، بينما انقسمت دلالة (تموز) إلى قسمين: الأول رمز دال على ثورة ١٤ يوليو ١٩٥٨م التي أطاحت بالملكية في العراق أو ثورة ١٧ يوليو الماء التي أدت إلى الإطاحة بحكم الرئيس عبد الرحمن عارف، وتولي حزب البعث مقاليد الحكم. والقسم الثاني رمز أسطوري دال على الخصب. وكانت دلالة آذار الرمزية إما على ثورة البعث السوري في ٨ مارس ١٩٦٣م، أو على الهدوء والسكينة، بينما حمل نيسان دلالة الربيع، وتشرين دلالة الغيث. وهكذا تعدّدت وتنويفات الخطيب لتلك الأشهر، بيد أن أيلول وتموز حَظِيا بعنايته. وأول إشارة إلى (أيلول) تأتي في قصيدة (دمشق والزمن الرديء)، والتي هي من مؤلفات عام ١٩٦١م بعيد كارثة الانفصال بين سوريا ومصر، وانهيار الوحدة بينهما في ٢٨ أيلول/ سبتمبر ١٩٦١م، يقول الخطيب (١٠٠٠):

أيلول عاد،

وأقبلَ التاريخُ ينفضُ من رجاءِ الشامِ كَفَّيهِ، وأنتَ تَمُصُّ شِريانَ القتيلةِ، والرجالُ البُلْهُ حولَكَ يعقدونَ التاجَ، والخيَّاطةُ الغرباءُ يَبتَدِعون وَهْمَ التاجَ، والخيَّاطةُ الغرباءُ يَبتَدِعون وَهْمَ إزارِكَ السُوريِّ، فاهنأ يا مليكَ الشامِ، قيصرُ يَجتبيكَ على تُحومِ الشرقِ بَوَّاباً، قيصرُ يَجتبيكَ على تُحومِ الشرقِ بَوَّاباً، أميراً في بني غَسَّانَ، يملأُ راحتيكَ دُمىً، إذا انْتَشَتا دَماً.. يَلقاكَ في سروالكَ

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ص١٨. وانظر تحليل المقطع: المرجع السابق، ص١٩-٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٧/٢.

القَصَبِيِ ظَاهِرَ رُومةٍ، وتسوقُ قافِلةَ الحريمِ الشرقِ.. تَتخَمُ الحريمِ الشرقِ.. تَتخَمُ أَنتَ من لشمِ الأصابعِ.. فاتخما من قبل أن يَتَنَبَّهَ الحراسُ، واضطجعا أرائكَ لم تكنْ

الخطيب في قصيدته يدين الانفصاليين الذين أسهموا في انهيار الوحدة، وتعود ضمائر المخاطب في (أنت/ حولك/ إزارك/ اهنأ/ يجتبيك/ راحتيك/ يلقاك/ سروالك/ تتخم أنت) إلى رجل الانفصال هذا. وتبدأ القصيدة باللازمة الشعرية (أيلول عاد) التي تتكرر في كافة مقاطعها، والتي شكّلت لحظة التفجر الشعوري. وتأتي الصورة الجارحة والحادة لتختزن في داخلها طاقة فكرية مشحونة بالمرارة وذلك حين (ينفض التاريخ في جبين الشام نغليه)، كما تبدو المهانة التي لحقت بالشام مؤلمة بسبب فشل الوحدة. حتى إن الشاعر اعتبرها قتيلة، وحاكمها يمصّ شريانها. وتتجلّى روح السخرية اللاذعة حينما يصف متهكماً حاشية "الملك" بالرجال اللله. ويشير إلى الأيادي والتدخّلات الأجنبية التي ساهمت بتحطيم الوحدة (والخياطة الغرباء يبتدعون وَهُمَ إزارك السوريّ)، ويستند الشاعر على الرموز التاريخية لتعميق البنية الدلالية لواقعنا العربي المعاصر، حيث يجعل من القيصر رمزاً للقوى الأجنبية الباغية التي أسهمت في تحطيم الوحدة، ليفضح دوره في تحريك أعوانه المحليين (يا مليك الشام)، إلا أن الشاعر يقدم هذا " المليك" بصورة كاريكاتورية ساخرة ولاذعة، فهو ليس أكثر من (بواب) عند (القيصر)، وكلما أوغل هذا المليك في قمعه ودمويّته كافأه القيصر بملء راحتيه أكثر من (بواب) عند (القيصر)، وكلما أوغل هذا المليك في قمعه ودمويّته كافأه القيصر بملء راحتيه القيصر، ثم يسند صفة التخمة للاثنين معاً: (القيصر والمليك) مُديناً حالة (الرفاه) التي يرفلان بها والتي تشير إليها مفردة (الأرائك)(۱).

وفي قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد) يستوحي الخطيب عمق المأساة من دلالات الشهور الرمزية، يقول<sup>(۲)</sup>:

كان حَزِيرِانُ لَظَى جَهَنَّمٍ
يَحُدُّهُ أَيلولُ من هنا.. ومن هنا أَيَّارُ..

وبيننا الموتُ.. وسِيناءُ..

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ناهض حسن، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٤/٣.

فما أ قَلَّ زادَ عاشق، وأبعدَ المزارْ..

ويجمع أكثر من دلالة رمزية في إحدى تقسيماته (قراءة في رزنامة)(١):

مــنِ «حرِيــرانَ» عائــد، وقديــما، سِــرتُ هــذي الطريــق مِـن «أَيّــارِ» مَــنُ أنــت، فــي «آذارِ»!! مَــد عَنِّــي الرفاق أبــوابَ «تَــمُوزِ»..

تعبر الدلالات الرمزية عن رزنامة الخطيب الحافلة بالوجع والألم على مدى سنيّ عمره ويعبر التضاد في (عائد/ سرت) عن حالة التيه التي يعيشها؛ نتيجة استحواذ المصائب وتراكمها فمنها نكبة ١٩٤٨م، ونكسة ١٩٦٧م، وتأتي الدلالات عند الخطيب "لتسليط الضوء على آذار الزمن الفلسطيني الذي تتجدد فيه دورة النضال والثورة، وتموز لنضج هذه الثورة ولتحقيق أهدافها "(١)، وهكذا كان المقطع بمثابة الجزء من السيرة الذاتية للخطيب.

وتأتي معارضته لاتفاقية (أوسلو) كتعبير صارخ عن إدانته لتقزيم القضية، وللتهادن ولو المؤقت، والذي قد يستغل في رأيه لضمان أمن إسرائيل. يقول في قصيدة (إعلان براءة من هلافيت أوسلو)<sup>(7)</sup>:

بَرِيئةٌ منكم فِلسطينُ التي تَذبحُونْ وَلَحْمُها باقٍ على أَنيابِكُمْ يا أَيُها التُجارُ، والفُجَّارُ، والآثِمون يا أَيُها التُجارُ، والفُجَّارُ، والآثِمون دَمُ الفدائيينَ في رِقابِكمْ أَقولُها، جَهْرَ الرياحِ، ولْيكُنْ ما يكونْ سرقتُمُ الثورةَ في جِرابِكمْ مَن تَخدعون، يا حُواةَ آخرِ الزَّمَنْ يا قادةً.. بِصِيغَةِ المَقُودِ والرَّسَنْ؟! يا قادةً.. بِصِيغَةِ المَقُودِ والرَّسَنْ؟! أم قد جَنيتُم – يومَ أن بَخَستُمُ الثمن أكذوبة «الدولة»... عن حقيقةِ «الوطنْ»؟!

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٣١/٢.

<sup>(</sup>٢) دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٦١/٣.

تكشف لغة القصيدة عن هذا الإفراط والتغوّل في الإقداع والتعريض برموز أوسلو، ويتضح ذلك من خلال تراكم الصفات (التجار/ الفجار/ الآثمون/ حواة/ قادة بصيغة المقود والرسن)، ومن خلال الأفعال التي تحمل دلالة الإجرام (تذبحون/ سرقتم/ تخدعون/ جنيتم/ بخستم). وتأتي نهاية المقطع دالةً على انحياز الخطيب لجهة التحرير الحقيقي للوطن بالمقاومة، والنضال، لا بالتدليس، والأوهام كما يتصوّره.

وبعد أن حلّل الباحث نماذجاً متنوعة، ومتعددة للتناص التاريخي في شعر الخطيب يعرض جدولاً إحصائياً لمظانّه.

| مر يوسف الخطيب | في شع | التاربخي | التناص | مظانّ |
|----------------|-------|----------|--------|-------|
|----------------|-------|----------|--------|-------|

| النسبة المئوية | مجموع التناص<br>التاريخي | الجزء الثالث | الجزء الثاني | الجزء الأول | الجزء<br>نوع<br>التناص التاريخي |
|----------------|--------------------------|--------------|--------------|-------------|---------------------------------|
| %٢٦,١          | ٦,                       | 71           | 44           | ٦           | تاريخ قديم                      |
| % <b>٣</b> ٧,٨ | AY                       | ٤٢           | ٣٦           | ٩           | تاريخ إسلامي                    |
| %٣٦,١          | ۸۳                       | ٣٧           | ٣٣           | ١٣          | تاریخ حدیث<br>ومعاصر            |
|                | ۲۳.                      | 1            | 1.7          | ۲۸          | مجموع التاريخي                  |
|                |                          | %£٣,0        | %££,٣        | %۱۲,۲       | النسبة المئوية لكل<br>جزء       |

جدول (۲)

#### وقد بيّنت الدالة الإحصائيّة ما يأتي:

- تقاربت نسب استدعاءاته لأنواع التناص التاريخي قديماً وإسلامياً وحديثاً.
- ٢. زيادة معدل تناصات الخطيب التاريخية في الجزأين الثاني والثالث عن الجزء الأول بفارق ليس بالقليل؛ مما يدل على زيادة تعلّقه بالتاريخ منذ أواخر الخمسينات نتيجة تعاظم الأخطار والمصائب المحدقة بالأمة العربية.

#### المبحث الثالث: التناص الأدبي

الشاعر جزءً من المنظومة الثقافية التي تتلاقح فيما بينها، وتتفاعل إما بالمقاربة مع معطياتها، أو المغايرة وبتواصله مع محيطه الثقافي، لا سيّما الأدبي تتشكل رؤاه الفكرية، وتتعمق إحساساته الفنية؛ لذا "لا تخلو تجلّيات الإبداع الفني من جينات دلالية أو أسلوبية تربط النص "الحاضر" بنصّ "سابق" عليه، وقد يكون الترابط بينهما مقصوداً واعياً من قبل المبدع الذي يعمد إلى الامتصاص من تجارب السابقين، إذ إن التجارب الإبداعية تتقاطع في سياقها الدلالي والنفسي، وتتشابه في بواعثها ووظائفها، ويتجلى تقاطعها وتشابهها في زمن إبداع النص حينما تتوهّج ذاكرة المبدع من إضاءات نصية مخزونة في ذاكرته الحيّة. وقد يتخلق الترابط بين النص الإبداعي الحاضر والنص الإبداعي السابق من اللاوعي الجمعي، فيكون الامتصاص غير مقصود، لكنه ينساب من حنايا الإرث الثقافي"(۱).

ومن الطبيعي أن يكون الموروث الأدبي أقرب المصادر التراثية إلى نفوس الشعراء المعاصرين؛ لأن شخصياته معبرة عن ضمير عصرها وصوته الأمر الذي أكسبها التأثير على الشعراء في كلّ عصر وكونه أيضاً أكثر طواعية للشاعر المعاصر، والأقدر على استيعاب تجربته المختلفة (۱۱)، وأيضا لأن تجارب الشعراء على اختلاف مذاهبهم متقاربة حيث إنها تقوم بالدور التنويري ذاته. وعليه فقد تتضمن القصيدة تناصات أدبية متنوعة في أجزائها المختلفة تعبر عن المقروء الثقافي في ذاكرة الشاعر من خلال لغته وصوره وأسلوبه (۱۱). وقد تفاعل الخطيب مع الشعر كجزء من الأدب قديمه وحديثه عربيًه وأجنبيّه مع الإشارة إلى أن الشعر العربي كان هو السائد في أعماله الشعرية الجاهزة حيث وظف نماذجه وحاكى نصوصه بالمحاورة والاقتباس والاستلهام للتعبير عن واقعه وتجربته.

#### أولاً: التناص مع الأدب القديم

يعد التناص مع الشعر العربي القديم أحد الآليات التي توسلها الشاعر العربي المعاصر؛ لتخصيب نصه عن طريق تماهيه مع تجارب فنية عديدة خضعت بطبيعة زمانها ومكانها لعوامل التشكل والتحول والتطور، وعبرت عن هموم عصرها بكل مآسيه وتحولاته الفكرية والحضارية، فتوغلت في وجدان وذاكرة المتلقي بسبب

<sup>(</sup>١) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: التناص نظريًا وتطبيقيًا، د. أحمد الزعبي، ص١٥٣.

إنسانيتها تلك(۱). وقد استطاع الخطيب إشباع نزعته الثورية المتمردة والتعبير عن حنينه لوطنه، وتوقه لوحدة الأمة العربية، وللحرية، والعدالة، من خلال استحضاره لنماذج الشعر القديم وإعادة صياغتها وفق رؤيته وفهمه لطبيعة الشعر ودوره في الحياة الإنسانية، ومن هنا يقول في مقدمة قصيدة (الخورنق): "إذا افترضتُ أنني سأبلغُ يوماً قِمة شعرية عليا مُضاهِية لامريء القيس، أو لأبي الطيّب، أو لأبي العلاء.. - وذلك مُجردُ افتراض - فَسَأَفضحُ السِرَّ لأربعةِ الرياح، وأنقشهُ على صدر السماء: [بأن كلَّ الفضلِ في هذا.. مَرجِعُهُ إلى كُلِّ هؤلاء..] حيث لا فَصْل لأي شاعرٍ معاصرٍ، على مَنْ سَبَقُوهُ، إلا بفضل هؤلاءِ الذين سَبَقُوهُ، عليه!!.. فمع عَدمِ المعذرةِ من جميع مُنظِّري هذه الحداثةِ.. وما بَعدَها.. فإنني لن أخاطب قارئي... بأيما لغةٍ «غيرٍ مسكونة».. ومَجَّانِيَّةٍ إلى حد الابتذال!!.. بل بِلُغَةٍ.. مأهولةٍ، و «مُزدَحِمةٍ» إلى حَدِها الأقصى، بِحُضورٍ الإنسان.. بأحفل ما في مَكنوُزِهِ الحضاريّ من استذكاراتٍ، وإيحاءات.. ماضياً.. وحاضراً.. وحتى أقاصي الزمان.."(۱).

يستحضر الخطيب قصة (قيس وليلى) باعتبارها جزءاً من الموروث الأدبي في ستة مواضع من شعره (۱۰)، وتتنوّع وجوه ودلالات هذا الاستحضار كالدلالة على عشقه لفلسطين وحنينه إلى ذكرياتها في قصيدة (أرض المعاد)، يقول (۱۰):

ذَكِروني، بالله، أطياف ماضِيً وأعيدوا في مسمعي بَدَّة الناي خِلتُ «أيلي» هناك لم تبرح الرَّسمَ

أضعتُ التُراثَ مِن أَجدادي وما أنشد الربوع الحادي وظلَّت، و «قَيسَ»، في ميعادِ

تبرز المقاربة الدلالية ما بين عشق الخطيب لفلسطين، وعشق (قيس) لـ (ليلي) من خلال استحضار الأمل في اللقاء (في ميعاد)، وتحيلنا (ليلي) كمعشوقة لـ (قيس) إلى (فلسطين) كمعشوقة لـ (الخطيب) ويظهر التحول الدلالي من خلال نقل (الرسم) كدلالة على (الطلل) الذي اعتاد شعراء العرب البكاء عليه إلى جغرافيا الوطن (فلسطين) الذي يتشوق الخطيب إلى العودة إليه. وضمن هذا الحلم بالعودة تتراءى ملامح الشجن من خلال مفردات (ذكّروني/ ماضي/ التراث/ أجدادي)، ومن خلال استحضار العادة الشعبية العربية

<sup>(</sup>۱) انظر: النتاص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، دار غيداء، عمان - الأردن، ط١، ١٤٣١ه/٢٠١١م، ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٢٨٩-٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١/١٢، ٢٤٣، ٢/٠٣، ٢٧٥، ١٩٢/، ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ١٢٢١-١٢٣.

في الحداء أثناء مسيرة قوافل الإبل، مما يرسم صورة شجنية غرضها إثارة ذكريات الشاعر. وفي مقطع (كأنني البعث وحدي) من قصيدة (معلقة الخليل) يأتي لقب (المجنون) في إطار قبوله بتحمّل عواقب عشقه لفلسطين. يقول(١):

وكا عُسر، له مِن بَعدُ إِيسارُ وَعَارُ، إِذَا قَعَدتُ بِالصحبِ أُوطارُ!!

لأَمشِ يَنَّ على جُردي لِوَعدِ غَدٍ فَسَمِني بَعْدُ مجنوناً، فَلِي وَطَرُّ

وهنا نرى التداخل ما بين التناص الأدبي والديني من خلال استدعاء قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ (٢) إيماناً بحتميّة انقشاع غمامة الظلم. وفي رباعيّة (مجنون ربتا) يستدعي الخطيب عشق (قيس) لـ (ليلى) في إطار النقد والتعريض بالشاعر (محمود درويش)، يقول(٢):

ليس «قَيْساً» وَحْدَهُ من كابَدَ العِشقَ المُمِيتا وَبَكَى «لَيلاهُ»، واستبكَى، وغَنَّى، وتَولَّهُ هُوَ ذا - (عَفُواً) - من استلهمَ من فُوطَةِ «رِيتا» مَذهبَ «العشق اليهوديّ»، وأشواق المَذَلَّهُ!!

ويستدعى الخطيب قول أبى تمام (٤):

بالشام أهلي وبغدداد الهوى وأنا بالرقتين وبالفسطاط أخواني يستدعيه في قصيدتين: أولهما قصيدة (ما شعلة البعث) التي يقول فيها(°):

بالشامِ أهلي، وبغدادُ الهوى، وأنا بالشامِ أهلي، وإنْ عُدَّت مَنازِلُهم بالشامِ أهلي، وإنْ عُدَّت مَنازِلُهم بالسامِ أهلي، ولي بالرافِدَينِ هَوَى أُحِبُ بغدادَ، حُبِّيها فَحَمُّ عَلَنْ أُحِبِ بغدادَ، حُبِّيها فَحَمُّ عَلَنْ وأصدق للحُبّ عُتبَى بعد مَوجدةٍ

بالقدس، فوق صليب الطُّورِ أَنتظِرُ فالشَّمسُ، والقوسُ، والمِيزانُ، والقَمرُ عَظَلُ يَكبُرُ، إِنْ عُلَّ اللهُ كَتُسروا إِذَا تَكتَمَّ لهُ العُثَّ العُثَّ اللهُ عَلَيْ واسْتَ تَرُوا وَأَن تَجيشَ بِهِ، مِن فَرطِها، الذِّكرُ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٢/٣.

<sup>(</sup>٢) الشرح: ٦.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٣٨/٣.

<sup>(</sup>٤) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ٣٠٩/٣.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩١/٢-٢٩٢.

يعبر الخطيب عن رؤيته القومية من خلال الجمع بين سوريا والعراق وفلسطين في ثالوثٍ أسبغ عليه صفة التقديس، باعتبار تحرير فلسطين وخلاصها من جراحها لا يتأتى إلا من خلال وحدة سوريا مع العراق؛ ذلك أن الفلسطيني المعذب فوق أرضه وقدسه (فوق صليب الطور) مازال ينتظر توحد سوريا مع العراق كإرهاصة لزوال عذاباته. ويظهر المؤشر الديني المسيحي في استيحاء فكرة صلب المسيح فوق جبل الطور في القدس كدلالة على عمق جراح الفلسطيني، وكأنّ فلسطينيّ اليوم هو نفسه مسيح الأمس يعاني العذابات ذاتها. ويأتي البيت الثاني ليكثف حالة الاستدعاء عن طريق التماهي مع بيت الفرزدق في الفخر بقومه في قوله(۱):

فسياق الفخر في البيتين واحد، والمقاربة الأسلوبية اللغوية ظاهرة بينهما في توظيف أسلوب الشرط (إن عدّت/ إذا عدّ)، والمقاربة الدلالية بين (الفعال الفضل) و (المنازل) الدالة على السمو مقاربة واضحة. وبينما كان البيت الثاني حالة عشق لسوريا الشام، يأتي البيتان الثالث والرابع في حُبّ العراق والذي يعلنه صراحة، بينما غيره يكتمه بسبب حالة الشقاق والخلاف بين البعث في سوريا والبعث في العراق، ويتماهى البيت الأخير مع المثل الشعبي المشهور (ما محبة إلا بعد عداوة) ولكنه في بيت الخطيب حب ورضى بعد حزن وغضب (موجدة) لا بعد عداوة كما في المثل، وهنا يظهر أثر المخالفة الدلالية في التحاور مع النص الغائب كدلالة على رؤية الشاعر ومواقفه.

أما ثاني قصيدة استوحى فيها الخطيب قول أبي تمام فهي قصيدة أخذت عنوانها من هذا الاستدعاء، وهي قصيدة (بالشام أهلي وبغداد الهوى). يقول فيها(٢):

خَلَّيتني.. بالشام أهلي.. والهوى بغداد..

يا سِنجارُ.. يا سِنجارْ..

وها أنا انتصفتُ بين الرَّقَتينِ جَسَدي أَحِيكُ في اللَّحْمَةِ أَوصالَ السَّدَى وأَقرأُ النجمَ على حُبِّ الضحى

وأُنشِدُ القوافلَ التائهة .. الأشعار ..

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الفرزدق، ضبطه إيليا الحاوي، دار الكتاب اللبناني، ط١، ١٩٨٣م، ٣١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٥/٣-١٤٦.

يستلهم الخطيب هنا شطري بيت أبي تمام، وليس الشطر الأول فقط كما في الاستدعاء السابق، ويعبر خلاله عن حالة من انقسام الذات بين حبين : أحدهما للشام، والآخر للعراق فكما خرج إلى بادية الشام ما بين العراق وسوريا؛ لِيَصرُخ في قصيدة أخرى داعياً إلى الوحدة وإنهاء الخلاقات ما بين بعث العراق وبعث سوريا ها هو يعاود الصراخ ذاته بشكواه إلى جبل سنجار الذي هو جزء من بادية الشام على الحدود العراقية السورية. وتتجلى المحاورة الدلالية لبيت أبي تمام من خلال المغايرة (لا المخالفة) بين التركيبين (أنا بين الرقّتين/ أنا بالرقّتين)، حيث يشير التواجد بالرقّتين إلى حالة الانسجام النفسي في التعبير عن التمسك بالديار بينما يشير التواجد بين الرقّتين إلى حالة القلق النفسي بسبب خلاف البعثين العراقي والسوري. ثم يأتي التركيب (أحيك في اللحمة أوصال السدى) دالاً على بداية الاستقرار النفسي من خلال الإيمان بالغاية وهي الوحدة بين البلدين؛ لذا يأتي التناص الديني باستدعاء اسمي سورتين في القرآن الكريم (النجم/ الضحى) الدلالي السابق مردُه إلى أن "هجرة النص من نصّ إلى آخر، أو من فضاء إلى آخر، أو من ماضيه إلى الدلالي السابق مردُه إلى أن "هجرة النص من نصّ إلى آخر، أو من فضاء إلى آخر ووضاء آخر وزمن آخر، وتتطلب هذه الهجرة المتعددة الأبعاد أن يتحوّل، فقد كان في ماضيه يقول شيئا، وعليه أن يقول شيئا آخر مختلفا وبطريقة مختلفة في حاضره أو وضعه الجديد وتتطلب هذه الهجرة أن يحيا النصّ في ظروفه الجديدة حياة أخرى من خلال الحوارية والتفاعلية "(ا. وفي قصيدة (في عشق مصر) التي يقول فيها("):

أنا الذي لِي في التأويلِ مُعجزةً عَهدي أُفسِّر أَحزانَ الدُنَى، فَرحاً فَمَن يُفسِّرُ في عينيكِ لي لُغةً

وأنتِ مَن بُورِكَتْ في مُحكَم السُّورِ وظاميء الرمل، غُزلانا على غُدرِ تُحيي، وتَذبح، في سَهمٍ من الحَورِ

يستدعي الخطيب في البيت الأخير قولَ جرير الذي كان بشار بن برد قد اقتبسه أيضاً (٦):

إنّ العُيُونَ التي في طَرْفِها حَوَرٌ قتلانا ثمَّ لم يحيينَ قتلانا

<sup>(</sup>۱) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٠م، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤٧/٣-٢٤٨.

<sup>(</sup>۳) دیوان جریر بشرح محمد بن حبیب، ۱۹۳/۱.

تبدو المقاربة اللغوية واضحة في مفردتيّ (تذبح/ قتلننا)، وتبدو المماثلة اللغوية في مفردات (عينيك/ العيون – تحيي/ يحيينا)، كما تبدو المغايرة الدلالية من خلال أن الحور عنصر مباشر في القتل في بيت جرير، بينما يستعين الخطيب بالسهم كأداة يقوم الحور من خلالها بالقتل مما يدل على شدّة النفاذ. ويأتي البيت الأول من المقطع دالاً على إيمان الخطيب بصدق رؤاه وتنبؤاته؛ وحتى يضفي القدسية على عشقه لمصر يستدعي النص القرآني في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ المُصر يستدعي النص القرآني في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ المُعلَّمُ اللهِ الْمُكْتُوا إِنِّي آنَسُتُ نَارًا لَعَلِي آتِيكُمْ مِنْهَا بِحُبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ التَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِى مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾(١). وفي نُودِي مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾(١). وفي الناني والثالث تظهر المفارقة بين أحزان مصر وأحزان غيرها، فبينما أحزان غيرها يمكن معالجتها؛ فإن أحزان مصر مثيرة للفجع والصدمة بما لا يمكن تصوّره.

أما استدعاءات الخطيب للشعر الأجنبي فنادرة، ومنها قوله في قصيدة (في سوق العبيد)(١):

في غدٍ يا إخوتي، موعِدُنا الدَّامي يَحين

حسبُنا «كُنَّا» قديماً..

فلماذا لا «نكونْ»؟!

يستدعي الخطيب مقولة شكسبير الشهيرة في مسرحيته الشعرية (هاملت) على لسان هاملت: (أكون أو لا أكون تلك هي المشكلة)<sup>(٦)</sup>، ويأتي الاستدعاء في إطار شحذ الهمم وبث روح الصمود.

كما يستدعيه في عنوان الملحمة الشعرية للإنجليزي (جون ملتون) والمعنونة بـ (الفردوس المفقود)<sup>(1)</sup> يستدعيه في عنوان قصيدته (الجحيم المفقود)، ولكن ضمن المخالفة الدالة على عمق فجيعته بفقد فلسطين. إن العلاقة الدلالية والنفسيّة بين النصين الغائب والحاضر علاقة حتمية "فالنصّ الحاضر يتنفّس بوساطة النصوص الغائبة ويحيا بها، ويتكلم بألسنتها، وهو لا يتكلم في زمن سابق على زمنه، وإنما يتكلم من خلال

<sup>(</sup>١) القصص: ٢٩-٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣١/١.

<sup>(</sup>٣) هاملت، شکسبیر، ترجمهٔ دار المعارف، القاهرة، ط٣، د.ت، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٤) الفردوس المفقود، جون ميلتون، تر: د. محمد عناني، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث (كلمة) - الإمارات العربية المتحدة، الدار المصربة اللبنانية - القاهرة، ط١، ٢٠٠٩م.

سياقه وحضوره وحاضره"(۱). ويستحضر الخطيب طبيعة الشاعر الفارسي (عمر الخيام) في رباعية (فرح الأفراح) التي يقول فيها(۲):

جاءَني «الخَيَّامُ»، في نَومي، بِإبريقِ نَبيذِ قالَ، قُمْ يا أَيُّها الغارِقُ في حُزنِكَ نَسكَرْ قلتُ: لا تَدري الذي أَدريهِ.. فاعلَمْ يا مُعِيذي فَرَحُ الأَفراحِ.. مِن أعماقِ حُزنٍ.. يَتَفَجَّرُ !!

يشتهر الخيام في رباعيّاته بالدعوة إلى السهر والشراب والفرح؛ لذا نجد الخطيب يرمز به إلى كلّ من يستهجن حزنه وآلامه؛ ليعبّر من خلال الأسلوب الحواري المستخدم في الرباعية عن إيمانه بحتمية الفرح بالنصر بعد الحزن بالهزيمة، وهذا الإيمان يتماهى مع قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾(٣). وفي إطار التحريض على الثورة يوظّف الخطيب مقولة امرئ القيس: (اليوم خمر وغداً أمر)(٤). وفي الختام يشير الباحث إلى استدعاء الخطيب لمفاهيم وعناوين أدبية وثقافية كـ (المدينة الفاضلة) و (صبح الأعشى) و (الإمتاع والمؤانسة) (٥).

#### ثانياً: التناص مع الأدب الحديث والمعاصر

الشاعر ابن مجتمعه يعايش قضاياه، ويعبّر عن طموحاته وتطلّعاته، كما يدين سقوطاته وتأزّماته؛ لأنه جزءٌ من حلقة التواصل مع مظاهر الحياة الإنسانية في مختلف عصورها، وهو لا يبدع بعيداً عما يجري من حوله؛ لذا يبحث عن مادة إبداعه من مخزونه المعرفي، فيتلاقى ويتداخل معه ضمن نسيج النتاج الأدبي بشكل مباشر أو غير مباشر (1).

ويؤرخ معظم الباحثين لتاريخ الأدب العربي الحديث من القرن التاسع عشر الميلادي والأدب المعاصر باعتبار الحياة والمعاصرة في حقبة جيل واحد (٧)، وقد تخلّل تلك الفترة من الشعر العربي الحديث نهضة كان

(٤) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٧١-٧٢، ١٩١/٣.

<sup>(</sup>١) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٣٧/٣.

<sup>(</sup>٣) الشرح: ٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق، ٢/٣٧، ٢٣٤/٢، ٣١/٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث، أسامة عزب شحادة، ص٥١٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: الأدب العربي المعاصر في مصر، شوقي ضيف، دار المعارف، ط١٣٠، د. ت: ص٤١. وانظر أيضا: تاريخ

للبارودي، وشوقي، وحافظ ابراهيم، دور كبير فيها، وكان أن تقتّحت عيون الخطيب على الحياة بولادته عام ١٩٣١م مع أوج الازدهار الأدبي في تلك الفترة من الزمن، فطالع منذ صباه للعديد من الأدباء اللبنانيين والمصريين، أمثال: عباس العقاد، وإبراهيم المازني، وتوفيق الحكيم، وطه حسين وغيرهم، كما قرأ للكثير من الشعراء على اختلافاتهم وعاصر البعض الآخر فكان لجميع تلك القراءات والمطالعات أثرها في ذاكرة الخطيب الفكرية والشعرية؛ لذا نراه يستلهم إبداعات العديد من الشعراء العرب المحدثين على اختلاف جنسياتهم، فمن الشعراء الفلسطينيين: إبراهيم طوقان، وهارون هاشم، الرشيد ومن الشعراء المصريين: شوقي وحافظ إبراهيم والبارودي وعلي محمود طه ومن الشعراء العراقيين: السياب، والجواهري ومن الشعراء السودانيين: إبراهيم علي بديوي ومن الشعراء التونسيين: الشابي ومن الشعراء اللبنانيين: إبراهيم علي بديوي ومن الشعراء التونسيين: الشابي ومن الشعراء اللبنانيين: إبيا أبو ماضي، وميخائيل نعيمة، وجبران، وسعيد عقل، ويوسف السودا. وفي إطار النقد الأدبي يأتي استدعاء الشعراء الآتين كشخوص فقط: أدونيس، ويوسف الخال وأنسي الحاج، ودرويش. وفي طليعة الشعراء الذين استدعى الخطيب نصوصهم كان الشابي، يقول الخطيب في قصيدة (جبهتي تنكر الخيانة)():

يستدعي النص الحاضر نصّاً غائباً يتماهى معه في الرومانسية الحزينة هذا النصّ يعود للشابي في قوله في قصيدة (المساء الحزين)(٢):

يلقي النص الغائب بظلاله الحزينة على النص الحاضر من خلال مفردات (المساء/ الغروب/ جناح/ كئيب)، ويتماهى التركيب (ينشر المساء على الأفق) مع (أظلّ الوجودَ المساءُ الحزين) في صياغة البعد النفسي الدالّ على استحواذ الحزن على الشاعرين.

<sup>=</sup>الأدب الحديث: تطوره، معالمه الكبرى، مدارسه، حامد حفني داود، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، ١٩٩٣م: ص٦. وانظر أيضا: دراسات في الأدب العربي الحديث، مجد مصطفى هدارة، دار العلوم العربية، بيروت، ط١، ١٩٩٠م: ص٨١.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٩٧/١.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي القاسم الشابي، ص١٤٧-١٤٨.

وتأتي قصيدة الشابي (إلى طغاة العالم) في طليعة استدعاءات الخطيب لشعره، يقول الشابي(١):

وصحو الفضاء، وضوء الصباخ ومن يَبْذُر الشَّوكَ يَجْن الجراح

رُوَي دَكَ! لا يخ دعنْك الربي عُ حذار! فتحت الرّمادِ اللهيبُ

يحاور الخطيب نص الشابي للدلالة على حتمية مآل الطاغية إلى هلاك، وفي هذا ما يتماهى أساساً مع عنوان قصيدة الشابي باعتبارها رسالة إلى الطغاة. يقول الخطيب في قصيدة (الخورنق)(٢):

ماذا على كُلِّ ذئبِ أن يَعُوجَ على طَرْشِ القبيلةِ، إن أكباشُ بَجْدَتِها هم الأَدِلاَّءُ، والرهط الأَدِلاَّءُ، سُوَّاسُ المَهانةِ في «روح القطيع»، إذنْ فليَبْذُر الشوكَ من لن يَحصُدَ النَدَما..

تبدو المقاربة الدلالية بين النصّين: الغائب والحاضر ظاهرة، ففي حين أن دالة الشابي اللغوية تعبّر عن أن هذا الطاغية الذي يرتكب العذابات، وينشر الظلم سيعاقب وسيلقى الويلات نتاج أفعاله، تأتي دالة الخطيب اللغوية دالة على أن هذا الطاغية – الذي لن يندم – سيزرع شوكه بنفسه. وتبدو المغايرة الدلالية من خلال مفردة (الشوك)، فبينما هي موجهة للشعوب في بيت الشابي تتّجه في بيت الخطيب إلى الطاغية ذاته. ويمارس الخطيب الانزياح الدلالي من خلال الحرف (لن) الدال فعدم استخدامه للحرف (لم) رغم أنه لن يخلّ بالإيقاع الموسيقي يحيلنا إلى معرفة الخطيب لهذا الطاغية، وبأنه خالٍ من الحسّ الإنساني؛ إذن فالثورة عليه هي اللغة التي يفهمها، وهذه القناعة لم تتأصّل في نفس الخطيب بين عشيةٍ وضحاها إذ نراه في قصيدة سابقة من الجزء الأول (العيون الظّماء للنور) يترك نوعاً من المساحة الإنسانية علّ هذا الطاغية يرتجع عن غيّه، يقول (ا):

نحن قومٌ لا نعرف الحقد واللوم نَتَمنَ عي أَلاً تَمُ وتَ، وأَن نحي الله عي غير أنّا لا نَامُ الشوك أن تُدمى

ولكنْ.. مِن أَجلِ حقِّ نتورُ سورُ سواءً، كما تعيشُ الزهورُ ورُ الجندور!!

<sup>(</sup>١) ديوان أبي القاسم الشابي، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠٧/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٣٩/١.

وفي قصيدة (عناقاً لك الصبح)، يقول(١):

أَت حصد كَفّ اكَ إِلَّا نَ دَمْ ويا باذراً شَوكَا في السرُّبوع

وضمن التناص الأسلوبي يستدعى الخطيب قصيدة (أخي) لميخائيل نعيمة، التي يرثى فيها الإنسانية بعد الحرب العالمية الأولى، يقول(٢):

> أخى! إنْ عادَ بعدَ الحرب جُنديٌّ لأوطانِهُ وألقى جسمه المنهوك في أحضان خِلانِه فلا تطلب إذا ما عُدْتَ للأوطان خلاّنًا لأنَّ الجوعَ لم يترك لنا صَحْباً نناجيهم سوى أشْبَاح مَوْتَانا

> أخي إنْ عادَ يحرث أرضَهُ الفَلاّحُ أو يزرَعْ ويبني بعدَ طُولِ الهَجْرِ كُوخَا هَدَّهُ المِدْفَعْ فقد جَفَّتْ سَوَاقِينا وَهَدَّ الذِّلُّ مَأْوَانا ولم يترك لنا الأعداء غُرْسَاً في أراضِينا سوى أجْيَاف مَوْتَانا

> أخي! مَنْ نحنُ ؟ لا وَطَنِّ ولا أَهْلٌ ولا جَارُ إذا نِمْنَا ، إذا قُمْنَا ردانَا الخِرْيُ والعَارُ لقد خَمَّتْ بنا الدنيا كما خَمَّتْ بمَوْتَانًا فهات الرَّفْشَ واتبعنى لنحفر خندقاً آخَر نُوَارِي فيه أَحَيَانَا

يبدو تناص الخطيب مع قصيدة (نعيمة) أسلوبياً ودلالياً من خلال قوله في (بحيرة الزيتون)(ت):

أَقَرِيَتُنا.. سألتُ الريحَ إن مرَّت بأطلالِكُ وأسرابَ الصقور المُتْخَماتِ سألتُ عن حالِكُ وأَعلَمُ أَنَّ راويَةَ الطُّلول حديثُهُ مُرُّ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٦٣/٢-٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان همس الجفون، ميخائيل نعيمة، دار نوفل، بيروت، ط٦، ٢٠٠٤م، ص١٢-١٣.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥٢-٢٥٦.

كذلك أَقْفرَتْ خُضْرُ الربوع، وهاجر الطّيْرُ تَظَلُّ جَدائِلُ الزيتونِ طُولَ العام مَرخِيَّهُ على دار لنا في وَحْشَةِ الأَطلالِ مَنسِيَّهُ يَلُوحُ رُكِامُها المهجورُ أَشباحاً ضَبابيَّهُ وحقلُ التِّينِ، بعدَ البَيْنِ، ملعبُ أَلفِ جنِيَّهُ تُرَبِّمُ في محاريبِ الدجي أصداءَ مَرْثِيَّهُ!! أَقَربِتَنا.. سألتُ النجمَ كيف يعودُكِ الليلُ أَما كُوخٌ يُضَيءُ، أَما وُعودُ هويً، أَما وَصْلُ؟! لِمَنْ تلك العظامُ الزُّرقُ ما ضُمَّتْ إلى حُفرهُ يُلاشِيها البلَى تِسعين شهراً، ذَرَّةً، ذَرَّهُ؟! هناك أبي، بَقيَّةُ فأسه ظلَّت على الزَّبد كذلك حَدّثَ النجمُ الكئيبُ، وغابَ في البُعدِ أَقَرِيَتَنا.. نَفَرِتُ إليكِ أُسرابَ العصافير رسائلَ من كُنوز الشوق خضراءَ التعابير أُقْرِيَتُنا.. بلاكِ.. بلا ثَراكِ الخصب، مَن نحنُ تكاد خِيامُنا.. حتى الخِيامُ.. يُربِبُها الظَّنُّ سِيوى أنَّا، وإن طالَ الزمانُ، وشاخت السِّنُّ ففي أرحام نِسوَتِنا.. بُذورَ الثأر نَجتَنُّ!!

يمثّل توظيف النداء في مطلع القصيدتين أحد عناصر التقارب الأسلوبيّ بينهما؛ إذ هو في قصيدة (نعيمة) دالٌ على المشاركة الإنسانية (أخي)، بينما في قصيدة (الخطيب) دالٌ على الحنين إلى قريته (أقريتنا) باستدعاء ذكرياته عنها، ومن هنا تأتي المغايرة الدلالية. كما يمثل الإيقاع الموسيقي والقافية وجهين من أوجه المقارية الأسلوبية، فالقصيدتان على بحر الوافر، وتوظّفان نظام التوشيح، وتبدآن بالقافية المقيدة الساكنة؛ بيد أن هذا التسكين في القافية يسود أركان قصيدة (نعيمة)، وهذا ينسجم مع حالة اليأس والمهانة التي تعتري الشاعر، بينما التسكين في قصيدة (الخطيب) غير مطرّد ضمن نظام التوشيح الذي استخدمه؛ ومردُ ذلك أن الخطيب يعبّر عن حالة حنين لا يأس؛ لذا تنتهي قصيدته بالقافية المطلقة المتحركة (نجتنُ)، والتي يأتي فيها حرف الرويّ (النون المشدّدة) كحرف انفجاريّ دالّ يعبر عن المقاومة والأمل بالعودة. كما يأتي رويّ الهاء معبراً في قصيدة (نعيمة) عن الحزن واليأس بينما ينسجم في قصيدة (الخطيب) مع الحنين

إلى الذكريات. كل ذلك عزّز من المغايرة الدلالية في قصيدة الخطيب التي يسير فيها ضمن خطين دلاليّين متوازيين هما: المقاربة، والمغايرة، ولعمري إنه الإبداع الفني، فقبول النص الوافد أو مماثلته ليس شرطاً في التناص(۱)، وإنما الوجه الآخر له أن يحاور النص الغائب بالمغايرة أو المخالفة لأن الذاكرة تقوم بدور كبير في عمليتيّ إنتاج الخطاب، أو تلقيه ولكنها لا تستدعي الأحداث والتجارب السابقة كلها في تراكم وتتابع، وإنما تعيد بناءها، وتنظيمها، وإبراز بعض العناصر منها وإخفاء أخرى(۱). وحالة الحنين التي يعيشها الخطيب بمناجاته لقريته (دورا الخليل) تستدعي حالة الوقوف على الأطلال، لذا جاءت ألفاظ (أقفرت/ هاجر/ أشباحاً) لتتقارب مع ألفاظ الموت التي برزت في قصيدة نعيمة (المنهوك/ أشباح موتانا/ جفّت/ هدًا أجياف). وتعود المغايرة الدلالية من خلال استدعاء الخطيب للفظ (الفأس)، والذي يعبر عن حالة الصمود والتجذر في الأرض (بقية فأسه ظلت على الزند) بينما يقابل ذلك لفظ (الرفش/ المجرفة) في قصيدة نعيمة؛ لتدل على مدى حالة اليأس التي وصل إليها بحيث لا قيمة للأحياء في هذا الواقع فضلاً عن الأموات.

ويتمازج نصُّ الخطيب مع نصوص أدبيّة أخرى تعزّز معارضته الأسلوبية، حيث إن التناص مع مجموعة من النصوص تنتمي إلى مرجعية واحدة يتيح مجالاً أوسع للتركيز، وتوجيه الاهتمام نحو مركز دلاليّ بعينه تتعاون جميع العلاقات في توجيه المعنى نحوه، ويتطلب اختيار دوال النص الغائب بعناية بحيث يستقطب التشكيلات الشعرية ويحيلها إلى بؤرة دلالية تدور حولها بنية النص<sup>(۱)</sup>، فالخطيب يقول في مقطع ورد في قصيدة السابقة<sup>(۱)</sup>:

وحقلُ التِّينِ، بعدَ البَيْنِ، ملعبُ أَلفِ جِنِيَّهُ تُرَيِّمُ في محاريبِ الدجى أصداءَ مَرْثِيَّهُ!! أَقَرَيَتنا.. نَفَرتُ إليكِ أَسرابَ العصافيرِ رسائلَ من كُنوز الشوق خضراءَ التعابير

يحيلنا المقطع إلى قول المتنبي في وصف (شعب بوان) (٥):

ملاعب جِنّاة لـو سار فيها سار بترجمان لسار بترجمان وألقى الشرق منها في ثيابي دنانيرا تفسر مان البنان

<sup>(</sup>١) انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: تحليل الخطاب الشعري، د. مجد مفتاح، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث، أسامة عزت شحادة، ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١-٢٥١-٢٥١.

<sup>(</sup>٥) شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧هـ /١٩٨٦م، ٤/ ٣٨٤، ٣٨٦.

وتأتي المغايرة الدلالية بين النصين الحاضر والغائب بسبب اختلاف الحالة النفسية للشاعرين، فبينما هي حالة عشق للجمال الطبيعي في نصّ المتنبي لذا ظهر لفظ (ترجمان) فإنها في نصّ الخطيب تعبر عن ألم الفراق لذا تظهر ألفاظ (البين/ أصداء مرثيه) كما تتماهى بين النصين تراكيب (ألقى دنانير/ رسائل من كنوز)، والتجانس في (الشرق/ الشوق) ليعزّز ذلك المقاربة الدلالية.

وأيضاً يحيلنا الاستفهام في قول الخطيب (أما وُعودُ هوىً، أما وَصْلُ؟) إلى قول أبي فراس الحمداني بعيد أسره(١):

أراكَ عصيَّ الدَّمْع شيمَتُكَ الصَّبْرُ أما لِلْهَ وى نَهْيٌ عليكَ و لا أمرُ؟

ويأتي التحوير لبيت أبي فراس دالاً على حجم الاشتياق إلى العودة لربوع القرية/الوطن.

وفي إطار آرائه النقدية الأدبية يأتي استدعاء الخطيب لبعض إشكاليات وقضايا الأدب<sup>(۲)</sup> كمفهوم (الشعر المهموس) الذي أثاره الناقد (محد مندور)، حيث ينتصر الخطيب للشعر الجاد الحماسي. يقول في المقطع المعنون بـ (عن رحلة السندباد في أوقيانوس الأحقاف)<sup>(۲)</sup> من قصيدة (امنع الخمرة عني):

أُعطى منك لِلنُّقْادِ.. «شِعرَ الهمس»..

طَعْمَ اللهمسِ..

فتحا سندباديا لقاع الجنس

كما يعبر عن استيائه من النقاد والشعراء الذين يغرق بعضهم في التنظير للحداثة دون أدنى اكتراث للأصول النقدية. يقول في رباعية (وعن أدونيس)(1):

أَعزيزي «أَدونيسٌ».. أَمْ «عَلِي أَحمد أَسْبَرْ» بِتُ لا أَدري.. أُناديكَ بِهذا.. أَم بِذاكا.. ليسَ.. أَن نتحرَّرْ ليسَ.. أَن نتحرَّرْ وَسُدَى تَسعى لِقُدَّامِكَ، إن تَجْحَدْ وَراكا !!..

<sup>(</sup>١) ديوان أبي فراس الحمداني، تح: د. سامي الدهان، المعهد الفرنسي، دمشق، ١٩٤٤م، ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٧-٢١١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٥/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٣١٨/٣.

كما يعبر عن موقفه من البعض الآخر الذي يلوي أعنّة الشعر خدمة لأنظمة الحكم. يقول في مقطعٍ معنون بـ (كذلك استغلظني الكِزلارُ في قبُح مُنادَمتي للسُلطان)(١) من قصيدة (امنع الخمرة عني):

قُل لمسرور.. يَقُلُ في أُذْنِ هارونِ..

وراءَ البابِ قد أضحى النُّواسيُّ

ئواسِيّين..

لا يُحصى لديه الظُّرفاءُ..

هيكل النُقَّادِ ماخورٌ...

وطعم الشعر.. قصديرً..

وحتى صِلَةُ الحرف بتاليهِ.. بغاءُ !!..

ولعل نصيب شاعرنا (محمود درويش) من نقد الخطيب - الذي وصل حدّ التجريح أحيانا - كان الأوفر؛ إذ صدر في ستة مواضع، منها<sup>(۱)</sup> رباعية (إكسير نقاهة):

شَأْنُ هذا الزَّمَنِ الخائبِ، عُقْماً وتَفَاهه شَأْنُ مَنْ قد ذابَ عِشقاً في «العُيونِ العَسَليَّه» ما تُرى يَعتاضُ.. عن «رِيتاهُ». إكسيرَ نقاهه غيرَ أَن يَقْرُصَ في الحائةِ أَردافَ القَضيَّه عَيرَ أَن يَقْرُصَ في الحائةِ أَردافَ القَضيَّه

تأتي عملية نقد الخطيب لدرويش لسببين: الأول: علاقة درويش بالحزب الشيوعي الاسرائيلي والثاني: علاقة درويش بفتاته اليهودية التي ذكرها في شعره، ويحيل المقطع إلى قول درويش في قصيدة (ريتا والبندقية)(٢):

بين ريتا وعيوني.. بندقية والذي يعرف ريتا ، ينحني ويصلي ليله في العيون العسلية !

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٥٦-٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣٢٤/٣. وانظر: المصدر نفسه، ٢/٠٢٠، ٣/٥٩، ٢٦٥، ٣٠١، ٣٣٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الأولى، محمود درويش، رياض الريس للكتب والنشر، بيروت - لبنان، ط١، ٢٠٠٥م، ص٢٠٠٠.

ومن تناصّ الخطيب مع الشعر الأجنبي يأتي استدعاؤه لقصيدة (بابي يار BABI YAR) للأديب الروسي (يفغيني يفتوشنكو Yevgeny Yevtushenko)(۱)، التي يمجّد فيها ما لاقاه اليهود على يد النازيّة.

يقول الخطيب في قصيدة (لم تنته بعد اللعبة) $^{(7)}$ :

إيفتو.. شنكو..

ضَعْ أَيضاً، في شِعرِكَ، أني هَمَجِيُّ العصرْ

الشِّريرُ.. البدويُّ..

الصاعد من روح الشيطان

اللَّاسامِيُّ.. الآكِلُ لحمَ الإنسانْ:

«آنّ فرانك..

«دريفوس..

«روبي شتاين!!..

لِتَهسَّ مَلِيًّا في «بابي يار»

«الأَسماءُ الرَخْصَةُ كَغُصونِ في نيسانْ»!!..

ولأني- في القصة - لم أزل الهنديّ الأحمر

فأنا لَوْثَةُ موسوليني..

وأنا الجنِيُّ الساكنُ في هتلرْ..

أنا كُنتُهُما.. في الرايخ.. وفي روما..

في صورة إنسانٍ مُتَحضِّرُ!!..

<sup>(</sup>۱) شاعر وأديب روسي، ولد في ۱۸ يوليو ۱۹۳۲م في بلدة بسيبيريا، في عام ۱۹۶۶م انتقل مع والدته (التي احترفت الغناء) الى موسكو، حيث درس في معهد غوركي للآداب. كما رافق والده الجيولوجي في رحلاته إلى كازلخستان، وقابل الشاعر الأمريكي روبرت فروست عندما زار الاتحاد السوفيتي في عام ۱۹۲۲م، ثم حاول التزلف لآلة الدعاية الصهيونية فحج إلى واشنطن واجتمع بروبرت كينيدي شقيق الرئيس الأميركي جون كينيدي، وقبل سفره لأمريكا سافر لأوروبا؛ ليُنشد عام ۱۹۲۳م قصيدته (بابي يار) التي كان قد نظمها في تمجيد عذابات اليهود في كييف ۱۹۶۱م على أيدي النازية أثناء الحرب العالمية الثانية وقد ذاعت القصيدة لدرجة أن نفدت بطاقات الأمسية الباريسية التي ألقاها فيها، ولدرجة أن مجلة لايف الأميركية أفردت لقصيدته ثماني صفحات. انظر: ويكبيديا الانجليزية، والأعمال الشعرية، يوسف الخطيب،

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢١١٦-٢١١.

يحاور الخطيب الشاعر الروسي ويجعل من أناه ممثلة للكل الوطني، ويوظف المفارقة من خلال تصنيف العالم المتحضر للإنسان العربي ضمن الرجعية والتخلّف والشرّ (همجي/ شرير/ بدوي/ آكل لحم) وإظهاره بمظهر المسؤول عن العديد من جرائم العالم عن فاشيّة موسوليني، ونازية هتلر، وسادية الرايخ رغم أن هؤلاء يمثّلون رموز العالم المتحضر.

ويأتي التركيب في (لتهسّ مليّا) دالّ على تمجيد يفتوشنكو في قصيدته لعذابات اليهود المدّعاة في شخوص (آن فرانك/ دريفوس/ روبي شتاين)(۱)، رغم أن تلك العذابات المدّعاة التي مجّدها (كغصون في نيسان) في قصيدته لا تساوي شيئا (رخيصة) إذا ما قورنت بعذابات الفلسطيني، وهذا يتماهى مع نصّ يفتوشنكو (وتبدو لي آن فرانك رقيقة كغصن ربيعي)(۱). وتظهر ملامح رفض الخطيب لهذا الجور والظلم الذي يقع ضمن ماكنة الدعاية الصهيونية والتي تزخر بالتضليل والازدواجية، يقول(۱):

كلا.. لم تَنْتَهِ بعدُ اللعبهُ..

العالَمُ حَشْرَجَةٌ كُبرى.. وحِوارُ عِظامْ..

تَتَعذَّبُ.. أَو تَصْدَحْ..

مابين خُوارِ يهودي - (تَتَمَنَّاهُ لِشَخصِكَ)-

في قرنِ العِجلْ..

وَصَفيرِ الربحِ التِشربِنيَّةِ - (من شعبي)-

في ظُنْبُوبَةِ طِفلْ..

قد صار صَليبٌ مَعقُوفٌ.. بُوقاً معقوفاً..

والمَذبَحُ إيّاه المَذبَحُ

والعالَمُ حَشْرَجَةٌ كبرى.. وحوارُ عظامْ..

تَتَعِذَّبُ.. أَو تَصدَحْ!!..

<sup>(</sup>۱) آنا فرانك: فتاة يهودية ألمانية توفيت أثناء اعتقالها في معسكر نازي تم نشر مذكراتها بعد وفاتها وفيها توثق تجربتها في الاختباء خلال الالماني لهولندا في الحرب العالمية الثانية. ألفرد دريفوس: ضابط يهودي في الجيش الفرنسي اتهم بالتجسس لصالح الألمان ففصل من الجيش وحكم عليه بالسجن مدى الحياة واعتبر البعض الاتهامات ملفقة من قبل المعادين للسامية.

<sup>(</sup>٢) لغياب الترجمة العربية لنص (بابي يار) حدّ علم الباحث قام بترجمة بعض النص الانجليزي إلى العربية ويتمنّى أن يكون قد وفق في ذلك. النصّ الانجليزي: I seem to be Anne Frank transparent as a branch in April. انظر http://boppin.com/poets/yy\_babiyar.htm

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢١٥/٢.

يجعل الخطيب (يفتوشنكو) جزءاً من ذلك الإعلام الصهيوني عندما يستدعي عادة اليهود بالنفخ في بوق الشوفار (قرن كبش) في مناسباتهم (خوار يهودي تتمناه لشخصك)، ويظهر التحول الدلالي من خلال الانتقال بدلالة الخوار بالنفخ في القرن الذي يشترط فيه ألا يكون لبقرة أو ثور لعلاقته بالعجل الذهبي الذي صنعه بنو إسرائيل، وعبدوه أثناء غياب النبي موسى الله عنهم – الانتقال به إلى النفخ في (قرن العجل) مما يؤكّد عملية التضليل التي يمارسها الإعلام الصهيوني بعيداً عن التقديس وكأن الغاية تبرر الوسيلة، هذا الإعلام يعاني أيضاً من الازدواجية والعنصرية بتجنّبه عذابات الفلسطيني؛ وهنا يظهر وعي الخطيب بقواعد اللعبة وحقيقة الصراع، ما بين هذا التضليل الذي يتساوق مع النازية (صار صليب معقوف بوقاً معقوفاً)، وبين هذا العصف الموعود والبركان المشتعل في نفوس الفلسطينيين (وَصَفيرِ الربحِ التِشْريِنيَّةِ – (من شعبي) – في ظُنْبُوبَةِ (الله ونصرة المظلومين من خلال إبراز المفارقة بينه وبين يفتوشنكو، يقول (الخطيب على دور المثقف في نشر العدالة ونصرة المظلومين من خلال إبراز المفارقة بينه وبين يفتوشنكو، يقول (المثقف في نشر العدالة ونصرة المظلومين من خلال إبراز المفارقة بينه وبين يفتوشنكو، يقول (الأرز):

لكنْ... لن تَغْدُوَ رُوسِيّاً حَقّا.. أُمَمِيّاً حَقّا..

ما تَزعمُهُ:

(الاسم الأنقى ما بين الأسماء) ؟؟!!..

حتى تتَاأبَّطَ من شعبي هذا التَّذكار :

ظُنْبُوبةَ طِفل ثَقَبَتْها الريحُ «بعَرَّابَهْ»

هي أَشجى ما تَعزِفُ شُبَّابَهُ

كي يَرثِيَ حَيِّ.. مَيْتاً.. في «بابي يار»!!.

لكني.. أُقسِمُ.. معذرةً..

- بِشريعةِ لِيكُورْغُوسْ -

لن أَقمِصَ في جلدي «المَسِّينِيَّ» الرَقَّا

وسأبقى البعث.. سأبقى البعث.. سأبقى!!..

وَكُ وحدَكَ تلخيصَ العالَم..

صَفْقَ الأشياء ..

روسياً حقا!!..

<sup>(</sup>١) الظُّنْبُوبُ: حرف السَّاق من قُدُم، والظَّنْبُ: أصل الشجرة. انظر: المعجم الوسيط، ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢١٦-٢١٩.

#### أُمَميًّا حقا!!..

#### (الإسم الأنقى.. ما بين الأسماء)؟؟!!..

هنا يستدعي الخطيب نص يفتوشنكو: (إلا أن أولئك الذين غرقت أيديهم في القذارة أساءوا التعامل مع السمك الأنقى)(۱)، فدلالة النقاء العرقي يجب أن تعبر عن عذابات الجميع لا سيما عذابات الطفولة الفلسطينية التي تمتهن في عرّابة/فلسطين (ظُنْبُوبة طِفلٍ ثَقَبَتْها الريحُ بعَرَابَهُ / هي أَشجى ما تَعزِفُ شُبًابَهُ) فمعاناة الإنسانية واحدة بيد أن التعبير عن عذابات من هو باقٍ وحيِّ أولى من التعبير عمن دفن تحت التراب (كي يَرثِيَ حَيٍّ مَيْتاً في بابي يار). ويعزز الخطيب منطق العدالة الذي يصدر عنه في موقفه من خلال استدعائه التاريخي لشريعة ليكورغوس(۱) عن طريق القسم؛ ليدلّل بذلك على مدى المفارقة الإنسانية بينه وبين يفتوشنكو (لن أقمِصَ في جِلدي «المَسِّينِيِّ» الرِّقًا)، ويساعد هذا التداخل بين التاريخي والأدبي في توجيه المتلقي نحو البؤرة الدلالية التي يعززها عن طريق استدعاء نهاية قصيدة يفتوشنكو: (وعلى جميع المعادين السامية بشدّة أن يكرهونني كيهودي. لهذا السبب أنا الروسي بحق)(۱). ويشار إلى أن الشاعر السوفييتي). (سميح القاسم) كان قد حاور أيضاً القصيدة نفسها في قصيدته (رسالة قد تصل إلى الشاعر السوفييتي). وتجدر الإشارة أيضا إلى أن الخطيب وكجزء من التناص الغني والمعرفي استدعى في أكثر من موضع عنوان السيمفونية التاسعة لبيتهوفن والمسماة (أنشودة الغرح)؛ وذلك في إطار تغنيه بأمل العودة وبعث الأمة.

#### ثالثاً: التناص الداخلي (مع نصوص الشاعر نفسه)

في إطار عملية التنظير للتناص وأنواعه ظهر مصطلحا: التناص الخارجي والتناص الداخلي وقد عبر مصطلح التناص الخارجي عن إعادة إنتاج الشاعر لنصوص غيره بالامتصاص والمحاورة والتجاوز، أي عن القراءة لنصوص سابقة وإعادة كتابتها ومحاورتها بطرائق عدة على أن يتضمن النص الجديد زيادة في المعنى عن النص السابق وهو بهذا المفهوم تدخل ضمنه مرجعيات التناص على اختلافها (دينية /أدبية /تاريخية... الخ). أما مصطلح التناص الداخلي فعبر عن إعادة إنتاج الشاعر لنصوصه السابقة بالامتصاص والمحاورة والتجاوز، أي أنه يدخل في علاقة جدل تفاعليّ بين نصين تصل إلى إزاحة النص السابق والتشكّل في بنية

<sup>(</sup>١) النصّ الانجليزي: But those with unclean hands have often made a jingle of your purest name.

<sup>(</sup>٢) ليكورغوس الاسبرطي نسبة لاسبرطة هو أحد المشرعين اليونانيين قديما وضع دستورا للحكم يضمن حق التأمين الصحي والحق الانتخابي والتعليم الإلزامي والخدمة العسكرية الاحتياطية.

In their callous rage, all anti-Semites must hate me now as a Jew For that (۳) النصّ الانجليزي: reason I am a true Russian

جديدة (۱). وبما أن نصوص الشاعر وإبداعاته أدبيّة بالأساس، ارتأى الباحث أن يضمّ التناص الداخلي للمرجعية الأدبية. ويُشار إلى أن مصطلحي التناص الداخلي والخارجي قد عبّر عنهما الناقد د. عبد المالك مرتاض بالتناص الذاتي والغيري (۱). إن تقاطع نصوص الشاعر مع نصوصه السابقة يثري تجربته الشعرية؛ لأن حركة التناص الداخلي حركة بندولية تحفّز المتلقي على البحث عن تلك التقاطعات إما للتأكّد من انسجامها مع مواقفه أو تبيّن التحولات في المواقف نتيجة حدث ما إن وُجِدت، ولم يكن ارتباط الخطيب بنصوصه السابقة نابع من غياب الرؤية الشعرية، أو من اجترار وتكرار الأساليب نفسها؛ إذ إنه حوّر من نصوصه الغائبة بما ينسجم مع تجربته الخاصة ومستجدّاتها، ضمن عملية التداعي والإيحاء دون أن يكرره بطريقة باهتة. ومن أوائل التناصات الداخلية لدى الخطيب كان قوله في قصيدة (الباب المفتوح) (۱):

كَنَملَةٍ عمياءَ في أيدي الدروبْ راحَ أَبي وراءَ رِزْقِنا يَجُوبْ لو حَفْنَتا قمحٍ، بَيادِرَ السُّهُوبْ لو دون غَلَّةِ الشتاءِ، لو يَؤُوبْ أَوَّاهُ ما أَغنى، وأَبخلَ، الجنوبْ!!

لقد كان توظيف الأسلوب القصصي أداة من أدوات التشكيل الجمالي في شعر الخطيب، كما في هذا المقطع، وقد رافقه هذا النفس الدرامي المتمثل في تعدد الشخصيات، والأسلوب الحواري، كما في قصيدة (دمشق والزمن الرديء)، بالإضافة إلى توظيف اللغة الملحمية، بكل بنائها، وعنفوانها، وأبّهة ألفاظها، كما في قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد)<sup>(3)</sup>، ويأتي المقطع السابق في التعبير عن الوعد بالوحدة والخلاص، ويتقنّع هذا الوعد وراء شخص (الأب) الذي يمثّل الحاضنة الطبيعية القويّة في رعاية صغاره (الشعوب)، ولمّ شملهم عبر دوره المحوري في الأسرة. ويأتي تمني عودة الأب بعيد غيابه لسدّ جوع صغاره، حتى ولو لم يأتِ (بحفنتي القمح من بيادر السهوب)، كتعبير عن مدى اشتياق الشعوب إلى الوحدة والكرامة، حتى وإن غاب الرخاء، ويتماهى التمني مع قصيدة سابقة (العندليب المهاجر)<sup>(3)</sup>:

<sup>(</sup>۱) انظر: تحليل الخطاب الشعري، د. مجهد مفتاح، ص١٢٤-١٢٥. وانظر: التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث، أسامة عزت شحادة، ص٥٦٧. وانظر: قراءات في الأدب والنقد، شجاع العاني، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكتابة أم حوار النصوص، د. عبد المالك مرتاض، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٥/١.

### لو قَشَّةٌ مِمَّا يَرِفُ بِبَيْدَرِ البَلَدِ خَبَّاتَها بين الجناحِ، وخَفْقَةِ الكَبِدِ لو رَمِلتان من المُثَلَّثِ، أو رُبَى صَفَدِ

يأتي الشرط الدال على التمني هنا كتعبير عن الحنين إلى ربوع الوطن، ومظاهره الطبيعية؛ ليتقارب النصّان من خلال الشرط الدال على التمني، ومن خلال ألفاظ (حفنتا/ رملتان – بيادر/ بيدر – السهوب/ ربى – قشة/ قمح). وفي قصيدة (الطريق إلى مجد) يعبّر الخطيب عن حنينه إلى وطنه فلسطين، وعشقه لجماله رغم اغترابه عنه، يقول(۱):

إِخَالُ لَي وَطَنَ الدنيا، وَجَنَّتَها وليس لي فيهِ حتى حُفرةُ الأَجَلِ وليس لي فيهِ حتى حُفرةُ الأَجَلِ يستدعي هذا النص نصاً غائبا من نصوص الخطيب الشعرية السابقة حيث يقول في قصيدة (دمشق والزمن الردىء)(٢):

وأنا الذي وطني ارتحال الشمس ملء الأرض

لكني بلا وطن

مَنْذا يُصَدِّقُني!!..

يتماهى النصان في الحنين إلى الأرض ويأتي الاستدراك والنفي فيهما (لكني بلا وطن/ ليس لي فيه حفرة الأجل) معززاً لهذا التماهي، ولكن هذا النص الغائب تتركز فيه ملامح الاغتراب بشدة وتتسع فيه دلالة الوطن لتشمل العروبة، إذ إن هذا الوطن العربي الكبير المترامي الأطراف الذي لا يقبل الضيم ويستشرف الحرية لم يستطع أن يعيد للشاعر وطنه الصغير (فلسطين).

وفي قصيدة (المدينة الضائعة المفتاح) يستشرف الطريق إلى فلسطين، ويعبّر عن أمله بتحرير القدس والعودة إلى وطنه، يقول<sup>(٦)</sup>:

آهِ يا ضائعةَ المِفتاحِ..يا مَكَّةَ أَسفاري وَكُتْبِي.. أَين أَنتِ الآنَ، يا قِبْلةَ أَيامي الحزينهُ؟.. سوف أُعطى ضَوْءَ عينيَّ، وياقُوتَةَ قلبي

لِلَّذي يُعطي لِيَ الدربَ.. ومِفتاحَ المدينهُ!!..

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥٧/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/١٣٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٢٧٨/٢.

يفتش الخطيب هنا عمن يرسم له طريق الحرية والعودة؛ حتى يُمكّنه من قلبه ويُسرج له بصيرته؛ علّه يأتيه بمفتاح الولوج لمدينته. وهذا الأسلوب في التعبير يطّرد فيما بعد في عدة نصوص وبأشكال مختلفة يوردها الباحث على التوالي، من قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد)، يقول(۱):

أنا الذي نَحَتُ وجه البَعْل.. من وحل..

وَمَن سَوَّيتُ من قلبي له ياقوتةً حمراءَ

واصطنعتُ هيكلاً لهُ..

وقُبَّةً.. وجُبَّةً.. وصولجان..

لم أدرِ أنها حجارتي الكريمةُ التي

رَصَّعتُها على قَلانِسِ الكُهَّانْ..

ومن قصيدة (الخروج إلى بادية الشام)، يقول ( $^{(7)}$ :

أُحِبِّ اثنتينِ.. ووحدكِ أَنتِ إِلهه مجبي وأَتركُ عنوانَ روحي على شفتيكِ وأُعطى لغيركِ مفتاحَ قلبي

ومن قصيدة (في عشق مصر)، يقول(١٠):

أُعطيكِ وَعْدَ هَوىً في نُزهِةِ القَمَرِ مَا اللهِ مَا اللهِ القَمَرِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

بين النَّدى، وشَدَى بُستانِكِ العَطِرِ مِن حولِ جِيدِكِ، ياقُوتاً من الذِّكرِ على رِحابِ غَدٍ لِلشَّرقِ مُنْتَظَرِ سحابةً، فوق بحرٍ منك مُنسَجِرِ

الأسلوب هنا دالٌ على الجود بالنفس والوجدان والتضحية في سبيل المخاطب. والخطاب هنا تتعدد وجوهه فهو في المقطع الأول تعبير عن هذا التأليه الذي يمارسه العربي تجاه حاكمه الذي لا يستحق التضحية، بينما في المقطع الثاني يأتي الخطاب ضمن ثالوث الخطيب المقدس (سوريا /العراق /فلسطين)؛ اعتقاداً من الخطيب أن وحدة سوريا والعراق هي مفتاح تحرير فلسطين والعودة إليها؛ فهذا المفتاح يستحق التضحية، وفي المقطع الثالث يأتي الخطاب في حب مصر، وتغدو الإشارة إلى منع الشاعر عن مصر واضحة (فوق

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣/٩٥١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٣/٢٤٧-٢٥١.

بحر منك منسجر)، مع أمله بعودتها إلى دورها العروبي الطليعي (أيا مِفتاحَ أُعنِيَةٍ على رِحابِ غَدٍ لِلشَّرقِ مُنْتَظَرِ)، وجميع الإشارات في المقاطع الثلاثة تؤكد الحسّ الوطني والقومي للخطيب، وسعيه إلى إثبات الذات والهوية الفلسطينية والعربية ورفْض ذوبانها في ذات الآخر.

وفي قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد) يعبّر الخطيب عن حزنه، وتفطّره بسبب الخلاف السوري العراقي، يقول(١):

خَلَّيتني.. بالشام أَهلي.. والهوى بغداد..

یا سِنجارُ.. یا سِنجارْ..

وها أنا انتصفتُ بين الرَّقَتين جَسَدى

أَحِيكُ في اللُّحْمَةِ أَوصالَ السَّدَى

وأَقرأُ النجمَ على حُبِّ الضحى

وأُنشِدُ القوافلَ التائهةَ.. الأَشعارْ..

هذا النص يستدعيه الخطيب فيما بعد بقوله في قصيدة (الخروج إلى بادية الشام)(١٠):

وَحُبُّ اثنتين اقتدارُ

إذا عُدَّ بين الرجالِ، الرجالُ..

وَحُبِّ اثنتين عذابً..

وَحُبّ اثنتين اغترابً..

وأُقسمُ أني غدوتُ حِيالَهما اثنين:

بعضُ فؤادي اتصالٌ..

وبعض فؤادي انفصال..

ومُعجزتي فيكِ أني انتصفتُ فؤادي

بِبَكْر.. وتَغْلِبَ.. نصفينِ ما بين دَلِّ المِلاح!!..

يبدو السياقُ واحدا، والخطيب يعاني الحالة النفسية ذاتها؛ لكن أداة التعبير مختلفة، فالفضاء المكاني يخيم على النص الغائب (بين الرقّتين)، بينما الفضاء القبّلي التاريخي يمارس دوره في النص الحاضر (ببكر وتغلب نصفين). والصراع الذي تعيشه الذات الشاعرة على المستوى الإبداعي أو على المستوى النفسي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٦-١٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣/١٦١-١٦٣.

يستدعي إقامة حوارية من نوعٍ خاص مع كل ما تنتجه ليكون الترابط والتماسك عنوانا بارزا لها في منطقة النشاط الإبداعي<sup>(۱)</sup>، لتؤكد أن كل ما يكتبه المبدع يسير في اتجاه دلالي واحد يحدد هوية الشاعر ورؤيته، وأن نصوصه "يفسر بعضها بعضاً، وتضمن الانسجام فيما بينها، أو تعكس تناقضاً لديه إذا ما غير رأيه"<sup>(۱)</sup>؛ لذا فإن الخطيب تفاعل مع نصوصه – سواء بوعي أو بدون وعي – لتنسجم مع واقع أمته، ومأساة شعبه، ونضاله ضد الآخر بحثا عن الحرية.

وبعد أن حلّل الباحث نماذجاً متنوّعة، ومتعددة للتناص الأدبي في شعر الخطيب، يعرض جدولاً إحصائياً لمظانّه.

| مظان التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب | الخطيب | يوسف | شعر | في | الأدبي | التناص | مظانّ |
|---------------------------------------|--------|------|-----|----|--------|--------|-------|
|---------------------------------------|--------|------|-----|----|--------|--------|-------|

| النسبة المئوية<br>لكل نوع | مجموع النتاص<br>الأدبي | الجزء الثالث | الجزء الثاني | الجزء الأول | الجزء<br>نوع<br>التناص الأدبي |
|---------------------------|------------------------|--------------|--------------|-------------|-------------------------------|
| %o۲.£                     | ٨٩                     | ٣٥           | ٣٦           | ١٨          | أدبي قديم                     |
| %٣A.Y                     | 70                     | ۲۸           | 17           | 40          | أدبي حديث<br>ومعاصر           |
| %9.£                      | ١٦                     | 11           | ۲            | ٣           | أدبي داخلي                    |
|                           | ١٧.                    | ٧٤           | 0.           | ٤٦          | مجموع التناص<br>الأدبي        |
|                           |                        | %٤٣.0        | %۲9.£        | %۲٧.١       | النسبة المئوية                |

جدول (۳)

لقد بيّنت الدالة الإحصائيّة أن الاستدعاءات الشعرية سيطرت على غيرها من فنون الأدب لا سيّما العربي منها على الأجنبي، وفي مجمل الاستدعاءات تغلّب الشعر العربي القديم على الشعر العربي الحديث رغم أن الجزء الأول من أعمال الخطيب الشعرية الجاهزة تغلّب فيه الحديث، بيد أنه سرعان ما تغلب القديم في الجزء الثاني، مع اتساع حجم المخاطر المحدقة بالأمة العربية، وزيادة مآسيها ومصائبها منذ أواخر الخمسينات؛ مما دفع الخطيب إلى العودة إلى التراث، واستلهامه بشكل أكبر تلبيةً لاحتياجاته الوجدانية والفكرية، كما ترافق مع ذلك تنامي حجم الاستدعاءات بدءاً من الجزء الأول.

<sup>(</sup>١) انظر: التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث، أسامة عزت شحادة، ص٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) تحليل الخطاب الشعري، د. مجد مفتاح، ص١٢٥.

## المبحث الرابع: التناص الشعبى والأسطوري

## أولاً: التناص الشعبى:

ينقاطع الموروث والأدب الشعبي مع مختلف المرجعيّات المعرفيّة والثقافيّة من تاريخ وأدب وأسطورة ومعتقدات وغيرها، ذلك أنه يمثّل الذاكرة الجماعية الشعبية في حياة الأمة ويعبر عن مشاعرها وحاجاتها وتطلّعاتها بشكل عفويّ صادق فهو "جزء من الثقافة الجماعية المستقرة في وعي الجماعة أو لا وعيها ويشكّل نمط سلوكها وطباعها ومعتقداتها"(۱)، لذا لا يهتم بما هو خاصِّ أو فرديّ، بل يعبّر عن واقع الناس كافّة من خلال العناية بآرائهم وتفسيراتهم تجاه هذا الواقع، كما أنه حيٍّ في ضمائر الناس لما يمثّله من خلاصة تجارب إنسانية موروثة منذ القدم (۱)، وتحمل الكثير من المثل العليا والطموحات السامية؛ لذا تكمن جاذبيّة الموروث الشعبي في أنه يمثّل جسراً ممتدّاً بين الشاعر ومجتمعه وعاملاً لإيقاظ الشعور القومي وإبقائه حيًا، وسبباً في الحفاظ على الهوية الوطنية (۱)، وهكذا فإن التراث الشعبي في حقيقته شاهد الحضارة ورائحة الأجداد، وبه تقاس أصالة الأمة ورقيّها؛ باعتباره قوةً حيّة وروحا دافعةً تثير بنا القدرة على التعبير، والحفاظ على اللهم والفضّل والفضائل.

وقد وظّف الشعر المعاصر التراث الشعبي بجميع مصادره، إما باقتباس نماذجه وعناوينه، أو استحضار شخصياته، أو محاكاة إطاره العام وأسلوبه. وقد تأثّر الخطيب بالموروث الشعبي بشكلِ بالغٍ وادَّخره في عمق ذاكرته، وكان عشقه له جزءاً من عملية الحفاظ على الهوية الوطنية، والنضال القومي، يقول في سيرته الذاتية: "على أن أكثر ما كان يطيب لي في تلك العشيات الممتعة هو حصّة الشاعر الشعبي بما يسرده على السمار من مغامرات عنترة العبسي، وأبي زيد الهلالي، وغيرهما، وبما ينشده من الأشعار الشعبية على أنغام الربابة، وهي التي كنت أطرب لسماعها ربما أكثر من وقائع المغامرات ذاتها، وأحياناً كنت أحفظ بعضا من أبياتها وأحاول تردادها"(١٠).

<sup>(</sup>۱) صوت التراث والهوية: دراسة في أشكال التناص الشعبي في شعر توفيق زياد، د. إبراهيم نمر موسى، مجلة جامعة دمشق، مج٢٤، ع١-٢، ٢٠٠٨م، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر، د. إحسان عباس، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ط١، ١٩٧٨م، ص١١٩-١١٩.

<sup>(</sup>٤) السيرة الذاتية للشاعر يوسف الخطيب بقلمه عبر موقع بيت فلسطين للشعر http://www.ppbait.org

### ١ – الحكاية والسيرة الشعبية

الحكاية والسيرة الشعبية فن أبدعه الخيال؛ إما لتفسير أحداثٍ تاريخية، أو لتعليل بعض التغيّرات الاجتماعية، أو لنسج العبر وأحاديث السمر. وتطوير الشعراء لدلالات الرمز الشعبي ينأى بتجاربهم الشعرية عن التقليد، بحيث يتيح للقصيدة نوعاً من التوتر النامي، بإيحاء من الدلالات الجديدة (۱).

وقد وظّف الخطيب حكايات ألف ليلة وليلة، وأدبيات كليلة ودمنة (۱)، وسيرة أبي زيد الهلالي؛ وظّفها إثراءً لتجربته الشعرية، وتعميقاً لرؤيته الفكرية، وتعبيراً عن مواقفه الإنسانية والقومية، حيث سعى لاكتشاف الماضي في ضوء تجلّيات الحاضر بأبعاده الإنسانية الموسومة بجرلحات شعبنا وأمتنا، فأعاد تشكيل الموروث وصهره في أتون تجربته الشعرية؛ لإنتاج الدلالات والقيم الفنية وجماليات النص الشعري. وتزخر حكايات ألف ليلة وليلة بالشخصيات ذات الدلالات الثرية، والطاقات الإيحائية القوية، والشعراء المعاصرون لم يوظفوا إلا القليل منها، بيد أنهم أضفوا على تلك الاستدعاءات القليلة دلالات بالغة الثراء والتنوع (۱).

ومن توظيفات الخطيب لحكايات (ألف ليلة وليلة): توظيفه الأسلوبي لتقنية سردها، بالإضافة إلى توظيف شخصيتي (الشهريار/مسرور السيّاف). يقول في قصيدة (الطوفان) التي نظمها بُعيْد النكبة(٤):

أَأْحِبَّتي.. أيُّ الأَماني البيض

يُزْهِرُها السواد ؟!..

أيُّ الأَّعاني الخُضْرِ

أُنشِدُها على وَبَر الحِدادْ؟!..

كُنَّا.. وكانَ..

وهاجنا التَّذكارُ، والنَّغَمُ المُعادُ

حتى طَغى صَمتٌ..

وأدركت الفجيعة شهرزاد !!..

<sup>(</sup>١) انظر: التناص في الشعر العربي الحديث: البرغوثي نموذجا، حصة البادي، ص٦١.

<sup>(</sup>٢) تمتاز (ألف ليلة وليلة) و (كليلة ودمنة) بخصائص الأدب الشعبي، فرغم أنهما مدوّنتان بأسلوب أدبي وتقنيات قصصية تثير العاطفة والفكر إلا أن أصولَها تعدّ حكايات شعبية تناقلتها الألسنة وتداولها الرواة، كما وصل الحدّ أحياناً إلى أسطرة بعض شخصياتها وقصصها.

<sup>(</sup>٣) انظر: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د علي عشري زايد، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٧٣/١-١٧٤.

يثير الحذف في الصيغة السردية (كنا.. وكان..) حالة من تداعي الذكريات المؤلمة للشاعر؛ لأن "علامة الحذف التي تعدّ لغة بياض مكثفة تتيح للمتلقي تعبئة الفراغ بما شاء من خلايا دلالية تنسجم مع تفاصيل النكبة"(۱)، ويحيلنا السطر الأخير (وأدركت الفجيعة شهرزاد) إلى تلك اللازمة الأسلوبية التي تُميّز الخطاب السردي لحكايات ألف ليلة وليلة (وأدرك شهرزاد الصباح)، ويحوّرها الخطيب، فيستخدم لفظ (الفجيعة) بدلاً من لفظ (الصباح)؛ للدلالة على أثر النكبة في أمتنا العربية عموماً وشعبنا الفلسطيني خصوصاً. ويعيد الخطيب صياغة الجزء الثاني من اللازمة الأسلوبية (فسكنت عن الكلام المباح)؛ ليعبّر عن عنصر المفاجأة والصدمة لوقوع النكبة (حتى طَغى صَمتٌ)، والطغيان ذروة الشرّ هنا، كما أن الصمت يعني عدم القدرة على التكلم، بخلاف السكوت الذي يعني ترك التكلم مع القدرة عليه، لذا فقد أضاف طغيان الصمت بعدا دالًا على استحواذ القهر على الأمة كلها. ويتعاون التحوّل الدلالي كما سبق مع أسلوب التلوين في التعبير عن الصراع النفسي الذي تعانيه الأنا الشاعرة.

وفي إطار النقد السياسي الساخر، يوظف الخطيب حكايات (كليلة ودمنة)(١) في (دبشليم الكاز)(١):

«دَبِثْتَلِيمُ» الكازِ بالصحراءِ، نادى «بَيْدَبَاهُ» قال: ما أُمثُولَةُ السُّلطانِ، يَغْتَرُّ، فَيَنْدَمْ ؟.. «بَيْدَبا» فكَّرَ في الأَمرِ، وقد دارَ قفاهُ.. قالَ: يُحكى أَنَّ قِرِداً كان قد صاحَبَ «غَيْلَمْ»

يستلهم الخطيب الاستهلال الذي بدأت به حكاية (القرد والغيلم<sup>(1)</sup>) من كليلة ودمنة: (قال دَبْشَلِيمُ الملكُ لبيدبَا الفيلسوف: اضْرِبُ لي مثلَ الرجلِ الذي يطلبُ الحاجةَ فإذا ظَفِر بها أضاعها، قال الفيلسوف: إنَّ طلبَ الحاجة أهونُ من الاحتفاظ بها، ومن ظَفِرَ بحاجة ثم لم يُحسنُ القيامَ بها أصابَهُ ما أصابَ الغيلمَ. قال الملكُ:

<sup>(</sup>١) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١٣.

<sup>(</sup>۲) دبشليم ملك من ملوك الهند في العصور القديمة، حاد عن العدل، وتجبّر، فحاول (بيدبا) أحد حكماء وفلاسفة الهند، ثنيه عن طريق الظلم، وردّه لجادة الحق والعدل، حيث ألف كتابا على لسان الحيوان، نقل فيه نصائح وحكم، يحتاج إليها الملك؛ لإصلاح بعض عيوبه وأخطائه، وهذه الحكم باتت تعرف بقصص كليلة ودمنة، التي تمت كتابتها في الهند باللغة الهندية، في القرن الثالث الميلادي تقريبا، ثم ترجمت الي اللغة الفهلوية (الفارسية) في عصر كسري أنو شروان، ونقلها عبد الله بن المقفع الي العربية في القرن الثامن الميلادي. انظر: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣١٩/٣.

<sup>(</sup>٤) الغيلم: ذكر السلحفاة. انظر: لسان العرب، مادة (غلم)، ١٢/٤٤٠.

وكيف ذلك؟ قال بيدبا: زعموا أنَّ قردًا يقال له ماهر...)(۱). يحوّر الخطيب في دلالة (المثل)، فالحكاية في كلية ودمنة تعرض لمثل الرجل الذي يطلب الحاجة فإذا ظفر بها أضاعها، بينما الخطيب عرض لمثل السلطان الذي يؤدي به غروره إلى الندم، ويهدف التحوير الدلالي إلى التعريض بغرور الحاكم وجبروته، كما يوظف الخطيب التحول الدلالي من خلال حكاية (القرد والغيلم) إذ تنبه الحكاية على منظومة من القيم الأخلاقية من خلال الدعوة إلى عدم الخيانة وعدم مقابلة الحسنة بالسيئة، بينما الخطيب يهدف إلى النقد السياسي لمؤسسة السلطان والسخرية بها لخيانتها القيم الوطنية والقومية حينما هزمت في حزيران(۱).

وقد تميّزت رباعيات الخطيب وتقسيماته بنزعة تهكّمية حادّة، ففيها يستدعي الحكاية الشعبية من خلال شخصية (جحا) المشهورة بالفكاهة والحمق ويوظّفها؛ لنقد الواقع السياسي والسخرية بمواقف القادة والحكام لا سيما بعد اتفاقية أوسلو؛ مما يؤكد دور الشعر في تعرية الزيف والكشف من مواطن الزلل. يقول في تقسيمة (وليمة جحا)(٢):

ويستحضر الخطيب شخصية (أبي زيد الهلالي)<sup>(3)</sup> كجزء من السيرة الشعبية، والتي ترد في الرباعيات فقط في ستّة مواضع، ويوظّفها كرمز لتلك البطولة المفقودة في زمن الكوارث من جهة، والبطولة المزيّفة والمدّعاة من جهة ثانية تعريضا بالقيادات العربية والفلسطينية، وكتعبير عن مواقفه النقدية الناقدة تجاه الاهتمام بالشكل الفني على حساب المضامبن من جهة، وعن حصار فكره وأدبه من جهة ثانية. وتبرز السخرية اللاذعة في تلك الاستدعاءات، ومنها<sup>(٥)</sup> رباعيته (حكواتي الهزيمة):

# يا أَبا زَيدٍ، على مَثْن حَكاياكَ القديمة ا

<sup>(</sup>١) كليلة ودمنة، عبد الله بن المقفع (ت: ١٤٢ هـ)، المطبعة الأميرية، بولاق - القاهرة، ط١٧، ٩٣٦ م، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢٣٩، ويتكرر استدعاء شخصية (جحا) في: ٣٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) أبو زيد الهلالي بطل أشهر الملاحم الشعبية العربية، المعروفة بسيرة بني هلال، وقد صورت الملحمة وقائع العرب، في الفترة من منتصف القرن الرابع الهجري وحتى منتصف القرن الخامس الهجري، إبان عصر الدولة الفاطمية، وترتكز بطولة أبي زيد على دعامتين: الشجاعة والحيلة. انظر: أبو زيد الهلالي على موقع الموسوعة العربية http://www.arab-ency.com

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠٠/٣. وانظر: المصدر نفسه، ٣/٣٠، ٣١٣، ٣١٣، ٣٢٩.

وَحْدَكَ الفارِسُ، في المَقهى، ولا يُجرَى مَعَكْ
يا أَبا زَيدٍ - وقد حَدَّدتَ أَبعادَ الهزيمةُ
دَقَّت الساعةُ عُقْبَى الليل، فاقصُدْ مَهْجَعَكْ !!..

وهكذا عبرت تناصات الخطيب مع الحكاية والسيرة الشعبية عن هموم الأمة ونكباتها، وتسلّط حكامها، فكانت وسيلة للنقد السياسي الساخر من جهة، وتعبيرا عن مواقف نقدية أدبية من جهة ثانية.

### ٢- الأغنية الشعبية

تعتمد الأغنية الشعبية على اللحن الشعبي البسيط وتمتاز بلهجتها العاميّة، وقصر جملها، وجاذبيتها الإيقاعية وتعبيرها عن وجدان الناس، وأعماقهم في مناسباتهم الاجتماعية، والإنسانية، وفي حبهم للأرض والوطن(۱). وقد وظف الخطيب بعض أنماط الأغنية الشعبية كالموال في التعبير عن حنينه إلى الأرض وأهله، إذ إن توظيفه لتلك الأنماط لم يكن استعراضا فنيا بقدر ما كان جسرا للتواصل والتفاعل، واشتباكا مع واقع الأمة الذي يحتاج للتحفيز والتثوير، يقول في (موال الراعي الصغير)(۱):

مَحبُوبَ قلبي، لو شَدا في مَرجِنا حَسُونْ لو زارَ نجمٌ كُوخَنا، لو نَسْمَةُ اللَّيمُونْ أُوووفْ....

مِرَّتْ على شُبَّاكِنا، لو نَوَّرَ الحَنُّونْ قالوا أَتى مِرسالُ لَيلَى، يا هَنا المجنونْ مَحبُوبَ قابي، لو تَغَنَّى في الدَّوالي نايْ

يبدو واضحا لجوء الخطيب في موّاله إلى اللهجة العامية وإيقاع الرجز المناسب لحداء الرعاة (موال الراعي الصغير)، بينما تختزل لازمة الموال (أووف) ذروة حنينه إلى فلسطين حيث "يمتزج الخطاب السردي لقصة قيس وليلى بخطاب التراث الشعبي الغنائي"(")، فيتعالق التناص الشعبي مع الموروث الأدبي في قصة (قيس وليلى). وأيضا وظف الخطيب الشجنية ولكن بلغة فصيحة في (موال بغدادي).

<sup>(</sup>١) انظر: صوت التراث والهوية، د. إبراهيم نمر موسى، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١١.

ويشير الخطيب في قصيدة (أرض المعاد) إلى أحد أنماط الزجل الشعبي (العتابا)، يقول(١):

ذَكِرونِ بِ اللهِ ، أطيافَ ماضِ فَي وَاللهِ ، أطيافَ ماضِ فَي مَسمعي بَدَّ فَ الناي وأعيدوا في مَسمعي بَدِّ فَي الناي خِلتُ «لَيلَى» هناكَ لم تبرح الرَّسمَ حينَ مالت على الترابِ وعيناها خِلتُني أبصقُ الجديمَ إلى الربحِ.. خِلتُني أبصقُ الجديمَ إلى الربحِ.. ثم أَغفَتُ هناك.. في هَدْأَةِ المُطلقِ.. لا «عَتابا» مِن بَعدِها تُوقِظُ الفجرَ لا «أَرض مِيعادِهم».. جَهَا تُم تَلْظَى...

أضعتُ التُراثَ مِن أَجدادي وما أنشد الربوع الحدادي وما أنشد الربوع الحدادي وظلَّت، و «قَديسَ»، فدي ميعادِ كنجمدينِ غُتِ را بالرمادِ وأخشدي على الوجود اتِقدادي في الصمتِ.. فدي القرار الهادي وربيا الزهور مِدار الهادي وربيا الزهور مِدار الهادي الزهور مِدار الهادي النهادي الزهور مِدار الهادي النهادي الربوع «أرض مَعادي»

يعود الشاعر بذاكرته إلى ذكريات خلَتْ في أرضه؛ لذا يتنازع المقطع عدة موروثات، تؤكد اتصاله بوطنه من خلال العادة الشعبية في الحداء، والتغنّي أثناء مسير الإبل (وما أنشد الربوع الحادي)، ثم في استدعاء قصة (قيس وليلي)، ثم في توظيف لفظ (عتابا) بما تقوم به العتابا من دور في تعميق التواصل بين الأرض والإنسان، حتى تتم العودة إلى الديار (تُوقِظُ الفجرَ وَرَيًّا الزهورِ مِلءَ الوادي)، ثم يصل الشاعر إلى الذروة الشعرية بتوظيفه المفارقة؛ للتأكيد على أن فلسطين أرض معادنا وعودتنا، لا أرض ميعادهم كما تروج الصهيونية، وهنا يبدو الاستدعاء الديني.

كما يستدعي الخطيب الأغنية الشعبية الشرقية والتركية من خلال توظيفه لقفليْها (يا ليل يا عين/أمان أمان أمان أمان ألمن قصيدة (امنع الخمرة عنى)(٢):

هَلَّا خَلَعَ الصبحُ سراويلَ الدجي..

يا ليــل...

هَلَّا أَوَّدَ الدوْحُ أماليدَ الغِوى..

يا عين...

هَلَّا أَتْلَعَ الزوجُ اليماميُّ على صدركَ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٢/١-١٢٤.

<sup>(</sup>٢) أمان بالتركية للحرقة والتأفف والاستغاثة وقد استخدمت في بعض المواويل الشرقية.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢٤-٤٣.

جيدَيْهِ..

فهذا الحُقُّ من طِيبٍ

وهذا من دم الرُّمَّانُ..

أمانْ.. أمانْ.. أمانْ....

يأتي الاستدعاء ضمن حالة الضجر والشكوى من حالة التغييب التي تعتري الإنسان العربي في ظلّ فساد القيادات وانغماسهم في ملذّاتهم (١)؛ لذا يتشوّق الخطيب لانبلاج فجر الحربة والعدالة الاجتماعية.

### ٣- المثل الشعبي

يرتبط المثل بخلاصة تجارب وخبرات الشعوب كافة ويمتاز بالتكثيف والعمق مع الإيجاز مما يؤدي إلى سرعة انتشاره بين عامة الناس<sup>(۲)</sup>، وهو وجه مشرق من وجوه التراث الوطني لأنه يعبر عن شخصية الأمة وأحلامها وهمومها وتناقضات حياتها؛ ولأنه يحمل في ثناياه معرفة الإنسان لنفسه وللأخرين وللعالم من حوله<sup>(۲)</sup>. والخطيب يدرك أهمية المثل ثقافياً، وحضارياً، وتربوياً، ودوره في الحفاظ على الهوية الوطنية، سواء كان أصله فصيحاً أم عامياً بما يحمله من دلالات ورموز عميقة ومكثفة، وبما يمثله من شيوع وقربي بين الناس. والخطيب في معظم استدعاءاته يعمد إلى تحوير المثل واللعب بتراكيبه أو قلب دلالته أو نفيها. يقول في قصيدة (مشيئة الجبار)<sup>(1)</sup>:

أنا مِشعل، أنا مارج جبّار لا السريخ تُخمِدني، ولا الإعصار

يستوطن المثل (كان ريحا فصار إعصارا) (ف) نصّ الخطيب، ولكنه هنا يوظفه في إطار حالة الصراع مع قوي الشرّ والطغيان، متمثلة بالاحتلال وحلفائه. وفي تقسيمة (بين قمحٍ وزُؤان (١٠)) يستدعي الخطيب المثل الشامي (زيوان بلدنا ولا قمح الغريب)(١). يقول (٢):

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة القصيدة: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: صوت التراث والهوية، د. إبراهيم نمر موسى، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٣/١.

<sup>(</sup>٥) مجمع الأمثال، الميداني، ١/٠٣.

<sup>(</sup>٦) الزُّؤَانُ : عشب ينبت بين أعواد الحنطة غالبًا، حَبّه كحبّها إِلا أنه أسود وأصفر، وهو يخالط البُرّ فيكسبه رداءة. المعجم الوسيط: ٣٨٧/١.

وَقَ وَافٍ، وَرَنَّ فٍ فَ حِطاب كُ وَقَالُ اعْترابِ كُ!!

قال لي: ما ترزال شاعر وزْنِ قُلْتُ : هذي، نَعَمْ، حَصِيدةُ حقلي

تبدو المحاورة الدلالية قائمة من خلال إعادة موضعة الصيغ التعبيرية، فالمثل تعبير عن الاعتماد على النفس، وإمكانيّاتها دون اللجوء للغير، بينما الخطيب يوظّف المثل في إطار سجاله النقدي، مع أدعياء الحداثة، الذين يرون في الحداثة فقط الخروج على الأوزان والقوافي والابتعاد عن الحماسة؛ لذا ينسب القمح إلى شعره، والزؤان إلى الشعر الذي يغرق في الحداثة منفصلا عن الموروث تماما(٢).

ويستدعي الخطيب المثل (تطلب أثراً بعد عين)(أ)، والذي اعتاد عامة الناس صياغته ب ( لا أثر ولا عين). يقول في قصيدة (ما شعلة البعث؟)(أ):

على مُصاب، ولا هاجَتهُمُ و ذِكَر!! وفي الكَريهَ قِ، لا عَينٌ، ولا أتَر!!

لا والعروبة، مسا رَفَّتُ جَسوانِحُهم حسولَ المسنابر، لا تُسحصَى أَكُفُّ هُسمُو تحيلنا بداية المقطع إلى بيت (ابن زيدون)(١):

شوقا إليكم ولا جفت مآقينا

بنتم وبنا فما ابتلت جوانحنا

يأتي الاستحضار الأدبي ضمن وسيلة الخطيب؛ للتعبير عن تخاذل القيادات، في نصرة المكلومين، والمعذبين بنار الاحتلال ونير الفرقة، وتُعَزّز تلك الدلالة باستدعاء المثل الشعبي للتعبير عن بلوغ تلك القيادات إلى حالة شديدة من الجبن. وفي رباعية (فاقسة أفكار) يتماهى نصّ الخطيب مع المثل: (لسانك عصانك إن صنته صانك وإن خنته خانك)(١٠). يقول(١٠):

<sup>(</sup>۱) الجغرافية الفولكلورية للأمثال الشعبية الفلسطينية، د. سليم عرفات المبيض، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٦م، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٢٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر حديث الخطيب عن ذلك: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال، الميداني، ١٢٧/١.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٨/٢. ويتكرر الاستدعاء للمثل ذاته في: ٣-٢٥١-٢٥٢.

<sup>(</sup>٦) ديوان ابن زيدون ورسائله، تح: على عبد العظيم، دار نهضة مصر، القاهرة، د.ط، ١٣٨٧ه=١٩٦٧م، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٧) الجغرافية الفولكلورية للأمثال الشعبية الفلسطينية، د. سليم عرفات المبيض، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٨) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣١٣/٣.

مِنْ زَمَانٍ خُنْتَ في مُعْتَرَكِ الْهَوْلِ حِصانَكُ وَسَبَقْتَ الرَيحَ، مُذْ أَعطيتَ لِلفاتحِ دُبرْا ثم فكَّرتَ.. فوظَّفتَ لسانَكُ ثم فكَّرتَ.. فوظَّفتَ لسانَكُ آلةً تَفْقسُ للنكبةِ.. أَسباباً.. وعُذْرا !!..

يمتص الخطيب المثل الشعبي ويعيد توزيع مكوناته بما يتناسب مع نقده السياسي الساخر لقيادات تخاذلت وجبنت عن مواجهة المحتلّ، ويبدو واضحاً التخالف مع دلالة المثل الأصلية التي تؤسس للعلاقة بين اللسان والحصان على أساس أن اللسان قد يكون سبباً في وقوع صاحبه في الخطأ والزلل بينما الخطيب يجعل من الانفصال عن الحصان سمة جبنٍ وخيانة، والحصان هنا يرمز للشعوب أو الجيوش العربية التي خاضت معاركها دون الاستعداد لها، ثم يجعل الخطيب من توظيف اللسان دلالة على دناءة القيادات ونفاقها. ويبدو تمازج المثل الشعبي مع النص القرآني في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرُ يُؤثَرُ ﴿ الله على قمة الخبث، التي وصلت القيادات، لتبرير فشلها وتخاذلها.

#### ٤ – العادات والتقاليد

الشاعر ابن مجتمعه، ويرِثُ تاريخه الاجتماعي بعاداته وتقاليده، والخطيب ابن دورا الخليل، تلك القرية التي حفرت أخاديدها في ذاكرته الحَيّة، لذا شكّلت عاداتها وعادات البيئة العربية رافداً من روافد تجربته الشعرية، وفي مقدمة استلهاماته لعاداتها كانت: عادة (الحداء)، وهي عادة عربيّة في التغنّي أثناء مسير الإبل. يقول في قصيدة (أرض المعاد)(٢):

ذَكِرون عِن اللهِ، أطيافَ ماضِيَّ أضعتُ التُراثَ مِن أَجدادي وأعيدوا في مسمعي بَحَّةَ الناي وما أنشد والربوعَ الحادي

يبدو استدعاء (الحداء) منسجماً مع حالة الشجن التي تعتري الخطيب بحنينه إلى ماضي الذكريات. يقول الخطيب في سيرته: "ما أستطيع أن أتذكره على الدوام هو أنني في هذه الفترة شاركت بعض الرعاة ممن التجأنا إليهم في رعاية الأغنام ، فكنا " نسرح " مع القطيع قبل طلوع الشمس ، ولا نعود أدراجنا ثانية إلا عند مغيبها.. لقد صعدت في تلك السن سفوحاً ، وهبطت ودياناً ، مجلّلة ببسط خرافية خضر من الأعشاب...

<sup>(</sup>١) المدثر: ١٨-٢٤. وقد نزلت في الوليد بن المغيرة.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٢/١.

قصارى القول ، لعل هذه الفترة من الحياة البرية الجبلية ، في مطلع الطفولة ، كان لها الأثر الأهم في تأسيس علاقتي الحميمة مع الطبيعة الفلسطينية إلى مرتبة العشق والهيام، كما سيظهر ذلك جلياً في غير قليلِ من أعمالي الشعرية"(١).

وقد وظف الخطيب (الحداء) في التغنّي بأمل العودة. يقول في قصيدة (أجراس بيت لحم)(٢):

يا أيها الحُداةُ في الشِّعابُ لِمنْ تَدُقُ ساعَةُ الإيابُ أَتسمعونَ مَن تُنادي الريخُ هَيَّا إلى مَغارةِ المسيخُ نحمالُ زادَ حُبنا القديمُ القالِيمُ السيخِ اللها عَلَيْهِ اللها عَلَيْمُ اللها القالِيمُ اللها القالِيمُ اللها القالِيمُ اللها القالِيمُ اللها القالِيمُ اللها القالِيمُ اللها اللها

تتوزع ألفاظ (الحداء) على جميع الأجزاء الثلاثة المكوّنة لأعمال الخطيب الشعرية الجاهزة، ويبدو تكثيف استعمالاتها واضحاً، حيث استعمل لفظي (الحُداء والحَدّاء) سبع مرات، بينما استعمل لفظ (الحادي) ثماني مرات، فيما استعمل لفظ (الحُداة) خمس مرات، وانتظمت تلك الاستدعاءات ضمن الحنين للوطن وذكرياته والتغنّى بالعودة وآمالها.

وفي إطار الحضّ على الثورة وبثّ روح التمرّد، يستلهم الخطيب العادة العربية القديمة في قصِّ المرأة لضفائرها؛ طلبا للثأر ممّن أهانها. يقول في قصيدة (الطوفان)(٢):

لِمَن اليتامى الجازِعونَ من الضِّباعِ، لِمَن تَجُزُ عَقِيصَةَ الثأر الأراملُ ؟!..

ومن توظيفات الخطيب للعادات كان توظيفه لقراءة الكفّ، والوشم، وحلقات السمر، وأحاديث السمّار، وشقّ الثياب، إظهاراً للجزع والزار كطقسٍ شعبيّ مصريّ، كما وظف الخطيب عادة أهل حمص في اعتبار يوم الأربعاء يوماً للمرح والطرافة. يقول في رباعية (مسحوق الذكاء الحمصي)(؛):

مَرَّةً قُلتُ لِحِمصِيٍّ.. بِحَقِّ اللهِ زِدني بعضَ عِلمٍ حولَ حَدُّوتَ قِ «يومِ الأَربعاءِ» قالَ لي: في مثلِ هذا اليومِ، في أَغلبِ ظَنِّي نحنُ صَيْدَلْنا، لأهلِ الجهلِ «مسحوق الذكاءِ»!!

<sup>(</sup>١) السيرة الذاتية للشاعر يوسف الخطيب بقلمه عبر موقع بيت فلسطين للشعر http://www.ppbait.org

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٥٥-٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١٧٠/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ٣١٦/٣.

تبدو هنا مهارة الخطيب في توظيف السخرية، والتي استشرت في مواطن من شعره لا سيّما رباعيّاته.

# ثانياً: التناص الأسطوري

لجأ الإنسان قديماً للنسج الأسطوري باعتباره ملاذا له في تخطي مواجعه والتغلّب على إخفاقاته في مواجهة الظواهر الكونية، لذا شكّلت الأسطورة "حقلاً معرفيّاً كان الرحم الأولى لتطوّر الإنسانية ورقيّها ووعيها للحياة والكون بعامة. وقد تكشّفت عن رؤية أصيلة صادرة عن جماع فكر البدائي وأحلامه وتطلّعاته، وقد تجلّى فيها روحه الدؤوب للكشف عن مغاليق أسرار الكون، وتفسير مظاهر الطبيعة المخيفة، ومحاولة تعليل سر القوى المستترة وراء العالم المادي، والمتحكّمة في مبدأ الحياة والخلق، وما يطرأ عليهما من تغيّر وتبدّل من حال إلى أخرى "(۱). وعن طريق الأسطورة استطاع الإنسان أن يلبي حاجته الروحية، ويعالج مشكلاته النفسية من جهة وأن يوفر التوازن مع المجتمع حوله من جهة ثانية، فالأسطورة بما تصطنعه من رمز قادرة على إخضاع غير المدرك وإيلاجه في المدرك المفهوم كما أنها قادرة على ترسيخ دور الإنسان اجتماعياً من خلال وحدة التجربة أو الشعور الإنساني المشترك (۱)، وهي ليست مجرد نتاج بدائي بل عامل أساسي في حياة الإنسان (۱)؛ لأنها تعالج قضايا الوجود الإنساني بنوازعه وأفكاره وتشكل حقيقة أزمته الوجودية في صراعه مع قوى الطبيعة وأسرار الكون.

وتعد الأسطورة رافدا من روافد الشعر العربي المعاصر، بما تحفل به من رموز، ودلالات ذات قيم إنسانية، تعمّق التجارب الشعرية، وتوسّع من دائرة الوعي والشعور بالحياة الإنسانية الجماعية؛ لذا ظلّت "مورداً سخيًا للشعراء... يجسّدون عن طريق معطياتها الكثير من أفكارهم ومشاعرهم مستغلّين ما في لغة الأسطورة من طاقات إيحائية خارقة ومن خيال طليق"(٤).

وتبدو أهمية الأسطورة للشاعر المعاصر في مقدرتها على حمل خيالاته، وإشباع نوازعه الإنسانية، من خلال "رموز تهجع في اللاوعي الإنساني وتعبّر عن ذاتها في الحلم على مستوى الفرد والأسطورة على مستوى الجماعة "(٥)، ورموز الأسطورة تخضع لمنطق السياق الشعري، فالعناصر الرمزية – التي يستخدمها

<sup>(</sup>١) الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، ص٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الشعر العربي المعاصر، د. عز الدين اسماعيل، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٧٤.

<sup>(°)</sup> أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث، ريتا عوض، رسالة ماجستير، الجامعة الأميركية، بيروت، ١٩٧٤م، المقدمة.

الشاعر المعاصر بعد أن يستكشف لها بعداً نفسيّاً خاصّاً في واقع تجربته الشعرية – معظمها مرتبطٌ في الأسطورة بالشخوص أو بالمواقف، وهذه الشخوص أو المواقف، إنما تستدعيها التجربة الشعورية لكي تضفي عليها خصوصيّتها، من خلال تحميلها مغزى الشاعر وفكرته، بمعنى أنها تحمل عن الشاعر عبء التجربة الإنسانية العامة(۱)، والأسطورة بالإضافة إلى جمعها للتجربة الذاتية والجماعية، فهي تعمل على ربط الحاضر بالماضي، وتبتعد بالشعر عن الغنائية. ويمكن إجمال أسباب لجوء الشاعر المعاصر إلى الأسطورة وتوظيفها في شعره، إلى عدة أمور منها:

- ١. تعزيز البعد الإنساني، عبر التواصل والمشاركة الوجدانية، مع التجارب الإنسانية الموروثة.
- ۲. التعبير عن تأزمات الواقع المعاصر، بمشكلاته وقضاياه، بحيث تصبح الأسطورة مطلباً للتوازن والاستقرار النفسي.
- ٣. إبعاد القصيدة عن الغنائية، والتنويع في أشكال بنائها الفني، وإكسابها مزيدا من الحيوية عبر
   الجماليات النصية المستدعاة.
- ٤. إخراج التعبير اللغوي من الرتابة التي قد يشعر بها المتلقي، من خلال شحن اللغة بدلالات جديدة؛ مما يزيد من التفاعل بين النص والمتلقى عبر إتاحة فضاءات تأويلية جديدة.

## ١ - التناص مع الأسطورة العربية

وظف الشاعر المعاصر الأسطورة ضمن تقنيّتيّ الرمز والقناع، والرمز إيحاءٌ وإيماء أو "شيءٌ حسيِّ يشير إلى شيء معنويّ لا يقع تحت الحواس"(۱)، أما القناع فهو "الاسم الذي يتحدث من خلاله الشاعر، متجرداً من ذاتيه، أي أن الشاعر يعمد إلى خلق وجودٍ مستقلّ عن ذاته، وبذلك يبتعد عن حدود الغنائية والرومانسية"(۱)، إنه نزوعٌ نحو الدراميّة وتقمّص لشخصية أخرى في إحدى حالاتها؛ مما يمنح الشاعر القدرة على الربط بين شخصيات الماضي بكثافة تجربتها وبين ذات الشاعر بواقع آلامها ومعاناتها. والخطيب أحد هؤلاء الشعراء الذين وظفوا الأسطورة بأنواعها واختلافاتها لما تكتنزه من طاقات تعبيرية، لا يمكن اختزالها باللغة البسيطة المباشرة، "ففي الأسطورة أبعاد خيالية واسعة، تعمق من تأثير الشعر، وتقوّي من فعاليته، وتكسبه بعداً إنسانياً شاملاً وواسعاً، من خلال ربط الحاضر بالماضي، أي بالذاكرة الجمعية للإنسان، ومن خلال استحضار

<sup>(</sup>١) انظر: الشعر العربي المعاصر، د. عز الدين اسماعيل، ص٢٠٢-٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، مجهد فتوح أحمد، دار المعارف، مصر، ١٩٧٧م، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) تجربتي الشعرية، عبد الوهاب البياتي، منشورات نزار قباني، بيروت، ط١، ٩٦٨م، ص٣٥.

نماذج بدائية، أكثر صفاءً، وتألقاً، وعفوية، وذلك ردّ فعل على الواقع المعاصر، وما يتصف به من زيف وتصنع وتعقيد"(').

وقد أكثر الخطيب من توظيف الأسطورة العربية - وهو الشاعر القومي الذي يعتز بعروبته - حيث أمكن توزيع تلك الاستدعاءات للأسطورة العربية على أربعة محاور وسياقات دلالية:

۱. الثورة والتمرد على الظلم: عبر الخطيب عن تلك الدلالة من خلال توظيف الرموز الأسطورية الآتية: السندباد/ مصباح علاء الدين/ الخورنق/ جديس وطسم.

وتعد شخصية (السندباد البحري)(٢) أكثر شخصيات ألف ليلة وليلة استحواذاً على اهتمام الشاعر المعاصر؛ لما وجد في تعدد مغامراته وتنوّعها من إمكانيات فنية رائعة للتعبير عن جوانب تجربته التي هي بدورها مغامرة مستمرّة في الكشف وارتياد المجهول بحثاً عن كنوز الشعر، لذا تعدّدت ملامح السندباد في الشعر المعاصر بتعدد أبعاد تجربة الشاعر النفسية والاجتماعية والفنية(٣).

يستدعي الخطيب أسطورة السندباد في مقطعه المعنون بـ (أنشودة السندباد الأميركي) من قصيدة (أغاني مارس الصغير)<sup>(3)</sup>:

أُجِي لُ المِجدافَ في الأَعوامِ أَعُ لَ المِجدافَ في الأَعوامِ أَعُ لَ الصدماءَ، جاماً بِجامِ عُثْ بُ في مَوْطيءِ الأَقدام

رِحلة طُولُها القُرونُ، ومازلت فصوق صدر المُحيطِ، عاري النزاعينِ حيثما طفت بالشواطيء، لا يَنْبُتُ

يوظف الخطيب السندباد قناعاً لهذه القوة الأمريكية الطاغية والمتغوّلة في الشرق العربي؛ طلباً للنفوذ والهيمنة بعيد العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦م؛ لذا كان التجواب واكتساح الآفاق صفة مشتركة بين سندباد الخطيب، وهذه القوة الأمريكية المهيمنة، بيد أن الخطيب يسبغ على سندباده صفة الطغيان والبغي والتي استمدها من إله الحرب الأسطوري عند الرومان (مارس)، والذي جعله قناعاً رئيسياً له؛ لذا أضفى قناع

<sup>(</sup>١) التناص بين النظرية والتطبيق، د. أحمد طعمة حلبي، ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) السندباد شخصية أسطورية خيالية، وردت في حكايات ألف ليلة وليلة الشعبية، كبحّار من البصرة، عاش فترة الخلافة العباسية، واشتهر برحلاته السبعة، ومغامراته التي كان دافعها الفضول، مع بعض الطموح، بعدما أضاع ثروة أبيه في اللهو وصحبة السوء.

<sup>(</sup>٣) انظر: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٥٦-١٥٨.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٢٨٠-٢٨١.

السندباد بعداً دلالياً جديداً لقناع مارس فكان (مارس) دالاً على التغول والطغيان، وكان (السندباد) دالاً على الشمول والتمدد، وقد انتظمت ألفاظ المقطع وتراكيبه ضمن تلك الدلالتين: الدلالة الأولى يُعَبَّرُ عنها من خلال (حلة (عاري الذراعين/ أعلُ الدماء/ لا ينبت عشب في موطئ الأقدام)، والدلالة الثانية يُعَبَّر عنها من خلال (رحلة طولها القرون/ أجيل المجداف/ فوق صدر المحيط/ حيثما طفت بالشواطئ) ويأتي استدعاء الخطيب هنا مسوِّغاً للتمرد والثورة على هذا الطغيان.

وقد وظف الشعر المعاصر أسطورة جني خاتم سليمان الكلام من وجهين: وجه يرمز إلى تلك القوى الخارقة التي تجعل الإنسان قادراً على صنع المعجزات وتغيير أشياء هذا العالم، ووجه آخر يرمز إلى ذلك العالم السحري الخيالي الذي يهرب إليه الشاعر بخياله؛ ليحقق في ظلاله أحلامه التي يعجز عن تحقيقها في واقعه المرير، وفي إطار الرمز الأول يقول الخطيب في مقطع (فجيعة العرب فيهم)(١) من قصيدة (معلّقة الخليل):

يا مَنْ تُعاتِبُ «إسرائيلَ» واخَجَلا فجيعة العُربِ فيهم، لا السَّفينُ على لكن قُمْقُمَ هذا الليل يُنبِقُني وما عَظامَ تُلصوم الأرضِ بَيْدَرَها

متى يُللهُ بِغُنْقِ الشَّاةِ جَـزَّارُ؟! قَـدْرِ المحيطِ، ولا الرَّبَّانُ بَحَّالُ!! أَنَّ الحبيسَ به، إن هَـبَ، جَبَّارُ! إلا جنَـى ما استَجَنَّ الأَرضَ بَـذَّارُ!!

تبدو بداية المقطع إشارة خفية إلى غياب مثل القائد العربي (طارق بن زياد) الذي كان أهلاً للقيادة ببطولته وشجاعته بينما غاب في زمننا المعاصر مثله فتولَّى زمام الحكم قيادات هجينة لا تليق بشرف القيادة ولا تتحمل عبء مسؤوليتها؛ لذا استحقّت التمرد والثورة عليها؛ لأن هذا المارد الشعبي لا بد أن ينعتق من قيوده كما خرج مارد النبي سليمان السلام من قُمْقُمِه، ويبرز هنا وعي الخطيب بدور المثقف والشاعر في عملية التنوير والتثوير إذ يشابه دور الصياد عندما حكّ الخاتم فخرج منه المارد، وفي البيت الأخير من المقطع يأتي التناص الشعبي كعامل مساعد في تعزيز دلالة التمرد (من زرع حصد).

ويجعل الخطيب من الفضاء المكاني لأسطورة (الخورنق)(٢) رمزاً لفساد بعض القيادات العربية، وغدرها وخيانتها لكنه يسوق هذا الرمز لغرض الحضّ على الثورة والتمرّد ويوظفه في خمسة مواضع(١) من شعره

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٢٨٠-٢٨١.

<sup>(</sup>٢) الخورنق: قصر بظهر الكوفة جنوب العراق أمر ببنائه النعمان بن امرئ القيس واستعان في ذلك ببناء رومي اسمه (سنمّار) ولما فرغ من بنائه أَلقاه من أَعلى الخورنق؛ حتى لا يعمل مثله لغيره، وفي ذلك ضرب المثل المشهور (جزاء سنمّار). انظر: مجمع الأمثال، الميداني، ١/ ١٥٩. ولسان العرب، مادة (سنمر)، ٣٨٣/٤.

جميعها في الجزء الثالث من أعماله الشعرية. ويوظّف الخطيب أسطورة (الخورنق) مع أسطورة (جديس وطسم (٢))، في سياق الدعوة للتمرّد والثورة، يقول في قصيدة (الخورنق) (٢):

قُلْ لَن تَقُومَ لَكُم فِي الدَّهِرِ قَائِمَةٌ، مَا ظَلَّ سَعْيُكُمُو شَتَّى، وَلَن تَصِلُوا يَوماً «عَمُورِيَةً»، إِنْ كُلُّ مُعتصمٍ في قصرِهِ اعتصما قصرِهِ اعتصما حتى ثُفَكَّ عن النَّعمانِ - (وهو معاً كُلُّ النَّعامينِ - كُلُّ في خَوَرْنَقِهِ جَبْرَ الإقامةِ) - طِلَّسماتُ أَرْتِجَةٍ، عَهِدنَ، قبلَ جَديسٍ، طُلِسماتُ أَرْتِجَةٍ، عَهِدنَ، قبلَ جَديسٍ، أُخْتَها طَسَما

7. تعرية واقع القيادات والنخب الفاسدة: عبر الخطيب عن هذه الدلالة من خلال توظيف الرموز الأسطورية الآتية: السندباد/ علاء الدين وبساط الريح/ عبقر/ حورية. وشخصية السندباد تتميز بغنى دلالاتها؛ مما يجعلها قابلة للتشكل، وفق سياقات تجربة الخطيب الشعرية، ومواقفه الفكرية، حيث استدعاها في تقسيمة (أتحدى)(؛):

قد سئِمنا خَوارِقَ السِّندِبادِ مِنْ جِلَّقِ.. إلى بغددادِ!!

ها أنا، أيها الرفاق، وأنتم أتَحدداه أن يَجُون بُحورَ الملحِ

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٢/٣، ٢٨٦، ٢٩٥، ٢٩٩، ٣٠٢.

<sup>(</sup>۲) جديس وطسم قبيلتان من العرب البائدة سكنتا اليمامة وما حولها ويذكر أن رجلا من طسم يقال له عمليق حكم جديسا وأذلهم وأمر بأن لا تزفّ بكر من جديس حتى تساق إليه فيفترعها قبل زوجها. ولما أصاب العار (الشموس) أخت سيد جديس ويقال له الأسود بن غفار انتقمت جديس غدرا وقتلوا بعضا من طسم وملكهم، ولكن رجلا من طسم يقال له رياح بن مرة استغاث بحسان بن تبع الحميري، فأجاب له طلبه وسار معه إلى اليمامة ، فحاولت زرقاء اليمامة تنبيه قومها ، فلم يصدقوها ، فقتل من جديس على يد طسم والحميريين ودُكت منازلهم. انظر: الكامل في التاريخ، ابن الأثير، المرب، مادة (عنز)، ٣٨٣/٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٢٩٥-٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٢٣٢/٢.

تبرز شخصية (السندباد) هنا في سياق التعبير عن واقعٍ عربيّ مأزوم لا ينفع معه الإغراق في الخيال؛ لذا يتحدى الخطيب أصحاب العنتريّات أن يستطيعوا اجتياز الحدود بين العراق وسوريا أو ردم المسافة بين نظامي الحكم فيهما. وفي موضع آخر يحاول الخطيب كشف الدجل الذي يمارسه الحاكم العربي بادعائه الشرف والحفاظ على القيم والأوطان، يقول في المقطع المعنون بـ (عن رحلة السندباد في أوقيانوس الأحقاف) من قصيدة (امنع الخمرة عني)(۱):

هَبْ أني أنا المَثَّالُ - (تمثيلاً)-وأنتَ الآنَ فَلْعٌ من رخامِ الشامِ أُعطى منك لِلنُّقْادِ.. «شِعرَ الهمس»..

طَعْمَ اللهس..

فتحاً سِندبادياً لِقاع الجنس..

هَيَّاكَ..

ألا عَرَّيتَ لى أُعجوبةَ الفخذين:

- " أبني منهما فُسقِيَّةً للشعرِ..

وَرْدِ الْخَدِ:

- " أَنزُو فيه كبريتَ فُحولاتي

" وأُعطي منه للنَّعمانِ..

" للشمس على أشرعة الأُفْق

" إلى حُورِيَّةٍ

" ضيَّعَ منها النهر ياقوتة مولاها..

يتعالق هنا التناص الأدبي من خلال استدعاء المفهوم النقدي (شعر الهمس) مع التناص الأسطوري في استدعاء شخصية السندباد رمزاً للتجواب وخوض غمار المجهول، ويبدو المجهول هنا هو هذا الفساد المستشري في أروقة الحكم باعتبار القائمين عليه نشاذ (فلع/شق في تاريخ الشام، لذا فالخطيب يتشوق أن تتحرر حوريته/ فلسطين ( للشمس على أشرعة الأفق ) حيث إن تخاذل العرب وافتراقهم (النهر ) أضاع العروبة (ياقوتة مولاها).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٤/٣-٣٦.

ويربط الخطيب أسطورة (بساط الريح) تلك الوسيلة السحرية للتنقل السريع بشخصية (علاء الدين)، الواردة في حكايات (ألف ليلة وليلة)(١). يقول في مقطع (سَحْبَةُ مَوَّال على شَرَفِ السِروال)(٢):

هَبْ أنى علاءُ الدين

لي، من مَرْج نهديكَ، بساطُ الريح

والليل - (المحيطي / الخليجي )

يُغطِّى عَوْرةَ الأرض، وتحديقَ السماواتِ

يتقمّص هنا الشاعر شخصية (علاء الدين)، ويجعل من (بساط الريح) رمزاً لامتداد الفساد واتساعه (مرج نهديك)، وانتشار الظلم والجهل في جميع البلاد العربية (الليل المحيطي الخليجي)، فالخطيب يمارس – أحيانا – هوايتَه في توظيف روح الأسطورة، وليس فقط هويّتها المباشرة.

ويستحضر الخطيب أسطورة (عبقر)<sup>(۱)</sup>؛ ليؤكد صراعه مع أنظمة الحكم عبر رفضه لسياسة تكميم الأفواه، وتقييد حرية المثقفين في التعبير. يقول في مقطع (حُسْنُ الختام في هرطقة الأحلام)<sup>(1)</sup>:

" أَلَم يُلْهِمْكَ جِنِّيٌ قَوافيكَ

" بأن الليلَ نَقَّالُ حِكاياتٍ،

" وَللحيطان، عَدَّ الكِلْس، آذانٌ ؟..

■ " إذن، ما كان شيطاني لِيَستأهِلني

" ناراً.. واعصاراً..

" على أوخام هذا الليلِ

" بل أُوحَى إليَّ الرفض، والعصيان،

" لا من جِنَّةٍ في «عَبْقَرِ» الصحراءِ،

" بل من جذوةٍ في جوهر الإنسان...

<sup>(</sup>١) انظر: ألف ليلة وليلة، حسن جوهر وأمين أحمد العطار، دار المعارف، القاهرة، ط٢، د. ت، ٩٣/١٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٤٤.

<sup>(</sup>٣) عبقر في الأسطورة أنه موطن للجن في الجزيرة العربية وقيل أنه واد لشعراء الجن الذين اقترنوا بشعراء العرب. انظر: لسان العرب ٤٣٥/٤. وانظر: جمهرة أشعار العرب، أبو زيد مجهد بن أبي الخطاب القرشي، تح: علي مجهد البجاويّ، نهضة مصر، د. ط، ١٩٨١م، ص٤٧-٥٨.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٥٥/٥٥-٥٦.

تستدعي بداية المقطع المثل: (إن للحيطان آذانا)(۱) للدلالة على حجم الرقابة التي تفرضها الأنظمة العربية على المثقفين ويأتي الحوار معزّزا لحالة التنافر والصراع ما بين الشاعر وتلك الأنظمة هذا الصراع الذي ينبع من جوهر الإنسانية في توقها للحرية والعدالة لا من هذيان العقل أو محاولات طمسه وتغييبه؛ لذا يوظف الخطيب أسطورة (عبقر) التي يعيد استدعاءها في رباعية (مع شيطانة شعري)(۱):

ذاتَ يومٍ، رُحثُ أَستلهِمُ شيطانَةَ شِعرِي بَعْضَ ما يُغنِي عن الجَهْرِ، بِلَمْحٍ مِن مَجازِ أَين يا «عَبْقَرُ» أَهلوكِ، وعِفريتُ المَعَرِّي ؟ عِنْدَما جَاوَبتى الصَّمْتُ: غَدَوْا «باعَةَ كاز»!

يكشف الخطيب في المقطع عن حالة الهبوط بمستوى الشعر عبر تزلّف نخبة من الشعراء إلى الحكام تكسّبا أو خوفا بحيث أصبحوا أداةً لنشر الوهم واتساع الطغيان.

7. الأمل والحنين للذكريات: لقد استطاع الخطيب تحميل شخصية (السندباد) أبعاد تجربته الشعرية والتعبير بها عن توجهاته وتطلعاته كما في قصيدة (الباب المفتوح)<sup>(۲)</sup>:

صَيْفانِ.. طَيرُ الهَجرِ مَرَّتِينِ عادْ هل أَمْحَلَ الثرى؟..أَم أَكثَرَ الجرادْ؟! لَعَلَّهُ الآنْ يُغِذُّ في الوهادْ يَهزِمُ نَوْءَ الشمسِ، يطردُ السُهادْ يُلقى يَدَيْهِ في كُنوز سِندِبادْ!!

يبدو السندباد هنا أكثر قرباً إلى دلالته الأصلية من المحورين السابقين، ومنسجماً مع سياق القصيدة، ودلالة عنوانها على الحنين إلى الذكريات والوطن. يقول في قصيدة (التغريبة التونسية)(٤٠):

لأنكِ.. تعلمينَ..

أنا المغامرُ من قِفارِ الشرقِ جُزْتُ إليكِ سبعةً أَبحُر

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال، الميداني، ١/٨٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣١٤/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ٣/١٢٦–١٢٨.

وإليكِ جُزت هجيرةَ الصحراءُ..

وكنا اثنينِ.. وحدَهما..

هنا التَقيا صباحَ الدهر:

طائرُ صدريَ الناريُ

يهبط تونسَ الخضراء ..

لأَنَّ اثنين، وحدَهما

هنا افْتَرِعَا على الدنيا

بكاراتِ الرُّؤى العذراء ..

ولم أركب جنونَ البحر

إلا في شَفاعَةِ أَنكِ الميناء ..

استعان الخطيب في توظيفه للأسطورة بتقنيتيّ الرمز والقناع، وقد ظهر الرمز في أكثر من استدعاء أسطوري منه المقطع الأول من قصيدة (الباب المفتوح)، بينما في هذا المقطع يوظف القناع كجزء من التماهي مع عالم السندباد؛ ليجعل من تونس مكانا لرسوّ سفينة أحلامه. وتعزّز بعضُ التراكيب من دلالة المغامرة التي تكتنف السندباد (أنا المغامر/ جزت إليك/ لم أركب جنون البحر إلا)، كما تعبر بعض الألفاظ عن تلك الوحشة، والغربة، والمعاناة التي تكتنف السندباد/الشاعر (قفار الشرق/ هجيرة الصحراء/ صدري الناري).

٤. الخلاص والانبعاث: تزخر استدعاءات الخطيب الاسطورية وغيرها بدلالات الانبعاث وتجدّد الحياة، ومن الأساطير العربية في هذا المجال أسطورتا العنقاء والفينيق، ويتمازج كلا الرمزين الأسطوريّين في شعره لأنهما دالّان على مرجعيّة دلالية واحدة (البعث). ومن القصائد التي وظّف الخطيب فيها هذين الرمزين قصيدة (رأيت الله في غزة)(۱):

لأنكِ أنتِ صقرُ قُريشنا

وَبِقِيَّةُ الرَّمَق

لأنكِ أنتِ آخرُ رايةٍ لم تَهْوِ

فاصطَفِقى..

لأنكِ أنتِ طيرُ البعثِ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧٩/٣-٨٠.

فاحترقى..

وَعَبْرَ رمادكِ انبَثِقي!!..

فَشُقِّي ثوبَكِ العربيَّ عن سِتْرِكُ

ودُقِّي صدرَكِ المَسْبِيَّ في الليلِ

ونادينا.. بأعلى الطُّور..

نَسهرْ ليلةُ البستان في حجركْ

لأنَّ هناك وَعْدَ الصبح

ينهضُ.. من دُجي قبرِك!!..

يبدأ المقطع باستدعاء الشخصية التاريخية ( عبد الرحمن الداخل)، حيث يوجّه الشاعر خطابه إلى غزة عبر الرمز إليها بصقر قريش لأنها آخر معاقل الحرية والثورة، ويأتي البعث الأسطوري متمثلاً في رمز العنقاء/الفينيق معززا للبعث التاريخي في الرمز بصقر قريش، فالعنقاء تحترق ثم تنعتق من رمادها، وكذلك غزة تعاني الفجائع لكنها ستنهض من آلامها، وستتغلب على معاناتها؛ لذا جاء استدعاء العادات العربية في ختام المقطع (شقّ الثوب ودق الصدر)(۱) تأكيداً على بداية التحرر والخلاص.

ومن استدعاءات العنقاء أسطوربا قول الخطيب في قصيدة (عمْ صباحا لبنان)(١):

عِـمْ صـباحاً، لبنـانُ، عُنـوانَ بعـثٍ حَلَّقَـتْ فيه، مِـن رَمادِها، العنقاءُ رُبَّ إغفـاءَ قٍ بحِضْـ نِكَ، مَوْتـاً يَتَشَـ هَي مَـ ذاقَها الأحيـاءُ

فالعنقاء رمزٌ للبعث ممثّلا بلبنان بعد تغلّبه على آلامه، وتعاليه على جراحه، وهكذا فإن الرمز هو البرق الذي يتيح للوعي أن يستشفّ عالما لا حدود له، لذا فهو إضاءةٌ للوجود المعتم، واندفاعٌ صوب الجوهر.

## ٢ – التناص مع الأسطورة اليونانية

تتميز الأسطورة اليونانية بتشعب مآسيها وتنوّع صراعاتها - صراعات آلهة اليونان مع بعضها أو مع الإنسان، والشعر العربي الحديث "اتصل منذ الرومانسية العربية بالأسطورة اليونانية وتسمية جماعة من الشعراء الرومانسيين في مصر بأبولو وكذلك المجلة التي جعلوها مكاناً للقاء بينهم إثبات لهذه الصلة"(")،

<sup>(</sup>١) شقّ الثوب ودقّ الصدر من العادات العربية في اللطم والنواحة دلالة على شدة الحزن.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣١٠/٣.

<sup>(</sup>٣) الشعر العربي الحديث: الشعر المعاصر، مجد بنيس، ص٢١٤.

وتوظيف الشعراء للأسطورة اليونانية برموزها المتنوعة والمتعددة يعمّق رؤاهم الإنسانيّة ويعزّز تجاربهم الشعرية ويساهم في استيعاب وإدراك المعنى الإنساني والتاريخي للتراث(۱).

وقد أمكن أيضاً هنا توزيع استدعاءات الخطيب لرموز الأسطورة اليونانية على أربعة محاور دلالية:

1. الثورة والتمرد: عبر الخطيب عن تلك الدلالة من خلال استدعاء الرمز الأسطوري (بروميثيوس)<sup>(7)</sup> في قصيدة (مشيئة الجبار)<sup>(7)</sup>:

وهناك في القفقاسِ قَيْدُ «زِيوس» كان من الجبالِ قد حَطَّمته يَدُ المشيئةِ منذ آلاف الليالي لِمَ لا يعودُ!!.. بلى.. حُدَيّا كلِّ آلهةِ القتالِ وكأنَّ ذكرى الشاطيء الغافي هناك على الرمالِ نَفَضَتْ جناحَ النسرِ مِن قَيدٍ، صَدِيء الطَّوقِ، بالِ فأعاد أُغنية اللهيب .. وَظَلَّ يُرعِدُ في الأعالى:

أنا مِشعل، أنا مارجٌ جبّال

لا السريخ تُخمِدُني، ولا الإعصار

يرمز الخطيب بـ (بروميثيوس) إلى ذلك الفلسطيني الذي ما زال يدافع عن أرضه وشعبه رغم جراحه وآلامه، ويستمدّ قواه من يقينه بحتميّة انتصاره على بطش الاحتلال وقيوده بكفاحه فينهض عملاقاً يتصدى لجلاده بعزيمة الجبال وإصرار الأبطال. وقد جعل الخطيب من ثقته بالنصر حقيقة مطلقة؛ لذا قدَّم صورة بروميثيوس رمزاً للمشيئة والإرادة الإنسانية (أ).

٢. الخلاص والانبعاث: كما وظف الخطيب أسطورة (السندباد) لأكثر من دلالة، ها هو يوظف أسطورة بروميثيوس في دلالةٍ ثانيةٍ في قصيدة (أنهض من جنازتي وأمشي)(°):

وها أنا أنهض من جنازتي، وأمشي يسكُنُني القاتل، والمقتول

<sup>(</sup>١) انظر: الشعر العربي المعاصر، د. عز الدين اسماعيل، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، أمين سلامة، مؤسسة العروبة، مصر، ط٢، ١٩٨٨م، ص١٠٠. وانظر: الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٨٥/٣-٩١.

كأنَّ خلفَ كلِّ عَطْفَةٍ وِعاءَ نعشي

وخلف كل برهةٍ.. أيلولْ..

نعم.. أنا نهضتُ من رُفاتِهم،

صَعَدتُ من قرار وادي الموتْ..

أنا جميعُهم..

شبعتُ موتاً، رُبْعَ قرنٍ، وارتويتُ

أنا شهيدُ غَزَّةٍ..

شهيدُ قِبْيَةٍ..

شهیدُ بئرِ زَیتْ..

غَفَوْتُ دهراً في دُجي عيونِهم..

لكننى صَحَوْتُ !!..

أنا الذي قتلتُ حارسَ الدجى

أنا الذي سرقتُ شُعلةَ السماءُ..

وساقنى الجُنْدُ أَمامكم بِتُهمةِ الجُنونْ

وقال لي العالَمُ: قِفْ..

لا تسألوني أيها المُحَلَّفونَ من أكونْ

فإنني سَأَعترفْ!!.. سَأَعترفْ!!.. سَأَعترفْ!!..

بينما انسجم عنوان المقطع السابق (مشيئة الجبار) مع دلالة الرمز الأسطوري (بروميثيوس) على (الثورة والتمرد)، ها هو عنوان المقطع الحالي (أنهض من جنازتي وأمشي) ينسجم مع دلالة الرمز الأسطوري (بروميثيوس) على (الخلاص والانبعاث). وينفتح المقطع على دلالة البعث والقيامة من الموت والتي تتقاسمها عدة رموز منها: العنقاء والفينيق والمسيح وبروميثيوس، ثم ينسج الخطيب خيوطا دلالية تتشابك فيها تلك الرموز، فعبارة (يسكنني القاتل والمقتول) تستحضر رمز المسيح الذي أسلمه تلميذه (يهوذا) إلى اليهود؛ ليقتلوه فأضحى المسيح فادياً لكل البشر، كما في العقيدة المسيحية، وكذلك الفلسطيني يعاني العذاب بسبب خيانة حكامه وتخاذل أمته، ثم يأتي هذا التكرار في الموت (خلف كل عطفة وعاء نعشي) على وقع الكوارث التي حلّت بالأمة العربية في تاريخها المعاصر (خلف كل برهة أيلول) – يأتي ليحيلنا إلى رموز (العنقاء/ الفينيق/ بروميثيوس) عبر حالة التناوب بين الموت والحياة بدلالة الانبعاث من الموت إلى الحياة من جديد ثم يتقارب النص مع رمز العنقاء/الفينيق من خلال النهوض من الرفات – من بقايا جثته – وهو ما يحيلنا

إلى الرماد الذي ينبعث منه هذا الطائر الأسطوري، وتبدو حالة التمثّل للمعاناة الجماعية من خلال هذا الرفات؛ لأنه ليس رفات الأسطورة، بل رفات الشهداء جميعهم، ثم يظهر الرمز الأسطوري (بروميثيوس) واضحاً ونابضاً بالتحدي والتمرد؛ لتتضح معالم الصراع وأركانه، حيث يتقنّع الشاعر به كثائر ضد الطغاة بشعره (شعلة السماء) ليضيء دروب الحرية والكرامة، ثم يظهر الجند كأداة للبطش مسخّرة بيد الحاكم الذي يكلفها بمهام التضليل (ساقني الجند بتهمة الجنون)، ثم في ختام المقطع يظهر العالم كمتواطئ ومتخاذل عن نصرة الحرية والعدل.

وفي قصيدة (أغنية انتصار لطروادة) يستدعي الخطيب الأسطورة اليونانية لتأكيد انتصاره للحق – لطروادة الشام (دمشق) ووقوفه بجانبها، ضد قوى الشر ممثلّة بحلف بغداد (۱) الذي أقامته أمريكا عام ١٩٥٥م، وفرضت به الحصار على دمشق. يقول الخطيب(٢):

كانت تَمُدُّ عُنْقَها شَجيَّةَ الدعاءُ

مآذِنُ الشآمْ

كَأَذْرُع نحيلةٍ تلوحُ في الغَمامْ..

لَوْنُ النجوم حالَ

ضَلَّت الطيورُ في متاهَةِ السماءُ

فلا البروجُ.. لا القِلاعُ.. لا الحُصُونُ

تَقِي، إذا تَنَفَّسَ الطاعونُ في الفضاء !!..

«آخِيلُ» ذاكَ في مَهَبِّ الريح جاءُ

آخيلُ.. جاءً..

والمَدُّ هاجَ

ظَلَّكُ رُبِي الشآم قبضةُ القضاءُ

تَسَمَّرَ الوجودُ عندَ لحظةِ التِقاءُ

يظهر آخيل رمزا للشر الذي تمثّله أمريكا وحلفاؤها فيضفي عليه ملامح القتل والطغيان من خلال بتّه الرعب والموت (الطاعون)، ويبدو التحول الدلالي في الطاعون إذ إنه في أسطورة (طروادة) كان سببا في

<sup>(</sup>١) حلف بغداد: أقامته أمريكا عام ١٩٥٥م لمواجهة المدّ الشيوعي في الشرق الاوسط، وضمّ: بريطانيا، وتركيا، والعراق، وإيران، وباكستان.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧١/١-٢٧٣.

تفرّق جيش الإغريق المحاصر لطروادة بينما هو في المقطع أداة موت بيد أمريكا وأعوانها ولكن رغم ذلك يبقى الأمل بالحرية والخلاص. يقول الخطيب(١):

كَأَنَّ قبل اليوم لم يَغِمْ على مدينةٍ مساء !!..

لكنَّ في اللهيب.. في الدخان.. في الدمارْ..

(مَثْلَ نَبُوءَ قِ الربيع في طلائع السحاب)

كانَ مَخاضُ أُمَّةٍ

تَطَهَّرَتْ على مَحارق العذابْ..

اللاجئونَ راجعونَ في مَسالِكِ الشِّعابْ

أَجراسُ أَنطاكِيَّةٍ تدُقُّ عَوْدَةَ الغِيابُ

وَهْرانُ تشربُ النبيذَ حرَّةً

على جماجم الذِّئابْ!!..

فلن يَعيشَ غاصبٌ

مَدُّ الدجى قد انحسَرْ..

بُركانُ ثورةِ.. ضميرُ أُمَّةٍ..

قد انفَجَرْ..

كَأَنَّ قبل اليوم ما أَحَسَّت الضَّلوعُ

ما إرادة الحياة...

آخِيلُ ماتْ..

يَدُ الفِداءِ سَطَّرَتْ مَشِيئَةَ القَدَرْ!!..

والرياخ.. كانت الرياخ..

تذرو رماد هيكلِ الحصان...

كَأَنَّ قبلَ اليومِ لم يَلُحْ على مدينةٍ صَبَاحْ!!..

رغم الحصار والتآمر (أغلقت منافذ الرجاء) واتساع قوة الشر (ظلّت ربى الشام قبضة القضاء)، ستعود الديار (أنطاكية (١٠/ القدس) إلى أهلها عبر هذا الألم (مخاض أمة/ محارق العذاب) وسيرتد مكر الأعداء (هيكل الحصان) إلى نحورهم.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٢٧٥-٢٧٦.

". المعاناة والعذاب: يعود الرمز الأسطوري (بروميثيوس) للحضور عبر معاناة هذا الفلسطيني المعذّب في أصقاع الأرض بسبب تكالب أعدائه وتخاذل أمته. يقول في قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد)(٢):

وها أنا - مِن مَثْن صِنِّينَ -

أصيحُ مَدَّ الصوتِ:

يا كمالُ، يا كمالُ.. يا غسَّانُ، يا غسَّانْ..

هم أوثقوا جسمي جلاميدَ الجبالِ

لم أزل مُصفَّداً هنا

تَنْقُرُ في شَحْمةِ عَينيَ مخالبُ العُقبانْ..

لأننى - عَفْقَ أبي -

قصصت رؤيا يوسن

على دجى عيونهم.. وآية النهار..

فها أنا أصرُخُ من غَيابَةِ الجُبِّ:

متى يا سَفْحَ جِلعادٍ

تُغاديكَ قوافلُ التجارُ؟!..

يبدو استدعاء الخطيب للتاريخ المعاصر – عبر النداء الشجني للشهداء: كمال ناصر، وكمال عدوان، وغسان كنفاني – يبدو متماهياً مع معاناة بروميثيوس فوق جبال الألب، كرديف لمعاناة الفلسطيني فوق أرضه، ويبدو أيضا متناسباً مع معاناة يوسف المحلل بسبب غدر إخوته، لتتعاضد المصادر التناصية التاريخية، والأسطورية، والدينية في تعميق دلالة العذاب. ويظهر التحوير الدلالي لأحد عناصر الأسطورة (بروميثيوس) عبر نهش العين لا الكبد، ففي أصل الأسطورة: أن النسر كان ينهش كبد بروميثيوس، كل نهار لينمو الكبد مجدداً في الليل، ويضفي هذا التحوير الدلالي بعداً جديداً، في إظهار هدف الخونة من وراء التآمر على الفلسطيني، والذي يتمثل في طمس بصره، ودفن بصيرته؛ لذا جاءت المفارقة بعد ذلك مؤكدة على الاختلاف بين أنا الشاعر/الفلسطيني وبين إخوته، عبر إضفاء صفة العمى عليهم (دجى عيونهم).

<sup>(</sup>۱) إحدى أهم مدن سوريا تاريخيا، وبمثابة عاصمتها قبل الفتح الإسلامي، بيد أنها ضُمّت قبيل الحرب العالمية الثانية إلى تركيا.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعربة، يوسف الخطيب، ١٤٣/٣-١٤٤.

٤. تعرية واقع القيادات الفاسدة: يوظف الخطيب الرمز الأسطوري (أوديب)(١)، للدلالة على خيانة الحاكم لأمته، عبر تنازله عن القيم الإنسانية في الحرية والعدالة، مقابل ثمنٍ بخس يظهر في عنوان القصيدة عبر لفظ (الوهم). يقول الخطيب في قصيدة (أوديب ملكاً على وهم الضفة الغربية)(١):

أُسَمِّيكَ باسمكَ عند جميع الشهود

وتحت جميع المقاصل

أَشهدُ أنك.. «أُوديبُ».. أنتَ

وأَلعنْكَ الآن، بين الرعيَّةِ، باسمِكْ!!..

ولكنْ.. سَأُنهي إليكَ النَّبُوءَ ةَ..

لن تستريخ..

سَتُطعِمُكَ الغُربةُ، الرمل، والريحَ

لن تستريخ..

سَتُزهِرُ أحلامُك، الشوك، والشِّيحَ

هذي قراء ةُ كَفَّيكَ:

يُعطي لكَ البحرُ.. تاجاً من الملح..

في يابسة المستحيل..

وهذي، بِقَعْرِ الجحيمِ، قراءَةُ نجمِكْ!!..

<sup>(</sup>۱) وردت مأساة أوديب في «الأوديسة» لهوميروس تلميحاً مختصراً، وأيضا في الفصل الأخير من مسرحية «السبعة ضد طيبة» لأسخيلوس، وتعد مسرحيات سوفوكليس أكمل مصدر لمأساة أوديب، والأسطورة كما هي في (أوديب ملكا) لسوفوكليس أن الملك "لايوس" ملك طيبة تزوج يوكاسته ولم ينجب، لذا يذهبا لمعبد دلفي، فتتنبأ عرافة دلفي بأن ابنهما سيقتل أباه ويتزوج أمه. ومن أجل تفادي هذه النبوءة، يقرر الزوجان تسليم وليدهما إلى راع لهما؛ بيد أن الراعي أشفق على الطفل، فأعطاه إلى راع آخر من كورنثة، وحمله هذا إلى ملكها بوليبوس وزوجه العاقر فتبنياه. ولما شب الصبي، نتاهى إلى سمعه أنه ليس الابن الشرعي لوالديه، فذهب يستجلي الأمر من عرافة دلفي، وهناك نبّىء أنه سيقتل أباه ويتزوج أمه، وظن أوديب أن المقصود والداه بالتبني، فامتنع عن العودة إلى كورنثة وتوجه إلى طيبة. وعند مفترق الطريق صادف أباه الحقيقي لايوس، ومعه أربعة رجال أمروه أن يتنحى عن الطريق، فثارت ثائرته وقتل أباه. ولأنه استطاع تخليص أهل طيبة من أبي الهول الذي يقف على بوابة المدينة زوّجوه ملكتهم الأم يوكاسته، ويرزق منها بابنين وابنتين. ويحلّ الطاعون بطيبة فترى عرافة دلفي بأن طيبة لن تعود إلى حالها ما لم يعاقب المجرم قاتل الملك لايوس، وتتكشف الحقائق فتنتحر يوكاسته شنقاً، ويفقاً أوديب عينيه عقاباً. انظر: معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، ص٣٥ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٥/٣-١١٦.

من خلال القصيدة يدين الخطيب حالة النزوع إلى شهوة الحكم والسلطة عن طريق الانتهازية والتخلّي عن القيم الوطنية، والأعراف الإنسانية، والتنكر لتضحيات الشهداء والجرحى، فالخطيب يصدر عن رؤية فكرية عميقة وشاملة إذ هو "يعي جراح الامة ويستلهم حضورها بالقوة وما ديمومة اغترابه إلا لعدم تطابق الرؤيا مع الواقع، ومن خلال هذه الرؤية امتلك الخطيب القدرة التشكيلية الابتكارية في صناعة الأسطورة... ضمن سياقات متعددة وآفاق جديدة"(۱). والقصيدة نظمها الخطيب عام ١٩٧٦م كرد فعلٍ على الإرهاصات الأولى لطرح فكرة الدولة المؤقتة (۱)، قبيل كامب ديفيد السادات ١٩٧٨م، بيد أن اتفاقية أوسلو ١٩٩٣م بين اسرائيل ومنظمة التحرير الفلسطينية عمّقت من رؤية القصيدة.

منذ الوهلة الأولى للقصيدة يضع الخطيب الحاكم في قفص الاتهام (جميع الشهود/ جميع المقاصل)، وكأن عاقبة جرمه مسلم بها، ويوم حسابه آتٍ لامحالة ثم تظهر (اللعنة الأوديبية) على لسان الشاعر (ألعنك الآن)؛ لتضفي على صوته القدسية من خلال تقمصه لدور كاهن (طيبة) الذي صدر النبوءة المتحققة بولادة أوديب، وكأن الوصول إلى عرش السلطة الوهمية (الولادة) هو البداية التي ستسوق ذلك الحاكم إلى مصيره المحتوم، "ويأتي صوت الشاعر صوتاً لنبوءة المستقبل الفاضحة لفساد أحلام الحاكم الغاشم لأنها أوهام بناها على الخيانة والأكاذيب... وتتحول نبوءة عرًاف (طيبة) عن مصير أوديب الأسطوري ومستقبله المأساوي، إلى نبوءة عرًاف جديد ينبعث صوته من أعماق المذابح والموت التي ارتبطت بواقع الفلسطينيين في العصر الحديث ومأساتهم من خلال الربط الدقيق بين عرًاف (طيبة) الكاهن القديم، وعرًاف (قبية) الحديث، وهو صوت الشاعر، بحيث يفهم من ذلك أن الشاعر قد اتخذ من رمز أوديب حالة حيّة يبعث منها صورة الخائن المتخاذل الذي يخون وطنه ويبيعه بثمن بخس ليكون على عرش (مملكة) زائلة كالسراب لا محالة"(۱). يقول الخطيب(۱):

نعم.. أَنا عَرَّافُ «طِيبَةَ»..

- أَو سَمِّني بَعْدُ.. «عَرَّافَ قِبْيَةَ» -

كنا التقينا على جُثَّةٍ لن تموتَ

وكان دمٌ في يديكَ

ولحمُ الضحيَّةِ في ناجذيكَ

<sup>(</sup>١) دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر إضاءة القصيدة: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٢/٣.

<sup>(</sup>٣) الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٦/٣-١١١٠.

«أيا خائناً لِفراش أبيك»..

ويا.. أقشَعِرُ إذا قلتُ..

لا.. لن أقول ....

«أيا جاثماً فوق عَوْرَةٍ أُمِّكْ»!!..

يؤكد الخطيب صراحة دوره الكهنوتي الذي بدأ في الظهور في المقطع السابق (ألعنك الآن/سأنهي إليك النبوءة) عبر تمثله لتضحيات الشهداء في قبية وغيرها؛ لذا تأتي الصور بعد ذلك دالةً على الملامح الإجرامية، لهذا الحاكم في غدره وخيانته لشعبه وأمته، والذي يفترض أن يكون الراعي لحريتهم وكرامتهم، بيد أن أوديب الأسطوري الذي ساقته الأقدار إلى خيانة أبيه، عبر الزواج من أمه يتحول لدى الخطيب إلى خائن لعروبته (أبيه)، عبر تلهّفه إلى السلطة باستغلال وقوع شعبه تحت نير الاحتلال (عورة أمك)، وفي نهاية القصيدة تظهر المشابهة بين خيانة هذا الحاكم لشعبه وقفزه على جراحاته وبين خيانة هابيل (الرمز الديني) لأخيه قابيل وقتله إياه، وهكذا نجح الخطيب في أسطرة الواقع وفق رؤيته ومواقفه السياسية.

## ٣- التناص مع الأسطورة البابلية والفينيقية

الشاعر عندما يعبر عن إحساسه العميق بالحياة عبر رؤيته الشعرية التي تنتهي في بوتقة الصورة التركيبية المبدعة بلغتها، إنما يستمد ذلك من تجاربه، واطلاعاته على مختلف الثقافات، فإبداع الشاعر منوط بقدرته على إحالة الخبرات الإنسانية في الماضي والحاضر إلى تعبير عن دواخله الإنسانية، وعن مجتمعه بصدق وتميز.

وتعد رموز الخصب والانبعاث من أكثر الرموز التي تميّز الأسطورة البابلية. وضمن الامتداد الجغرافي للحضارة البابلية والفينيقية تماهت الأسطورة الفينيقية في كثير من رموزها مع البابلية. وتبدو ثنائية (تموز وعشتار)(۱) أكثر الرموز حضوراً في دلالات الخصب والانبعاث وقد ارتبط "موت تموز وانبعاثه بموت

<sup>(</sup>۱) عشتار آلهة الحب والخصب والجمال، لدى سكان وادي الرافدين القدماء، ومنهم: البابليون والآشوريون، وتقابل عشتروت عند الفينيقيين والكنعانيين، وتقابل أفروديت عند اليونان، وفينوس عند الرومان، وترمز لبعث الحياة من جديد، من خلال عودتها سنويا في الربيع، وفي الأسطورة أنها تذهب لعالم الموتى؛ لترى حبيبها تموز الذي يرقد هناك، فتتوقف بغيابها الأرض عن الحياة، ثم تعود بتموز حيّا إلى الأرض، وبعودتهما تعود الحياة للأرض. انظر: ديوان الأساطير سومر وأكاد وآشور: الموت والبعث والحياة الأبدية، قاسم الشواف، دار الساقي، بيروت، ط١، ٢٠٠١م، ص٣٤ وما بعدها. وانظر: أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث، ص٢-٢٩.

الطبيعة في الخريف وعودتها إلى الخصب والعطاء في الربيع"(١)، وقد استدعى الخطيب رموزهما في مثل قوله في قصيدة (أرجوزة البطولة)(٢):

تأتي القصيدة في إطار إيمان الخطيب المطلق بحتمية زوال القهر، والاحتلال عن ربوع وطننا العربي الكبير، وانبعاث فجر حريّته؛ لذا نراه حاضّاً على الثورة داعياً إلى التمرد. ويسير التداخل التناصي الذي أوجده في خطّ دلاليّ واحدٍ؛ لنرى الاستدعاء الأسطوري في (تموز وعشتروت)، ثم التاريخي في (حطين وعين جالوت)، ثم الديني في استلهام قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ ثم الديني في استلهام قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ ثم الديني في استلهام قوله تعالى:

ويستعين الخطيب برمز (عشتار) الفينيقي المقابل لرمز (عشتروت) البابلي في مقطع (كذلك النيل)<sup>(1)</sup> من قصيدة (معلقة الخليل):

إِنَّا مُحِبُوكِ، مِصرَ الوعدِ، يَفْجَعُنا فيكِ المُصابُ، وقد أَزْرَى بنا العارُ ونحن أَوَّلُ عِشقِ الدهرِ ذاكرةً ثُمُّ آبِدٌ فيهِ، وَعِشتارُ

في قصيدة (التغريبة التونسية) يستدعي الخطيب سيرة البطل التاريخسطوري(هانيبال)<sup>(۱)</sup>، ويعدّ من القرطاجيين البونيقيين الذين هم جزء من فينيقيي المغرب، وقد قاد هانيبال قرطاجة ضد النفوذ الروماني،

<sup>(</sup>١) أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث، ريتا عوض، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩١/٣.

<sup>(°)</sup> هانيبال أو حنبعل (۲٤٧ ق.م.) بطل تاريخسطوري قاد قرطاجة (إحدى ضواحي مدينة تونس حاليا) ضد المحاولة الرومانية للسيطرة العسكرية على شمال أفريقيا، وسعى لتهديد روما في عقر دارها، وبرع في استحداث خطط وتكتيكات عسكرية غير مألوفة، فعبر جبال الألب شديد الوعورة وكثيف الثلوج إلى شمال إيطاليا بجيش ضمّ مجموعات من الفيلة، وللتغلّب على برودة الجوّ عمد إلى تدفئة أجساد رجاله أمام النار، ثم دهنها بالزيت؛ كي تبقى دافئة، ولفّ الخيول بالصوف، ثم خاص أكثر من معركة انتصر فيها، بدءا بمعركة تيسينيو مرورا بمعركة تربيبا ومعركة بحيرة تراسمانيا؛ حيث انتشرت الحمي بين جيشه قبيل وقوعها غير أنه انتصر فيها، ثم انتصر في معركة كاناي، واستطاع السيطرة على

وزعزع ملكهم حيث صوره الرومان كسفّاك للدماء، حتى أنّهم عندما كانوا يخشون وقوع كارثة كانوا يقولون هانيبال على أبوابنا. يقول<sup>(۱)</sup>:

وها أَنذا أُساق لِغُرفةِ التحقيقِ من نومي وأُجلَدُ.. والخليفةُ يستزيدُ.. والخليفةُ يستزيدُ.. لِبُهمةِ الحُلْمِ !!.. لأني قد خلعتُ على تماثيلِ المدينةِ ربَّ أَسمالي.. وجئتُ إليكِ في عُرْيِ البراءَةِ.. جئتُ في حُمَّى «هَنِيبالِ» جئتُ في حُمَّى «هَنِيبالِ» أُسابقُ خيلَ أَخيلَتي وأَصدُرُ عنكِ.. سَيِّدتي.. وأَصدُرُ عنكِ.. سَيِّدتي.. أُسْرَحُ في جبال الثلج أفيالي..

يعبر الخطيب في المقطع عن معاناته ومعاناة العربي مع حكامه الذين يصادرون حلم العربي، وطموحاته في الحرية والوحدة والكرامة (بتهمة الحلم)، ويتحملون جريمة تشتتنا وذلنا (رث أسمالي)، ثم يستدعي دور (هانيبال) عندما عَمِد إلى تدفئة أجساد رجاله أمام النار ودهنها بالزيت؛ حتى يقيهم برودة الجو، والخطيب هنا يشتعل وجدانياً ويلتهب أملاً في خلاص أمته؛ لذا فهو يحمل معه إلى تونس طموحات ذلك العربي وسيبقى محافظاً على دوره الطليعي في إبقاء جذوة الحرية والثورة بين أبناء عروبته (أسرح في جبال الثلج أفيالي)؛ ليتماهى ذلك مع عبور هانيبال بجيشه عبر جبال الألب على ظهور الغيلة. ويُشار إلى أن استدعاء أسطورة هانيبال جاء استكمالاً لدور (السندباد) الذي استدعاء الخطيب في القصيدة ذاتها قبيل هذا المقطع، وهذا التكامل الأسطوري وجدناه سابقا عند استدعاء أسطورة (الغينيق) رمزاً إلى البعث مع أسطورة (بروميثيوس) في قصيدة (أنهض من جنازتي وأمشى)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠/٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٩١-٨٨/٣.

## ٤- التناص مع الأسطورة الرومانية

من أكثر ما يميز الرموز الأسطورية الرومانية جنوحها إلى التعبير عن واقع الحروب، والصراعات التي عايشتها الحضارة الرومانية على امتداد تاريخها. وقد وظف الخطيب أسطورة إله الحرب الروماني (مارس)؛ للتعبير عن هذا التغوّل الأمريكي في المشرق العربي نتيجة سعي القيادة الأمريكية في فترة خمسينات القرن الماضي؛ لبسط نفوذها وهيمنتها، حيث يظهر صوت (مارس) في (أغاني مارس الصغير) ضمن خمسة مقاطع عنون الخطيب مقطعَها الأول بـ (مارس مخموراً) يقول(۱):

في جِوارِ النجومِ، أَثَّلتُ أمجادي وقد ذفتُ اللهيبَ في سِحنَةِ الأَرضِ وقد ذفتُ اللهيبَ في سِحنَةِ الأَرضِ يا لَسِحرِ الدمارِ، ما أَلفُ رُوما فاسجُدي يا شعوبُ، نامي على الذُلِّ فاسجُدي يا شعوبُ، نامي على الذُلِّ فوق خَدِ المسيحِ آياتُ إنجيلي أنا نِدُ الإلهِ في الأَرضِ، عَرشي

وأع ليث بالدم اء قص وري و أحرق ثم من عظام بَخُ وري من عظام بَخُ وري من براكينِ عالمي المسعورِ ودُوري على سَواقِيَّ، دُوري فَهَ لاَّ قراتِ بعض سُطوري فَهَ لاَّ قراتِ بعض سُطوري له جَلِيد دُ النَّ ورِ!!

يتقنع الشاعر بـ (مارس) الأمريكي لإظهار مدى تغوله وجنونه من خلال مجدٍ مضمخ بدماء الأبرياء وعظام الضحايا، فسعيه الأول نشر الدمار والخراب وإذلال الشعوب ويصل منتهى جنونه في نهاية القصيدة عبر منازعته لدور الإله في الأرض.

وفي إطار نقد الحرية والعدالة المزعومة التي يتغنى بها الغرب يستدعي الخطيب رمزاً أسطورياً آخر، يتمثّل في إلاهة العدالة عند الرومان (أوجاستس)(٢). يقول في رباعية (عمياء روما)(٢):

مَثَّلُوها «امرأةً» تحملُ مِيزاناً.. وسَيْفا وَهْيَ معصوبةُ عَيْنَينِ، ومغزاها «العدالهُ» أَنا لا أَعلمُ أَين العدلُ في هذا، وكيفا؟؟.. وَهِيَ.. فيما تَسْتَبِينُ الحَقَّ.. عمياءُ جَهاله!!..

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧٩/١-٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) أوجاستس أو جوستيثيا إلاهة العدالة عند الرومان والتي صورت على شكل امرأة معصوبة العينين دلالة على المساواة وعدم التحيز تحمل ميزانا وسيفا. انظر: معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٢٩/٣.

وأخيراً يُلاحَظ أن الخطيب استدعى بعض الأساطير العالمية، عبر الإشارة الموجزة التي تساعد في توضيح الدلالة العامة لقصيدته، ومنها: أسطورة التنين<sup>(۱)</sup>، والماموث<sup>(۱)</sup>، والخضر<sup>(۱)</sup>، والخفاش)<sup>(۱)</sup>. وهكذا يظهر أن الدلالة الأسطورية، عبر قصيدتي (النرجسة الحمراء)<sup>(۱)</sup>، و (أسطورة النسر والخفاش)<sup>(۱)</sup>. وهكذا يظهر أن الخطيب وظف الأسطورة بمصادرها المتنوعة، عبر تقنيّتيّ الرمز والقناع؛ إذ وجد فيها نصًا فنياً معادلاً لما يسعى إلى التعبير عنه، فحملت هاجسه الشعري وموقفه الفكري؛ لأن استخدام الرمز والقناع وليد الحالة الشعورية لأعماق الشاعر يرتبط برؤيته للواقع وسعيه لتحقيق القيم والمثل اعتمادا على تلاعبه بالأبعاد الرمزية القديمة؛ لذا فقد استطاع الخطيب استثمار طاقات التعبير الأسطوري، وشحنها بكل جماليّات التحولات والتداعيات، وأعاد صياغة روح الأسطورة وبعض تفاصيلها صياغة جديدة تؤكد قوة حضوره وسعيه إلى التغلب على عذاباته، وعذابات شعبه وأمته من جهة، وتكريس نهج التضحية والثورة من أجل الخلاص والانبعاث من جهة ثانية، وكشف واقع الفساد والخيانة والتخاذل من جهة ثالثة.

وبعد أن حلَّل الباحث نماذجاً متنوعة، ومتعددة، للتناص الشعبي والأسطوري في شعر الخطيب، يعرض جدولاً إحصائياً شاملاً لمظانّ التناص في شعره، بما فيها مظان التناص الشعبي والأسطوري.

مظانّ التناص في شعر يوسف الخطيب، بما فيها مظان التناص الشعبي والأسطوري

| النسبة المئوية | مجموع التناص | الجزء الثالث | الجزء الثاني | الجزء الأول | الجزء                  |
|----------------|--------------|--------------|--------------|-------------|------------------------|
| لكل نوع        | لكل نوع      |              |              |             | نوع التناص             |
| % <b>٣</b> ٤.٤ | 人「ア          | ١٦٤          | ۸٧           | ١٧          | التناص الديني          |
| %٢٩.٦          | ۲۳.          | ١            | 1.7          | 7.7         | التناص التاريخي        |
| %٢١.٩          | 14.          | ٧٥           | ٤٨           | ٤٧          | التناص الأدبي          |
| %9.7           | 77           | ٤٦           | ١٧           | ٩           | التناص الشعبي          |
| %£.9           | ٣٨           | 70           | ٥            | ٨           | التناص الأسطوري        |
|                | <b>YY</b> A  | ٤١٠          | 709          | 1.9         | مجموع التناص لكل جزء   |
|                |              | %o۲.v        | %٣٣.٣        | %1 £        | النسبة المئوية لكل جزء |

جدول(٤)

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٣٠٩ و ١٦٠/٢ و٣/١٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق، ٢١١/٢، ٢١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه، ٣/١٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر نفسه، ١١١/٢-١١١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر نفسه، ٢٠١/١-٢٠٣.

## لقد بيّنت الدالة الإحصائيّة ما يأتى:

- 1. سيطرة التناص الديني والتاريخي على مصادر التناص، ومنازعة التناص الأدبي لهما في تلك السيطرة، بيد أن التناص الأدبي والأسطوري خصوصاً كان لهما الأثر الواضح، في إنتاج دلالة النص، وقيمه الفكرية؛ بما تمثّله شخصياتُه ونماذجُه من فرادةٍ شعرية، وقدرةٍ فنية على المعارضة والترميز والتقنّع، كما في قصيدة (بطاقة معايدة إلى أبي الطيب المتنبي) وقصيدة (أغاني مارس الصغير).
- ٢. نتامي معدل مصادر التناص في الأجزاء الثلاثة من أعمال الخطيب الشعرية الجاهزة، بحيث حاز الجزء الثالث والأخير على نصيب الأسد من ذلك المعدل، ويبدو أن تضاخم الأحداث وتتابعها منذ فترة الخمسينات وتفاعله معها كان له الأثر الواضح في ذلك.

# الفصل الثاني أشكال التناص في شعر يوسف الخطيب

المبحث الأول: التناص الاقتباسي

المبحث الثاني: التناص الإشاري

المبحث الثالث: التناص الامتصاصي

المبحث الرابع: التناص الأسلوبي

المبحث الخامس: تناص الشخصيات

#### المبحث الأول: التناص الاقتباسى

ينطلق المبدع فيما ينتجه من مخزوناتٍ ثقافيّةٍ، وإنسانيّةٍ استقرّت في وعيه، ولامست وجدانه؛ لذا تتعدد أشكال استدعاءات الخطيب لنتاجات غيره، بحسب تواردها في ذاكرته، ووفقاً لغرضه من تلك الاستدعاءات. والاقتباس أوضح وجوه التناص، إذ يقصد الشاعر إقامة اتصالٍ مع نصّ سابق بوعي كاملٍ، فهو "يمثل الدرجة العليا لهذا الحضور النصي، حيث يعلن النصّ الغائب عن نفسه في النص الحاضر "(۱)، ويكون هذا الاقتباس إما بشكلٍ كاملٍ أو محوّر.

#### أولاً: التناص الاقتباسى الكامل

ويُقصَدُ به اقتباسُ شطرٍ من بيتٍ شعريّ، أو بيتٍ شعريّ كاملٍ، أو جملةٍ نثريّةٍ كاملةٍ، دون التغيير في البنية الأصلية لا بزيادة ولا بنقصان ، ولا بتقديم ولا بتأخير، سواء وُضِع ضمن علامتي تنصيص أم لا (خط غامق مثلا)(٢).

وفي شعر الخطيب تقل اقتباساته الكاملة ومن اقتباساته القرآنية المنصّصة قوله في قصيدة (الطريق إلى هجد)(٢):

بلى أَقُولُ، هي الأَوبْانُ أَلَعَنُها والنافحينَ بَخُورَ القاتِ والبَصَلِ أَعلَى العَلِيِّينَ مَنْ فيهم؟، فأُنبِئَهُ: أَحَقُ واللهِ في جَنْبَيكَ سَيفُ عَلي هُم أَمنعُ العلِيِّينَ مَنْ العارِ، والذُّلُلِ هُم أَمنعُ الصخرِ أَن تَنْدَى جِباهُهُمو وأَطْيَعُ العِيرِ، مَثْنَ العارِ، والذُّلُلِ مَنْ العارِ، والذَّلُلِ مَنْ العَلَىٰ العَلَىٰ عَلَوا ما يُوعَظُون بِهِ لكان خيراً لهم» مِن مُوبِقِ الدَّجَلِ العم» مِن مُوبِقِ الدَّجَلِ

يقتبس الخطيب قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾ (ن) ويأتي هذا الاقتباس في سياق إظهار ابتعاد الحكام والقادة العرب عن شريعة الله في الحق والعدل، وعن هدي النبوة في رعاية أمور الرعية، وحفظ مصالح الأمة ومقدساتها بعيداً عن التدليس والدجل على شعوبها. وفي النص

<sup>(</sup>١) التناص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥٢/٢-٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٦٦.

أيضا إشارة (أعلى العليين) إلى النص القرآني: ﴿ كُلًّا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ ﴾(١) ولكن الخطيب هنا وظّف التحول الدلالي بنقل دلالة (العلّيين) من جنة الله ونعيم الأبرار فيها إلى قصور الحكام وتمترسهم فيها.

ومن اقتباسات الخطيب الشعرية المنصّصة أيضاً قوله في قصيدة (مطالع جزائرية)(١):

أَتَ ذَكَّرْتَ جَامِعَ السرملِ في يافا في جَبِينِ المحراب من «خَيْبَ بِ» وَشْمُ أَت ذكري أَت ذكري أَت ذكري «وابكِ مثلَ النساءِ مُلْكا مُضاعاً

يخاطب الشاعر هنا القيادات العربية أو الفلسطينية، فيقتبس قول أم أبي عبد الله الصغير (آخر ملوك غرناطة)؛ بعيد سقوطها في يد فرديناند وإيزابيلا(٢):

لــم تحـافظ عليــهِ مثــل الرجـال

وابكِ مثل النساءِ مُلكاً مُضاعاً

يأتي هذا الاقتباس في سياقٍ يربط بين حدَثَيْن جلَلَيْن: أحدهما قديم، وهو سقوط غرناطة، وضياع الأندلس، والآخر هو نكبة فلسطين، فمُصابُ العربِ واحدٌ، وكأن الخطيب هنا باقتباسه يؤكد معادلةً تاريخيّة تتمثّل في أن الانقسام والتخاذل – وقد عانت منه الأندلس في عهد ملوك الطوائف – يؤدّي بالضرورة إلى زوال الدول واحتلالها.

وقد يأتي النص المقتبس موضوعاً بخطِّ غامق كما في قول الخطيب في قصيدة (الخورنق)(؛):

في أُمَّةٍ قد خَلَتْ مِن قَبلِها أُمَمٌ شَتَّى، وما بَرِحتْ خَوَرنقاتٌ لها، تُبكي فؤادَكَ، إِذ تستضحكُ الأُمَما

<sup>(</sup>١) المطففين: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/١٥٧-١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس، نجيب زبيب، دار الأمير، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ١٢٦/٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩٥/٣.

يقتبس الخطيب قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُّ لِتَتْلُوَ عَلَيْهِمُ الَّذِى أُوْحَيْنَا لِإِلَّاكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَٰنِ ﴾(١)، ويوظّف الاقتباس القرآني هنا؛ لتأكيد أن الطواغيت موجودون في كل العصور، وفي جميع الأمم، وكأن الخطيب هنا يحمل الشعوب مسؤولية صمتها على حكامها الظالمين الذين يزدادون طغياناً بفعل صمتهم هذا.

ومن الاقتباس الكامل غير المنصص قول الخطيب في قصيدة (هذي الملايين)(٢):

# وَقُهُمْ، فَأَندِرْ، بِأَصنامِ مُبَجَّلةٍ غَداً تَكَدْرَجُ في الأَقدامِ كَاللُّعَبِ

يقتبس الخطيب نصّ الآية الثانية من سورة المدثر: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّيِّرُ قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ (٢) ليضفي على نصه المزيد من مصداقية التنبؤ المستوحاة من قدسية النص القرآني؛ فالخطاب الموجَّه لرجل البعث في القرن العشرين امتداد للخطاب إلى الرسول ﷺ المبعوث بشيراً ونذيراً، باعتبار أن الإنذار موجَّه لنفس الطغيان: طغيان الحاكم العربي في ظلمه وتخاذله عن صيانة مقدسات الأمة كما في النص الشعري، وطغيان زعامة قريش وأهلها في عبادتهم للأصنام وشركهم بالله ﷺ كما في النص القرآني.

## ثانيا: التناص الاقتباسي المحوّر

ويُقصَدُ به اقتباسُ شطرٍ من بيتٍ شعريّ، أو بيتٍ شعري، أو جملةٍ نثريةٍ، مع التغيير والتحوير في البنية الأصلية بزيادة أو بنقصان، بتقديم أو بتأخير، سواء أكان هذا التغيير والتحوير بسيطاً أم مركّبا(أ). وتكثر اقتباسات الخطيب من نصوص شعرية، أو نثرية متعددة، ومختلفة المصادر بحيث يخضعها الخطيب للغته الخاصة وينزاح بها عن أصل بنيتها اللغوية؛ ليعيد صياغتها وترتيبها وفق رؤيته الشعرية، فالمتلقي يشعر "وهو يتعامل مع النص الأدبي أن ثمة خيوطاً دقيقة تربطه بنصوصٍ أخرى سابقةٍ له، تم تحويرها أو تعديلها أو تضمينها جزئياً أو كلياً، أو قلب دلالاتها، وهذا ليس بغريبٍ في العمل الأدبي لسببين، الأول: أن ترابط

<sup>(</sup>١) الرعد: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٨/٢.

<sup>(</sup>٣) المدثر: ١-٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٦٣.

الحياة الإنسانية لابد أن ينعكس على الأدب، والثاني: أن الأديب لا يمكن له أن يبدع إذا انعزل عن هذا المحيط"(١).

ومن التناص الاقتباسي المحور تحويراً بسيطاً قول الخطيب في قصيدة (العيد يأتي غداً)(٢): أثرانكي في خيمة الليل وحدي؟ أيشهذا السدجي، أمسا لَسكَ آخِسرُ؟!

يقتبس الخطيب في البيت السابق عجز بيت الشاعر محمود سامي البارودي الذي يقول فيه ("): مَا أَطْوَلُ اللَّيْ لِ مِنْ آخرٍ؟

تبدو مفردات عجز بيت البارودي مستدعاة جميعها؛ مما يؤكد أن "سيطرة النص الأول على الثاني تكاد تكون سيطرة دلالية كاملة من خلال اجتماعهما على ما يتفق عليه العقل"(<sup>1</sup>)، بيد أن الخطيب يستبدل لفظ الليل بلفظ الدجى، ثم يقدمه على الاستفهام ويضمه إلى تناصّ إشاري بلفظة (أيهذا)؛ مما يذكرنا بقول إيليا أبى ماضى(<sup>1</sup>):

أَيُّهَ ذَا الشَّاكِي وَمِا بِكَ داءً كُن جَميلاً تَرَ الوُجودَ جَميلاً

واقتباس الخطيب يأتي في إطار الضجر من الغربة عن الوطن، واستعجال فجر الحرية للوطن والعودة إليه. وفي قصيدة (قم فأنذر في الشرق) يقول<sup>(1)</sup>:

قُم فَأَنْ ذِر في الشرقِ، هَبَ المغاويرُ وَسُ دَّتْ على الطُّغاةِ الرِّحابُ حيثما يُدبرُونَ لا يضحكُ السوهمُ إلى يهم، ولا يَلُ وحُ السرابُ السنين انْ تَشَوْا طويلاً من الدَّمِ فناموا مِلهَ الجفُ ونِ، وغابوا شم سِيقُوا إلى جَهَنَّمَ أَشتاناً فَحَقَّ السردي، وَحَقَّ العذابُ

<sup>(&#</sup>x27;) التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، ص٥١٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥١/١.

<sup>(</sup>٣) ديوان البارودي، تحقيق وضبط وشرح: علي الجارم و محجد شفيق معروف، دار العودة، بيروت، ٩٩٨ ام. ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني ، د. مجد عبدالمطلب، ص١٧١.

<sup>(</sup>٥) ديوان إيليا أبي ماضي، ص٦٠٦.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٣٠/١.

القصيدة من مؤلفات عام ١٩٥٦م، ومُهداة إلى ميشيل عفلق – أحد مؤسسي حزب البعث – وفي بداية المقطع يؤكد الخطيب على دور حزب البعث في هدم أركان الطغاة؛ لذا يأتي اقتباس كامل للنص القرآني في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِرُ قُمْ فَأَنْذِرُ ﴾(١)، ثم يظهر الاقتباس المحوّر في البيت الأخير عن طريق استدعاء قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ رُمَرًا حَتَى إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَثُ أَبْوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ رُمَرًا حَتَى إِذَا جَاءُوها فُتِحَثُ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ وَسُلُ مِنْكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ وَسُلُ مِنْكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾(١) ولكنه هنا تحوير بسيط إذ يستبدل الخطيب (الذين كفروا) بواو الجماعة، والتي تعود إلى الطغاة والظالمين الذين أذاقوا شعوبهم الويلات وخاضوا في دمائهم، كما يستبدل لفظة (زمرا) في الآية القرآنية المراقية واضحة بين لفظة (زمرا) الدالة على الجماعات ولفظة (أشتاتا) بما تحمله من معنى التقرق ويبدو ما سيلاقيه هؤلاء الطغاة من عقاب على جرائمهم جزء من هذه الجهنم؛ لذا هم يستحقون الهلاك والعذاب، وهنا يضفي التناص الإشاري في تركيب (وحق العذاب) بعداً دلالياً في تأكيد عاقبة الطغاة ومآلهم؛ إذ يستدعى التركيب نهاية الآية ذاتها (وحقّت كلمة العذاب)، كما يستدعي العطف في تركيب (وحقّ الـ) بيت على محمود طه(١٠٪:

وعليه فالبيت الأخير يحمل في طيّاته شكلين من أشكال التناص (اقتباسي وإشاري)، ومصدرين من مصادر التناص (القرآني والأدبي).

وفي قصيدة (مطالع جزائرية) يحمّل الخطيب الأنظمة العربية مسؤولية ما تعانيه الشعوب العربية من شقاء وذل وفقر، يقول(<sup>1)</sup>:

# هذا جَناهُ أبي عَلَيَّ، وما أُرضِ عن إلا ثُمالِة الألَّمامِ

<sup>(</sup>١) المدثر: ١-٢.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٧١.

<sup>(</sup>٣) علي محمود طه: قصائد، مختارات صلاح عبد الصبور، دار الآداب، بيروت، ط٢، ١٩٧٨م، ص٧٥.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٦/٢.

يظهر هنا اقتباس الخطيب للبيت المنسوب(١) للمعرّي الذي قيل إنه أوصى بكتابته على قبره:

### ه ذا جناه أبى على قها جنيات على أحد

يحوّر الخطيب في بنية المعرّي بشكل بسيط؛ إذ إنه يقتبس صدر البيت ويغيّر من بنية العجز، بإيراد الاستثناء بعد النفي بدلاً من الاقتصار على النفي كما في بيت المعري، وتبدو المقاربة اللغوية بين لفظتي (أرضعت/ جنيت) واضحة من خلال اشتراكهما بفعل النيل. ودلّ التحوير على المفارقة بين حزنيّ الخطيب والمعرّي فإذا كان "حزن المعرّي وتشاؤمه يتخذ بعدا وجوديّا، فإن حزن يوسف الخطيب يتخذ بعدا سياسيا؛ إذ إن المعرّي يعد وجوده الشخصي في الحياة جناية ارتكبها أبوه بزواجه من أمه، وأنه حرّم الزواج على نفسه، فلم ينجب أبناء كيلا يكون جانيا على أبنائه في معاناتهم في الحياة. أما يوسف الخطيب فيعدّ حالة الانكسار والتردّي السياسي جناية ارتكبها الأب الذي يرمز إلى مؤسسة الحاكم باعتباره (ولي الأمر)"(").

وفي قصيدة (ما شعلة البعث) يقول الخطيب<sup>(٦)</sup> بُعَيْدَ التضييق على البعثيين أثناء حكم عبد السلام عارف في العراق:

ما زال يَرْسُبُ في أَعماقِهِ الْخَدرُ دارُ السَّلِم إذا ما رُقِعَتُ، سَقَررُ

أَسَــتَودعُ اللهُ فَــي بغدادَ لــي وَطَنــاً غُفرانَـــكُ اللهُ، مــا بغدادُ هاجعــةً

يقتبس هنا صدر بيتٍ لابن زريق البغدادي، يقول فيه (١٠):

<sup>(</sup>۱) لم يجده الباحث في دواوين المعرّي، ونسبه المؤرخون له، ومنهم: ابن كثير، والذهبي، وشوقي ضيف. انظر: البداية والنهاية، الحافظ عماد الدين أبو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى: ٤٧٧ه)، تح: عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر، ط۱، ۱٤۱۸ ه = ۱۹۹۷م، ۱۹۹۰م، ۲۰۱۹۰۷. وانظر: سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محجد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ۲۵۷هه)، تح: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط۳، ۱٤۰۰ه = ۱۹۸۰م، ۲۰۱۸، وانظر: الفن ومذاهبه في الشعر العربي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، ط۱۲، د. ت، ص۲۸۷.

<sup>(</sup>٢) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٧/٢.

<sup>(</sup>٤) نسبه ابن خلّكان لأبي الحسن علي بن زريق البغدادي (المتوفي سنة ٤٢٠ هـ)، بينما نسبه الثعالبي للوأواء الدمشقي. انظر: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن خلكان، ٥/٣٣٨. وانظر: يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى: ٤٢٩هـ)، د. مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٣٤٠هـام، ١/٠٤٠هـ

يحوّر الخطيب بشكل بسيط بنية النص المستحضر؛ إذ يوظف وسيلة الاستبدال فيضع لفظ الوطن بدلاً من لفظ القمر، وهو بهذا التحوير البسيط حوّل سياق البيت وقلب مفاهيمه، حيث تتحول الحبيبة (القمر) من نصّ ابن زريق إلى (وطن) يأمل الخطيب أن يستعيد قوته، وعنفوانه، وعزّته فبيت ابن زريق يرتبط بخيبة فقدان الحبيبة، بينما بيت الخطيب يرتبط بخيبة وطن سرقت ثورته في ظلّ حكم عبد السلام عارف، الذي وصل إلى السلطة بمساعدة البعثيّين ثم ما لبث أن انقلب عليهم.

وتجدر الإشارة إلى أن الخطيب استحضر بيت ابن زريق في ثلاثة مواضع أخرى هي: في قصيدة (ولو رضيتُ خَلاءَ النفس) يشير إلى المعاناة والمأساة – في رأيه – بسبب الحكم الهاشمي وسياسته(١):

«أستودعُ الله في الأُردُنِ لي وَطَناً» وإنّ على أَذْنِ الدنيا مَراثِيهِ

وفي المقطع المعنون بـ (عن رحلة السندباد في أوقيانوس الأحقاف) من مطوّلة (امنع الخمرة عني) يعبّر الخطيب عن الظلام الذي يخيّم على المنطقة العربية (الأحقاف)، بفعل مؤسساتٍ ثقافيةٍ مداهنةٍ ومنافقةٍ لتلك الأنظمة الفاسدة، دون وجود أمل يُعِين على الخلاص من هذا الواقع (ما لى قَمَرٌ بالكَرْخ)، يقول(٢):

جوف الليلِ مفتوحُ الذراعين ينادينا وما لي قَمَرُ بالكَرْخِ..

فاسمعْ جَوْقَةَ الشعرِ النُّواسِيِّ تُغنِّينا «رُجُوعَ الشيخ(٣)»..

وفي المقطع المعنون بـ (إن نحترق ننعتق) من (معلقة الخليل) يؤكد اعتزازه بالانتماء لوطنه فلسطين، يقول(<sup>1)</sup>:

-

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣٤/٣.

<sup>(</sup>٣) إشارة للكتاب المعنون بـ (رجوع الشيخ إلى صباه في القوة والباه) لأحمد بن سليمان الشهير بابن كمال باشا (إمام عالم تركى الأصل) ألّفه لإعانة من قصرت شهوته (علاج الضعف الجنسي) والمقصود بالباه: الجماع.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٨٦/٣.

وفي قصيدة (سلامٌ لَكُنَّ إِناثَ العروبة) يتوسَّم في المرأة العربية خلاص الأمة، ويدعوها إلى التفاعل مع حركة الإحياء القومي العربي بما تتحلّى به من شرف وكرامة وحنان حتى تنجب جيل النصر، يقول(١):

سلامٌ لأَرحامِكُنَّ.. إناثَ العروبةِ..

قد وَهَنَ العظمُ من «زَكريًّا الهزيمةِ»،

فاحمِلنَ، مِن وَحَم العِشق في اللَّهِ، جيلَ القدر!!

يستحضر الخطيب قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَايِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾(') وهو هنا يتعمد إلصاق الهزيمة بجيل عجز عن استرجاع ما فقده من حرية وكرامة، حيث "يرمز العظم الواهن إلى التخاذل الذي سبب الهزيمة، و (زكريا) في القصيدة يتحول من دلالة فردية وشخصية إلى دلالة عامة تعبر عن جيل الهزيمة. وتحميل زكريًا دلالة الهزيمة لا يتفق مع السياق الأصلي"(") للنص القرآني، فالتحوير البسيط في بنية النص المستحضر استطاع أن يؤدي رؤية الخطيب الخاصة في جيلٍ حاضر تأقلم مع الهزيمة، وفي أملٍ مرتبط بحبّ وعدالةٍ إلهيّة ستُنبِتُ جيلَ النصر.

وفي قصيدة (الخورنق) يؤكد الخطيب أن تغيير الواقع المظلم الذي تعيشه الأمة العربية يقتضي إرادةً صلبةً، وهِمّةً عاليةً، وعزيمةً قويةً، يقول<sup>(4)</sup>:

هَيْهَاتَ، لَن تُسمِعَ المَوْتَى النداءَ، ولا الصَّمَّ الدعاءَ، وَمَن قد عاشَ ماتَ، ومن قد ماتَ فاتَ، وآتٍ وحدَهُ الآتِ، ما مِن ذاهبٍ آبَ،

#### حتى يَحفِزَ الهمَما

يستدعي الخطيب قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الشَّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ ويعمد إلى تحويرٍ بسيط عبر النفي بـ (لن) لا النفي بـ (لا) كما في النص القرآني، وإضافة مفردة (النداء). ويأتي التحوير في إطار ذمّ السكوت عن الحق والرضى بالباطل، وعدم اتخاذ الفعل اللازم لمواجهة غطرسة الحكّام

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤١/٣.

<sup>(</sup>٢) مريم: ٤.

<sup>(</sup>٣) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩٣/٣.

<sup>(</sup>٥) النمل: ٨٠.

والمحتلين على حدِّ سواء، وكأنها هي ذات الحالة التي واجهت النبي على عندما دعا كفار قريش إلى الإسلام. وفي نهاية المقطع يستحضر الخطيب خطبة قُسّ بن ساعدة الإيادي في سوق عكاظ قبيل البعثة، والتي يقول فيها: (يَا أَيهَا النَّاسِ اسمعوا وعوا فَإِذا وعيتم فانتفعوا إِنَّه من عَاشَ مَاتَ وَمن مَاتَ فَاتَ وكل مَا هُوَ آتِ فيها: (يَا أَيهَا النَّاسِ اسمعوا وعوا فَإِذا وعيتم فانتفعوا إِنَّه من عَاشَ مَاتَ وَمن مَاتَ فَاتَ وكل مَا هُوَ آتِ

إن تعالق التناص القرآني مع التاريخي "يضاعف من حدّة التوبيخ والتقريع للمخاطبين في القصيدة: فهم جاهلية هذا العصر بانصرافهم عن التفكّر والتدبر بما يؤول إليه مصير الأمة. وهم كذلك المعرضون عن صوت السماء واتباع أوامر الله بالجهاد في سبيله، فلا هم يعقلون الحياة والمصير، ولا هم معتصمون بأوامر الله ونواهيه"(۱).

أما الاقتباس المحوّر تحويراً مركباً فيكون فيه التحوير أكثر حضوراً من التحوير البسيط؛ إذ إن الشاعر عندما يستحضر "النص الغائب في صيغته التركيبية، فإن التأثير الفني له يدخل مسارب القصيدة، ولا يقف عند حدود استنساخ جمل بعينها، أو تكرار أساليب محددة. إنك تجد روح النص المستدعى ولا تجده في آن، فهو يتغلغل في مسامات النص وخلاياه، تجده طافياً على السطح، وكلما اقتربت منه جذبك إلى عمق أسلوبه، وهو بذلك يحمل رؤيا وموقفاً شعورياً يحاول الشاعر إشراكنا معه في قراءتهما"(٢).

ومن الاقتباس المحور تحويراً مركباً قول الخطيب في قصيدة (عرش الفداء)(؛):

أَيُّهِ ذَا التَّارِيخُ مَن يكتبُ المجدَ كه ذي الأَنام لِ السمعاءِ اللهُ عندي بالقدس، فاسائل تُحَدِّثْكَ إذا كندتَ جاهلاً أَنبالهُ اللهُ عندي بالقدس، فاسائل تُحَدِّثُكَ إذا كندتَ جاهلاً أَنبالهُ اللهُ عندي بالقدس، فاسائل تُحَدِّثُكَ إِذَا كند اللهُ ال

يستحضر الخطيب قولَ طَرَفَة بن العبد في معلّقته (٥):

سَــتُبْدِي لَـكَ الأَيّـامُ مَـا كُنْتَ جَـاهِلا وَيَأْتِيكَ بِالأَخْبَـار مَــنْ لَــمْ تُــزَقِدِ

<sup>(</sup>۱) خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، البغدادي، تح: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٤، ١٩٩٧م، ج٢، ص٨٩-٩٠.

<sup>(</sup>٢) التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧٨/١.

<sup>(</sup>٥) ديوان طرفة بن العبد، شرح الأعلم الشنتمري، تح: درية الخطيب ولطفي السقال، المؤسسة العربية - بيروت، إدارة الثقافة الثقافة والفنون - البحرين، ط٢، ٢٠٠٠م، ص٥٨.

يبدو التحوير من خلال المقاربة اللغوية بين لفظي (الأخبار/ الأنباء) وتركيبي (يأتيك/ تحدثك) مع الإبقاء على تركيب (كنت جاهلاً)، ويوظف الخطيب التحوير في سياق إظهار عظمة أبناء فلسطين والقدس، الذين كتبوا بدمائهم تاريخ البطولة، بينما طرفة يؤكد حقيقة انكشاف الأمور بفعل تناوب الأيام وتعاقبها.

وفي تقسيمة (إلى صاحب جلالة) يسخر الخطيب من الأنظمة الحاكمة بقوله(١):

يا مَليكَ المُلوكِ، يا مُمْطِرَ القُدسِ وُعُ وداً.. وَمُوعِ داً لِلفرنجِ فَعُ الشَّطرَنْ جِ!!

يتناصّ الشاعر هنا مع قول أبي العلاء المعري(١):

خَفّ فِ السَّوَطْء ما أَظُن أُدِيامَ الأَرْضِ إلاّ مِنْ هَدِهِ الأَجْسادِ

يظهر التحوير من خلال تغيير طرفي الاستثناء بإلا مع الإبقاء على تركيب (خفف الوطء) ويكشف هذا التحوير عن مفارقة دلالية؛ فالخطيب "يسخر من الحكام الذين (يقولون ما لا يفعلون) فوعودهم للقدس بالحرية والخلاص، تنفيها وعودهم وإخلاصهم للفرنج (الاحتلال وأعوانه). والحكام على الرغم من كثرتهم في الخريطة السياسية، إلا أن قيمتهم أو تأثيرهم يشبه قيمة (البيدق) في لوحة الشطرنج، والبيدق (الجندي) أضعف قطع الشطرنج على الرغم من كثرته. وفي مقابل سياق السخرية يأتي قول المعري الذي يجسد موعظة تختزل فلسفة الحياة والموت، حينما يخاطب الإنسان المتكبر المختال بنفسه، مذكرا إياه بأنه يختال على أرض ترابها من أجساد أناس كانوا يعتدون بأنفسهم، فصاروا ترابا يطأه الأحياء!!"(").

وفي قصيدة (أنهض من جنازتي وأمشي) يدحض الاتهامات التي توجه إلى الشعب الفلسطيني ومسيرة نضاله، ويردُّ على مطلقي تلك الاتهامات بأنهم ليسوا بعيدين عن الوقوع في الزلل، وأنهم يتحمّلون جزءاً من جريمة التكالب على هذا الشعب، يقول(1):

ولم أزل أساق من مرحلة، لمرحلة أجُرُ ثقَلَ الصليب

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٢٥/٢.

<sup>(</sup>٢) سقط الزند، أبو العلاء المعري، دار بيروت ودار صادر، بيروت، ١٣٧٦=١٩٥٧م، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٨٧.

وأستحيل جمرةً، فثورةً، فجلجلة خلاصَ موطني الحبيب فلُن عَنِّيَ الطفلَ الذي يُوسَمُ من حليبِهِ قُل عَنِّيَ الطفلَ الذي يُوسَمُ من حليبِهِ أَو سَمِّني قتيلَ حُب بي جَسَدُ المسيحِ مُوْثَقاً على صليبِهِ في عالمٍ بدونِ قَلبُ في عالمٍ بدونِ قَلبُ يا راجمي شعبَ فلسطينَ على ذُنوبِهِ من مِنكُمُو بدون ذَنبُ !!..

يستحضر الخطيب قول المسيح الله لمن أرادوا أن يرجموا امرأة زنت: (مَنْ كَانَ مِنْكُمْ بِلاَ خَطِيَةٍ فَلْيَرْمِهَا أَوَّلاً بِحَجَرٍ!)(١)، والتناص هنا يعكس طرفي الشرط، ويعيد ترتيبهما، ويوجه الخطاب نداء واستفهاما إلى ذلك الطرف الذي يتعمد إلقاء التهم دون التحري والموضوعية. وتبدو المقاربة اللغوية بين النصين من خلال: (راجمي/ فليرمها – بدون ذنب/ بلا خطية)، ويأتي هذا الاقتباس المحوّر بُعيْد تقمُص الخطيب للفلسطيني عموماً في عذاباته وجراحاته، فيستحضر الصليب مُسْقِطاً إياه "على المعاناة موحّدا بين الإنسان والمسيح عذابا، وبين الأرض والصليب احتلالا، وهو يرى المعاناة محفّزا لا يستأصل روح التفاؤل، ولا يحطم روح المقاومة"(٢).

وفي المقطع المعنون بـ (مشهدُ تَعرِيَةٍ مجانيَّة لمفاتنِ الآثام) من مطوّلة (امنع الخمرةَ عني) يقول (٣):

دعني الآن لا أذرف دموع القلب

لم أفهم لُغَى الأَنجُم في ليلٍ كموج البحرِ

قد أرخى سُدولَ العُهْرِ

مَدَّ الأُفقِ..

غَوْرَ الْعُمْقِ..

فاستَرْخ، ولا تأسَ على ماضٍ..

ولا يهرب بك الحُلْمُ إلى آتٍ..

وَعِشْ في بُؤبؤِ اللحظةِ..

<sup>(</sup>۱) يوحنا، ۸/۷.

<sup>(</sup>٢) يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٨/٣.

## في اللَّذَّةِ..

يستدعي الخطيب قول امرئ القيس في معلقته(١):

# ولَيْ لِ كَمَ وْجِ البَحْرِ أَرْخَى سُدُوْلَ هُ عَلَى يَ بِأَنْ وَاعِ الهُمُ وْمِ لِيَبْتَلِي

يبدو التحوير هنا عن طريق الإضافة والاستبدال، أما الإضافة فتتمثّل في التركيب المنفي مع بداية السطر الشعري (لم أفهم لغى الأنجم)، وفي حرف التوكيد (قد)؛ وأما الاستبدال فيتمثل في الإتيان بلفظة (العهر) بدلا من الضمير العائد على الليل في بيت امرئ القيس (سدوله). ويأتي هذا التحوير جزءاً من تعبير الخطيب عن نقمته من هذا الفساد الذي يعتري جسد الأمة العربية، وانغماس زمرتها الحاكمة في ملذاتهم، وانشغالات الناس بنوازعهم بعيداً عن الاكتراث بالقضايا المصيرية في الحق والحرية والعدالة؛ بينما السياق في بيت امرئ القيس دالٌ على توارد الأفكار، والهموم التي تؤدي إلى عدم الإحساس بالزمن.

وهكذا كان التناص الاقتباسي المحوّر أكثر تعميقاً لدلالة النصّ الشعري من التناص الاقتباسي الكامل؛ بحكم اعتماده بشكلٍ أوسع على محاورة النص المستدعَى، وقلب دلالته الأصلية.

<sup>(</sup>۱) ديوان امرئ القيس، ص١٨.

#### المبحث الثاني: التناص الإشاري

ويُقصد به استحضار نصِّ أياً كان مصدره، سواء أكان قصيدة شعرية، أم نصاً نثرياً، أم أسطورة، أم حادثة تاريخية معينة، أم نصاً من التراث الشعبي... عن طريق الإشارة المركزة، بحيث تغدو هذه الإشارة بمثابة الإحالة أو القرينة لتلك النصوص، من دون أن يكون لها حضور لفظي كامل، أو محور، في النصوص اللاحقة. ويعتمد غالباً هذا الشكل على لفظة واحدة أو لفظتين مما يثير وجدان المتلقّي، ويحيله إلى أجواء النص المستحضر بسرعة فائقة، عبر التكثيف والايجاز مع الدقة في التعبير (۱).

وعليه فإن بعض مادة النص المستدعى تتسرب إلى النص الحاضر "ليشعر المتلقي بحضور نص غائب وعدم حضوره في الوقت ذاته، فهو حاضر بإيراد لفظ أو عبارة أو تركيب أو إشارة منه، لكنه في المجمل يختلف عن سياقه الذي ورد فيه، فلا يكون ما يرد في النص الجديد تضميناً أو أخذا... ولكن بوجود روح النص وتمثيله لموقف ما، ينجح الشاعر في عقد صلةٍ بينه وبين موقف معاصر؛ ليتحوّل إلى جزءٍ من التشكيل الفني، دون أن يفقد هذا التشكيل الامتداد الدلالي الذي يجمع بين الماضي والحاضر "(") وهذا الامتداد والتساوق الدلالي مِحْوَرُ تشكيل الشاعر لأدواته اللغوية والفنية.

ويعد هذا التناص الإشاري/الإيحالي أقل ظهوراً مقارنةً بالتناص الاقتباسي، فهو "لا يعلن عن وجود ملفوظ حرفي مأخوذ من نصّ آخر، ومندرج في بنيته بشكل صريح، كلي ومعلن، وإنما يشير إليه، ويحيل الذاكرة القرائية عليه، عن طريق وجود دال من دواله، أو شيء منه ينوب عنه"(١)؛ فيعيد صياغة المتناص ويفكك بناه التركيبية والدلالية، ويوزعها في فضاء النص الحاضر عبر إزاحة ما لا يتوافق منها مع الرؤية الشعرية المطروحة، والابقاء على جزء يسير دالّ يحيل إلى النص السابق أو سياقة ودلالاته(١).

وقد تتشكّل الإشارة أو الإحالة من خلال الكلمة، أو طريقة التركيب، أو الصورة، فمن التناص الإشاري من خلال الكلمة قول الخطيب في مغنّاة (أنا القدس)(°):

القدس: أنا القدسُ ، فِيَّ الأَسيرةُ، والآسِرهُ والآسِرهُ وَعُدُ «بَدْرِ»، ومُعجِزَةُ «الناصِرَهُ»

<sup>(</sup>١) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٧١.

<sup>(</sup>٢) التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، ص٥٢١.

<sup>(</sup>٣) التناص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، ص٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق، ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٦٧/٣.

# جوقة (١): وَهُمْ مَنْ تَدورُ على رأسِهِ الدائرة «لقد أَفْسَدُوا مَرَّتينِ، وهذي هِيَ الآخِرهْ»!!

يُبتَدأ المقطع من خلال المفارقة بين الأنا والآخر في سياق ديني تاريخي، فضمير المتكلم في البيت الأول يمثل صوت الأنا الرامزة إلى القدس في تعاليها على جراحها وثقتها بالنصر، وضمير الغائب في البيت الثاني يمثل صورة الآخر الرامز إلى المحتل الصهيوني في حتمية زواله بسبب طغيانه وظلمه. وتحيل مفردات البيت الأول إلى وعد الله على المسلمين بالنصر في معركة بدر في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ مِعْدِدات البيت الأول إلى وعد الله على المسلمين بالنصر في معركة بدر في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطّابِفَتَيْنِ أَنّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ عَيْرُ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُحِقً الحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقُطّعَ دَايِرَ الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ أَنْ يُحِقً الحُقَّ بِكِلمَاتِهِ وَيَقُطّعَ دَايِرَ الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ أَنْ يُحِقُ الْحَقْقِ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقُطّعَ دَايِرَ الْكَافِرِينَ ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ الله المعترى وهي في الناصرة بولادة عسى (")، وأيضاً تحيل لفظة (الدائرة) في البيت الثاني إلى الأسلوب القرآني: ﴿ عَلَيْهِمْ دَايِرَةُ السَّوْءِ ﴾ ") والذي عسى القرآن الكريم ومثله قول الحكمة: (عَلَى النباغي تَدُورُ الدَّوَائِرُ) ("). وتأتي إشارة الخطيب هذه موصحاً لتلك المحتل وهلاكه أمر لا مناص منه؛ ليأتي التناص الاقتباسي المحوّر في نهاية البيت الثاني موصحاً لتلك الحتمية المستوحاة من قوله تعالى: ﴿ وَقَصْيُنَا إِنْ يَنِي إِسْرابِيلَ فِي الْكِتَابِ لَعُفْسِدُنَ فِي الْمُورِ وَيُعِيلُ فِي الْكِتَابِ لَعُفْسِدُنَ فِي الْرَبْنِ وَلَعَمْنَ عُلُوا تَعْبِيلًا فَيْ الْمُورِ وَبَيْنَ وَجَعَلْنَا عَلَيْهِمْ وَأَمْدُونَا لَكُمُ الْكُورُةُ عَلَيْهِمْ وَأَمْدُونَا وَبُهُ أَلُولُ المَّسُومِةُ وَلَا الْمَسْجِدَ كَمَا دَعُلُوهُ الْوَلَى وَبُيْهُمْ وَلِيَدُخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَعُلُوهُ الْوَلَى وَبُيْهُمْ وَلِيَدُخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَعُلُوهُ الْولَى وَبُيْهُمْ وَلِيَدُخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَعُلُوهُ الْولَى وَبُيْهُمْ وَلِيَدُخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَعُلُوهُ الْولَالِ وَبَيْدُخُلُوا الْمَسْجِدِ لَمَا الْمَاسُلُولُ وَلِي الْمَاصِ وَلِي اللّهُ الْمَاسِلُولُ وَبُولُولُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن التناص الإشارة من خلال طريقة التركيب قول الخطيب في قصيدة (الخورنق)(١):

### حتى تُفَكَّ عن النُّعمان - (وهو معاً كلُّ

(١) الأنفال: ٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: إنجيل لوقا، ٢٦/١-٣١.

<sup>(</sup>٣) الفتح: ٦. والتوبة: ٩٨.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى: ٧٢٨هـ)، تح: عبد الرحمن بن مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية - المملكة العربية السعودية، ١٤١٦هـ/١٩٥٥م، ١٩٩٥م، ٨٢/٣٥.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٤-٧.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٩٥/٣.

# النَّعامينِ - كلِّ في خَوَرْنَقِهِ جَبْرَ الإقامةِ) - طِلَّسماتُ أَرتِجَةٍ (١)، عَهِدنَ، قبلَ جَديسٍ، أُختَها طَسَما

يبدو التناص هنا قائماً على الجمع بين الاستدعاء التاريخي والأدبي، في سياق التأكيد أن سياسة الطغاة واحدة منذ القدم (عهد جديس وطسم) إلى عهد الحكام الحاليين الفاسدين، ويحيل التركيب في (أختها طسما) إلى قول ابن عبدون في رثاء ملوك بنى الأفطس(٢):

ولم تدع لبني يونان من أثر عساد وجرهم منها ناقض المدر

واسترجعت من بني ساسان ما وهبت واتبعت أختها طسماً وعاد على

فابن عبدون يعدد الدول والملوك الذين أبادهم الدهر بحوادثه، ونكباته، والخطيب يوضّح مآلَ الظالمين؛ منذ جديس وطسم مروا بالنعمان بن امرئ القيس وصولاً إلى طغاة عصرنا.

وفي قصيدة (الشرق والأصنام)<sup>(۱)</sup> يجمع الخطيب بين التناص الإشاري في طريقة التركيب وفي الصورة يقول الخطيب<sup>(1)</sup>:

رُبَّ موتٍ يرتد عنه الفَناءُ وَتَمَاءُ وَتَمَاءُ الْأَحياءُ وَتَمَاءُ الْأَحياءُ وَالْقَاءُ الْأَحياءُ وعلى رَحْبِهِ تسييلُ الدماءُ أيانَ، الحُرِّيَّاةُ الحمارُءُ الحمارُةُ ال

أنت حُرَّ، فما يُضيرُكَ موتُ رُبَّ حتفٍ تَمَثَّ لَ الخُلدُ فيه يَنزِفُ الشرقُ من جِراحِ الليالي والسياط الحمراءُ تَعملُ فيه

يشير التركيب في (رب موت/ رب حتف) إلى قول المتنبي (٥٠):

<sup>(</sup>۱) طِلَسْمات وطَلاسِم جمع طِلَسْم وهو شيء مُبْهَم، وسِرّ مُطَلْسَمٌ ، وحِجابٌ مُطَلْسَمٌ ، وذاتٌ مُطَلَسَمٌ : غامض. انظر: المعجم الوسيط، ۱/٥٦٢. وأرتجة قياسا على الجمع (أفعلة) من رتاج بمعنى الْبَاب الْعَظِيم والجمع رُتُج. انظر: المعجم الوسيط، ٣٢٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين النويري، ١٩١/٥.

<sup>(</sup>٣) القصيدة نظمها الخطيب إثر الانقلاب على ثورة الدكتور مجد مُصَدِّق في إيران والذي حاول تحجيم النفوذ الغربي، كما يوضح الخطيب في إضاءة القصيدة. انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٨٨/١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٩٠-٨٩/١.

<sup>(</sup>٥) شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، ٢١٦/٤.

تتبدّى الحوارية بين النص الحاضر والنص الغائب، من خلال المغايرة في التركيز على طرفي المعادلة الفكرية بين الموت والحياة، فالمتنبي يرى الحياة بذلّ أنكى من الموت، بينما الخطيب يركز على طرف الموت كون الموت بعز سبيلاً للخلود؛ وعليه فإن هذا الحوار "يقوم على توازي السياقين الشعري / الحاضر، والتراثي / الغائب، ليقوم الشاعر بعملية انزياح للنص المستدعى، وفي هذه العملية تنتج الدلالة الجديدة ليخفي النص المعاصر وراءه معاني ودلالات تعكس رؤى داخلية عند الشاعر. لتتحول عملية التناص إلى وسيلة موضوعية / فنية تؤكد دور الذاكرة في صناعة الحاضر والمستقبل"(۱). ولأجل الحرية التي يدعو إليها الخطيب يلزم تحمّل المعاناة والجراح؛ ومن هنا يأتي التناص الإشاري في الصورة من خلال استدعاء صورة (الحرية الحمراء) في بيت شوقي(۱):

وذات الصورة قد تكررت في موضع آخر لدى الخطيب من قصيدة (عرش الفداء)(ت):

كل ذلك يأتي لدى الخطيب في سياق الدعوة إلى الثورة، والتمرّد على الظلم والفساد لذا تتضمّن الأبيات الفاظا دالة على (النزف/ الجراح/ الدماء). ويشار إلى أن الخطيب استدعى بيت المتنبي السابق نفسه في قصيدة (عِمْ صباحاً لبنان)، يقول(1):

وفي مقطع (بكائية) من قصيدة (المدينة السافلة) يؤكد الخطيب على معاناة الفلسطيني في احتلال أرضه وتشرذم أمته، يقول(١):

<sup>(</sup>١) التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، ص٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) الشوقيات: الأعمال الشعرية الكاملة، أحمد شوقي، دار العودة، بيروت، ١٩٨٨م، ٢٧/٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٧٩/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٣/٢١٠.

ذِراعُ يَسوعَ واهِيةً

تَنزُّ دماً على الخَشبِ..
وعيناهُ سراجُ مغارةٍ يبكي
بلا هُدُبِ..
ومُشْرَعَةٌ يَداهُ
ومُشْرَعَةٌ يَداهُ
كَمَن يَجِنُّ إلى عناقِ أَبِ
فَلِمْ صاغوا على فَوْدَيْهِ
تاجَ الشوكِ، من ذهبِ؟!..
ودافِقُ جُرْجِهِ شَفَقٌ
بأعلى الطُّورِ، لم يَغِبِ!!..
لأنَّ يَسُوعَ، رُوحُ اللَّهِ،
في عرقٍ، وفي عَصَبِ..
لِذاكَ.. يَظَلُّ يَقتلُهُ اليهودُ..

يَمُوتُ.. في العربِ!!..

تحيل صورة (تاج الشوك) إلى إكليل الشوك الذي وضع على رأس المسيح السلام قبيل صلبه – كما في اعتقاد المسيحيين – والذي يرد في النص الإنجيلي: (وَضَفَرَ الْعَسْكَرُ إِكْلِيلاً مِنْ شَوْكٍ وَوَضَعُوهُ عَلَى رَأْسِهِ، وَأَلْبَسُوهُ تَوْبَ أُرْجُوَانٍ)(). والخطيب يقارب هنا بين معاناة فلسطيني العصر وفلسطيني التاريخ، ممثلاً بالمسيح وألبسُوهُ تَوْب أُرْجُوانٍ)() والضعاء ويبدو التقارب اللغوي بين مفردتي (تاج/ إكليل) واضحاً. ويكرر الشاعر في مواضع أخرى() استدعاء النصّ الإنجيليّ ذاته، ويظهر في بعضها المفردة الإنجيلية (إكليل).

وفي مقطع (آلتنا الحدباء) من قصيدة (الطريق إلى يافا) يشير إلى مأساة الاغتراب عن فلسطين، والنزوح إلى الأردن الذي ابتغى الفلسطيني أن يكون مأوى له، وطريقاً للعودة ثانيةً إلى فلسطين بيد أن بعض الجهات تاجرت بمعاناة ذلك الفلسطيني، يقول(1):

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/١٠-٤١.

<sup>(</sup>۲) إنجيل يوحنا، ١٩: ٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/ ٢٧٣، ٢٧٩ و ٣/ ١١٦، ١٣٩، ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٢/٨٩-٩٠.

يومَ غاب الضَّوءُ عن يافا،
انتجعنا الشرق، واجتَزْنا لِعَمَّانَ الشريعة ضرْعُنا جَفَّ، ولا زرعَ،
وأربى القحطُ في أرواحنا العُمْيِ الوجيعة والدروبُ احتقنت مَوْتَى،
وكنا البائعينَ الأرضَ، والأرضَ المبيعه كيف ضَيَّعنا زمانَ الوصل،
ضيَّعناهُ.. غَشَينا على الإِثمِ الذريعه أرضُنا، آلتُنا الحدباءُ تطوينا، وَ مَمْشانا على الأرض الخديعه!!

تظهر هنا قدرة الخطيب على السيطرة على المتناقضات وصهرها وفق رؤيته الشعرية، حيث تحيل صورة (زمان الوصل) إلى قول لسان الدين بن الخطيب في موشحته(۱):

جادَكَ الغيْثُ أَوْا الغيْثُ هَمى، يا زَمانَ الوصْلِ بالأندَلُسِ جَادَكَ الغيْثُ أَوْا الغيْثُ هَمى، لللهُ المُخْتَلِسِ في الكَرَى أو خِلسَةَ المُخْتَلِسِ في الكَرَى أو خِلسَةَ المُخْتَلِسِ

فابن الخطيب يشتاق لفترة قصيرة قضاها مع محبوبته في غرناطة الأندلس، ويدعو لهذا الزمن بالسقيا ويتمنى لو طال أكثر، ولكن الخطيب يرثى زماناً قضاه في وطنه قبل أن يضيّع العرب فلسطينهم عبر ذرائع التخاذل ومؤامرات الأنظمة (خديعة)؛ لذا تحيلنا نهاية المقطع إلى قول كعب بن زهير في قصيدة البردة (٢):

كُلُّ ابْنِ أُنْثَى وإنْ طالَتْ سَلامَتُهُ، يَوْماً على آلَةٍ حَدْباءَ مَحْمولُ

(۱) ديوان لسان الدين بن الخطيب السلماني، تح: د. مجهد مفتاح، دار الثقافة، الدار البيضاء – المغرب، ط۱، ۱۶۰۹هـ=۱۹۸۹م، ص۷۹۲.

<sup>(</sup>۲) شرح ديوان كعب بن زهير، صنعة الإمام أبي سعيد بن الحسن بن الحسين بن عبيد الله السكري، تح: عباس عبد القادر، منشورات دار الكتب والوثائق القومية - مركز تحقيق التراث، القاهرة، ط٣، ١٤٢٣ هـ = ٢٠٠٢م، ص١٩.

فكعب بن زهير يأتي بصورة (الآلة الحدباء) في سياق التعبير عن حتميّة مآل ابن آدم إلى الموت، بينما الخطيب يأتي بها في إطار التعبير عن وطنٍ مكلومٍ مثخنٍ بالجراحات في ظلّ انقسام العرب وتآمر الأنظمة. وتجدر الإشارة إلى أن الخطيب استدعى بيت لسان الدين بن الخطيب في موضع آخر في قوله من قصيدة (المدينة الضائعة المفتاح)(۱):

كنتُ بالأمسِ إِذا أَحزنُ أَبكي وإذا أَفرحُ.. أَبكي.. كان سُهْدُ الليلِ تاريخي كان سُهْدُ الليلِ تاريخي وحزنُ الأَرضِ مُلكي.. ثم يوماً، جِيءَ بي لِلطُّورِ في تُللَّة حُرَّاسٍ.. وفي إكليلِ شوكِ.. في تُللَّة حُرَّاسٍ.. وفي إكليلِ شوكِ.. يومَ أَن نُودِيثُ – من دونِ بَرَبَّاسَ – وسُمتِيتُ لدى الشرطةِ باسمي وسُمتِيتُ لدى الشرطةِ باسمي خانني الدمعُ.. إذ الدمعُ غشا مُقلةً أُمي!!..

وهكذا فإن اكتشاف النص الغائب في التناص الإشاري، يتطلب من المتلقي تعيين الاشارات، أو العلاقات، أو القرائن التي تصل بين النص الحاضر والنص الغائب، ويبدو أن لجوء الخطيب للتناص عبر الإشارة السريعة، والمركزة يرجع إلى طبيعة الموقف الشعري الذي يتبناه في نصه.

1 £ 1

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧٣/٢.

#### المبحث الثالث: التناص الامتصاصى

ويُقصَدُ به استيعابُ مضمونِ نصّ سابقٍ أو مغزاه أو فكرتِه، ثم إعادة صياغة هذا المغزى أو المضمون أو الفكرة، من جديد بعد امتصاصه وتنويبه، من دون أن يكون في النص الجديد حضورٌ لفظيٌّ واضحٌ، أو ذكرٌ صريحٌ للنص السابق حيث تبدو عملية امتصاص وتشرب النصوص السابقة غير محددة بقواعد أو ضوابط تعين على اكتشافها، فمعالم النصوص السابقة تتنازعها جدلية الخفاء والتجلي، تبعا لقوة ذوبانها في النصوص اللاحقة(۱)، فالتناص يعتمد في أحد جوانبه على "تعايش النصوص وتعالقها ضمن فاعلية فنية وحساسية شعرية قادرة على التداخل مع الآخر والتفاعل معه وفقا لجدلية الإزاحة والإحلال التي تتوخى استدعاء تجارب وأفكار متباينة وامتصاصها وإعادة صياغتها ضمن رؤية فنية تتجاوب مع تجارب المبدع وانفعالاته، وتكشف عن طاقات تأوبلية متجددة"(۱).

ومن هنا تظهر الحوارية بشكل كبير إما في سياق المغايرة، أو المخالفة " فالمجال التناصي مجال حواري، وكل حوار ينطوي على قدر من الصراع ذلك لأن النصّ ينجح، أو يتحقّق باستيعابه للنصوص الأخرى الواقعة في مجاله التناصي ،وتدميرها في نفس الوقت... فالنصّ الشعريُّ ينتج في حركة معقدة، من تأكيد النصوص الأخرى، ونفيها في آن واحد"(۱)؛ وعليه فالتناص الامتصاصي أكثر أشكال التناص عمقاً لأنه يعمل على تخريب معمار النص السابق تركيبياً، ودلالياً ويراوغ المتلقي بتخفيه وعدم ظهوره عبر اختزاله لمضامين التناص بشكل مكثف، وعملية التكثيف هذه تؤدي إلى ذوبان البنية الشعرية للنص المستدعى "حتى لا ندري – أحياناً – متى تبدأ إحداهما، ومتى تنتهي الأخرى، إذ إنهما ينصهران في بوتقة الإبداع، ليستحيل الدخيل إلى عنصر أصيل بفعل الهيئات المصاحبة التي تمنع لفظه"(١٠).

ومن النتاص الامتصاصى قول الخطيب في قصيدة (العيد يأتي غداً) $^{(\circ)}$ :

مِــن دَوِيِّ الرصـاصِ يُغتَصـبُ المجــدُ اغـــتصاباً، لا مِــن دَوِيِّ الحنــاجرْ!! يستلهم الخطيب في بيته مضموني نصين سابقين لا نصّ واحد؛ فهو يتماهي مع المتنبي في قوله(٢):

<sup>(</sup>١) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٨٠-١٨١.

<sup>(</sup>٢) التناص في الشعر الفلسطيني المعاصر، حسن البنداري وعبد الجليل حسن صرصور وعبلة ثابت، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) أفق الخطاب النقدي دراسات: نظرية وقراءات تطبيقية، د. صبري حافظ، ص٦٠.

<sup>(</sup>٤) مناورات الشعرية، د. مجد عبدالمطلب، دار الشروق، القاهرة، ط٢، ١٩٩٦م، ص٥٠.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥٤/١.

<sup>(</sup>٦) شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، ٢٥٣/٢.

كما يتماهى نصّ الخطيب نفسه مع نصّ أمير الشعراء (أحمد شوقي) في قصيدة (سلوا قلبي) التي نظمها في ذكرى المولد النبوي(١):

وَسَ نَّ خِلالَ لَهُ وَهَ دى الشِ عابا أَخَ ذَا إِم رَةَ الأَرضِ اغتِص ابا وَلَكِ ن تُؤخَ ذُ الصَّدُنيا غِلاب ا

نَبِ عُ البِ رِّ بَيَّنَ لَهُ سَ بِيلاً وَعَلَّمَنَ البِ اعَ المَجِ دِ حَتَّ عَي وَمَا نَي لُ المَطالِبِ بِالتَّمَنِّي

تبدو مفردة (المجد) ظاهرة في بيتي الخطيب والمتنبي؛ إذ هما يجدان في القوة والثورة طريقاً للعزة والكرامة، بيد أن المتنبي يفارق بين المجد من ناحية، والفساد من ناحية أخرى، في حين أن الخطيب يفارق بين المجد من ناحية، والخطب الجوفاء والإعلام المزيف من ناحية أخرى.

وتبدو مفردتا (المجد/ اغتصاباً) ظاهرتين في بيتي الخطيب وشوقي، وبينما شوقي يؤكد أن السعي والعمل له دوره في الوصول إلى المجد، وتحقيق الغايات المنشودة؛ فإن بيت الخطيب يكتنفه دعوة للثورة والتمرد بشكل أكثر حدّة.

وفي قصيدة (لص بغداد) يقول الخطيب(٢):

دَفْ قَ الفُ راتينِ.. كي فَ نُخْصِ بُها؟! لأِننا الله بالسدماءِ نظائبُها الله المنابعة المنا نُعطي إلى الأرض مِن جَوارِحنا نُغلِي مُهور العُلين فَتَطْلُبنا

يستحضر البيثُ الثاني بيتَ أبي فراس الحمداني الذي يقول فيه(٦):

لَنَا الصّدرُ، دُونَ العالَمينَ، أو القَبرُ ومن خطبَ الحسناءَ لم يُغْلِها المهرُ

وَنَحْنُ أُنَاسُ، لا تَوَسُّطَ عِنْدَنَا، تَهُونُ عَلَيْنَا في الْمَعَالَى نُفُوسُنَا،

<sup>(</sup>١) الشوقيات: الأعمال الشعرية الكاملة، أحمد شوقى، ٧١/١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩١/١.

<sup>(</sup>٣) ديوان أبي فراس الحمداني، ٢١٤/٢.

تبدو المقاربة اللغوية بين مفردتي (العلى/المعالي)، والفخر ينسج ملامح النصّين بدلالاته اللغوية، وقيمه التعبيرية بيد أن المخالفة الدلالية تظهر من خلال النفي في بيت الحمداني (لمْ يُغْلِها المهرُ)، والإثبات في بيت الخطيب (نغلي مهور العلى).

ويستدعى الخطيب بيت الحمداني السابق في موضع آخر من قصيدة (لسورية السيف والملعب)(١):

فَرَجْ عُ الصواعقِ ما تُقسِمُ فَوَعْدُ الصباحِ الذي تَرْسُمُ وغاية جُودِ الكمِي الصدَّمُ حَلَفْ تَ وَفَيًا يَم يِنَ السلاحِ وغمَّ تَ وَفَيًا يَم يِنَ السلاحِ وغمَّ تَ الضَّ وَعِ لَ وَنَ الجراحِ وأَغلي تَ مَهْ رَ الغُلَى بالشهيدِ

والخطيب هنا يتقارب دلالياً مع نصّ الحمداني؛ إذ سياق النصين هو الفخر. ومن التناص للنصوص القرآنية قول الخطيب في قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد)(٢):

وها هُما، من تَلْعِ سِنجارَ، تُمسِّدانِ قَمَرا وتُذهِلانِ الجِنَّ، والنجومَ، سُوَرا وتَدْعُوَانِ اللَّهَ.. أَن يسوقَ قَدَرا..

- «فما تُريدُ؟..

- «ما أُريدُ، يا مولايَ:
 «أَن أَشِيعَ في عُلاكَ بَدَدا

رران المِنِيع عي حرب جدر ا

«أُريد جبريلاً.. وتنزيلاً..

«وخيلاً لا تُرى.. وَمَدَدا

«أُريد أن أصوغ أُقنُومَيْنِ

«في هَواكَ.. أَحَدا..

«أُريد، يا مولايَ، بَعْدُ

«أَن أُصبَّ دجلةً.. في بَرَدى !!..

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٨٠/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣/١٤٨-١٤٨.

يأتي المقطع في سياق حلم الخطيب بالحرية، والعدالة، والوحدة العربية، حيث يربط حلمه هذا بظلال دينية مستوحاة من أسماء سور قرآنية (القمر/ الجن/ النجوم)، ومن قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ (۱۱)، وقوله تعالى: ﴿ بَلَ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ هُ (۱۱)؛ لذا - إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلَافٍ مِنَ الْمُلَابِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴿ ۱۱)؛ لذا - في ظل الضعف والتشتّت العربي - يطلب الخطيب المدد من رب العالمين بملائكته وجنوده، الذين سبق أن أنزلهم لمؤازرة المؤمنين دون أن يروهم. ويبدو واضحاً التقارب اللغوي بين لفظ (الخيل) في نص الخطيب، ولفظ (الجنود/الملائكة المسوّمة) في النص القرآني فالخيل معقود بنواصيها الخير وهي أيضاً وسيلة في المعارك، وقد ساعد الحوار على "تنامي البنية الدرامية داخل النص، وعمّق من حالة التوهج والتوتر النفسي لدى الشاعر وقد انعكس ذلك على بنية النص ومنحه طاقة درامية واضحة "(۱).

وهكذا فإنه في التناص الامتصاصي تغري روحُ النصّ المستدعَى المتلقّي، أكثر من بنيته؛ إذ تتغلغل تلك الروح بين ثنايا النص الغائب؛ لتصبح نقطةُ التقاطع بين النصين بؤرةُ امتزاجٍ تجمعُ الذاكرة ببعديها العام والخاص<sup>(1)</sup>، وتعبر عن سياقات المرحلة المعاصرة ضمن رؤية الشاعر ومواقفه.

وفي قصيدة (الطريق إلى مجد) يدين الخطيب الانهزامية والانتهازية، التي يعاني منها النظام، والمواطن، والمثقف العربي على حد سواء، يقول(٥):

لكنْ، عَطَفتُ على «الأنسباطِ» راحِلتي خَصْرائِني فيه مُصوّانٌ، وآلِهستي عُصدتُ الشَّقِيَّ على رَسْمٍ أُماحِكُهُ

لِأَبلُ قِ جَاهِلِ عِ النَّ قُشِ يَرجِ عُ لَي الْقُلُ لِ الْقُلُ لِ الْقُلُ لِ الْقُلُ لِ الْقُلُ لِ الْقُلُ لِ وَعَاجَ غِيري على زُوَّادَتِي، بَدَلي وعلى زُوَّادَتِي، بَدَلي

فالخطيب يشير إلى خروج الفلسطيني ونزوحه إلى الأردن (الأنباط)؛ طلبا للنصرة واستنجادا بأشقاء العروبة (لِأَبلقٍ جاهِلِيِّ النَّقْشِ يَرجِعُ لي)، ومتوسّما أن يعينه النظام الهاشمي الحاكمِ في استعادة أرضه

<sup>(</sup>١) التوبة: ٢٦.

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۲۵.

<sup>(</sup>٣) يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ناهض حسن، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥٥/٢.

المغتصبة، وتحقيق الحرية والكرامة بعيد هزيمة حزيران المريرة، لكنه يتفاجأ أن هذا النظام أفقر من أن يحقق حلمه (خَزائِني فيهِ صُوَّانٌ) وأن قيادة هذا النظام الملكي (آلهته) أضعف، وأعجز من أن تلبّي له مطامحه (آلِهتي أَهَشُ من رَنَّةِ الفخَّارِ في القُلَلِ)(۱)، هذه المفارقة تدفع بالخطيب إلى بكاء فلسطينه الضائعة، عبر استدعاء حالة الوقوف على الأطلال واستلهام قول أبي نواس(۲):

# عاجَ الشَّقِيُّ عَلى دارِ يُسَائِلُها وَعُدتُ أَسالُ عَن خَمّارَةِ البَلَدِ

فالخطيب يتقمّص حالة الشاعر الجاهلي، في وقوفه على آثارٍ وأطلالٍ درست، ويحدث انزياحاً دلاليا لبيت أبي نواس، قائما على المخالفة، فالشقيّ في بيت أبي نواس هو الشاعر الذي يلتزم بالوقوف على الأطلال في قصيدته ويستحضره أبو نواس في سياق ثورته على القديم ومنه المقدمة الطللية، بينما الشقي في بيت الخطيب هو الشاعر نفسه، الذي يعاني مرارة الهزيمة في حزيران دون وجود من ينتصر لحق الفلسطيني في الحرية والكرامة، كما أن الخطيب يعتمد على مماحكة الرسم، بدلاً من مساءلته في بيت أبي نواس مما يشي بعمق أزمته في ظل نظام عربي عاجز عن نصرة أخيه المظلوم؛ إذ إن المماحكة معجمياً تحمل دلالات المنازعة والمخاصمة(٢).

وتتبدّى عملية امتصاص الخطيب للنص المستدعى من خلال قلب معماريّته ما بين صدر البيت وعجزه فهي في بيت أبي نواس (عاج وعدت) وفي بيت الخطيب (عدت وعاج)؛ مما يؤكّد المفارقة بين الأنا والآخر، ذلك الآخر الذي يدينه الخطيب بسبب انهزاميته وتملّقه لمؤسسة السلطان العربي؛ ومن هنا تظهر "حالة أبي نواس الذي ترك الأصول الفنية لمطلع القصيدة العربية وانعطف عنها يسأل عن خمارة البلد من جهة، وحالة الشعراء الذين تركوا مساءلة (مؤسسة السلطان العربي) عن هزيمة حزيران، ووجهوا سهام الاتهام للبنية الثقافية العربية. وتضمر هذه المقاربة تشابها بين مجون أبي نواس وانهماكه بالخمر، والشعراء الذين جبنوا عن مواجهة المؤسسة الرسمية المسؤولة عن هزيمة حزيران "فيكد هذا التحليل قول الخطيب في مقدّمة

<sup>(</sup>۱) تحليل الباحث هنا لتناص الخطيب يختلف مع تحليل الدكتور عمر عتيق حيث يشير إلى النصّ ضمن خطاب الشاعر إلى الحضارة (الأنباط). انظر: التناص الأدبى في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠١-٢٠٢.

<sup>(</sup>۲) البيت ورد بأكثر من رواية. انظر: ديوان أبى نواس الحسن بن هانئ الحكمى، برواية: حمزة الأصفهانى، وأبى بكر الصولى، تح: إيفالد فاغنر وغريغور شولر، النشرات الإسلامية – فرانز شتاينر، الطبعة الألمانية، ما بين عام ١٩٧٢م – ٢٠٠٦م، ٧ أجزاء، ١٩٩٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب، مادة (محك)، ١٠/٤٨٦.

<sup>(</sup>٤) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٢.

القصيدة: "في ذلك الشهر الأسود، وانطلاقاً منه إلى يوم الناس هذا، ابتعدت رؤوسُ ألوف الأقلام العربية عن أية مُساءلة لمؤسسة السلطان العربي على اتساع رُقعة القارة العربية، بوصفها المسؤولة مباشرة، وبالكامل، عن سوء إدارتها القيادية العليا لهذه المرحلة من صراعنا المصيري مع الأعداء، ولم تقم بأدنى مجازفة بالاقتراب من أسلاكِ قيصر الشائكةِ المكهربة، بل انصرفت بجملة أفكارها وأشعارها وقرائحها الهلامية الرخوة، إلى تجيير فاتورة الهزيمة من أصلها وفصلها، على حساب امرئ القيس، وعنترة العبسي، والخليل بن أحمد الفراهيدي.. بتهمة كونهم، وآخرين كثيرين غيرهم، رموز التخلف والانكسار!!"(١).

وفي (قصيدة مطالع جزائرية) يعبر الخطيب عن تأزمات واقعه المعاصر بقوله(١٠):

هــل أطف أتها بُحـورُ الظــلامْ؟! والقــدسُ هـاجَرَ عنها اليمامُ خَلَّيتَها فــي الــدجى ألَــفَ عـامُ هَــلَّا ثنَــيتَ إلينا اللِّجـامْ؟! يا حامل الشُّعلة عن مكَة فِ «السَّلْتُ» في مكَّة مُستوجِد، «السَّلْتُ» في مكَّة مُستوجِد، أيامُنا، «عُقْبَة في، مقرورة في المُفق بحر الدجي

يظهر التناص الامتصاصي هنا من خلال استلهام الخطيب لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبِى اللّهُ إِلّا أَنْ يُتِمّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴿ (٢) فالنص القرآني يصور سعي الكفار الحثيث إلى إطفاء شعلة الحق، والهداية لكن رب العالمين يؤكد خسران سعيهم ويتكفّل ببقاء نور الحق هاديًا الناس إلى سواء السبيل، بينما الخطيب يعبر عن المفارقة بين تاريخ مجيد أضاء الكون بنور الحقّ – ومن هنا يأتي استدعاء شخصية (عقبة بن نافع) – وبين زمن معاصر تكتّلت فيه معالم العبودية، عبر حكام ظالمين متخاذلين رضوا باغتصاب المقدسات.

وفي قصيدة (ما شعلة البعث) يؤكد الخطيب انحيازَه المبدئي إلى الحق، والوحدة ولو كان فيه مخالفة لرفاق البعث، يقول<sup>(3)</sup>:

وإنَّن عنهم لَمُنشَطِرُ وإنَّن عنهم لَمُنشَطِرُ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/٢ ١٤٧-١٤٧.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩١/٢.

يستلهم الخطيب فكرة الاعتزاز بالنفس من بيتين: أحدِهما للعرجيّ في قوله(١):

أَض اعُوني وَأَيَّ فَت عَ أَض اعُوا لِيَ وم كَرِيهَ إِه وَسِ دادِ تَغ رِ

والآخر لأبي فراس الحمداني في قوله(٢):

سَيَذْكُرُنِ عِ قوم عِي إذا جَدَّ هُمْ مُ وَفِي اللَّيَا فِي الظَّلْمَاءِ يُفْتَقَدُ البَدْرُ

يبرز التناص الامتصاصي من خلال تلك المقاربة الدلالية بين تركيب (أيّ فتى أضاعوا) في بيت العرجي، وتركيب (أي الرفاق قد خسروا) في بيت الخطيب، والخطيب يبرّر هذا التوجه عبر فقدان المعين والمتبصّر في ظل حالة التيه التي يعاني منها العرب في أحقافهم، بينما العرجي يبرّره عبر فقدان النموذج في الصمود عند النوازل والمصائب.

والخطيب يتقارب دلاليًا مع بيت الحمداني في مبررات هذا التوجه؛ إذ البدر دالٌ ومرشدٌ في ظلمة الليل بيد أن بنية نص الحمداني تبتعد عن بنية نص الخطيب، سوى هذا التقارب لغويًا بين مفردتي (يفتقد/خسروا)، ودلاليًا بين الذكر والعلم (سيذكرني/علموا)، مما يدلّ أن التناص – في إحدى جوانبه – يتحقق بفعل نجاح عملية الامتصاص في إكساب لغة الشاعر حوارية النصّ(").

وفي رباعية (فصل القول) يؤكد الخطيب انحيازه إلى القوة، والثورة لمواجهة الطغيان الذي ينتهك المقدسات يقول(1):

حَيثُ لا "مُعتَصِمٌ" ترجُوهُ في كُلِّ "العواصِمْ" باتَ فَصْلُ القولِ، يا شعبِيَ، للسَّيفِ المُجرَّدْ ها هِيَ الكَعبةُ.. بِيعتْ في مَزاداتِ الأعاجمْ

<sup>(</sup>۱) ديوان العرجي، تح: د. سجيع جميل الجبيلي، دار صادر، بيروت، ط١، ٩٩٨م، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي فراس الحمداني، ٢١٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: التناص الشعري، قراءة أخرى لقضية السرقات، مصطفى السعدني، ص٩٧.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٤٠/٣.

#### والصَّليبيُّونَ.. قد عاجُوا على قبر مُحَمَّدْ!!..

يستلهم الخطيب قول علي محمود طه بعيد النكبة(١):

أَخِي، جَاوَزَ الظَّالِمُونَ الْمَدى أَخِي، جَاوَزَ الظَّالِمُونَ الْمُونَ الْمَروبَةُ أَنَتْ رُكُهُمْ يَغْصِ بُونَ الْعُرُوبَةَ وَلَيْسُ وَلَا يَغْصِ لِيلِ السَّيُ وَفِ وَلَيْسُ وَلَا يَغَيْثُ رِ صَالِيلِ السَّيُ وَفِ فَجَارَدْ خُسَامَكَ مِنْ غِمْ دِهِ فَجَارَدْ خُسَامَكَ مِنْ غِمْ دِهِ

فَحَــقَ الجِهَادُ ، وَحَــقَ الفِـدَا مَجْـدَ الأَبُـوَةِ وَالسُّـفُودَا ؟ مُجْـدَ الأَبُـوقَةِ وَالسُّـفُودَا ؟ يُجِيبُـونَ صَــفَتَا لَنَـا أَقْ صَــدَى فَلَـيْسَ لَــهُ، بَعْـدُ ، أَنْ يُغْمَـدَا فَلَـيْسَ لَــهُ، بَعْـدُ ، أَنْ يُغْمَـدَا

يستلهم الخطيب مضمون النصّ المستدعَى في الدعوة إلى الثورة، والتمرد على واقع الظلم حيث يتقارب النصان لغويا، من خلال تركيبي (باتَ فَصْلُ القولِ للسَّيفِ المُجرَّدُ/وَلَيْسُوا بِغَيْرِ صَلِيلِ السُّيُوفِ يُجِيبُونَ صَوْتاً – فجرد حسامك)، وبيت الخطيب يأتي في سياق إدانته للنفوذ الغربي في بلاد المسلمين، بينما بيت على محمود طه يأتي في سياق رد الفعل على احتلال فلسطين عام ١٩٤٨م.

وفي قصيدة (لِسُورِيَّةَ السيفُ والملعبُ) يصف الخطيب حبَّه لسوريا بحكم تاريخها وعروبة أهلها يقول (١٠):

لسوريً ـ أَ السيف، والملعب وماضٍ لها مِن شُروقِ الزمانِ أَكُ فُ تُعَلِّي صُروحَ السلامِ أَكُ فُ تُعَلِّي صُروحَ السلامِ بهم م يُبدع المجددُ آياتِ له

وبَنْدُ بِاعلى السُّهى مُطْنَبُ وآتٍ هـ و الأبَدُ الأرحبُ وجننُ ميادينَ إِن يغضبوا ويُعربُ عان بأسِاهِ يَعْدُرُبُ

يظهر التناص الامتصاصي هنا من خلال استلهام نصّين غائبين والمزج بينهما في نصّ حاضرٍ، وأحد هذين النصّين هو قول حافظ إبراهيم في قصيدة (مصر تتحدث عن نفسها)(٢):

كَيفَ أَبني قَواعِدَ المَجدِ وَحدي

وَقَ فَ الْخَلَ قُ يَنْظُ رُونَ جَميعاً إِنَّ مَجِدي في الأُولَياتِ عَريقٌ

<sup>(</sup>١) علي محمود طه: قصائد، مختارات صلاح عبد الصبور، ص٧٥-٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٧٩/٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان حافظ إبراهيم، ضبطه وصحّحه وشرحه: أحمد أمين وأحمد الزين وإبراهيم الأبياري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م، ٤٠٥-٤٠٥.

والنصّ الآخر قول زهير بن أبي سلمي(١):

إن سنّ إِذا أَمِن وا جِنَّ إِذا غَضِ بوا، مُ رَزَّؤونَ بَهالي لُ إِذا جُهِ دوا

تبدو المقاربة الدلالية بين نصّ الخطيب ونصّ حافظ من خلال الحديث عن عراقة التاريخ لهذين البلدين: (سوريا/ مصر)، فالخطيب يتحدث عن ماض لسوريا منذ شروق الزمان، وحافظ يتحدث عن مجدٍ عربقٍ لمصر، وبينما حافظ يفخر ببناء أهل مصر لأركان الحضارة وقواعد المجد؛ فإن الخطيب يفخر بإقامة شعب سوريا وجيشها لصروح السلام وعلامات المجد (آياته)، وبتعزيز معاني السلم والسماحة. ويتماهى الخطيب مع قول زهير في الفخر بقومه (إنسّ إذا أمنوا)، ثم يستكمل الطرف الآخر للصورة القائمة على السماحة وقت السلام، والبطولة وقت الحرب، عبر التماهي مع التركيب (جنّ إذا غضبوا) في بيت زهير.

ويبدو أن التناص الامتصاصي - باعتماده على هضم النصوص الغائبة، وصهرها، وتذويبها، ثم إعادة صياغتها، وتشكيلها في بناء لغوي جديد - يعد من أكثر أشكال التناص عمقا، حيث تظهر من خلاله مهارة الشاعر في التلاعب باللغة القديمة، ومحاورة طرائق تركيبها، وإخضاعها لوسائله الفنية، وقد يحمل هذا البناء اللغوي الجديد في طيّاته مضموناً فكرياً جديداً، أو يعمل على تأكيد وتعزيز المضمون القديم.

10.

<sup>(</sup>١) شرح شعر زهير بن أبي سلمي، صنعة أبي العباس ثعلب، ص٢٠٤.

#### المبحث الرابع: التناص الأسلوبي

ويُقصَدُ به توظيفُ الشاعر لبعض الوسائل الأسلوبية التي يعتمد عليها نصُّ أدبيٌ سابقٌ مثل: البناء الهيكلي، أو البنية الإيقاعية كالوزن الشعري، أو البنية الصوتية كالقافية والروي، أو تكرار بعض ألفاظه وتراكيبه وجرس ألفاظه (۱)، وهو بذلك يتضمّن المعارضة والمناقضة حيث ينبني النصّ الجديد، على خلفية نصّ سابق، من حيث الإطار أو الشكل الخارجي. ومن التناص الأسلوبي في شعر الخطيب قوله في قصيدة (أغاني الهوى)(۲):

يظهر التناص هنا من خلال استيحاء الأسلوب الشعري القديم، في الدعاء لديار المحبوبة بالخير والأمان وعليه قول عنترة في معلّقته (٢):

ولكنّ الخطيب في بيته يدعو لوطنه الكبير (الشام) لا للمحبوبة، كما يتماهى النصّان عبر الاستهلال بصيغة النداء، وتوظيف الأمر الذي يخرج غرضه للدعاء (طيبي/ عمي) ويأتي لفظ (اسلمي) متماثلا.

وفي قصيدة (مطالع جزائرية) يستلهم الخطيب أسلوب مناجاة الشاعر القديم الإلفه أو جارته، يقول(1):

فَ أَكْنِسَ من بيتي مَزابِ لَ أَزمانِ قمامة أفيون، وأعقاب تيجانِ تكاثر أوثان، وأفراخ أوثان

أَيا جارَتا، هل لي لَدَيْكِ مِقَشَّةً هنا ردهاتُ الشرق، غُصّت جنوبها وحيثُ كَنَسْنا «اللاتّ» من عُقرِ دارِنا

يتماهى أسلوب الخطيب مع قول أبي فراس الحمداني(٥):

<sup>(</sup>١) انظر: التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٨/١.

<sup>(</sup>۳) ديوان عنترة، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٥٢/٢.

<sup>(</sup>٥) ديوان أبي فراس الحمداني، ٣٢٥/٣.

أقول وقد ناحت بقربي حمامة معاذ الهوى ما ذقت طارقة النوى أيا جارتا، ما أنصف الدهرُ بيننا!

أيا جارتا ، لو تشعرين بحالي ولا خطرت منك الهموم ببال تعالى أقاسِمك الهموم، تعالى!

وأيضاً مع قول امرئ القيس(١):

وَإِنِّ عَ مُقِدِيمٌ مَا أَقَامَ عَسِدِبُ وَإِنِّ عَبِدِ نَسِد بِ نَسِد بِ نُسِد بِ نُسِد بِ نُسِد بِ نُسِد بِ نُسِد بِ نُسِد بُ

يستلهم الخطيب أسلوب (أيا جارتا) في شكواه إلى المناضلة الجزائرية (جميلة بوحيرد)، باعتبارها جزءاً من أخوّة النضال في المغرب العربي يشكو لهم ظلم الحكام العرب، وتجبّرهم في المشرق العربي الذي شهد قديماً سقوط الطواغيت، وهو هنا يوظف السخرية اللاذعة عبر المساواة بين قمامة الأفيون، وأعقاب التيجان، حيث يجبُ كنسُها إلى غياهب النسيان، بينما الحمداني يستخدم الأسلوب في مناجاته حمامةً يُسِرُ لها ببلواه في أسره عند الروم، ويقاسمها الهموم في معاناته في السجن وبعده عن أهله، وامرؤ القيس يستخدم الأسلوب نفي أسره عن وحشة الاغتراب عن الأهل والديار. كما أن نصّ الخطيب يتماهى مع النصين في ذات الوزن الشعري (وزن الطويل)، والذي يتوافق مع حالات الشكوى والمناجاة.

ويستوحي الخطيب الأسلوب القرآني المتكرر (۱)، في مثل قوله تعالى: ﴿هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى﴾(۱)، يستوحيه في موضعين: أحدهما في قوله من قصيدة (دمشق والزمن الرديء)(٤):

وحليبُ تَدْيِكِ يا دمشقُ، لَبِيدُ أَكتافِ مَـنْ لِلطريقِ إِذَنْ ؟.. وما وجه العروبةِ إني بكيتُ - (عَداكِ) - مِن وَطَني الشقيّ بغدادُ خاملةً على نهر البَعُوض،

الرجال، فأين، لا نَضَبا؟!
إنْ يَكُنْ في وجهاكِ اغتربا؟!
حواضراً مَنسِيَّةً، ورُبيي

<sup>(</sup>۱) ديوان امرئ القيس، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) البروج: ١٧، الغاشية: ١، الذاريات: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) النازعات: ١٥.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٩/٢-١٣٠.

ورأيتُ في أُمِّ القُرى الأَصنامَ من وبكيت أَنطاكِيَّةً.. وأقمتُ عند أَنطاكِيَّةً.. وأقمتُ عند أَوَهَ لَ أَتاكِ حديثُ «تَعْرِي..

ذَهَ بِ.. وتُ زَلَفُ عَجْ وَةً ذَهَبِ الْأَرْدُنِ مُن تَجِبا مَ مَا الْأُرِدُنِ مُن تَجِبا فَالْعَني أُفْقاً -معي-، مُتهدِّماً، خَرِبا!!

يأتي الاستيحاء هنا في سياق نقمة الغضب التي ملأت نفس الخطيب، من حالة الضعف والتشرذم العربي بعيد انهيار الوحدة بين مصر وسوريا. وفي موضع آخر من قصيدة (الخورنق) يقول(١٠):

# أَهَلْ أَتَاكَ حديثُ البَعْلِ مُتَّكِئاً على الأَريكةِ، محفوفاً زَبانِيَةً، من كلِّ فَدْمٍ، عُتُل، بئسَ ما ازدنما

والخطيب هنا يدين الملوك العرب في ظلمهم، وفسادهم، وأدوات قمعهم، ويبدو أن الغرض من استيحاء هذا الأسلوب هو صدم المتلقي من الواقع العربيّ المتأزّم، والمفجع في إطار رؤية الخطيب الأيديولوجية. وفي قصيدة (هذي الملايين) تتكشّف إحدى معارضات الخطيب الفنية، يقول (٢٠):

أكادُ أُومِنُ، مِن شَكٍ وَمِن عَجَبِ هَذِي الملايدِينُ لم يَدرِ الزمانُ بها ولا تَنرزَلَ وَحْديُ فَدي مَرابِعِها ولا تَنرزَلَ وَحْديُ فَدي مَرابِعِها ولا على طَنفِ اليَرمُ وكِ مِن دَمِها ولا على طَنفِ اليَرمُ وكِ مِن دَمِها ولا السَّفِينُ اشتعالُ في المُحيطِ، ولا أَمَّت ي، يا شُموخَ الرأسِ مُتلَعَةً أَأَمَّت ي، يا شُموخَ الرأسِ مُتلَعَةً أَأَمَّت ي، يا شُموخَ الرأسِ مُتلَعَةً أَأَمَّت ي، يا شُموخَ الرأسِ مُتلَعَةً أَمَّات يَا أُم الأَرحامُ قصاحِلةً

هَــذي الملايــينُ لَيْسَــتْ أُمَّــةَ العَــرَبِ
ولا بِــذي قــارَ شــدَّت رايــةَ الغَلَــبِ
ولا تَبُــوكُ رَوَتْ منهــا غَليــلَ نَبــي
توهَّــجَ الصــبحُ تَيَّاهـاً علــى الحِقَــبِ
جَــوادُ عُقْبَــةَ فيــه جامِــحُ الخَبَــبِ
مَــن غَــلَّ رأسَــكِ فــي الأقــدام والرُكـبِ
وبُــدِلَتْ، عــن أبــي ذَرّ، أبــا لَــهبِ!!

يفتتح الخطيب قصيدته بتلك النبرة النقدية الحادة، لما وصل إليه حال الأمة العربية من ضعف وهوان، بيد أن الفعل (أكاد) يخفّف من حدة شكوك الخطيب بقدرة أمته على النهوض من جديد واستعادة مجدها القديم؛ ومن هنا يحيلنا المقطع مباشرة إلى قصيدة أبي تمام في فتح عمورية والتي يقول فيها(١):

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٩٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/١٩٣-١٩٤.

السَّدِيْفُ أَصْدَقُ أَنْبَاءً مِنَ الكُتُبِ بيضُ الصَّفائحِ لاَ سودُ الصَّحائفِ وبرْزة الوجهِ قدْ أعيتْ رياضتُها حَتَّى إِذَا مَخَّصضَ اللهُ السنين لَهَا والحَرْبُ قائمَة في ماأزقٍ لَجِيجٍ أَبْقَتْ بَنِي الأَصْفَر المِمْرَاضِ كاسِمِهمُ

في حده الحدّ بين الجدّ واللّعبِ في مثّونهنَّ جلاءُ الشَّك والريَبِ كِسْرَى وصدَّتْ صُدُوداً عَنْ أَبِي كَربِ كِسْرَى وصدَّتْ صُدُوداً عَنْ أَبِي كَربِ مَخْصَ البِخِيلَة كانَتْ زُبْدة الحِقَبِ تجثُو القيامُ به صُغلًا على الرُّكبِ صُغلًا على الرَّكِ صَغلًا على الرُّكبِ صُغلًا على الرُّكبِ صُغلًا على الرُّكبِ صُغلًا على الرُّكبِ صُغلًا على الرُّكِ صَغلَا على الرَّكبِ صَغلَا على الرُّكبُ مِنْ الْكِلْكِ الْكِ صَغلَا على الرَّكِ صَغلَى الْكِلْكِ الْكِلْكِلْكِ الْكِلْكِ اللْكِلْكِ الْكِلْكِ الْكِلْكِ الْكُلْكِ الْكِل

لقد اعتمد الخطيب في استلهام قصيدة أبي تمام على نفس الوزن، وهو هنا وزن البسيط وعلى نفس الروي المطلق وهو هنا حرف الباء المتحرك بالكسر، والخطيب يحاور وبناور أبيات أبي تمام بمعانيها وألفاظها، ففي حين بدأ الخطيب قصيدته بالشك في حال أمته، وتعجبه من ضعف تلك الأمة التي سطّرت أمجادَ التاريخ عبر عهودِ خلتْ، نجد أبا تمام يؤكد إيمانَه بقدرة العزيمة والقوة على تحقيق الانتصارات، والبطولات بعيداً عن تخرّصات المنجّمين وإفكِهم، وهنا يسبح لفظ (الشك/جلاء الشك) في فضاء مطلع قصيدة الخطيب؛ ليعطى إلماحة بأن هذا الشك الذي سبّبه دجلُ المنجمين، ثم ثبت فشله سيدفع بشك الخطيب إلى الزوال وانبثاق الأمل، وهو ما سيتبدّى في المقاطع التالية للمقطع الأول. ولتعزيز المفارقة بين تاريخ العرب وحاضرهم، يسرد الخطيب أحداثاً تاريخية أكدت بطولة العرب على مر الأزمنة والحقب (ذي قار/ البعث النبوي/ تبوك/ اليرموك/ فتح المغرب العربي) لكن هذه البطولة فُقِدت في حاضر الأمة حيث عانت من الذل والخنوع (غَلَّ رأسَكِ في الأقدام والرُّكَبِ)، بينما انتسبت دلالة الذل والإنهاك في قصيدة أبي تمام إلى الروم (صُغراً على الرُّكبِ)، وعزَّ العرب بفتحهم لعمورية (وجلَّتْ أَوْجُهَ العَرَبِ)، ولكنهم فاقدو الهوية في بيت الخطيب (هذي الملايين ليست أمة العرب). وتتعزز المفارقة من خلال استدعاء الرمز التاريخي للحق (أبي ذر)، في مواجهة رمز الباطل (أبي لهب) إشارة إلى الحكام والملوك العرب، وهذه الصيغة (أبي لهب) نجد شبيهها عند أبي تمام في (أبي كرب) إشارة إلى أحد التبابعة، وذلك في سياق حديثه عن منعة عمورية أمام ملوك الفرس وحمير ولكنها دانت ودالت للمعتصم بفضل عزيمته وايمانه. وتبدو المقاربة اللغوية بين النصين من خلال الاشتراك في ألفاظ القوافي (العرب/ الحقب/ الركب).

<sup>(</sup>۱) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ۲/۰٤-۷۳. ولتوضيح وجوه المقاربة بين نصي الخطيب وأبي تمام قام الباحث بتوزيع أبيات أبي تمام وفق تلك المقاربات حتى يضع المتلقى في صورة أكثر دقة وتواصلية.

ويظهر في قصيدة الخطيب اشتياقه لأن تمحو الأمة عار الذل وتنفض غبار الضعف، يقول(١):

يا شُعة الصبح، رُدِّي حالِكَ الحُجُبِ السناسِ، والعلياء في الكُتُبِ معَذَبُ السروحِ في غِمْدٍ من الخَشَبِ وشِعلُ أُختي غِمْدٍ من الخَشَبِ وشِعلُ أُختي غِمْدٍ من النَّقَبِ!! وشِعلُ أُختي غِمْداء الطيرِ في النَّقبِ!! بَنُ و اللَّقيطَةِ من صَرَّافة اللَّه الذَّهَبِ! قِيلُ الملوكِ : أَلا لا بُدَ من هَرَبِ قِيلُ الملوكِ : أَلا لا بُدَ من هَرَبِ أَرسَى قوائِمَ لهُ مُختالَة الطَّنَد بِ أَلَا المَامُ ثَالِي المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّامِدِ المَّالِي المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدِي المَامِدُ المَامِدُ المَامِي المَامِدِي المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ المَامِدُ ال

وفي إطار حواريّة الخطيب مع قصيدة أبي تمام يتكشّف حرصُه على تضمين الصور الفنية دلالات تتسجم مع رؤيته السياسية. فالتعالق بين قصيدتين، لا يشترط التماثل في السياق الدلالي بل قد يكون السياق المستدعى ضدياً يهدف إلى تجسيد مفارقة لتحقيق التأثير والإثارة(٢).

#### يقول أبو تمام<sup>(٣)</sup>:

السَّيْفُ أَصْدَقُ أَنْبَاءً مِنَ الكُتُبِ
يَا يَوْمَ وَقْعَة عَمُّوريَّة انْصَرَفَتْ
لقد تركت أمير المومنين بها لقد ترك المائين بها جرى لها الفأل برحا يوم أنقِرةٍ لمّا رأت أختها بالأمس قد خَرِبت ما ربع ميّة معموراً يطيفُ به ومُطعَم النَّصرِ لَمْ تَكْهَمْ أَسِنَتُهُ ومُطعَم النَّصرِ لَمْ تَكْهَمْ أَسِنَتُهُ

في حده الحدّ بين الجدِّ واللَّعبِ منك المنسى حُقَّلًا معسولة الحلبِ للنَّارِ يوماً ذليال الصَّخرِ والخشبِ النَّارِ يوماً ذليال الصَّخرِ والخشب إذ غورت وحشة الساحات والرِّحب كان الخراب لها أعدى من الجَرب غَيْلاَنُ أَبْهَى رُبى مِنْ رَبْعِهَا الخَربِ يوماً ولاَ حُجبتْ عنْ روح محتجبِ يوماً ولاَ حُجبتْ عنْ روح محتجبِ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٤/٢-١٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ٢/١٠-٧٢.

حتى تَرَكْتَ عَمود الشرْكِ مُنْعَفِراً لصمْ يُنفق الصدفة المربي بكثرت به أَحْدَى قَرَابينه صَرْفَ الصرَّدَى ومَضى المُخذَى قَرَابينه صَرْفَ الصرَّدَى ومَضى ومُغْضَبٍ رَجَعَتْ بِيضُ السُّيُوفِ بِهِ ومُغْضَبٍ رَجَعَتْ بِيضُ السُّيُوفِ بِهِ بيضٌ، إذا انتُضِيتْ من حُجبها، رجعتْ

ولم تُعرِّجْ على الأوتادِ والطُّنُبِ على الحصى وبه فقْرٌ إلى الذَّهبِ يَحْتَدُ أُنْجِى مَطَاياهُ مِن الهَرَبِ حَيَّ الرِّضا من رداهم ميِّتَ الغضبِ أحق بالرِّضا من رداهم ميِّتَ الغضبِ

تتعدد وجوه المفارقة هنا فكتب المنجمين في نص أبي تمام مدعاة للتثبيط عن المجد، بينما الكتب في نص الخطيب إشارة إلى كنوز التاريخ العرب. وسيف الوغى في نص الخطيب يشير إلى تطلّعاته ؛ لاستعادة مجد أمته في ظلّ ضعفها الراهن، وتقييد الأنظمة للحريات (۱)، بينما السيف في نصّ أبي تمام يرمز للقوة والعزيمة. كما أن عموريّة في نصّ الخطيب جزع من حلمه، وتمنّيه لزوال الاحتلال (حرقها)، وهنا يستلهم حصار المعتصم لعمورية (جنوب تركيا) ورميها بالمنجنيق، والأخت (شلو أختي) يرمز بها الخطيب إلى شعبه وأهله في فلسطين (النقب)، الذي ينهش الاحتلال (الطير) جسد هذا الشعب، بينما عمورية في نص أبي تمام رمز لانتصار المعتصم على الجيش البيزنطي بعد أن مرّغ أنف أنقرة (أختها) في التراب والخراب. ويتناسق التركيبان (في محرابها الخرب/ من ربعها الخرب)، ولكنه خراب المكلومين في نص الخطيب، وخراب المنتشين بالنصر في نص أبي تمام. وهكذا تأتي السياقات الدلالية للعبارات والتراكيب متغايرة، رغم وخراب المنتشين بالنصر في نص أبي تمام. وهكذا تأتي السياقات الدلالية للعبارات والتراكيب متغايرة، رغم المقاربة اللغوية بين المقطعين من خلال ألفاظ القوافي (الحجب/ الخشب/ الذهب/ هرب/ الطنب/ الغضب/ الخرب).

ثم يبدأ الخطيب بانفجاراته البركانية تجاه واقع الخنوع داعياً للثورة والتمرد، يقول(٢):

كأنّما له تَلِدْ في اليُدُم «آمِنَةُ» وكهم مُسَديلِمَةٍ، عَمَّدت خَوارِقُد هُ إِذْمِيلَ شَعبِيَ، يامَنْ صُغتَ مِن حَجَدٍ إِذْمِيلَ شَعبِيَ، يامَنْ صُغتَ مِن حَجَدٍ كُنْ مِعْوَلاً في جبينِ الصخرِ ثانيةً تُب دَّلَتْ هِمَدُ الصحراء، والسَفا تَب دَّلَتْ هِمَدُ الصحراء، والسَفا

ولا «حَلِيمة» هَـنَّبْ مَهْدَ مُرْتَقَبِ
وَعَلَّمَ الناسَ دِيناً، شِرعةَ الكَـذِب
رَبًا، وسُقتَ له النَّجوَى، ولم يُحِبِ
وحَظِّم السلاَّت، وارشُدْ مَـرَّةً وَثُـبِ!!
بَيَّاعِةَ السنفطِ، عن خَيَّالَةِ الشُّهُب

<sup>(</sup>۱) تحليل الباحث هنا يختلف عن رأي الدكتور عمر عتيق في رمزية السيف حيث اعتبره يرمز لمقدرات الأمة وأن تلك المقدرات أضحت سيف من خشب. انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٦/٢-١٩٧٠.

سَلِ الجواري، وما وُشِّدينَ مِن بُرُدٍ أَما يُورِقُ ربَّ القصرِ رَجْعُ صدىً لا والعُروبِةِ، لا كَلَّدت سَواعِدُن لا والعُروبِةِ، أو شُكَات سـواعِدُنا

والغانيات، وما حُلِينَ من ذَهَبِ مُعَدَّبٍ في عُلُولِ اللَّدِ، مُنتَدِبِ مُعَدَّبٍ في طُلُولِ اللَّدِ، مُنتَدِبِ صَوْاللَّهُ بِسِنانِ السرَّوْعِ والقُضُبِ السرَّوْعِ والقُضُبِ إِن لَم نُفَدِّر مدى الصحراءِ باللَّهَبِ

ليتماهي هذا المقطع مع قول أبي تمام ('):

والعِلْمُ في شُهِ الأَرْمَاحِ لاَمِعَة أَيْنَ النَّجُومُ وَمَا أَيْنَ النَّجُومُ وَمَا غَادرتَ فيها بهيمَ اللَّيلِ وهو ضُحى غادرتَ فيها بهيمَ اللَّيلِ وهو ضُحى فالشَّمسُ طَالِعَة مِنْ ذَا وقدْ أَفَاتُ لوَّ يعلمُ الكفرُ كمْ منْ أعصرٍ كمنتُ تَصدْبيرُ مُعْتَصِمٍ بِاللَّهِ مُنْ تَقِمِ تَدبيرُ مُعْتَصِمٍ بِاللَّهِ مُنْ تَقِمِ للمُ يُنفق الدَّهبَ المُربِي بكثرته للمُ يُنفق الدَّهبَ المُربِي بكثرته للمُ يُنفق الدَّهبَ المُربِي بكثرته للمُ المَدْبي مُصْلَتَة كم أَحْدرَزَتْ قُضْبُ الهندي مُصْلَتَة

بَـيْنَ الْخَمِيسَـيْنِ لا فَـي السَّـبْعَة الشُّهُبِ
صَاغُوه مِـنْ زُخْرُفٍ فيها ومـنْ كَـذِبِ
يَشُـلُهُ وَسُـطَهَا صُـبْحٌ مِـنَ اللَّهَـبِ
والشَّـمسُ واجبـة مـنْ ذا ولـمْ تجـبِ
لَـهُ الْعَواقِبُ بَـيْنَ السَّـمْرِ والقُضُـبِ
للهِ مرتقبِ فـي الله مُرتغبِ
على الحصى وبـه فقـرٌ إلـى الـذَّهبِ
على الحصى وبـه فقـرٌ إلـى الـذَّهبِ
تهتـرٌ مـنْ قُضُـبِ تهتـرٌ فـي كُتُـبِ

في إطار المفارقات الدلالية يأتي الوعد المنتظر (المرتقب) دالاً على النبوّة في نص الخطيب، بينما هو في نص أبي تمام يشير إلى إيمان المعتصم بنصر الله تعالى. كما أن الكذب يرتبط بطرق التضليل التي يمارسها الحكام (مسيلمة) في نص الخطيب، لكنه في نص أبي تمام يرتبط بأعمال المنجمين الذين حاولوا ثني المعتصم عن فتح عمورية. ويميّز الخطيب بين تجار الدنيا من الحكام، والقيادات، وبين فرسان البطولة (خيالة الشهب)، في حين أن أبا تمام يميّز بين البطولة والتنجيم (بَيْنَ الخَمِيسَيْنِ لا في السَّبْعَة الشَّهُبِ). وقد برزت المقاربات اللغوية بين المقطعين من خلال ألفاظ القوافي (الكذب/ لم يجب/ الشهب/ ذهب/ القضب/ اللهب).

وتتضح الرؤية القومية للخطيب من خلال تماهيه مع واقع التأزّم في البلاد العربية من اليمن إلى يافا إلى بغداد إلى الشام إلى وهران، مما يدل على أن الوطنَ العربي جميعه هو محَطُّ هموم الخطيب، ومركز

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ٢/١٤-٧٢.

طموحاته الوحدوية وهو في ذلك يستنهض شعوبها للثورة على الظلم، والانقسام ويدعوها للتمرد على الحكام وفسادهم، يقول(١):

وَقُهُمْ، فَأَنهِ ذِرْ، بِالْمِنامِ مُبَجَّلِهِ بِسِدِينَ، بِسِالأَرواحِ هائمه للعنت تشرينَ، لإ بغدادُ مِن وَطَني لعنت تشرينَ، لا بغدادُ مِن وَطَني إِن لَم أَرَ الرَّكِبَ من شعبِ العراقِ ضُحىً كانَ، مِن قُبْلُ، لَم يَجْلُ النهارُ دجي كانَ، مِن قُبْلُ، لَم يَجْلُ النهارُ دجي وفي الشامِ ذَوُو بِالسِ، مُسسَرَّجَةُ وفي الشارِكِ فُرسانٌ لهم، وعلى على النيازكِ فُرسانٌ لهم، وعلى جُنْدُ الرسالةِ، مَعقُ ودٌ لِواقُهُم وما عَابَهُم أَنهم بِالسيفِ نَحْوتُهم ما عَابَهُم أَنهم بِالسيفِ نَحْوتُهم

غَداً تدَدْرَجُ في الأقدامِ كاللَّعَبِ على الخرائب، تَرثي نَخْوةَ العَربِ على الخرائب، تَرثي نَخْوةَ العَربِ ولا العسراق، ولا كسان الرشيدُ أَبيي يَلُنُ عَرضَ المدى في زَحفِهِ اللَّجِبِ ولا ازدَهَ عُرضَ المدى في زَحفِهِ اللَّجِبِ ولا ازدَهَ عُرضَ المدى في تَحفِهُ العَنْ في كُتُبِ ولا ازدَهَ عُرضَ المدن في تُحبُ بُدُ عُلِهُم قِبْلَةَ المَيْدِ الْ كالشَّهُ المَيْدِ ولَي المَيْدِ الْ اللَّهُ المَيْدِ ولَي المَيْدِ الْ اللَّهُ المَيْدِ وَالْمُلْعِبُ وَعَيْرُهُ الْمُقْلِقِ النَّوبِ وَعَيْرُهُ مِ بِضَ جيج القولِ والخُطَبِ وعيرُهِ من بضحيج القولِ والخُطَبِ وغيرُهِ من بضحيج القولِ والخُطَبِ وغيرُهِ من بضحيج القولِ والخُطَبِ

ويتماهى هذا المقطع مع قول أبي تمام(7):

السَّيْفُ أَصْدَقُ إِنْبَاءً مِنَ الكُتُبِ وَالْعِلْمُ فَي شُبِ هُبِ الأَرْمَاحِ لاَمِعَة والْعِلْمُ فَي شُبِ هُبِ الأَرْمَاحِ لاَمِعَة فَتْحُ الفُتوحِ تَعَالَى أَنْ يُحيطَ بِهِ فَصَدْبيرُ مُعْتَصِمٍ بِاللّهِ مُنْتِقَمِ تَعَالَى أَنْ يُحيطُ بِهِ مَدْبيرُ مُعْتَصِمٍ بِاللّهِ مُنْتِعَمِ لِللّهِ مُنْتِ بَيْرُ مُعْتَصِم بِاللّهِ مُنْ يَعْمَ الوغى، لغدا لوقى المه يقد جحف لأ، يومَ الوغى، لغدا ومُغْضَبٍ رَجَعَتْ بِيضُ السّيوفِ بِهِ ومُغْضَبٍ رَجَعَتْ بِيضُ السّيوفِ بِهِ إِن كان بينَ صُرُوفِ الدّهرِ من رحمٍ إِن كان بينَ صُرُوفِ الدّهرِ من رحمٍ فَبَيْنَ أَيَّامِكَ اللاّتِي نُصِرْتَ بِهَا أَنْ اللّهَ مَنْ السّعِمُ وَالْمَعْ رَاضِ كَاسِمِهُمُ أَنْ الْمُعْرَاضِ كَاسِمِهُمُ المَعْرَاضِ كَاسِمِهُمُ المَعْرَاضِ كَاسِمِهُمُ الْمَعْرَاضِ كَاسِمِهُمُ الْمَعْرَاضِ كَاسِمِهُمُ

في حده الحدّ بين الجدّ واللّعب بَيْنَ الجَدّ واللّعب بَيْنَ الخَمِيسَيْنِ لافي السّبْعَة الشّهُبِ نَظْمٌ مِن الشّعْرِ أَوْ نَتْرٌ مِنَ الخُطَبِ للله مرتقبٍ في الله مُرتغب لله مرتقبٍ في حدف لله مُرتغب من نفسه، وحدها، في جحف لل لجب حيّ الرّضا من رَداهم ميّت الغضب موصولة أوْ ذمام غير مُنقضب موصولة أوْ ذمام غير مُنقضب فب من أيّام بَدْر أَقْدَر بُ النّسَب مُصفَل المُحب مُنْ النّسَب مُنْ المُحب مُنْ وجلّت أَوْجُهُ العَسر المُحب مُنْ المُحب مُنْ المُحب مَنْ المُحب مَنْ المُحب مَنْ المُحبُ النّسَب مُنْ المُحب مَنْ المُحب مُنْ المُحب مَنْ المُحب مَنْ المُحب مَنْ المُحب مُنْ المُحب مَنْ المُحبّ مُنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحْمُ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ المُحبّ مَنْ الْ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٩٨/٢-٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ١/١٠-٧٣.

يبدأ مقطع الخطيب باستلهام النص القرآني في سياق الوعيد، وتحذير الحكام العرب من عاقبة تخاذلهم وفسادهم، مما سيجعل شعوبهم تطيح برؤوسهم كَدُمَى ولُعَب، وهذا ما يتناغم مع دور اللَّعِب والهزل الذي يقوم به المنجمون في مقابل الجد والإصرار الذي تمتع به المعتصم، وهذا التخاذل من الأنظمة العربية يدفع بالفلسطيني المكلوم في دير ياسين، وغيرها إلى رثاء نخوة العرب؛ وهنا تظهر المفارقة مع المتنبي حيث يؤكد في قصيدته ارتفاع شأنِ العرب وانفراج أساريرهم (جلّت أوجه العرب) بانتصارهم على البيزنطيّين الذين كسا الرعبُ والحزنُ وجوهَهم (صفر الوجوه).

والخطيب بتناصّه هنا يسعى لإسقاط الواقع المعاصر الذي شهده العراق من محاولة عبد السلام عارف إقصاء حزب البعث عن حكم العراق في حركة ١٨ تشرين ثاني ١٩٦٣م، (لعنت تشرين) وقصيدة الخطيب من مؤلفات عام ١٩٦٥م؛ لهذا يدعو العراقيين وجيش البعث (زحفه اللحب) إلى التمرّد، بينما (الجحفل اللجب) في بيت أبي تمام يشير إلى همة المعتصم، ثم ينبثق إيمان الخطيب برجال البعث لا سيما في سوريا في رفع لواء العز والفخار؛ ليميّز بينهم وبين أصحاب الخُطّب الجوفاء وأدعياء البطولة، في حين أن أبا تمام يؤكد أن جيش المعتصم حقّق انتصارا يعجز الشعر والنثر عن وصفه. وهكذا تتبدّى المقاربة اللغوية عبر اشتراك المقطعين في ألفاظ القوافي (اللعب/ العرب/ اللجب/ الكتب/ الشهب/ الغضب/ الخطب).

ويؤكد الخطيب إيمانه بسوريا ورجالها البعثيين في تحقيق حلم الأمة بالنصر والانبعاث، يقول(١):

أكادُ أُومِنُ، مِن شكٍ ومِن عَجَبِ لَصولا رِفِاقُ طريقٍ، في مَلامِحِهِم تَصدري العروبةُ مَن أَبناءُ بَجْدَتِها مَن العروبةُ مَن أَبناءُ بَجْدَتِها مَن الحذين، إذا أنَّ ثُ لِنَازِلَ إِنَّ لَيْهُ دِرُ الزَّبَدُ المَحمُومُ مُصطَخِباً لَيَهُ دِرُ الزَّبَدُ المَحمُومُ مُصطَخِباً ويمكثُ الحقُ، في غَوْرٍ أَرُومَتُ لَهُ ويمكثُ الحقُ، في غَوْرٍ أَرُومَتُ لَهُ المَحمُ ثَمن تَسكُنُها آمنتُ بِالشّام، رُوحُ البعثِ تَسكُنُها

هَــذي الملايــينُ لَيْسَــتُ أُمَّــةَ العَــرَبِ
وَهْــجُ الرسالةِ يُــذكي سالفَ النَّسَـبِ
مَــن المُحامــونَ بِالأَرواحِ والقُضُـبِ
يافــا، تَنَهَّــدت الأَصــداءُ فــي حَلَـبِ
وَيَســـتحيلُ جُفــاءً ســاعةَ الحَــرَبِ
وفَــرعُهُ فـــي جِــوارِ اللهِ كــالطَّنبِ
ما جلَّــقُ هــذه، بــل كَعبَــةُ العَـرَبِ!!

هنا تبرز حواريّة الخطيب مع أبي تمام من خلال استدعاء أبياته(١):

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٠١٠-٢٠١.

يا يوريّاة المُصروفَتُ الْمُصرِ كَمْ منْ أعصرٍ كمنتْ لو يعلمُ الكفرُ كمْ منْ أعصرٍ كمنتْ حتى تَرَكُت عَمود الشربُ مُنْعَفِراً لمّا رأى الحرب رأي العينِ تُوفِلِسٌ غَدا يُصَرِفُ بِالأَمْوال جِرْبَتَها غَدا يُصَرِفُ بِالأَمْوال جِرْبَتَها فَبَينَ أيّامِكُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ خَلِيفَة اللّهِ جازَى اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ فَبَيْنَ أيّامِكُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ فَبَيْنَ أيّامِكُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ فَبَيْنَ أيّامِكُ اللّهُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ فَبَيْنَ أيّامِكُ اللّهُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ فَبَيْنَ أيّامِكُ اللّهُ اللّهُ سَعْيَكَ عَنْ أَبّامِكُ اللّهُ اللّهُ مَنْ المُمْراضِ كاسِمِهُمُ أَبْقَتْ بَنِي الْأَصْفَر المَمْراضِ كاسِمِهمُ أَبْقَتْ بَنِي الأَصْفَر المَمْراضِ كاسِمِهمُ

منكَ المنسى حُفَّلاً معسولة الحلبِ
لَــةُ العَواقِبُ بَــيْنَ السُّـمْرِ والقُصُّبِ
ولــم تُعـرِجْ علــى الأوتادِ والطُّنُبِ
والحَرْبُ مَشْتَقَة المَعْنَــى مِـنَ الحَربِ
والحَرْبُ مَشْتَقَة المَعْنَــى مِـنَ الحَربِ
فَعَــزَّهُ البَحْـرُ ذُو التَّيـارِ والحَسَـبِ
جُرْتُومَــة الحيْنِ والإسْـلاَمِ والحَسَـبِ
وبَــيْنَ أيَّـامِ بَــدْر أَقْـرَبُ النَّسَـبِ
صُـفْرَ الوجُــوه وجلَّــث أَوْجُــة العَـرَب

فدلالة (النسب) في بيت الخطيب يشير إلى انتساب رفاق البعث إلى النبوة باعتبار النبيّ هو رجل البعث الأول في الرؤية الشعرية لدى الخطيب، وهي رؤية تقترب دلالياً من رؤية أبي تمام الذي يرى أن نصر عمورية ما هو إلا امتداد لانتصار المسلمين في بدر على الكافرين، فهذا النصر ينتسب إليه في الغاية. وحلب في بيت الخطيب تشير إلى المدينة السورية في تضامنها، وتعاطفها مع مآسي الفلسطينيين، بينما حلب في بيت أبي تمام مصدر يأتي ضمن التصوير الفني، ويشير إلى الأمنيات المتحققة والمغانم المتحصّلة من النصر في عمورية، وتتساوق ألفاظ القوافي (القضب) في الدلالة على السيوف و (الحرب) في الدلالة على الغضب؛ والسلب و (الطنب) في الدلالة على الغضب؛ والسلب و (الطنب) في الدلالة على الأشجار.

وهكذا مثَّلت قصيدة (هذي الملايين) حواريةً غنيّةً بسياقاتها الدلالية، وثريّةً بمقارباتها اللغوية، وعبَّرت عن رؤيةٍ قوميّةٍ وصراع نفسيّ ووجدانيّ.

تعدّ قصيدة (الطريق إلى محمد) أولَ استجابةٍ شعريّةٍ من الخطيب لكارثة حزيران الأسود، يلتجئ فيها إلى النبي محمد النبي ماضينا الملحمي المثير مع جاهلية قريشٍ وأخواتها، بل لأعود به، وفي إثره، وعلى هَدْي خطاه، من أجل الاشتباك المصيري والحاسم مع هذه الجاهلية المعاصرة المرذولة التي

<sup>(</sup>١) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ٢/١٤-٧٣.

عادت فتقاسمت كامل رقعة الوطن العربي مضاربَ أعرابٍ، بقدر ما تقاسمت الإنسان العربي نفسه ضمن حظائر كيانية سياسية، ليست متنافرةً وحسب، ولكنها متناحرة أيضاً حتى بالنواجذ والأسنان"(١)، يقول(٢):

إنسي لَحساسِرُ رأسسي، غيسرُ مُنتَعلِ مُسافِرٌ فيكَ، غيادٍ عندكَ في سَفَدٍ لِمُسي في سَفَدٍ لِحي في أعاليكَ يُنبُوعُ هَمَمْتُ لهُ مَطِيَّت ي، خَيْس لُ أحلام ي أُجامِحها أُدني إلى الأرضِ، أُذني، أقتَفي أَشرَأ أبسا العُروبية، إنسي خسارجٌ لِغدٍ أَبسا العُروبية، إنسي خسارجٌ لِغدٍ آنَ خَبتُ آنَ خَبتُ السَّفيا، على عَجَلٍ إنسي لَسوَارِدُكَ السَّقيا، على عَجَلٍ إنسي لَسوَارِدُكَ السَّقيا، على عَجَلٍ تَسقطَّعت بي عُريً، مِن أَين أُوثِقُها تَسقطَّعت بي عُريً، مِن أَين أُوثِقُها تَسقطَّعت بي عُريً، مِن أَين أُوثِقُها تَسقطَّعت بي عُريً، مِن أَين أُوثِقُها

حادٍ لَكَ التَّوق، لم أَرجِع، ولم أَصِلِ حَلِي لَديك، لَدى الآفاقِ مُرتَحلي لكن رَجْلَعيَّ في مُستَنقَعِ الوَشَلِ لكن رَجْلَعيَّ في مُستَنقَعِ الوَشَلِ وصاحِباي: زَميرُ الربحِ، في الأَسَلِ للمَاخيَّالِةِ الأُولِ للمرع يَضْهَا الرمالُ بالخيَّالِةِ الأُولِ مِن غَيمِ أَمسِك، وافي الغيثِ، مُنهَمِل مِن غَيمِ أَمسِك، وافي الغيثِ، مُنهَمِل على مَدارِ الدجى كذَّابِةُ الشعلِ وصادرٌ عنك، بالرُّؤيا، على عَجَلِ وصادرٌ عنك، بالرُّؤيا، على عَجَلِ إِن لم أَصِلْ بِكَ أَشْلائي، ولم تَصِلِ إِن لم أَصِلْ بِكَ أَشْلائي، ولم تَصِلِ

يتماهى نصُّ الخطيب مع قصيدة محمود سامي البارودي (كشف الغمة في مدح سيد الأمة) (١٠)، التي يقول فيها:

يا رَائِدَ البَرقِ يَمّدُ دَارَةَ الْعَلَدِمِ الْمَدُولِ البَّلْسُقيا وَبِي ظَمَا الْمَدُولِ السَّقيا وَبِي ظَمَا الْمُحَاءَ دَتني خُطُوبِ لَدو رَمَيتُ بِها فَي بَلْدَةٍ مِثْلِ جَوفِ الْعَير لَستُ أَرى في بَلْدَةٍ مِثْلِ جَوفِ الْعَير لَستُ أَرى إِذَا تَلَقَّدتُ حَدولي لَدم أَجد أَثَدراً إِنْ مالَ بي دَهري وَبَرَّحَ بي النّابِثُ الْعَهدِ لَدم يَحلُل قُدوى أَمَلِي

وَاحْدُ الْغَمَامَ إِلَى حَبِي بِدِي سَلَمَ الْحَدَ الْغَمَامَ إِلَى حَبِي بِدِي سَلَمَ أَخُدُ وَكَرَمِ أَحَدَ أَخُدُ وَكَرَمِ مَنَاكِبَ الأَرْضِ لَم تَثْبُثُ عَلَى قَدَمِ مَناكِبَ الأَرْضِ لَم تَثْبُثُ عَلَى قَدَمِ فيها سِوى أُمَم تَحنُ و عَلَى صَنَم إلا خَيالي وَلَم أُسمَع سِدى كلمي إلا خَيالي وَلَم أُسمَع سِدى كلمي ضَديم أَشاطَ عَلى جَمرِ النَّوى أَدَمي يَاسُ وَلَم تَخطُ بِي في سَاوَة قَدَمي يَاسُ وَلَم تَخطُ بِي في سَاوَة قَدَمي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤٦-٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/٩٤٩-٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمة في مدح سيد الأمة، محمود سامي باشا الباردوي، صحّحها وفسّر بعض غريبها ياقوت المرسي، مطبعة الجريدة، مصر، ١٣٢٧ هـ، ص٣-٤٨.

# لَـم يَتَـرُكِ الـدَّهُ لـي مـا أَستَعِينُ بِـهِ إِنْـي لَمُستَشـفِعٌ بِالمُصـطَفى وَكَفـى

عَلَى التَّجَمُّ لِ إِلَّا سَاعِدِي وَفَمِي عَلَى التَّجَمُّ لِ إِلَّا سَاعِدِي وَفَمِي عَلَى التَّهُ وَالوَّحَمِ

وقد أشار الباحث إلى أجزاء من قصيدة الخطيب في الفصل الأول، وحسبه هنا أن يشير إلى أن القصيدتين تتفقان بأن فيهما التجاء للرسول و كونه الأمل والقدوة، بيد أن الباردوي نظم قصيدته قصد تحصيل الشفاعة والتوسّل بالنبي ، بينما الخطيب نظمها لاستلهام خُطَى الخلاص من واقع متأزم بُعَيْد هزيمة ١٩٦٧م، كما أنهما على وزن البسيط والقافية مطلقة مكسورة الروي، و (اللام والميم) حرفان من صفاتهما التوسّط بين الشدة، والرخاوة وهما أيضا من حروف الإذلاق الذي هو صفة بين الضعف والقوة. وبينما البارودي يدعو بالسقيا للحجاز (أدعو إلى الدار بالسقيا)، فإن الخطيب يلتمس السقيا – سقيا الهدي النبوي – لأجل استلهام طرق الخلاص، من واقع مرير (إني لواردك السقيا)، وطريقة التركيب هنا تتماهى مع تركيبي (إني لثابت العهد/ إني لمستشفع) في نصّ البارودي، كما يتقارب البيت الثالث من نص البارودي دلالياً مع البيتين الخامس والأخير من نص الخطيب، عبر تعلقهما بالنبي في في ظل تراكم الهموم وتمكّنها.

وفي قصيدة (بطاقة معايدة إلى أبي الطيب المتنبي) يعاني الخطيب من الغربة كجزءٍ من غربة الفلسطيني عموماً، يقول<sup>(۱)</sup>:

عِيدٌ، حَلَلْتَ كَمَا حَوَّلَتَ ياعيدُ أَمّا الأَحِبَّةُ، فالأَسَلاكُ دُونَهُمُ والسَاقيانِ، سُتِقاةٌ، والطِّلَى كَنِبُ والسَاقيانِ، سُتِقاةٌ، والطِّلَى كَنِبُ أَصِحْرَةٌ أَنَا، مِن لَحَمْ ودَفْقِ دَمْ ؟ يُرِيبُنِي الظَّنُ، إِمّا جادَها غَدَقٌ يُرِيبُنِي الظَّنُ، إِمّا جادَها غَدَقٌ طَغَى الخُوارُ بِها، و «واللَّهُ أَكبرُها» «نَبِيتَ كِنْدَةَ»، فاهنا أن قَضَيتَ رَدىً «نَبِيتَ كِنْدَةَ»، فاهنا أن قَضَيتَ رَدىً يبا من تَغرَّبت، لا مُستعظِما أَحداً يبا من تَغرَّبت، لا مُستعظِما أَحداً ذلكَ الزمان الذي مِنهُ بكيتَ أسىً إِن ضِقْتَ من عَجَمْ، تَطوي إلى عَرَبِ

فما وَحَقِّكَ تحت الشمسِ تجديدُ وبُونَ غَضَرَّةً، فُصولادٌ وبِسارودُ لا أُنسسَ فيها، ولا هَم ٌ وبَسهيدُ وهِ صَخرةُ القُدس» رَقَّت وَهْ يَ جُلمودُ!! كا أَن قَطْر دُموعِ «السِّدرَةِ» الجُودُ كَا تَحَشْر رَجْت، وَطَوى القرآن، تَلمودُ فَغيرُكَ اليومَ، يحيا، وَهْوَ مَوْوُودُ فَغيرُكَ اليومَ، يحيا، وَهْوَ مَوْوُودُ ما بِيدُ أَمسِكَ، مما أَضحتِ البِيدُ؟! عليهِ أَبكي، وبعضُ الجرحِ تَضميدُ!! جُرْدَ القِفار، وسَاواكَ الأَناشيدُ الأَناشيدُ جُرِدَ القِفار، وسَاواكَ الأَناشيدُ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٥١٥-٢١٧.

يصرّح الخطيب بأن قصيدته هي معارضة للمتنبي في قصائده (۱)، ومنها قصيدته في هجاء كافور والتي يقول فيها (۲):

عيدٌ بِأَيّهِ حالٍ عُدتَ يا عيدُ وأمّ الأحبّ له فَالبَيداء دونه لم أمّ الأحبّ له فَالبَيداء دونه لم أم يت رُكِ الدهر مِن قلبي وَلا كَبِدي يا ساقِيَيَّ أَخَمر ل في كُووسِ كُما أصَ خرَةُ أَنسا مسالي لا تُحرّكُنسي مساذا لَقيتُ مِن الدُنيا وَأَعجَبُ له إِنّسي نَزَلت بُح ذَابينَ ضَعيهُ هُمُ الآبِقِينَ نَزَلت بُح ذَابينَ ضَعيهُ هُمُ صار الخصييُ إِمسامَ الآبِقِينَ بِها لا تَشْتر العَبد إِلّا وَالعَصا مَعَ له لا تَشْتر العَبد إلّا وَالعَصا مَعَ له ما كُنتُ أَحسَ بُني أَحيا إلى زَمَنٍ وَلا تَوهَم لُنَ الناسَ قَد فُقِدوا وَذَاكَ أَنَّ الفُد ولَ البيضَ عاجزَةٌ وَذَاكَ أَنَّ الفُد ولَ البيضَ عاجزَةٌ

بِما مَضى أَم بِالْمرِ فيك تَجديدُ فَلَي تَجديدُ فَلَي تَحديدُ فَلَي تَحديدَ دُونَها بيد فَلَم عَلَيْ وَلا جيد فَلَم في كُوُوسِ كُما هَم قَوْسَ هيدُ أَم في كُوُوسِ كُما هَم قَوْسَ هيدُ هَدي المُصدامُ وَلا هَم ذي الأَغاريد فُلَم قي بِما أَنا باكِ مِنهُ مَحسودُ عَن القِرحالِ مَحدودُ عَن القِرحالِ مَحدودُ فَالحَرُ مُستَعبَدٌ وَالعَبدُ مَعبودُ فَالحَر مُستَعبَدٌ وَالعَبدُ مَعبودُ أِنَّ العَبيدَ لَأَنجساسٌ مَناكيد لُوسَي عُم مِحدودُ يُسي فيه كلبٌ وَهو مَحمودُ يُسيءُ بي فيه كلبٌ وَهو مَحمودُ وَأَنَّ مِثلَ أَبيضاءً مَوج ودُ وَأَنَّ مِثلَ أَبِي البَيضاءِ مَوج ودُ عَن الجَميلِ فَكيف الخِصيةُ السودُ المنافِقُ الخِصيةُ السودُ المنافِدُ المنافِقُ الخِصيةُ السودُ المنافِدُ المنافِ المنافِق الخِصيةُ السودُ المنافِق الخِصيةُ السودُ المنافِق الخِصيةُ السودُ المنافِق المنافِق الخِصيةُ السودُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةِ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِقُ المنافِق الخِصيةِ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِقُ الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق المنافِق الخِصيةُ المنافِق الخِصيةُ المنافِق المنافِق المنافِق المنافِق المنافِق الخِصيةُ المنافِقُ المنافِق المن

يتضح من خلال المطلع في قصيدتي الخطيب والمتنبي هذا التماثل اللفظي والتقارب الدلالي، فألفاظ التصريع (عيد/ تجديد) متماثلة، غير أن مطلع الخطيب يعتمد على الإقرار في صدر البيت، والنفي في عجزه، ويدل على اليأس من تغير واقع الضعف والتخاذل العربي (فما وحقك تحت الشمس تجديد)، بينما استهلال المتنبي يعتمد على استفهام مقدّر به (كيف) في صدر البيت (بأية حالٍ عدت)، واستفهام آخر مقدّر به (الهمزة) في عجز البيت (أبما مضى)، وهذا الاستفهام يُضمِر النيّة المبيّتة بالخروج من مصر (أم بأمر فيك تجديد)، بُعيد تأكّده من أنه لن ينال مبتغاه من كافور. أما أحبّة الخطيب وشعبه فالاحتلال وأنظمة القهر العربية تمنعه من التواصل معهم (فالأسلاك دونهم)، بينما أحبّة المتنبي فالفلاة وبعد المسافة هي ما تمنعه

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٤/٣.

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان المتنبى، وضعه: عبد الرحمن البرقوقى، ١٣٩/٢-١٤٨.

من الالتقاء بهم (فالبيداء دونهم)، "والفرق بين الشاعرين أن يوسف الخطيب ينفث زفرات الشوق من منفى قسري، يغلب عليه البعد السياسي، أما المتتبي فيحترق شوقا من مكان اختياري، يغلب عليه البعد الاجتماعي"(۱). والخطيب يؤكّد أن موانع عصره في التواصل مع شعبه تفوق موانع عصر المتنبي (ما بيد أمسك مما أضحت البيد). وبينما كانت الخمرة في بيت المتنبي مثيراً للحزن وحافزاً على الشعور بالهم (أم في كؤوسكما هم وتسهيد)، ومن هنا يُبطِل المتنبي مفعول الخمرة فإن الخطيب في سياق تعبيره عن ألمه النفسي وتوتره الوجداني، بسبب واقع أمته ينفي عن الخمرة الهم والتسهيد بتغييبها للعقل والشعور فرحاً وحزناً (لا أنس فيها ولا هم وتسهيد)، وفي بيت الخطيب يتحوّل ساقيا المتنبي إلى سُقاة دلالةً على تمكّن أركان الفساد واستفحال أدواته في واقع عصرنا.

ويأتي الاستفهام التعجبي (أصخرة أنا) في بيت الخطيب في سياق المفارقة بين الخطيب وصخرة القدس فالخطيب يستعظم حالة التراخي واللا مبالاة التي استشرت في الواقع العربي، والتعجّب "استعظام أمرٍ ظاهر المَزيَّة خافي السَّبب"(۱)، بينما هو في بيت المتنبي في سياق المفارقة بين المتنبي من ناحية، والخمر، والغناء من ناحية أخرى (المدام/ الأغاريد)، فهما لا يشعرانه بالنشوة والسرور (۱). كما تتبدى المقاربة اللغوية من خلال التركيبين (يريبني الظن/ نزلت بكذابين) والغاية من تركيب المتنبي إثبات بخل كافور، بينما الغاية من تركيب الخطيب تصوير حزن سدرة المنتهى على حال القدس. ويظهر التناص الإشاري في لفظ (السدرة) عبر السندعاء النص القرآني في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَعَى عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى إِذْ يَعْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدْ رَأًى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى﴾(١).

وتتعزّز الحواريّة عبر استنطاق الخطيب نصّ المتنبّي، فبينما نجد المتنبي يتعجّب من حياته في زمنٍ جعل أراذلَ القوم أكابرَها، فإن الخطيب يؤكد أن الحياة في ظلّ هذا الزمن الرديء هي وأد لكرامته وحريته، ف (ذاك الزمان) الذي يشكو منه المتنبي (لم يترك الدهر) له بعض الأفضلية إذ بقي فيه جزء من النخوة والكرامة؛ ومن هنا تظهر المواساة (وبعض الجرح تضميد). وبينما وجد المتنبي في شعره سلوى وتعبيراً عن

<sup>(</sup>١) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، ٢/٤/٥. ويعرّفه ابن عصفور: "استعظام زِيادة في وصْف الفاعل خفِي سببها وخرَج بها المتعجّب منه عن أمثاله أو قلَّ نظيرُه فيها". المقرّب، علي بن المؤمن المعروف بابن عصفور (ت. ٦٦٩هـ)، تح: أحمد عبد الستار الجواري وعبد الله الجبوري، د.ن، ط١، ١٣٩٢هـ =١٩٧٢م، ٧١/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح ديوان المتنبى، وضعه: عبد الرحمن البرقوقى، ١٤١/٢.

<sup>(</sup>٤) النجم: ١٨-١٣.

ضيقه من تحكم الأعاجم و (الآبقين)، فإن الخطيب معاقب على حلمه بزوال الظلم والقهر من قبل الأنظمة العربية التي تحاصر شعرَه العروبيّ ودعواته للوحدة والحرية

ويستكمل الخطيب حواريته مع قصيدة المتنبى عبر قوله(١):

يا مَن بُلِيتَ «بِإِخشيدٍ» بِمُفْرَدِهِ حُسَّادُ أَمسِكَ مَنْ تَدرِي، وها قَدرِي عَجِبتُ، إِن كان «تَطبيعاً» صَعْارُهُمو عجبتُ، إِن كان «تَطبيعاً» صَعارُهُمو عاد المماليك، إِلاَّ مِن مُفارَقَةٍ عَمد المماليك، إلاَّ مِن مُفارَقَةً خمسينَ عاماً تَوَلَّونا المطارِقة عمسينَ عاماً تَوَلَّونا المطارِقة عمد حتى تَبَدُوا عُراةً يومَ أَن زَعَمُ وا فَدعُ لهم، في فَم البُركان، غَفْوَتَهُم

ماذا أقولُ وبَلواي «الأَخاشيدُ»؟!
ها نعل القرامِطَةُ، العُجْمُ، العرابيدُ
فما الذي، بَعدُ، قد يَعنِيهِ «تَهويدُ»؟!..
قُلوبُهم، لا الوُجوهُ، الكُلَّحُ السُّودُ!!
تُعرَى الأُمورُ إلىهم، والمقاليدُ
«أَنْ زَايَلَتْ وَجْهَ صُهيونَ التجاعيدُ»!!
فاإنَّ رَبَّكَ - قُلْ والشعبَ - مَوْجُودُ!!

فشكوى المتنبي من زمن الإخشيد (ماذا لقيت من الدنيا) جزء بسيط من بلوى الخطيب بأخاشيد هذا العصر (حكّامه)، واغترار البعض بما يعتقدونه من تنعّم للمتنبي، وحسدهم له امتداد لشماتة الكفار بالعروبة، وأدعيائها في نظر الخطيب. ووصول من لا يستحق إلى سُدة الحكم رغم سواد قلوبهم (قلوبهم لا الوجوه الكلح السود) يتماهى في نظر الخطيب مع وصول إمام الآبقين (كافور) إلى حكم مصر، رغم عبوديته، وسواد بشرته (فكيف الخصية السود). وفي إطار تماهيه مع تعجّب المتنبي من غياب الكرام وفقدانهم وبقاء كافور وولا توهمت أنَّ الناسَ قد فُقدوا وَأَنَّ مِثلَ أَبِي البَيضاءِ مَوجودُ)؛ يؤكد الخطيب حتميّة انتصار الإرادة الإلهية وإرادة الشعوب على هؤلاء الحكام (فإن ربك قل والشعب موجود). وتتبدّى المقاربة اللغوية عبر اشتراك والنصين في ألفاظ القوافي (تجديد/ تسهيد/ البيد/ السود/ موجود)، كما أن النصّين يتوافقان في وزن البسيط (مستفعلن فاعلن)، والقافية المطلقة ذات رويّ الدال المضموم.

وقد استدعى الخطيب قصيدة المتنبي نفسَها في موضعين آخرين: أحدهما في مقطع (كذلك النيل) من (معلقة الخليل) والذي يقول فيه (٢):

على الطَّوَى، وَسَخاءُ النيل مدرارُ!!

عَجِبتُ في أمر مِصرِ، ما يَبيتُ بها

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢١٧/٣-٢١٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ۱۸۹/۳–۱۹۰.

تَ رَى العناقيدَ في أفيائِها، عَسَلاً، هِ النَّ واطِيرُ إِيَّاها، وقد بَشِمتْ مَنْ مُبلِغٌ «جَوْهراً» في بَطْنِ تُربَتِهِ مَنْ مُبلِغٌ «جَوْهراً» في بَطْنِ تُربَتِهِ وَأَنَّ قصاهرة التصاريخ جاريسة عَجِبتُ في أمر مصر، لا تَهِيجُ لَظَىً عَجِبتُ في أمر مصر، لا تَهِيجُ لَظَىً قد جَلَّ «كافورُ» عنه سحنةً وحِجَىً قد جَلَّ «كافورُ» عنه سحنةً وحِجَىً

لكنَّها، دون حَلْقِ الشعب، صَابَارُ ثَعالَب، واستباحَ الكَرْمَ أَشررارُ ثَعالَب، واستباحَ الكَرْمَ أَشررارُ أَنَّ «المُذِلِّ لِدِينِ اللَّهِ»، أَمَّارُ يَستامُها مِن يَهودِ النَّحسِ تُجَّارُ!! وأَيسرُ الخَطْب، أَنَّ الرأسَ غَدَّارُ!! والبَيع غُفْلًا، والممَلُ وكِ مِقدارُ!!

يتماهى النص مع قول المتنبي في قصيدته السابقة(١):

صار الخَصِيُّ إِمام الآبِقِينَ بِها نَامَتُ نَسوَاطِيرُ مِصرٍ عَنْ ثَعَالِبِها نَامَتُ نَسوَاطِيرُ مِصرٍ عَنْ ثَعَالِبِها العَبْدُ لَسِيسَ لِحُرِّ صَالِحٍ باخٍ لا تَشْدَرِ العَبْدَ إلاّ وَالعَصَا مَعَهُ لا تَشْدَرِ العَبْدَ إلاّ وَالعَصَا مَعَهُ جَوْعانُ يأكُلُ مِنْ زادي وَيُمسكني

فَ الحُرُّ مُس تَعبَدٌ وَالعَب دُ مَعب ودُ فَقَدْ بَشِ مْنَ (٢) وَما تَفنى العَنَاقيدُ لَوْ أَنّهُ في ثِيابِ الدُرِّ مَوْلُ ودُ إِنّ العَبيدَ لَأَنْجَ اسٌ مَنَاكِيدَ لِكَيْ يُقالَ عَظيمُ القَدرِ مقصودُ لكي يُقالَ عَظيمُ القَدرِ مقصودُ

فالفضاء المكاني في النصّين واحد (مصر)، والمفارقة بين خيرات مصر وجوع أهلها في نصّ الخطيب؛ تماثل المفارقة بين ترف الحكام وجوع الناس في نص المتنبي، وقد وظف الشاعران المفارقة الدلالية للكشف عن الفجوة الاجتماعية والاقتصادية بين طبقتي الحكام والمحكومين. ومحاولة الوصول إلى عناقيد وخيرات مصر المعسولة يقتضي، المعاناة المريرة من طرف الشعب (النواطير) في مواجهة الحكام (الثعالب) الذين يسرقون الوطن (الكرم).

ويستحضر الخطيب شخصية (جوهر الصقلي)<sup>(٦)</sup> ليجسّد التحول السياسي والحضاري بين حكام مصر القدماء، والمعاصرين الذين منحوا – برأيه – اليهود موطئ قدم في قاهرة المعز في (المذلُّ لدين الله) الذي

<sup>(</sup>١) شرح ديوان المتنبى، وضعه: عبد الرحمن البرقوقى، ١٤٤/٣-٥١٤.

<sup>(</sup>٢) بشم: أخذته تخمة وثقل من كثرة الأكل. انظر: شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، ٢/٤٤/٢.

<sup>(</sup>٣) جوهر الصقلي: قائد عسكري في عهد الفاطميين، بنى مدينة القاهرة عام ٩٦٩ هـ بأمر من الخليفة المعز لدين الله، وأنشأ فيها الجامع الأزهر.

حوّل القاهرة إلى (جارية) في نص الخطيب هو عبد السوء الخصي، إمام الآبقين في نصّ المتنبي(). ويُعرّض الخطيب بحاكم مصر، ويعتبره أسوأ من كافور في زمن المتنبي. ويتفق النصّان أيضاً في توظيفهما لوزن البسيط، والقافية المطلقة ذات الروي المضموم.

وفي الموضع الآخر من قصيدة (أرجوزة البطولة) يعود الخطيب إلى استحضار ثنائية (الثعلب/ الناطور) في سياق نقده للمؤسسة الحاكمة، يقول<sup>(۲)</sup>:

> دارتْ رحى الهولِ؟.. إِذَنْ نُديرُها!! جَلَّ الذي، يا شَعْبَنا، قد أَبدَعكْ خذنا على أجنحةِ النَصر معكْ

وفي القصيدة نفسها التي عارض الخطيب فيها المتنبي وهي: (بطاقة معايدة إلى أبي الطيب المتنبي)، يقول<sup>(r)</sup>:

ما «شِعبُ بَوانَ» من حَيْفا وما «الفَتى العربيّ» الحُرُّ، في وَطَنِ في الحُرْبَ في أَدانِيَةً في الحُرْبَ عن مَرافِئِها وَقَلَ اللهِ عن مَرافِئِها والشيامَ» تُوقَلُهُ والسّامَ» تُوقَلُهُ في أَدا «السّامَ» تُوقَلُهُ في أَدا السّامَ» تُوقَلُهُ في أَدا السّامَ» تُوقَلُهُ في أَدا السّامَ المَّابِ المَابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المُنْ المَابِينِ المَّابِ المُنْ المَابِينِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَّابِ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَّابِقُونَ المَابِقُ المَابِقُونِ المَابِقُ الْمَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المُعْلَقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُ المَابِقُولُ المَابِقُولُ المَابِقُولُ المَابِقُولُ المَابِقُولُ المَابِقُولُ المَابِقُ المَابِعُلِي المَابِقُ المَابِق

والتُرجُمانُ، سُليمانٌ، وداوودُ!! لَا العناقيدُ ؟! يَبْقَى لِقَصْدِكَ «بالشهباءِ» مَقصودُ يَبْقَى لِقَصْدِكَ «بالشهباءِ» مَقصودُ وَمَكَّةُ الْحُلْمِ أَمْسَتُ وَهْيَ «مَدريدُ» سُمَّاً، ويَغشاهُ «شُعَارٌ» كما الدُّودُ!!

يستدعي الخطيب هنا نصاً من قصيدة أخرى، هي قصيدة المتنبي في مدح عضد الدولة، ووصف شعب بوّان، والتي يقول فيها<sup>(۱)</sup>:

<sup>(</sup>١) انظر: التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٢١٧/٣.

<sup>(</sup>٤) شرح ديوان المتنبي، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، 7/7/7-7/7.

مَعٰاني الشَّعبِ طيباً في المَعٰاني وَلَكِنَ الفَتى المَعٰاني وَلَكِنَ الفَتى العَرَبِيِّ فيها مَلاعِبُ جِنَّةٍ لَو سارَ فيها مَلاعِبُ جِنَّةٍ لَو سارَ فيها طَبَت فُرساننا وَالخيال حَتَّى وَلَو كانَت دِمَثْقَ ثَنى عِناني وَلَا حَتَّى عِناني

بِمَنزِلَ فِ الرَبِي عِ مِ نَ الزَم انِ غَرِي بُ الوَج فِ وَاليَس انِ غَرِي بُ الوَج فِ وَاليَس انِ مُري بُ الوَج فِ وَاليَس انِ مُن مُل مُن مُ نَ الحِ رانِ خَش يتُ وَإِن كَ رُمنَ مِ نَ الحِ رانِ لَبي قُ التُ رُدِ صينِيُّ الجِف انِ لَبي قُ التَّ رُدِ صينِيُّ الجِف انِ

يعتمد النصّان على قافية مطلقة، ومردوفة بحرف مدّ، وبحرفي الرويّ (الدال والنون) والذين يتقاربان في المخرج (طرف اللسان)، وكما كان المتنبي (الفتى العربي) غريباً في لغته، وأصوله، وقلّة مؤونته في شعب بوّان، رغم جمال هذا الشعب الأخاذ؛ فإن الخطيب يشعر بالغربة في ابتعاده عن وطنه العربي، رغم تواجده في الدول العربية. ويظهر التحوّل الدلالي من خلال ممارسة الانزياح في دلالة (الحصان) فالخطيب "يكبح حصانه عن الفسطاط (مصر)، ويطلقه نحو الشهباء (سوريا)، وفي تحوّل مسار الحصان موقف سياسيً مُضمَر. أما حصان المتنبي فلا يضمر موقفا سياسيا، فهو وسيلة فنّية لإظهار جمال الطبيعة في شعب بوان؛ لأن المتنبي خشي أن تحرّن الخيل عن السير على الرغم من أصالتها بسبب الطبيعة التي تخلب الأنظار. وكان الحصان معادلا موضوعيا للمتنبي المتردد في الوصول إلى عضد الدولة"(١). وانحياز الخطيب المنتبى لدمشق.

وهكذا يبدو أن التناص الأسلوبي يحاول نقل المتلقي مباشرةً إلى أجواء النص المستحضر كليةً، باعتماده على أسلوب النص المستحضر وصيغته وإيقاعه وبنيته الصوتية، كما أنه يهدف إلى توظيف لغة هذا النص في عمقها وجاذبيتها ومحاورة أساليبها.

١٦٨

<sup>(</sup>١) التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، ص٢٠٤.

#### المبحث الخامس: تناص الشخصيات

يختص هذا الشكل من التناص باستحضار الشخصيات الإنسانية بمختلف أنواعها، بُغْية توظيفها في بنية النص حتى تثير المشاعر والدلالات، فتتنامى القدرة الإيحائية والتأثيرية للنص. ولإثراء عملية استحضار الشخصيات وإسقاط ملامحها على تجربة الشاعر المعاصر "ينبغي أن تحمل هذه الشخصيات، في السياق الشعري، ملامح الشخصي والعام، أو بعبارة أدق الفردي والجمعي، فإذا هي فقدت، في السياق الشعري، هذه القدرة فقدت وجودها الرمزي، وفقدت نتيجة لذلك تأثيرها الشعري المنشود"(۱).

وتتنوّع شخصيات الخطيب، فمنها القديم، مثل: قابيل وهابيل، وخالد بن الوليد، وأبي عبيدة بن الجراح، وعقبة بن نافع، وطارق بن زياد، وغيرها، ومنها الحديث المعاصر، مثل: جمال عبد الناصر، وأحمد بن بلّا، ومصطفى كامل، وجميلة بوحيرد، وهتلر، وموسوليني، وغيرها.

كما تختلف تلك الشخصيات بحسب مرجعيتها، فمنها الدينية، مثل: شخصية النبي ، والمسيح الملك، ويوسف الله، ومريم واسماعيل الله، والخلفاء الراشدين ، ومنها الأدبية، مثل: شخصية المتنبي، وأبي نواس، وزهير بن أبي سلمى، وامرئ القيس، وعمر الخيام، ومنها التاريخية، مثل: شخصية أبي ذرّ الغفاري ، والمعتصم، وصلاح الدين الأيوبي، وهارون الرشيد، وهاشم بن عبد مناف، وبيبرس، وجوهر الصقلي، والحجاج، ويوشع بن نون، ومنها الأسطورية، مثل: أوديب، ومارس، وبروميثيوس.

وشخصيّات الخطيب فاعلة، ومؤثّرة في الحضارة الإنسانية عموماً، سواءً أكان هذا التأثير، سلبياً أم ايجابياً، رغم أن الشخصيات ذات النموذج الإنساني الإيجابي غلبت على الشخصيات ذات النموذج الإنساني السلبي، فالشاعر – بشكلٍ عام – "يختار من شخصيات التاريخ ما يوافق طبيعة الأفكار والقضايا والهموم التي يريد أن ينقلها إلى المتلقي "(٬٬٬)، والخطيب ضمن رؤيته القومية وفي ظلّ واقعٍ مثخنٍ بالإخفاقات، والانقسامات العربية، يسعى إلى إيقاظ أمته، واستنهاض قواها، وبعث مجدها، فالماضي المناقض لحقيقة الواقع هو الأقدر على شحذ الهمم وبثّ الأمل، والأدب الفلسطيني عموماً "يسعى إلى الاتكاء على الماضي ليس فقط لتوظيف النص فنيًا، وإنما ليستمد شرعية البناء النصي المولد والجديد، أي أن التناص من هذا المنظور يصبح أيديولوجية منتجة، واللجوء إلى الموروث لا يعني الرجوع إلى التاريخ بقدر ما يعني إحياء

<sup>(</sup>١) الشعر العربي المعاصر: قضاياه وظواهره الفنية، د. عز الدين اسماعيل، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٢٠.

الفعل الإنساني في المرجعية التاريخية، بحيث يصبح التناص مع رموز التراث إثباتًا لوجودها بفضل الفعل الإنساني فيها، ومن ثم يكتسب الحاضر شرعيته بالتأكيد على فاعليته في الماضي "(١).

ومن الشخصيات ذات التوجّه السلبي: أبرهة، وجنكيز خان، وتيمورلنك، وهولاكو، ومسيلمة الكذاب، وقيصر، وكسرى، وهرقل، ونبوخذ نصّر، وأنوشروان؛ بيد أن الشخصيات التي تحمل طابع القوة والثورة، والتي تعزّز رؤية الخطيب حول الحرية والعدالة والوحدة، غلبت في شعره؛ إذ إنها بأبعادها الرمزية وبوجودها الفاعل كانت الأكثر قدرةً على تجسيد موقف الخطيب والتعبير عن رؤيته الفكرية وروحه المتأجّجة المتمرّدة.

وتتعدد آليات وطرق استدعاء الشخصية في شعر الخطيب، ما بين استدعائها بذاتها، أو بأقوالها المأثورة، أو بالفعل/ الدور الدال عليها.

1- استدعاء الشخصية بذاتها (بالعلم): ويختصُ باستدعاء الشخصية عبر صيغ العلم، اسماً أو كنيةً، أو لقباً، ويعدُ أقلَ آليات الاستدعاء فنيّة بالمقارنة مع آليتي الدور أو القول. والاسم المباشر يمثّل إشارة تعيين فقط، بينما اللقب يمثل إشارة تعيين مضاعف مع التوصيف أيضا أيضارة تعيين لنبي الله، والجمع التوصيف أيضا(٢)، ففي (ابن آدم) مثلاً تمثل علاقة البنوّة علاقة توصيف، وآدم إشارة تعيين لنبي الله، والجمع بينهما إشارة تعيين أخرى لقابيل مثلاً.

ومن استدعاءات الخطيب للشخصية باسمها استدعاؤه شخصية (قابيل) في المقطع المعنون بـ (أنشودة السندباد الأميركي) من قصيدة (أوراق مارس الصغير)<sup>(٦)</sup>:

أَبِحِـرِي يا قُلُـوعُ، يا رُسُـلَ قابيـلَ علـى الـيَمِ، تحـت جُـنْحِ الظـلامِ الْعـلـامِ وَشُـدِي مَخضُـوبةَ الأَعـلام

ترمز هنا رُسل قابيل إلى القوات الأميركية، دلالةً على أنها نذر قتلٍ وتدميرٍ، ويتكرر استدعاء (قابيل) في مقطع (لعنت قابيل) من (معلقة الخليل)(1):

لَعن تُ قابي لَ، لا انفكَ تُ تُط اردُهُ على الخليق قي، مِ ن كَفّي في أوزارُ

<sup>(</sup>١) التناص في الشعر الفلسطيني المعاصر، حسن البنداري، وعبد الجليل حسن صرصور، وعبلة ثابت، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: أشكال التناص الشعري: دراسة في توظيف الشخصيات التراثية، أحمد مجاهد، ص٨٦، ٢٨، ٤٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ٣/١٨٥.

وقصة قابيل وهابيل خير معبّر عن واقعٍ عربيّ مرير، مزّقته الخلافات وأزرت به المصالح الضيقة والأهواء الفاسدة؛ لذا يأتي الاستدعاء هنا – باسم الشخصية والفعل الدال عليها (قتله أخاه هابيل) – ضمن نقد الخطيب لحالة التناحر والانقسام بين الأنظمة العربية كما يشير إلى ذلك مجمل القصيدة.

ويستحضر الخطيب أيضاً شخصية (مسرور) السيّاف في حكايات ألف ليلة وليلة، كرمزٍ لبطانة الحاكم؛ وذلك في إطار نقده للحالة الثقافية العربية، والخواء النقدي، والإغراق في الحداثة. يقول(١٠):

قُل لمسرورِ.. يَقُلُ في أُذْنِ هارونٍ..

وراءَ البابِ قد أضحى النُّواسيُّ

ئواسِيِّينِ..

لا يُحصى لديه الظُّرفاءُ..

هيكل النُقّادِ ماخورٌ..

وطعم الشعر.. قصديرً..

وحتى صِلَةُ الحرف بِتاليهِ.. بغاءُ !!..

ومن استدعاءات الخطيب للشخصية بلقبها: استدعاؤه لشخصية الشهريار من حكايات ألف ليلة وليلة ورمز بها إلى القيادات الفاسدة والحكام الفاسقين. يقول في قصيدة (سلام لكنّ إناث العروبة)(٢):

فأنتُنَّ.. كُنَّ قِيامَتنا.. والنُشُورَ..

وَطَلِّقْنَ، أُفتي - «ثَلاثاً» - جَناحَ الحريم،

وَكِزلارَ، والشَهريارَ، وحُرَّاسَ هذا الدجى المُحتَضَرْ..

وفي رباعية (حذار من زرادشت) يتداخل الأسلوب القرآني مع التراث الشعبي في شخصية (الشهريار) ومع التاريخ في شخصية (زرادشت). يقول<sup>(7)</sup>:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٥٦-٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣/٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٣/٠٥٣.

هَل أَتَاكُمْ، أَيُّها القومُ، حديثُ الشَّهْرَيارِ
يَومَ أَن حَطَّتْ سَراياهُ على أَنهارِ بابلْ
فَحَذارِ الآنَ من لُؤم «زَرادِشْتَ»، حذارِ
آخِرُ القِصَّةِ مَعطوفٌ على ذكرى الأوائِلُ !!..

ويستحضر الخطيب شخصية (صقر قريش) ويشير بها إلى غزة في سياق الرمز لبعث الأمة، يقول في مطوّلة (رأيت الله في غزة)(١):

لأنكِ أنتِ صقرُ قُريشنا وَبقيَّةُ الرَّمَقِ لأَنكِ أَنتِ آخرُ رايةٍ لم تَهْوِ فاصطَفِقي.. لأنكِ أنتِ طيرُ البعثِ فاحترقي.. وَعَبْرَ رمادكِ انبَثِقي!!..

ومن استدعاءات الخطيب للشخصية بكنيتها: استدعاؤه شخصية (أبي ذرّ)، وشخصية (أبي نواس)، كقوله في قصيدة (الخورنق)<sup>(۲)</sup>:

> فأَنفَذَ البعلُ مِن سامي إرادتِهِ، أمراً على مَلاِ النُّدمانِ مُصطَخِباً، حتى لَتَحسَبُ أن شُقَتْ عَقيرَتُهُ: - أبا نُواسِ.. عليكَ الآنَ فافتِهما!!..

يأتي استدعاء شخصية أبي نواس هنا في سياق نقد الخطيب لتلك البطانة، التي تداهن الحكام في مواقفها وتسوّق سياساتهم.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ٣/٧٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٠١/٣.

٢- استدعاء الشخصية بأقوالها المأثورة: وتتمثل هذه الآلية في توظيف الشاعر لقولٍ متعلّقٍ بالشخصية، وصالحٍ للدلالة عليها بحيث تصبح وظيفة هذا القول وظيفة مزدوجة: التفاعل الحر مع شفرات النص واستحضار صورة الشخصية في ذهن المتلقي(١).

ومن هذا النوع من الاستدعاءات: استدعاء الخطيب لمقولة امرئ القيس، عندما بلغه مقتل أبيه علي يد بني أسد: (ضيّعني صغيرا وحمّلني دمه كبيرا، لا صَحْوَ اليوم، ولا سكر غدا، اليوم خمر وغدا أمر)<sup>(۲)</sup> يستدعيها في أكثر من موضع. يقول في قصيدة (لي ما يزال حلم غد)<sup>(۳)</sup>:

رِ اجُ بيت ي يَدُقُ لهُ القَ دَرُ اللهِ عِمَ خم رُ ، وفي غددٍ عِبَ رُ

يا أَيها الصحبُ آذَنَ السَّفَرُ دُقُوفَ، وإشربوا، وَكُلُول

كما يقول في (معلقة الخليل)(٤):

يُنْبِيكَ مِن أَمرهِ «الطَّاوُوسُ» أَنَّ غداً أَمسرٌ، إذا اليومَ نِدمانٌ وَسُمَّالُ

يأتي هذا الاستدعاء في سياق تحريض الخطيب على الثورة ضد الحكام الفاسدين والاحتلال. وفي نفس السياق يأتي استدعاء الخطيب لمقولة الحجاج بن يوسف الثقفي عندما قدم الكوفة أميراً على العراق: (إني لأرى رؤوساً قد أينعت وحان قطافها وإني لصاحبها)(°)، يقول الخطيب في (أرجوزة البطولة)(٢):

قُ لُ لِ رُؤوسٍ أَيْنَع تُ رِقابُها في القدسِ ، قد حانَ لنا احتطابُها والجَنَّ لَهُ الله الله المتطابُها وَشُ رِّعتْ ، زهواً بنا ، أبوابُها

<sup>(</sup>١) انظر: أشكال التناص الشعري: دراسة في توظيف الشخصيات التراثية، أحمد مجاهد، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٣هـ، ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/١٧-٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ١٩١/٣.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن خلكان، ٣٣/٢.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٢٨٨.

يبدو التناص الاقتباسي المحوّر تحويرا مركّبا من خلال المماثلة في تركيب (رؤوس أينعت)، وإضافة لفظ (رقابها) والمقاربة الدلالية بين تركيبي (حان قطافها) و (حان احتطابها).

٣- استدعاء الشخصية بالفعل /الدور الدال عليها: ولا يُصَرَّحُ في هذا الاستدعاء باسم الشخصية، بل
 بالفعل أو الدور الذي لعبته الشخصية مما يستدعي صورتها في ذهن المتلقي(۱)، كقول الخطيب في قصيدة (الخروج إلى بادية الشام)(۱):

فلو خَلَعَتْني جميعُ القبائلِ فيمن أُحِبُ فَلِي مِن أبي «رِبذة» ما تزالُ سأمضي إليها وحيداً، وذاتي وأعزفُ لِلجِنّ تحت شُموس الفيافي..

يستحضر الخطيب شخصية أبي ذرّ الغفاري من خلال اعتزاله في الربذة (شرق المدينة المنورة) إثر خلافه مع معاوية في زمن عثمان ، حيث مات فيها ولم يكن معه إلا امرأته وغلامه (۱) مصداقا لحديث الرسول : (يرحم الله أبا ذرّ، يمشي وحده، ويموت وحده، ويحشر وحده) . ويأتي هذا الاستدعاء في سياق حرص الخطيب على الوحدة بين سوريا والعراق، وتمسّكه بموقفه العروبي هذا دون الحياد عنه.

وأيضا من ذلك النوع من الاستدعاء، قول الخطيب في قصيدة (نفير البعث)(٥):

وحبيبُ أيام الصِّبا «دَنْشوَاي» تذكرُ كيف ماتْ وبأيّ ذنبِ غالَهُ في الفجرِ أعداءُ الحياةْ

<sup>(</sup>١) انظر: أشكال التناص الشعري: دراسة في توظيف الشخصيات التراثية، أحمد مجاهد، ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٦٠/٣.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء، الذهبي ٢/ ٥٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٥/ ٢٢٢ والحاكم في المستدرك ٣/ ٥١ عن ابن مسعود بزيادة في أوله، وقال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه"، وقال الذهبي: صحيح فيه إرسال، وأورده المتقي الهندي في كنز العمال، حديث رقم ٣٣٢٣٢. انظر: دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٨٥٤هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٠١هـ، ٥/٢٢٢. وانظر: المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم مجد بن عبد الله الضبي الطهماني النيسابوري (المتوفى: ٥٠٤هـ)، تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١١هـ= ٩٩٠م، ٣/٢٠.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٩/١.

## هُو لم يَمُث.. ما زال يختبيءُ القلوبَ الدامياتُ يُذكِي بَسالَتها، وَيَملأُها على الجُلَّى ثباتْ

يستحضر الخطيب شخصية مصطفى كامل الزعيم المصري من خلال حادثة دنشواي، تلك القرية التي تُوفّي فيها ضابطٌ انجليزيّ بضربة شمسٍ واتُهم أهلُها بقتله، مما أدى إلى تعذيبهم (١) حيث ندّ مصطفى كامل بجرائم المحتل الانجليزي، في جريدته التي عمل فيها على فضح تلك الجرائم، ويأتي استحضار الخطيب في سياق إذكاء روح التمرد ضد الاحتلال وأعداء التحرّر العربي من التبعية في الخمسينات من القرن العشرين.

وقد تجتمع ذات الشخصية مع قولها، كما في رباعية (واجب العودة)(١):

قَالَ «فِيجِيتْيُوس» لِلقَيصَرِ.. مِن أَيامِ رُوما: إِن تَكُنْ، يا سَيِّدي تَرغَبُ في السِّلْمِ.. فَحَارِبْ!! فَمَتى يَفْهَمُ، مَنْ ظَلَّ على الصَّلْحِ مُقيما: لَيْسَت العَودةُ «حقاً» إنما العَودةُ «واجبْ»!!.

يستدعي الخطيب اسم المؤرخ الروماني (فيجيتيوس) مع مقولته: (من يرغب بالسلام عليه الاستعداد للحرب)<sup>(۱)</sup>، ويأتي الاستدعاء في سياق توضيح الأسلوب الأنجع للتفاوض مع العدو.

وقد تجتمع ذات الشخصية مع الفعل الدال عليها كاستدعاء شخصية (نبوخذ) مع السبي البابلي حيث يوظف الخطيب قصة السبي البابلي يوم أن حارب الملك البابلي (نبوخذ) اليهود وأجلاهم عن فلسطين، وقتل رجالهم، وساق نساءهم سبايا إلى بابل. يقول في قصيدة (الطوفان)(أ):

مِن هاهُنا..

مِن قبلِ آلافِ السنينَ..

على مدى تلك المفاوز والمجاهل

كانتْ جهاتُ الأُفْق تَزْخَرُ مِن «نَبُوخَذَ»

بالسبايا، والبيارق، والجحافل

<sup>(</sup>١) الأدب العربي المعاصر في مصر، د. شوقي ضيف، ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٤٧/٣.

VEGETIUS: "Let him who desires peace, prepare for war." -(the Penguin dictionary of (r)

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٦٨/١-١٧٠.

وَغُزَاةُ «يُوشَعَ»..
يَضْهَرُونَ فِلِزَّ ما سَلَبَتْ أَكُفُّهُمو
لأرجُلِهم سلاسلْ
فِنساءُ «إسرائيلَ» قد حُلَّت جَدائِلُهُنَّ
وانشقَّتْ عن السُّوقِ الغلائلُ
من هاهُنا.. واسترسلَ التاريخُ
يُوقِدُ في سُجوفِ الأمسِ لاهبةَ المشاعلُ
وَيَظَلُّ يَغمِزُنا من الوَبَر الذي
يَستَنقِفُ الأجفانَ حَبَّاتِ الحناظلُ
بقي على أعناقِنا..
باقِ على أعناقِنا..

يبدو أن الشاعر في بداية المقطع يستدعي قولَ الشاعر (مجد مهدي الجواهري) في قصيدة (ثورة النفس)(۱):

## فغُ ودرتُ منها في عَراءٍ تَلُقُني مَف اوزُ لا أعتادُها ومجاهل

وهذا الاستدعاء يأتي ليدل على حالة الاستغراق في التاريخ (على مدى تلك المفاوز والمجاهل)، ثم يستدعي الخطيب تاريخ السبي البابلي؛ ليعبّر من خلاله عن المفارقة بين الماضي والحاضر فاليهود (غزاة يوشع) الذين عبروا الأرض المقدسة من جهة الأردن بقيادة يوشع بن نون، وحاصروا أريحا وأحرقوها وغنموا كنوزها(۱)، أصبح ما غنموه سلاسلاً لرجالهم، وغلائلاً لنسائهم بيد أنهم اليوم يذيقون شعبنا الفلسطيني نفس الكأس التي ذاقوها عندما هجروه من أرضه، وشتتوه بعيداً عنها (فكأن سوط نبوخذ باقٍ على أعناقنا).

١٧٦

<sup>(</sup>١) ديوان الجواهري، محمد مهدي الجواهري، مطبعة الغري، النجف - العراق، ١٩٣٥م، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: التوراة، سفر يشوع، الأصحاح السادس.

ومن هنا كان استلهام الخطيب للتراث تطويرا لقصيدته؛ لأن هذا الاستلهام التراثي "مجافاة لهيمنة الذات وضمائر الأنا وإقصاءً للغنائية التي... ترسخ المباشرة والتقريريّة في موقف الشاعر، أو موقعه إزاء موضوعه"(۱).

ويعيد الخطيب استدعاء قصة السبي البابلي غير أنه يجعل من (نبوخذ) دالاً على القيادات الفلسطينية والعربية. يقول في قصيدة (أرض الميعاد)(٢):

أَحسَبُ النازحين لهم يَبْرَحوا الدارَ يومَ قالوا: غداً نعودُ.. وما عادوا.. ثمم سيقُوا للرافدينِ يُعيدونَ وعلى رأسهم «نَبُوخَدُ» منهم (!!).. وعلى رأسهم «نَبُوخَدُ» منهم (!!).. بابلُ.. «أورشليمُ»!!.. ما أَحمقَ الذكرى

سوى أمس، في الصباح النادي وهاد وهاد أمس، في كل قفر وواد وهاد أموا في كل قفر وواد كالماد أموا في كليا التاريخ من عهد عاد!! في سَاء، والأولاد في سَاء، والأولاد وأضرى لهيبها في الفواد

يظهر في هذا المقطع التداخل بين التناص التاريخي والديني (وهامُوا في كل قَفرٍ ووادٍ)، حيث نجد الشاعر قد وظّف شخصية (نبوخذ) التاريخية ضمن دلالتين مختلفتين: كانت الدلالة الأولى معبرةً عن الحاجة إلى قيادة تحقق النصر كقول الخطيب في قصيدة (ما شعلة البعث)(٢):

أَما «نَبُوخَذُ» يُحيى الدهرَ ثانيةً فَفِيرُهُ اللَّجْبُ عَرْضَ الأُفْق يَنتَشِرُ؟!

وكانت الدلالةُ الثانية معبرةً عن الحاجة إلى الثورة على القيادة الطاغية كقول الخطيب في مقطع (بغداد غوثاً)(<sup>4)</sup> من قصيدة (معلّقة الخليل):

لَيَ الْبَيْنَ غَدٌّ يُزجِي العراقُ بِهِ نَبُوخَذاً، ويُضِيءُ الكونَ سنجارُ

ويمكن تصنيف الشخصيات في شعر الخطيب إلى شخصيات مساعدة، وأخرى محورية.

<sup>(</sup>١) التناص في الشعر العربي الحديث: البرغوثي نموذجا، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢١/١-١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ٢٩٤/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ٣/١٩٤.

أولا: الشخصية المساعدة: وهي شخصية يستدعيها الشاعر؛ إما لإثبات موقفه؛ أو توضيح فكرته، أو تصوير قيمة إنسانية. والشخصية هنا ليست محور القصيدة أو المقطع؛ بل يظلّ ارتباط الشاعر بها ارتباطا هامشياً، ينتهي بمجرد تحقيق الصلة بين وعي المتلقي ووجدانه، وبين المقابل الواقعي الذي يريد الشاعر الإشارة إليه وتحميل الرؤية الفكرية والشعرية من خلاله. ونجاح الشاعر يُقاس بمدى توفيقه في شحن الصورة الرمزية للشخصية بالطاقة الإيحائية من ناحية، وبتوظيفها لخدمة السياق العام للقصيدة وتطويعها للمقتضيات الفنية لهذا السياق من ناحية ثانية، بحيث لا يبدو العنصر التراثي مقحما على القصيدة ومفروضاً عليها من الخارج(۱).

ويظهر هذا النوع من الشخصيات على شكل إلماعات وإشارات دلالية، تثري سياق القصيدة، وتعزّز بعدَها الإنساني، وتمنح تجربتها التكثيف والعمق.

ويجب التنبيه أن الشخصيات ذاتها يمكن أن تكون مساعدة في موضع، ومحورية في موضع آخر، فهي قادرة على التوهّج الدلالي، وتفجير الطاقات الإيحائية؛ بحسب قوّة توظيف الشاعر لها، أو غايته من هذا التوظيف.

وتشغل الشخصيات المساعدة حيّزاً كبيرا من شعر الخطيب، كاستدعائه لشخصية المعتصم وصلاح الين الأيوبي في قوله من قصيدة (ولو رضيتُ خَلاءَ النفس)(٢):

مَوْتَايَ زَرْعُ المدى، ما قُمتُ عن جَدَثِ «أستودعُ الله في الأُردُنِ لي وَطَناً» وأستودعُ الله في الأُردُنِ لي وَطَناً» ويسومَ كَفَنت في بغدادَ مُعتَصِمي، للسم أدر أن «تَبُوكاً» جَافَ دافِقُها،

إلا إلى جَدَثِ في الأهلِ أبكيهِ

رانَتْ على أُذُنِ الدنيا مَراثِيهِ

للم أدرِ أن صلاحَ الدينِ تاليهِ

ولا نَبِي، مدارَ الأُفْقِ، تَسقيهِ

وقد استدعيت شخصية المعتصم في ستة مواضع (٢) من شعر الخطيب، واحدٍ منها كان بقوله المأثور، وأتت في جميعها مساعدة، وفي الجزأين الثاني والثالث فقط؛ مما يدلّ أن معظم شعر الخطيب في مرحلة ما بعد هزيمة عام ١٩٦٧م قد "بدأ أميل إلى استحضار الرموز التاريخية ممثلة بالقادة العظام كصلاح الدين،

<sup>(</sup>١) انظر: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د علي عشري زايد، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/١٣٩، ١٤٧، ٢٦٦، ١٣٧، ٢٩٤، ٣٤٠.

وعمر، وعلي، وهذا أمر يبدو طبيعياً وسط هذه الانكسارات والاحباطات التي ترد واحدة تلو الأخرى"(۱). وقد جاء استدعاء الخطيب لمأثورات المعتصم في قوله من قصيدة (عناقاً لك الصبح)(۲):

فث أرُ العُروب في لَصمًا يُشَمَمُ طري قُ الملاي ينِ، رَحْ بُ، أَمَمَ مُ طري قُ الملاي ينِ، رَحْ بُ، أَمَمَ مُ سِي قَاءُ الأَبابي لِ نصالٌ، وَدَمّ عليها، ولا عَنْ كِسرى عَجَمَمُ

ولا تَخْدَ دَعَنْكَ الظُّنُ ونُ العِجَافُ هُنا ما يَرِي الشعبُ، لا ما تَرونَ، هُنا ما يَري الشعبُ، لا ما تَرونَ، أَأبرَهَ تُ عادَ، يا مرحاً هُنا أُمَّا لُهُ اللهُ هِرَقُ لُ تَأبَّى هُنا أُمَّا لُهُ اللهُ هِرَقُ لُ تَأبَّى ي

يحيلنا النصّ إلى مقولة المعتصم ردّا على رسالة ملك الروم: (الْجَوَابُ مَا تَرَاهُ دُونَ مَا تَسْمَعُهُ) (٢)، ويأتي هذا الاستدعاء في سياق التحذير من هبّة الجماهير العربية وثورتها ضد الظلم والاحتلال بعيد هزيمة ١٩٦٧م، ويتعاضد هذا الاستحضار مع استحضار شخصيات أبرهة، وهرقل، وكسرى؛ ليشكّلوا موقف الخطيب النابض بالثورة، والدعوة للقضاء على جذور الاستبداد والشرّ في الواقع العربي.

كما استُدعيَت شخصية (صلاح الدين) في أربعة مواضع (١٠)، منها قول الخطيب في قصيدة (المدينة الضائعة المفتاح) (١٠):

ازرعي الدِّلتا براكينَ وغاباتِ رِماحُ هِيَ هذي وفَدَتْ خيلُ التَّتَرْ والجرادُ الحاجبُ الشمسَ، ومُغتالُ الصباحُ

والمماليك على الناس.. صُورْ..

آهِ لو تُعطي لِظهر الأرضِ

ما تَكنِزُ أعماقُ الحُفَرْ..

لو يعودُ الظاهرُ البيبرسُ..

لو يأتى صلاحُ الدين..

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢٥-٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية، الحافظ ابن كثير، ٦٥٠/١٣.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/١٣٩، ٢٨٠، ١٤٣/٣، ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ٢/٩٧٦-٢٨٠.

يستنفر الخطيب قوى الأمة؛ لدحر المحتلين والمتآمرين (خيل النتر)، آملا كتابة صفحات التاريخ المجيد من جديد، عبر استدعاء شخصياتٍ لها وزئها في صنع مجد الأمة، وعزّها؛ فحين "تتعرض أمة من الأمم لخطر داهم يهدد كيانها القومي؛ فإنها لا تلبث أن ترتد تلقائياً بحركة رد الفعل إلى جذورها القومية، تتشبّث بها في استماتة؛ لتؤكد كيانها في وجه هذا الخطر الداهم، والتراث واحد من تلك الجذور القومية التي ترتكز عليها كل أمة، في مواجهة أية رياح تحاول أن تعصف بوجودها القومي، فتمنحها إحساساً قويا بشخصيتها القومية، ويقينا راسخا بأصالتها وعراقتها"(۱).

وفي إشارة إلى الحكام والقيادات العربية يستحضر الخطيب شخصية (مسيلمة الكذاب)، في أربعة مواضع من شعره، منها<sup>(۲)</sup> قوله في قصيدة (دمشق):

ويكونُ في أيلولَ

دَجَّالٌ..

مُسَيْلِمةً..

فَيَرْضَعُ ثديَ خَفَّاشٍ

من الصحراءِ..

ثم يكونُ طاعونٌ،

ويُولَدُ في المواخير

القصيدُ،

وتُحزَقُ التيجانُ

من جِلدٍ..

وَيَمضغُها الملوك !!..

ويأتي استدعاء شخصية (مسيلمة) كرمز للنفاق والشقاق، فالكثير من القادة والحكام العرب يتستّرون بثياب الوطنية، والحرص على رعاية الشعوب؛ بينما همّهم الأكبر في الوصول إلى كرسي الحكم(١)، وإشباع

<sup>(</sup>۱) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٢/٢. وانظر: المصدر نفسه، ١٩٦/٢، ١٧١/٣، ٢٧٤.

نزعتهم الاستبدادية والظلامية (يرضع من ثدي خفاش)؛ مما يجرّ الويلات على شعوبهم، بتركهم للطاعون (الاحتلال) ينهش أوطانهم، ويغتصب مقدساتهم، ثم نرى بعض المثقّفين المتملّقين والوصوليّين يُسَوّقون سياسات الأنظمة الانهزامية، عن طريق التدليس (يولد في المواخير القصيد).

ثانيا: الشخصية المحورية: وهي شخصية تتمركز حولها اهتمامات الشاعر ورؤيته، وتمثل معادلاً موضوعياً لتجربته؛ بحيث تغدو بؤرة القصيدة أو المقطع، والشاعر "حين يوظف شخصية تراثية فإنه لا يوظف من ملامحها إلا ما يتلاءم وطبيعة التجربة، التي يريد التعبير عنها من خلال هذه الشخصية، وهو يؤوّل هذه الملامح التأويل الذي يلائم هذه التجربة، قبل أن يسقط عليها الأبعاد المعاصرة التي يريد إسقاطها عليها. وإذن فعملية توظيف الشخصية التراثية تمر بمراحل ثلاث:

أولاً: اختيار ما يناسب تجربة الشاعر من ملامح هذه الشخصية.

ثانياً: تأويل هذه الملامح تأويلاً خاصاً يلائم طبيعة التجربة.

ثالثاً: إضفاء الأبعاد المعاصرة لتجربة الشاعر على هذه الملامح، أو التعبير عن هذه الأبعاد المعاصرة من خلال هذه الملامح بعد تأويلها"(٢).

وتتعدّد طرق وآليات توظيف الشخصية المحورية في شعر الخطيب، ما بين الحديث إلى الشخصية، أو عنها، أو بلسانها، وقد يوظف الخطيب شخصيته المحورية بأكثر من طريقة في نفس القصيدة.

#### ١ – الحديث إلى الشخصية (صيغة ضمير المخاطب):

وضمن هذه الآليّة يظهر صوت الشاعر – باعتباره راوي القصيدة – بحوار الشخصية وخطابها، عبر استخدام ضمائر المخاطبة (الكاف أو أنت أو التاء) أو بتوظيف أسلوب النداء. وفي هذا النوع من الخطاب يتحقّق نوعٌ من الموضوعيّة حيث يقف الشاعر من الشخصية "على بُعدٍ مناسبٍ يسمح لها بأن تأخذ دلالتها المعاصرة الخاصة، أو أن تقوم بوظيفتها الفنية الخاصة بعيداً – في الظاهر – عن مشاعر الشاعر وأفكاره الذاتية؛ مما يضفي عليها قدرا أكبر من الموضوعية. وإن كانت الشخصية – في الواقع – لا تعبر إلا عن أفكار الشاعر وآرائه،... والشاعر حين يتخذ من الشخصية موقف المتحدث إليها مستخدماً بالنسبة لها ضمير المخاطب، فإنه قد يحتفظ للشخصية بملامحها التراثية، مستغلاً هذه الملامح في توليد الإحساس بالمفارقة لدى المتلقى، بين هذه الملامح وبين الجانب المعاصر من التجرية،... وقد يجردها من دلالتها التراثية،

<sup>(</sup>١) انظر: دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٩٠.

ويتركها تحمل بذاتها الجانب المعاصر للتجربة، بحيث تصبح الملامح التراثية رموزاً لدلالات معاصرة لا يصرّح الشاعر بها"(۱).

وأوضح القصائد تعبيراً عن هذا النوع من خطاب الشخصيات، هي قصيدة (الطريق إلى مجد) والتي يقول فيها الخطيب<sup>(۲)</sup>:

إنسي لَحساسِرُ رأسسي، غيسرُ مُنتَعِلِ مُسافِرٌ فيكَ، غادٍ عنكَ في سَفَرٍ لِحي في قَالِيكَ يُنبُوعٌ هَمَ مثُ لهُ لِحي في أعاليكَ يُنبُوعٌ هَمَ مثُ لهُ أَبِ العُروبِةِ، إنسي خسارجٌ لِغددٍ أَبِ العُروبِةِ، إنسي خسارجٌ لِغددٍ إنسي لَسوَارِدُكَ السَّقْيا، على عَجَلِ إنسي لَسوَارِدُكَ السَّقْيا، على عَجَلِ فَا أَذَنْ بِزَيتُونِةٍ قُدْسِيّةٍ المَثَلِ وَمِا أُنسِيكَ، لا الأقصى يسدي سَبِ وما أُنسِيكَ، لا الأقصى يسدي سَبِ وما أُنستِيكَ، لا الأقصى يسدي سَبِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

حادٍ لَكُ التَّوق، لم أَرجِع، ولم أَصِلِ حَلِي لَديك، لَدى الآفاقِ مُرتَحلي لكن رَجْلَي في مُستَنقعِ الوَشَالِ المحن غَيمِ أَمسِك، وافي الغيث، مُنهَمِل على مَدارِ الدجى كذَّابِةُ الشعلِ على مَدارِ الدجى كذَّابِةُ الشعلِ وصادرٌ عنك، بالزُّؤيا، على عَجَلِ وصادرٌ عنك، بالزُّؤيا، على عَجَلِ تُضِيءُ مِشكاتُها في جَفنِي السَّملِ ولا إلى المملزُ الأُعلَى بِذي رُسُلِ عنك السَّرابُ، ومَ وجُ الزَّيغِ والزَّلِلِ فصامَ حَدِّ الردى، والبعث، في رَجُلِ فصامَ حَدِّ الردى، والبعث، في رَجُلِ إلى الم أَصِلُ بلكَ أَشلائي، ولم تَصِلِ إلى المُقلِ!!

وحسب الباحث هنا بعد أن حلّل معظم القصيدة في موضع سابق أن يشير إلى أن توجّه الخطيب للنبيّ، متوسّلاً طريق خلاص أمته، من واقع الضعف والهزيمة بعيد نكسة عام ١٩٦٧م، ظهر عن طريق تكثيف أدوات الخطاب في القصيدة بحيث استخدم كاف الخطاب أكثر من عشرين مرّة ومنها: (لك/ فيك/ عنك/ لديك/ بك/ منك/ أعاليك/ إليك/ أمسك/ نارك/ لواردك/ ربيعك/ آتيك/ أنبيك)، بينما استخدم الضمير المخاطب المحذوف وجوباً ما يقارب عشر مرات، منها: (قم/ دواني/ خذني/ فأذن/ كن/ تصل/ أفض/ صُبّ)، كما استخدم النداء مرتين (أبا العروبة/ يتيم مكة)، "وحق

<sup>(</sup>١) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د علي عشري زايد، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢٥٩-٢٥٨.

الخطاب أن يكون مع مخاطب معين ثم يترك على غير معين "(۱)، وتعيين المخاطب هنا يؤكد عمق الصلة وصحة التوجّه؛ لذا فإن هذا التكثيف لخطاب الشاعر للنبيّ يدلّ على حاجته للهدْي النبوي؛ ليستجلب منه عوامل استقرار نفسيّته، ومفاتيح الخلاص من أزمة العرب الوجوديّة.

وفي قصيدة (مطالع جزائرية) يستحضر الخطيب شخصية (جميلة بوحيرد)<sup>(۱)</sup>، رمزاً للنضال الإنساني في سبيل التحرر ومواجهة الاستعمار، يقول:

«جميلةً» اسمعي.. لأنني مُشَرَّدٌ بلا وَطَنْ لأنني مُشَرَّدٌ بلا وَطَنْ لأنني مُرتجِلٌ أَهيمُ في متاهةِ الزمنْ وليس لي قِيثارةٌ، ومُنتهى رَبابَتي وَتَرْ لأنني ما زلت أَحلِبُ النياق، أكتسي الوَبَرْ فهذه هديتي، إن لم يَخِبْ لشاعرٍ أملُ كل الذي لَدَيَّ باقةٌ من الدموع والخَجَلُ!!

ويظهر النداء مقدّراً (جميلة)، وضمير المخاطب محذوفاً وجوباً (اسمعي)، وكاف الخطاب مقدَّرة (فهذه هديتي – أي هديتي لك)، ويأتي استدعاء الخطيب في سياق إحساس الخطيب بتقصير أمته، في استكمال مشوار جميلة النضالي (كل الذي لَدَيَّ باقةٌ من الدموع والخَجَلُ).

وفي الأغلب يكون إحساسُ الخطيب بالمقاربة الفكرية أو بالمشابهة والمشاكلة الوجدانية دافعاً لخطاب الشخصية، كقصيدته (بطاقة معايدة إلى أبي الطيب المتنبي) التي يقول فيها<sup>(۱)</sup>:

«نَبِيَ كِنْدَةَ»، فاهنا أن قَضَيتَ رَدِىً يَا من تَغَرَّبِتَ، لا مُستعظِماً أَحداً ذاكَ الزمان الذي مِنهُ بكيتَ أسىً إن ضِقْتَ من عَجَمٍ، تَطوي إلى عَرَبٍ

فَغيرُكَ اليهِمَ، يحيا، وَهُو مَوْوُودُ ما بِيدُ أُمسِكَ، مما أَضحتِ البِيدُ؟! عليهِ أَبكي، وبعضُ الجرحِ تَضميدُ!! جُرزُ القِفار، وسَاؤاكَ الأَناشيدُ

<sup>(</sup>۱) مفتاح العلوم، الإمام أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر السكاكي (ت: ٦٢٦هـ)، تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط٢، ١٤٠٧ هـ = ١٩٨٧ م، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) جميلة بوحيرد: مناضلة من جبهة التحرير الجزائرية ضد الاستعمار الفرنسي الذي سجنها ٣ سنوات، ثم أطلق سراحها عام ١٩٦٢م.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٢١٦-٢١٦.

## إلا أنا، راصِداً رَهْنَ الدجي حُلُما، لكنني باقترافِ الحُلْم، مَرصودُ

يبدو – هنا – أن خطاب الشخصية كان باستخدام النداء المقدّر (نبي كندة)، وضمير المخاطب المحذوف (فاهنأ)، وتاء الخطاب (قضيت/ تغربت/ بكيت/ ضقت)، وكاف الخطاب (غيرك/ أمسك/ سلواك)، ويأتي استدعاء شخصية المتنبي في سياق نقد الخطيب لواقع العرب السياسي المعاصر، وبالرغم من "غنى شخصية المتنبي بالدلالات وتعدد أبعادها، فإن البعد السياسي بالذات من بين أبعاد شخصية المتنبي كان أكثرها اجتذابا لشعرائنا، الذين حاولوا أن يعبروا من خلاله عن كثير من الجوانب السياسية في تجربة الشاعر المعاصر. وقد استغل هؤلاء الشعراء موقف المتنبي من كافور وحمّلوه الكثير من الدلالات السياسية"(١).

وفي قصيدة (أوديب مَلِكاً على وَهْمِ الضفة الغربية) يخاطب الشاعر أوديب رمزاً للحاكم المتغطرس والمتخاذل، يقول<sup>(۲)</sup>:

أَشْهِدُ أَنْكَ.. «أُودِيبُ».. أَنتَ

وأَلعنُكَ الآن، بين الرعيَّةِ، باسمِكْ!!..

فلن تُوصِدَ اليومَ بابَكَ

إني أشق إليك صفوف الجنود

وإني أَدُقُ عليكَ رِتاجَ الوجودِ

ستختارُ أَنتَ.. الزمانَ..

وتختار أنت.. المكان..

وأنت تُسمِّي جميعَ الشهودِ

فتشحذُ لي، في غَدٍ، شفرةَ السيفِ

أَلقاكَ، في شُعلةِ الحرفِ..

لن يطعنَ السيفُ شَلَّالَ رُؤيايَ

أو يطحنَ الحرفُ صُوَّانَ جسمِكْ!!..

<sup>(</sup>١) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د على عشري زايد، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٥/٣-١١٦.

وهنا تظهر علامات اللعنة الأوديبية عبر صيغ وتراكيب دالّة على العار والانهيار (فلن تُوصِدَ اليومَ بابَكَ/ وأنت تُسَمِّي جميعَ الشهودِ)، وتبدو المفارقة من خلال تواجد هذا الأوديب مقابلا للأنا الجمعية للشاعر؛ مما يؤكد تنازعهما وتخالفهما (إني أشقُ إليكَ/ وإنِي أَدُقُ عليكَ)، ثم يستكمل الخطيب حديثه إلى أوديب في قوله(۱):

ولكنْ.. سَأُنهى إليكَ النَّبُوءَ ةَ..

لن تستريحَ..

سَتُطعِمُكَ الغُربِةُ، الرملَ، والريحَ

لن تستريخ..

سَتُزهر أحلامُك، الشوك، والشِّيحَ

هذي قراء ةُ كَفَّيكَ:

يُعطي لكَ البحرُ.. تاجاً من الملح..

في يابسة المستحيل..

وهذي، بِقَعْرِ الجحيمِ، قراءَةُ نجمِكْ!!..

وهو - هنا - خطابٌ مفعمٌ بدلالات النزاع (أشهد/ ألعنك/ سأنهي إليك النبوءة)، وبدعوات الثورة (الن تستريح/ ستزهر أحلامك الشوك)؛ لذا يؤكد الشاعر في نهاية المقطع عاقبة هذا الأوديب (بقعر الجحيم قراءة نجمك)، وقد تمّ تناول القصيدة في التناص الأسطوري.

#### ٢- الحديث عن الشخصية (صيغة ضمير الغائب):

وضمن هذه الآلية يظهر أيضاً صوت الشاعر - باعتباره راوي القصيدة - ولكن بتقنية السرد عبر استخدام ضمائر الغَيْبة، وأيضاً يتوفّر في هذا النوع حيزٌ من الموضوعية. ومن ذلك استدعاء الخطيب لشخصية (مصطفى كامل) كما سبق، وشخصية (عقبة بن نافع) في قصيدة (مطالع جزائرية)(٢):

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٦/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٢/١٥٤-١٦٠.

- عُقْبَةٌ يعدو وراءَ الشمس!!..
  - من هذا؟!..

أَمِنْ أيامنا الغُرّ العظيمه؟!..

- غير أنتًا لم نَخُضْ «ذي قارَ»!..

لم نرجع إلى التاريخ في ثوب الغنيمه!!..

لم نزل نأتي «أَنُوشِروانَ» بالجِزيةِ

من ضَرْع مواشينا السقيمه

نعبدُ الأصنامَ في مَكَّةَ، أو نَلتُمُ

كعبَ «اللاَّتِ» في يوم الوليمه

طارقٌ لم يَحرقِ البحرَ..

ولم يأتِ أبو بكرٍ..

ولم تُرضِعُ حليمه!!..

أَفِ قْ، خَفِي فَ الطّبِ لِّ، يا شعبنا لَ وَى عن البحر جناحَ السّنا الموجُ طَلْقُ الدُّرى، قد عاد غائبُنا عاد المدي من نسيج الشمس بَيرقُهُ

ذَاكَ الصني تَلمَدُ لهُ «عُقبه» وشعرت قُ فصي عَثْمَتِنا دَرْبَهُ هُ عَلم على جوادِ الصُّحى يَصهلُ في البحرِ ورمدُهُ، من دَم التِّنِين، كالجمر!!

ويأتي الاستدعاء عبر ضمير الغيبة المقدّر (يعدو/ لوى/ شق/ عاد/ يصهل)، وهاء الغائب المتصلة (تلمحه/ دربه/ بيرقة/ رمحه)، ويأتي استحضار الخطيب للشخصية "ليشعر أمته بتخاذلها وتكاسلها وضعفها. فهو يصف شعبه بخفة الظل استخفافاً. وحين يعدو "عقبة" لا يكاد يميّزه أحد، فشعبه نائم في سبات عميق، مما يدفع الشاعر لإيقاظ شعبه مرة أخرى ليعرفه به (عقبة) – أفق خفيف الظل يا شعبنا "(۱). ويستدعي تركيب (أَفِقْ خَفِيْفَ الظِلِّ) بيتاً من رباعيّات الخيام يقول فيه (۲):

أَفِ قَ خَفِيْ فَ الظِ لِ هَ ذَا السَّ حَرْ نَ الدَّى دَع النَّوْمَ وَنَ اغِي السَّوَتَرْ

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) رباعيات الخيام، تر: أحمد رامي، دار الشروق، القاهرة، ط١، ١٤٢١ه = ٢٠٠٠م، ص٣٦.

وقد ظهرت شخصية (عقبة) في بداية القصيدة نفسها عبر آليّة الحديث إليها وحوارها، ثم انتقلت إلى آليّة الحديث عنها كما سبق، يقول الخطيب(١):

أيامُنا، «عُقْبَاةُ»، مقرورة خَلَيتَها في السدجي أَلَافَ عامْ عامْ اللَّجِامْ؟! عنازياً في الأُفْقِ بحرَ الدجي هَالْأَثْنَا اللَّجِامْ؟!

#### ٣- الحديث بلسان الشخصية (صيغة ضمير المتكلم):

تختلف هذه الوسيلة عن الوسيلتين السابقتين؛ حيث يتقمّص الشاعر شخصيته، ويجعل منها قناعاً له يطرح من خلالها أفكاره، ورؤاه، ويحمّلها أبعاد تجربته الخاصة، مازجاً بين ملامحه وملامحها في كيان جديد، أي أن هذه الوسيلة "تقوم على تكشّف الشخصية ذاتياً، من خلال عرضها – الشخصية/ القناع – لأحداثها ومواقفها بشكل درامي، مع تدخل الشاعر أحياناً في توضيح بعض الأحداث أو القضايا، من أجل إعطاء صورة كاملة عن الشخصية. وهذا يعني أيضاً أن الشخصية / القناع، تغدو المتحدث الأساسي في القصيدة، أما الشاعر/المبدع فإنه لا يظهر إلا قليلاً، وذلك لتوضيح موقف أو فكرة"(٢).

وبذلك تعدّ الشخصية / القناع وسيلة فنّية يتجنّب بها الشاعر سيطرة النبرة الذاتية على قصيدته. ومن هذا النوع قول الخطيب في مطوّلة (رأيت الله في غزة) التي يرسم فيها صورة معاناة الفلسطيني، وأمله في الحربة والخلاص من خلال مناجاته لغزة، يقول<sup>(7)</sup>:

لأني فيكِ غُصتُ غَيابَةَ الجُبِّ وَأَصِعدُ فيكِ غُصتُ غَيابَةَ الجُبِّ وَأَصِعدُ فيكِ طُورَ الحزنِ، والحبِّ وها أجراسُ قافلةٍ تجيءُ إليَّ عبرَ سفوحِ جِلْعادِ فسوف أَشِيدُ مِئذنتي فسوف أَشِيدُ مِئذنتي على بَوَّابِة السلطانْ وأقرادي وأقرادي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٢) التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٧٢.

يقدّم الخطيب للقصيدة بقوله: "نعم.. لقد وضعت هذه القصيدة في عام (١٩٧٠)، عندما أحسستُ كأن روح الله تسكن أرضَ غزة، وصدورَ سكانها اللاجئين إليها من مختلف أنحاء فلسطين، وتستثير نضالاتهم البطولية الأولى في أعقاب كارثة حزيران العظمى عام ١٩٦٧، من دون أية وساطةٍ كهنوتية بين الله والناس!!"(١). في بداية المقطع يوظف الخطيب دالين على المعاناة والألم أولهما: كان في شخصية يوسف الخلاجي ومعاناته مع إخوته عندما ألقوه في البئر وثانيهما: في شخصية المسيح الحلام، ومعاناته عندما صعد جبل الطور حاملاً صليبه فيما عرف به (طريق الآلام)، أو (درب الجلجثة)(١)، ويتخذ الخطيب من معاناتهما معادلاً موضوعياً لمعاناته في اللجوء. وتماهياً مع النص القرآني يتلمّس الخطيب طريق العودة لفلسطين من خلال استحضاره للقافلة التي انتشلت يوسف الحلي من غيابة الجب، وهي هنا غزة كما يراها الخطيب.

ومن ذلك أيضاً تقنّعه بشخصية المسيح الله في قوله من قصيدة (بالشام أهلي والهوى بغداد)(٢):

فما لكم، مِنْ عَجَب، تُحَدِّقونْ؟..

أردتُ أَن أقول إِنني أُحبكم.. فَعُوني..

لا تنظروا إلى هكذا

لا تَدَعوا الأَطفالَ يرجموني!!..

أردتُ أن أُدلِيَ بالشهادةِ.. اسمعوني..

لا تأخذوني ساحة المدينة.. اسمعوني..

أَكرهُكُم.. لا تُطلِقُوا جُنوني!!..

أَكرهُكُم.. أكرهكم.. ولا أُحِبُّ أَحَدا..

مَن أَنتِ يا أيتها السيدةُ العذراءُ .. في البستان.

لِمْ يُضَفِّرونَ الشوكَ إكليلاً

وَلِمْ تسوقُني الشرطةُ في أَزِقَّةِ المدينهُ؟!..

كَذَّابةٌ كلُّ طيور البحر يا جزيرتي

كَذَّابِةٌ بُوصَلَتي.. كَذَّابِةٌ هي السفينه!!..

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣-٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: دائرة المعارف الكتابية المسيحية، موقع الكتاب المقدس، جُمجمة/جُلجثة، http://st-takla.org/.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعربة، يوسف الخطيب، ٣/١٥٤-١٥٦.

يجعل الخطيب من معاناة المسيح الكلافي في خروجه، حاملاً صليبه، عبرَ درب الجلجثة، بعد محاكمته وبحضور أمه، ووضع الشوك فوق رأسه، ورجم اليهود له - يجعل منها معادلاً موضوعياً لمعاناته، بسبب مواقفه الوحدوية من حالة التشرذم والضياع العربي خصوصاً بعد انقسام البعث في العراق وسوريا.

ومن ذلك أيضاً تقمّصه لشخصية يوسف العلا في قوله من قصيدة (الخروج إلى بادية الشام)(١):

سيأتي زمانٌ يُفَسِّرُ للناسِ رُؤيايَ ظِلاً.. وَخَمْرا..

وسبعين نهراً على رَبْعِكِ الخالِ
يَجرينَ مَدَّ الصحاري، وَوُسْعَ الخيالِ
وتطلعُ من راحَتَيَّ مروجُ السنابلِ
تفسيرَ سَبْعِ عِجافٍ... وَسَبْعِ عِجافِ!!..

وهو هنا يتوحد مع يوسف اليلا في تفسيره لرؤيا الملك ولرؤيا صاحبيه في السجن (١) فرغم "النفي والتشريد والضياع الذي يعانيه الشاعر وأبناء شعبه إلا أنه ومن خلال شخصية يوسف الصديق، يرتقب الشاعر الأمل المنشود في العودة والتحرير والخلاص، فتطلع من راحته السنابل الخضراء، وتجري أنهار الخمر والظلال من صحاري الظلم والقهر "(١).

ومن ذلك أيضاً شخصية بروميثيوس، وكذلك الشخصية الأسطورية (مارس) في قصيدة (أوراق مارس الصغير)<sup>(1)</sup>:

ي وأعلى بالدماء قصوري و أحرق م من عظام بَخُوري ما من براكين عالمي المسعور

في جسوار النجوم، أثّلتُ أمجادي وقد ذفتُ اللهيب في سيحنة الأرض يسا لسحر الدمار، ما ألف رُوما

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/١٦٠.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيَانِ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّى أَرَانِى أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الْآخَرُ إِنِّى أَرَانِى أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِى خُبْرًا تَأْكُلُ الْكَارُ مِنْهُ نَبِّعْنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّى أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعً عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَاتٍ خُصْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ أَفْتُونِي فِي رُؤْيَاىَ إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّوْيَا تَعْبُرُونَ ﴾. يوسف: ٣٦، ٤٣.

<sup>(</sup>٣) دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧٩/١.

ويرمز الشاعر بالأسطورة (مارُس) إلى القيادة الأمريكية متمثلةً بآيزنهاور، في تسلّطها على المنطقة العربية، يقول الخطيب: "أَجرَيتُ هذه القصيدة، في حينها، على لسان الرئيس الأمريكي آيزنهاور (بوصفها بعضاً من خواطره)، ومن منطلق تصوَّري له في ذلك الحين على أنه التجسيد الحي المصغر لإله الحرب الأسطوري، «مارُس»، برغم ما قد رآه فيه مخاتير فكرنا السياسي العربي، وأعيانه، ووُجهاؤه، في ذلك الزمان، وربما إلى يوم الناس هذا، من مناقب إنسانية رفيعة، ومواقف سياسية تاريخية، خاصة فيما يتعلق بحرب «العدوان الثلاثي» عام ١٩٥٦، عندما أجلى بريطانيا، فرنسا، وكلبته الشرسة «إسرائيل» عن احتلالات ذلك العدوان!!"(۱). وقد سبق التعرّض للقصيدة.

والملاحظ أن الخطيب استحضر شخصياتٍ لها فعاليّتها في التاريخ الإنساني، لاسيّما التي تتميّز بالقوّة والثورة، كما أكسبت تلك الشخصيّات نصّه تنوّعاً جمالياً، وإيحائياً، عزّز شعريّته.

19.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٧٧/١.

# الفصل الثالث التناص وشعرية العنوان

المبحث الأول: مفهوم العنوان في النقد المعاصر وأهميته المبحث الثاني: تشكيلات العنوان في شعر الخطيب المبحث الثالث: العنوان المتناص والفضاء الشعري

# المبحث الأول: مفهوم العنوان في النقد المعاصر وأهميته

حظِيَ العنوانُ باهتمامٍ بالغٍ في الدراسات النقدية المعاصرة، لا سيّما السيميائية منها، فالعنوان: هو أول ما يتبدّى للمتلقي متميّزاً بشكله وحجمه؛ ليجذبَ انتباهّه، ويحفّز وعيَه، ويثيرَ وجدانَه، وليعمّقَ ارتباطَه بمخزونِه الثقافيّ بالإشارةِ أو الإحالةِ؛ وهكذا يعدّ العنوان "واقعة لغوية تتموقع على تخوم النص أو على بوابته، لتأطير كيانه الدلالي والرمزي وتعلن عنه لجمهوره أو متلقّيه في عبارةٍ كثيفةِ الدلالة"(۱). ويخضع العنوان في تشكيله لقدرة الشاعر اللغوية، وفهمه العميق لسرّ المفردة وقيمتها التعبيرية، إفراداً وتركيباً، وقدرته على شحنها بكثافة دلالية؛ لتعبّر عن رؤيته الفكرية والإبداعيّة.

وقد شكّلت بحوثُ (جيرار جينيت) في كتابه (عتبات Seuils) بؤرةَ التوجّه التنظيري المعاصر في دراسة النص الموازي أو الملحقات النصية (Partextalite) (۱) باعتبارها نمطاً من أنماط المتعاليات النصية التي تشكّل شعريّة النصّ، حيث قسّم النصَّ الموازي إلى قسمين: نصِّ محيط (Peritexte) وهو كل ما يدور بفلك أو فضاء النصّ من مصاحبات كالعنوان الرئيسي، والفرعي، والإهداء والاستهلال، وغيرها. ونصِّ فوقيّ (Epitexte) ويشمل كلَّ الخطابات الموجودة خارج النصّ/الكتاب كالاستجوابات والمراسلات والندوات وغيرها.

وأورد (جينيت) تعريف (لوي هويك Loe Hoek) للعنوان بأنه مجموعة من العلامات اللسانية التي تظهر على رأس نصّ ما قصد تعيينه، وتحديد مضمونه الشامل وجذب جمهوره المستهدف<sup>(۱)</sup>، أي أن العنوان ذو وظائف ثلاثة: تعيين العمل، وتوضيح محتوى العمل، وجذب الجمهور، ثم أبدى جينيت ملاحظاته حول هذه الوظائف من عدة وجوه، أولا: بأنه لا يشترط توفرها في العنوان في آن واحد، إلا أنه ينبّه إلى أن الوظيفة الأولى هي وظيفة إلزامية، بخلاف الوظيفتين الثانية والثالثة، اللتين تمثّلان في نظره وظيفتين إضافيتين؛ وثانيا: إن هذه الوظائف الثلاثة غير متعلقة ببعضها البعض؛ وثالثا: إن الوظيفة الأولى لا تتحقّق بشكلٍ قاطع؛ وذلك لأن هناك كتبا كثيرة تشترك في عناوين متطابقة اللفظ؛ ولذا لا يمكن، بناء عليها، الفصل بين

<sup>(</sup>١) التناص المعرفي في شعر عز الدين المناصرة، ليديا وعد الله، ص٢١٤.

<sup>(</sup>۲) تعددت ترجمات هذا المصطلح، ومنها: النص الموازي، المناص، المناصصة، النص المصاحب، النص المحاذي. انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، الدار العربية للعلوم – ناشرون، بيروت – لبنان، ط١، ٢٠٠٨م، هامش ص٤٣. وانظر: التناص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، ص٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، ص٤٩-٥٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق، ص٦٧، ٧٤.

عمل وآخر؛ ورابعا: إذا كان في الوظيفة التعيينية نقص أحيانا فيمكن مناقشة الوظيفتين المتبقيتين، لأن العلاقة بين العنوان وبين معنى النص العام هي علاقة متغيّرة بصورة ملحوظة، تبدأ من التعيين الأكثر مباشرة وتصل إلى العلاقات الرمزية الأكثر غموضا، التي تتطلب من القارئ بذل جهد في التأويل(). وبعد هذا، يقترح (جينيت) تقسيماً لوظائف العنوان يختلف بعض الشيء عن التقسيم الآنف، بحيث يتضمّن الوظائف الأربعة الآتية():

1- الوظيفة التعيينية (designation): بموجب هذه الوظيفة يعين العنوان النص ويشخصه، فهو اسم الكتاب، ويستخدم ليسمي هذا الكتاب، وهذا يعني تعيينه بدقة قدر الإمكان، دون وجود خطر الفوضى أو الاضطراب. ويذكر جينيت أنه بإمكان هذه الوظيفة أن تعمل دون وجود الوظائف الأخرى، وبالإضافة إلى كون هذه الوظيفة أهم وظيفة للعنوان، فإنها تعد أبسط وظيفة يقوم بها؛ إذ أنها لا تخوض في إشكاليات علاقة العنوان بالنص.

۲- الوظیفة الوصفیة (descriptive): وبموجبها یصف العنوان النص من خلال إحدی میزاته، وتقسّم
 إلى قسمین:

أ- وظيفة يصف العنوان بموجبها موضوع النص، ويتعلق به بعدة طرق كالمجاز والكناية والاستعارة والتهكم، ويؤكد جينيت أن العلاقة الثيماتية بين هذه العناوين والنصوص التابعة لها يمكن أن تكون غامضة أو مفتوحة للتأويل.

ب- وظيفة يصف العنوان بموجبها الجنس الأدبي للنص كالعنونة بقصائد غنائية، أو مرثيات، أو غيرها ويشير جينيت في نهاية حديثه عن قسمي هذه الوظيفة إلى وجود عناوين تحوي عناصر من القسمين، فتبدأ بتعيين جنس العمل، ومن ثم تحدد موضوعه.

٣- الوظيفة الإيحائية: ومنها الإيحاءات التاريخية، أو الإيحاءات الخاصة بالجنس الأدبي.

٤- الوظيفة الإغوائية: أي إغواء القارئ واثارة فضوله.

وفي إطار النقد العربي المعاصر يأتي الدكتور مجد فكري الجزّار في طليعة المشتغلين بحقل العنونة؛ حيث يبدأ كتابه (العنوان وسيميوطيقا<sup>(٦)</sup> الاتصال الأدبي) بتعريفٍ لغويّ للعنوان، لا يعدّه مختلفا عن التعريف

<sup>(</sup>١) انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، ص٧٥-٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص٨٦-٨٨. بحسب ما ظهر في عناوين الخطيب يرى الباحث أن وظائف العنوان لا تقتصر فقط على ما أقره (جينيت)، بل يمكن ملاحظة وظائف أخرى تم تناولها في المبحث الثاني من هذا الفصل ضمن تشكيلات العنوان في شعر الخطيب.

<sup>(</sup>٣) السيميوطيقا أو السيميائيات تهتم بقوانين إنتاج العلامات، والعلاقات الرابطة بين هذه العلاماتِ والمفاهيم والأفكار، فهي

الاصطلاحي له، فالعنوان للكتاب كالاسم للشيء، به يعرف وبفضله يتداول، يشار به إليه، ويدل به عليه، يحمل وسم كتابه (۱). ثم يذكر (الجزار) الدلالات المعجمية لكلمة العنوان، بحيث يعيدها إلى مادتي (عنن) و (عنا)، ويقسمها إلى دلالات لغوية، تحوي معاني: (القصد والإرادة)، (الظهور والاعتراض) و (الوسم والأثر)، ودلالات اصطلاحية وردت على شكل جمل، كما في قول ابن بري: "كلما استدللت بشيء تظهره على غيره فهو عنوان له"(۱)، أو في قول ابن سيده: "العنوانُ سِمَةُ الكتاب"(۱). ويرى (الجزار) أنَّ قولَ ابن برّي يدل على أن العنوان يحصر المعنى، أما قول ابن سيده فيشير إلى اختصاص العنوان باللغة الكتابية لا الشفاهية، فهو يَسِمُ العمل، ويعوّضه عن غياب السياق المنطوق في الكلام الشفهي (۱).

أما بالنسبة للدلالات اللغوية التي ذكرناها سابقا؛ فإن الجزار يعتبرها حافة وذات علاقة بالدلالات الاصطلاحية، ونراه يدأب على توضيح مثل هذه العلاقة. فإن (القصد والإرادة) يرتبطان عنده بكون المرسل ينطلق من مقاصده في إرسال العنوان للمتلقي، وهذا العنوان يحمل (المرسلة) في دلاليته، وهذا الحمل هو قصد المرسل وإرادته إبلاغ المتلقي بتلقي المرسلة على مستوى الجنس والموضوع. أما (الظهور والاعتراض) فيختصان بالمستقبل، لأن العنوان هو ما يظهر له ويعترضه من العمل، إذ إنه أول ما يتلقاه من هذا العمل، مفعّلا في ذلك معارفه الخلفية، وما يقوم به العنوان، شديد الاختصار على الصعيد اللغوي، هو تحديد هذه المعارف الخلفية، ويؤكد (الوسم والأثر) على استقلال الوسم أنطولوجيا عما يسمه، والأثر عن حامله، أي استقلال العنوان عن نصه، رغم نسبته إلى عمله أو نسبة عمله إليه (ق. ثم يخلص الجزار إلى أن "شعرية

<sup>=</sup>كما يرى د. جميل حمداوي مهارة التفكيك والتركيب، وتحديد البنيات العميقة الثاوية وراء البنيات السطحية المتمظهرة فونولوجيا (علم الصوتيات الوظيفي) ودلاليا. وهي تبحث عن مولدات النصوص وتكوّناتها البنيوية الداخلية، وأسباب تعدد الخطابات وتنوّعها، وتسعى إلى اكتشاف البنيات العميقة الثابتة، والأسس الجوهرية المنطقية التي تقف وراء اختلاف النصوص والجمل. وهي لا يهمها ما يقول النص، ولا من قاله، بل ما يهمها هو كيف قال النص ما قاله أي آلية تشكل المضمون. انظر: السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، مجلة عالم الفكر، الكويت، مج ٢٥، ع٣، يناير/مارس ١٩٩٧م، ص٧٩.

<sup>(</sup>۱) انظر: العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. مجد فكري الجزار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨م، ص

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور، مادة (عنن)، ٢٩٤/١٣. وورد قول ابن سيده: (وعَنّ الْكتاب يَعُنّهُ عَنّا، وعننَّه: كعَنْوَنه) في كتابه: (المحكم والمحيط الأعظم)، انظر: المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل المشهور بابن سيده (ت. ٤٥٨هـ)، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ=٠٠٠٠م، ١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، مادة (عنا)، ١٠٦/١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبى، د. محجد فكري الجزار، ص١٦-١٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: المرجع السابق، ص٢٠-٢٣.

العنوان – عموما – تقيم مسافة بين التركيب النحوي ودلائله التي تشغل مواضعه، وهي مسافة تتيح للدوال أن تتلقى في علاقاتها الإيحائية، كما تسمح للتركيب النحوي – أحيانا – أن يلعب دور الدال اللغوي، بشكل ينفي سلطته عن الدوال وحركيتها من جهة، ويجعل منه قيمة مضافة إلى هذه الحركة من جهة أخرى "(۱).

والعنوان عتبة تقديمية يجب على المتلقي تمعّنها واستنطاقها قبل استكناه أعماق النص؛ لذا فهو يمثل المؤشّراً ذا ضغط إعلامي موجّه إلى المتلقي لمحاصرته في إطار دلالة بعينها، تتنامى في متن الخطاب الشعري في وضوح أحيانًا، وفي خفاء أحيانًا أخرى"(٢)،

ويضع الأستاذ عبد الفتاح الحجمري قواعدا وأسسا لتحديد مختلف العلاقات التي تحكم متن الرواية وعتباتها بما فيها العنوان كمكوّن رئيسي في العتبات، فيقول: "القاعدة الأولى: وتقف عند المظهر التركيبي للعتبة من حيث قدرتها التمثيلية على احتمال شروط الإنتاج النصي وبدائله، إنها قاعدة تنظر إلى العتبة في إطارها العام كنص مواز لسياق العمل الأدبي والنقدي والفكري. القاعدة الثانية: وتعتبر العلامة النصية علامة تضمينية تحقق نوعا من التجاور، والتحاور بينها وبين بقية مكونات هذا العمل أو ذاك، والتضمين مقترح مركزي يستفاد منه تفضيل الحديث عن جملة من المقدمات التي تحقق نوعا من التحليل السياقي: الذي يجعل من العتبة بنية نصية ضرورية لإنتاج المعنى. القاعدة الثالثة: وتعرض لها خاصية القراءة المتعددة التي ترتبط بتوظيف العتبة باعتبار سياقها النصي، أو النصي الموازي المنفتح على مقاصد المؤلف وإمكانات الكتابة"(۲).

والعنوان يمثل نصًا صغيراً ملحقاً بالنص الأكبر، يتصل به على مستوى البنية والدلالة ويقوم بوظيفة الإعلان عن مضمون التجربة الشعرية، أو محاورها الأساسية التي تمنحها هويتها، فالعناوين تشكل علامات دالة تلخص مدارات التجربة، والأبعاد الرمزية لها، وتمثل مفاتيح دلالية تؤدي وظيفة إيحائية (٤).

وتُعد شعرية العنوان شعرية موازية لشعرية النص<sup>(۱)</sup>، وترتهن بتأويلات المتلقي وفق قدرته على تفكيك دلالات العنوان الرمزية؛ بناء على معطيات مخزونه الثقافي باعتبار أن العنوان يقوم "بدور فعّالِ في تجسيد

<sup>(</sup>١) العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. مجهد فكري الجزار، ص٧٦-٧٧.

<sup>(</sup>٢) مناورات الشعرية، د. محمد عبد المطلب، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) عتبات النص: البنية والدلالة، عبد الفتاح الحجمري، منشورات الرابطة، الدار البيضاء – المغرب، ط١، ١٩٩٦م، ص١٠-١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: شعرية العنوان في الشعر السوري المعاصر: السياق والوظيفة، مفيد نجم، مجلة نزوى، سلطنة عمان، ع ٥٠، ٢٠٠٩م، ص٩٩–١٠٠٠.

شعرية النص وتكثيفها أو الإحالة إليها. فالعنوان، فضلاً عن شعريته، ربما شكّل حالة جذب وإغراء للمتلقي للدخول في تجربة قراءة النص، أو حالة صدّ ونفور ومنع. ومن هنا فإن على دارس الشعر الحديث أن يدرك أن العنوان غدا جزءاً من استراتيجية النص، لأن له وظيفة في تشكيل اللغة الشعرية ليس بوصفه مكمّلاً أو دالاً على النص، ولكن من حيث هو علامة لها بالنص علاقات اتصال وانفصال. إن العنوان غدا علامة لها مقوماتها الذاتية مثله مثل غيره من العلامات المنتجة للمسار الدلالي الذي نكوّنه ونحن نؤول النص والعنوان معاً"(۲).

ويرى الدكتور جميل حمداوي أن أول مهام الباحث السيميولوجي تكمن في تأمل العنونة، واستنطاقها واستقرائها، بصرياً ولسانيا، أفقيا وعموديا؛ بغية الكشف عن بنياتها وتراكيبها ومنطوقاتها الدلالية ومقاصدها التداولية باعتبار العناوين علامات سيميوطيقية، تقوم بوظيفة الاحتواء لمدلول النص أو الإحالة التناصية إلى نص آخر تتناسل معه، وتتلاقح شكلاً وفكراً، أو الإيحاء برؤية الأديب للعالم وفهم القيم التي تزخر بها تلك العناوين.

إن اختلاف تقنيّات العنونة في النصّ الأدبي الحديث أدّى إلى الاهتمام بالعنوان، والبحث عن كيفية تشكّله، وتكثيف دلالته، وعن "صياغة علاقاته بباقي مكونات النص الأخرى، وأصبحت عتبة العنوان بمعيّة العتبات الأخرى ذات تأثير كبير في بناء شعريّة النصّ، من خلال العلاقة الثربة متنوّعة السبل والاتجاهات

<sup>(</sup>۱) يكتنف مصطلح (الشعرية) الكثير من الالتباس نتيجة تعدّد معانيه وتتوّع تعريفاته وتقاريه مع الألسنية والأسلوبية، وبشكل عام فإن تودوروف يرى فيه نظرية داخلية للأدب تعتمد على معايير الخطاب الأدبي، فالعمل الأدبي ليس في حد ذاته هو موضوع الشعرية، فما تستنطقه الشعرية هو خصائص هذا الخطاب النوعي الذي هو الخطاب الأدبي. وكل عمل عندئذ لا يعتبر إلا تجليا لبنية محددة وعامة وإنجازا من إنجازاتها الممكنة. ولكل ذلك فإن هذا العلم لا يعنى بالأدب الحقيقي بل بالأدب الممكن، وبعبارة أخرى يعنى بتلك الخصائص التي تصنع فرادة الحدث الأدبي أي الأدبية. وحسن ناظم يرى أن الشعرية تسعى إلى البحث عن قوانين الخطاب الأدبي وإلى وضع نظرية عامة مجردة ومحايثة للأدب بوصفه فنا لفظيا" إنها تستنبط القوانين التي يتوجه الخطاب اللغوي بموجبها وجهة أدبية، فهي إذن، تشخص قوانين الأدبية في أي خطاب لغوي" بغية تأسيس علم الأدب، وقد تحقق ذلك نتيجة ازدهار الأبحاث الشكلانية، من جهة، والأبحاث اللسانية، التي قدمت الأدوات اللازمة القادرة على تجنيب التحليل الأدبي السقوط في الأحكام المعيارية، من والأبحاث اللسانية، التي قدمت الأدوات اللازمة القادرة على تجنيب التحليل الأدبي السقوط في الأحكام المعيارية، من خلا إبداع بدائل سيميوطيقية لتعويض الفقر في القواعد التركيبية لبنية العنوان القائمة على الاختزال اللغوي. انظر: خلال إبداع بدائل سيميوطيقية لتعويض الفقر في القواعد التركيبية لبنية العنوان القائمة على الاختزال اللغوي، انظر، الشعرية، تزفيتان تودوروف، ص ٢٣. وانظر: مفاهيم الشعرية، دراسة مقارية في الأصول والمنهج والمفاهيم، حسن ناظم، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٤م، ص ٩. وانظر: العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. محد فكري الجزار، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سيمياء العنوان، د. بسّام موسى قطّوس، مطبعة البهجة - بدعم من وزارة الثقافة، عمان - الأردن، ٢٠٠٢م، ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، ص ٩٧، ٩٨، ١٠٠.

التي تحصل بين العتبة العنوانية وطبقات المتن النصّي، استناداً إلى الوظيفة الدلالية والتشكيلية والصورية التي تنهض بها عتبة العنوان في هذا السياق، وتنعكس على البنية الدلالية العامة في النص عموماً "(۱). وهكذا فإن أهمية العنوان تنبع من دوره في إثارة ذهن المتلقي ومرجعيّاته الثقافية، من خلال توجيهه لأعماق النص في حركة بندولية بين العنوان والنص؛ حتى يستطيع تأويل رموز العناوين ودلالاتها ضمن مقصديّة المؤلف ورؤيته.

والعنوان بذلك يقيم علاقة جدلية تكاملية مع النص، والمؤلف، والمتلقي؛ فإذا كان العنوان النص هو السمة الدالة عليه؛ فإنه بالنسبة إلى المؤلف خلاصة التجربة الفنية التي أنجزها، وعصارة أفكارها وجمالياتها، أما المتلقي، فإنه يرى في العنوان مصيدة له تشده إلى تناول النص وقراءته(٬٬) فالترابط والتعالق بين النصّ ومحيطه ضرورة تفرضها الرؤية الموحدة للمبدع، وحالته النفسية والوجدانية الجامعة؛ لذا "يرى السيميولوجيون أنه لا شيء خارج النص، فالعنوان والنص والإخراج الطباعي والإشارات والصور أجزاء لا تتجزأ من الخطاب، فكلّها إشارات دالة يكمّل بعضها بعضاً... والصلة بين العنوان والنص صلة رحمية عضوية، ودراسة العنوان تمثّل في أهم جوانبها دراسة النّص كلّ النص، فالعنوان هو النص المكثّف، أو هو نصّ قصير يختزل نصًا طويلاً «٬٬).

والعنوان يعتمد غالباً على الاقتصاد اللغوي مع التكثيف الدلالي، مما يجعل منه فضاءً دلالياً قائماً بذاته ورامزاً لنصه؛ لذا يعد العنوان "من أهم العتبات الدلالية التي توجه القارئ إلى استكناه مضامين النصوص وتفكيك شفراتها واستقراء محمولاتها الدلالية، بما يعطيه من انطباع أولي عن المحتوى، وبما يمارسه من غواية وإغراء للمتلقي، فهو أول مثير سيميائي في النص من حيث إنه يتمركز في أعلاه ويبث خيوطه وإشعاعاته فيه"(أ)، فعن طريق العنوان تتكشف بعض الدلالات المركزية للنص الأدبي باعتباره عنصراً بنيويا يقوم بوظيفة جمالية محددة مع النص، أو في مواجهته أحيانا أو يمكن أن يمثل رمزاً استعارياً مكثفاً لدلالات النص(6).

<sup>(</sup>۱) عتبات النص الأدبي: مقاربة سيميائية، بخولة بن الدين، مجلة سمات، جامعة البحرين، مج۱، ع۱، مايو ٢٠١٣م، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: عتبات النص، باسمة درمش، مجلة علامات، النادي الأدبي بجدة، مج١٦، ع١١، مايو ٢٠٠٧م، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) التناص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، ص٣٧.

<sup>(</sup>٥) بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، ص٢١٨.

والعنوان رغم أنه وثيقة تكثيف لمتن النص؛ إلا أنه لا يمكن قياسه فقط بمدى مطابقته للدوال التركيبة داخل النص، وإنما يمكن أن يستعين بالانزياح، أو المفارقة، أو السخرية، لتعزيز رؤية النص الفكرية ومقصدية المؤلف، فعتبة العنوان "تنطوي بنائياً على قدر كبير من الحرية، والانفتاح والصيرورة فهي لا يمكن أن تلتزم بصيغ ثابتة في كل مستوى من مستوياتها؛ لأنها ترتبط ارتباطا وثيقاً بالمتن النصي في أعلى درجات تطوّره، وتفلّته من القواعد والضوابط، لذا فإن العنونة غالباً ما تأخذ حريتها في التكوّن على وفق اجتهادات الكاتب بالنظر إلى فضاء المتن النصي وموحياته ومقولاته، وهي تضيف إلى المتن النصي ولا تأخذ منه...؛ إذ إن العلاقة بين عتبة العنوان ومكونات المتن النصي، هي علاقة تضافرية توليدية لا يمكن ضبطها وفق سياقات ممنهجة، لأنها تخضع لحالة شعورية، وذهنية، وبنائية، وتشكيلية، تأخذ لدى المبدع صيغاً متنوعةً يجب أن تُقارب دائماً من خلال مجمل المكونات البنائية للنص"(۱).

والعتبات عموماً تعدّ بمثابة خطاب حاشية يتحكم في القراءة ويوجّه سلوك القارئ عبر حبالٍ سيميائية مقصودة (۱)؛ لذا يجب دراسة شبكة التعالقات الدلالية بينها وبين النص ذاته باعتبار العتبات نصوصاً انتقالية نحو النص المركزي لا يمكن عزلها عنه، بل يجب توظيف إمكانياتها في خدمته، بشكلٍ ينسجم مع إيقاعاته وإيحاءاته، ومن هنا سيجد القارئ في التحليلات الفنية للنماذج التالية ربطا ما بين العنوان وفضائه الشعري في متن النصّ من حيث المعالم التناصية.

(١) عتبات النص الأدبي: مقاربة سيميائية، بخولة بن الدين، ص١١٠-١١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: عتبات الكتابة في النقد العربي الحديث، عبد المالك أشهبون، مجلة علامات في النقد، مج١١، جزء٥٨، ٢٠٠٥م، ص ٢٨١.

#### المبحث الثاني: تشكيلات العنوان في شعر الخطيب

من خلال تفحّص عناوين شعر الخطيب عموما وتأمل ارتباطاتها بمضامين قصائده، وبالاستفادة من وظائف العنوان التي أقرها جينيت أمكن، توزيع عناوين شعر الخطيب دلالياً إلى عدة أنماط، قد تتداخل أحياناً؛ ولكن تبقى ذات خصائص دلالية غالبة ومسيطرة في آلية تركيب العنوان، واختيار مفرداته. إن كل وظائف العنوان متمازجة ومختلطة بنسب متفاوتة في الرسالة الأدبية الواحدة، غير أن إحداها قد تغلب على الأخرى حسب نمط الاتصال أو القيمة المهيمنة؛ لأن العنوان في نص ما قد تغلب عليه وظيفة معينة دون أخرى (۱). وحسب الباحث هنا إشارات موجزة وتأطيرية لتلك التشكيلات، ثم التركيز على إحداها مما له علاقة بالتناص، حيث تمّ دراسة العنوان المتناص أو الإحالى كمبحثٍ مستقلّ.

## أولا: العنوان التعريفي

ويُقصَد به ذلك العنوان الذي يقدّم القصيدة بشكلٍ دقيقٍ ويحدّد هويّتها، ويعتمد على التعريف بالجنس الشعري أو الموضوع الشعري. والواضح أن هذا النمط من العناوين يأتي في سياق عملية التأطير، والجمع لنصوصِ ذات شكلٍ شعريّ واحدٍ، وقيلت بمناسبات متعددة وأزمنة مختلفة، أو جمعها فضاءٌ مكانيّ موحدٌ.

ومن العناوين التي تعتمد على التعريف بالجنس الشعري: أربع رباعيات، وتقاسيم على الخفيف، ودفتر الرباعيات، وأرجوزة البطولة. ومن العناوين التي تعتمد على الموضوع الشعري: أغاني الهوى، أغانٍ من العراق، أغان من فلسطين، مغناة أنا القدس، شتيمة، رثاء عبد النور (۱)، فلو عدنا مثلاً إلى قصيدة (وداعية)، لوجدناها معبرة عن فراقٍ لزملاء يتوقعه الخطيب بُعيد الانتهاء من مرحلة التحصيل الجامعي. وهذه القصيدة آخر قصيدةٍ كتبها في تلك الحقبة، كما يقول في إضاءتها. وتتكثّف فيها الألفاظ والتراكيب الدالة على الفراق (البعد/ الوداع/ النوى/ الفراق/ زمانٌ وولّى) ويبدو العنوان متلبّسا بنصّ البيت الثالث (۱):

السوَدَاعَ، السوَدَاعَ، يا لَيلةَ النُّورِ وأَتسرعْ كُؤوسَ ها يسا ساقي

<sup>(</sup>١) انظر: السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، ص١٠٢.

<sup>(</sup>۲) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ۱۷۳/، ۱۷۳/، ۳۰۹، ۳۰۷/، ۱۱۱۰، ۱۱۹۷، ۲۹۷/، ۱۱۹۲، ۱۲۹۷، ۱۲۹۷، ۱۲۳۰، ۱۲۳۰، ۱۲۲۰، ۲۲۰/۱، ۲۲۰/۱، ۲۲۰/۱، ۲۳۵/۱، ۲۳۵/۱

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق، ١٧٩/١.

وتظهر في نهاية القصيدة حالة التأسّي والسلوى ببقاء الرباط القومي جامعاً ما بين الخطيب ورفاقه يقول<sup>(۱)</sup>:

رُب ى النيل، مِن سُجونِ العراقِ كخيالٍ يدوبُ في الأحداقِ كخيالٍ يدوبُ في الأحداقِ بعهددٍ مسن العروبية بساق!!

وهذا المقطع يتماهى مع قول ابن زيدون بعيد فراقه لمحبوبته ولاَّدة $^{(7)}$ :

أَضْ حَى التّنائي بَديلاً منْ تَدانِينًا، مَنْ مَبلَ عُ الملسِ ينا، بانتزاحِهم، أَنَّ الزَمانَ الَّذي مازالَ يُضحِكُنا بِنْ ثُمَ وَبِنِّا، فَما ابتَلَتْ جَوَانِحُنَا بِنْ ثُمَاء مُ وَبِنِّا، فَما ابتَلَتْ جَوَانِحُنَا التَّلَاث جَوَانِحُنَا التَّلَاث مَ وَبِنِّا، فَما ابتَلَاث جَوَانِحُنَا التَّلَاث اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْلِيلَالِيلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَنَابَ عَنْ طيبِ لُقْيانَا تجافينَا كُوْنَا مَعْ السدهِ لُقْيانَا تجافينَا كُوْنَا مَعْ السدهِ لا يبلى ويُبلينَا أُنسا بِقُصربِهِمُ قَصد عاد يُبكينا شَصوْقاً إلَّكُمْ، وَلا جَفِّتُ مآقِينَا يَقضي علينا الأسرى لَوْلا تأسينا

فابن زيدون بعد فراره من سجنه بقرطبة إلى إشبيلية يتحسّر على زمانٍ ضمّه مع ولّادة دون أن يرتوي فؤاده بلقائها من جديد، ومع ذلك يؤكد بقاءه على عهد المودّة معها، والخطيب يتذكّر أياما جمعته برفاق البعث من أبناء العروبة دون أن تتحقّق أمانيهم بالوحدة العربية، ومع ذلك يؤكد بقاءه على عهد النضال من أجل استعادة مجد العروبة.

## ثانيا: العنوان الاختصاري

وهو بمثابة تلخيص للفكرة الأساسية التي تتضمنها القصيدة؛ بحيث يوجز دلالاتها. وهذا النمط يحقق توقّعات المتلقي، وهو ألصق بالوظيفة الوصفية للعنوان كونه يتحدث عن مضمون النص<sup>(٦)</sup>، فالعناوين تمتلك القدرة على تكثيف الفكرة المحورية، واختزالها، والإيحاء بها؛ لأنها كما يرى (رولان بارت) عبارة عن أنظمة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٨٢/١.

<sup>(</sup>۲) ديوان ابن زيدون ورسائله، ص١٤١-١٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، ص٨٧.

دلالية سيميولوجية تحمل في طيّاتها قيماً أخلاقية، واجتماعية وأيديولوجية (۱). والنّص "يُسمّى بعد إنتاجه إنتاجاً نهائياً وبعد أن يصبح قابلاً للاستهلاك، فعلى الاسم أن يكون صالحاً للمسمّى دالاً عليه، ولذلك فإنّ العنوان هائياً وبعد أن يصبح قابلاً للاستهلاك، فعلى الاسم من المسمّى المولود، والعلاقة بين العنوان والنص رحمية، ومادام للعنوان في النص الأدبي هذه المكانة فإن ما تحت العنوان يكون دالاً عليه، ويكون الرأس (العنوان) متصلاً بالجسد بقنوات وشرايين "(۱).

ومن عناوين هذا النمط في شعر الخطيب<sup>(7)</sup>: نفير البعث، حكاية لاجئ، خطابية البعث والإنسان، الطريق إلى يافا، إعلان براءة من هلافيت أوسلو، فجيعة العرب فيهم، دمشق مبتدأ الدنيا. ويأتي العنوان في قصيدة (في عشق مصر) معبراً عن مظاهر حب الخطيب لمصر العروبة حيث مثل شبه الجملة من الجار والمجرور نقطة توجّه دلاليّة، بينما جاء التنكير في (عشق) موحياً بلا محدوديّة حبّ الخطيب لمصر وعدم تناهيه. ويبدو الحذف المضمر في العنوان دالاً على ارتباط متن القصيدة بعنوانها، والحذف "يؤدي وظيفة أساسية في النسق التعبيري تعمل على اتساع الدلالة وتكثيفها، بحيث تصبح الكلمات القليلة الظاهرة حاملة لمعاني كثيرة، وهذه المعاني بالضرورة ليست ما تحمله الألفاظ في الظاهر فقط، وإنما ما تُحيل إليه في باطن العبارة أو في فضائها"(٤). أما في متن القصيدة فتتكثّف دلالات الوجد والهوى، ليعبّر الخطيب من خلالها عن إيمانه بعودة مصر إلى دورها الطليعي في قيادة الامة نحو العز والكرامة، يقول (٥):

وَدِدْتُ نِي قَبُلَةً، يِا مِصِرُ، هائمَةً وإنْ يِكُ العِشِقُ أسراراً مُكَتَّمَةً مَةً أسراراً مُكَتَّمة مُلَة أسراراً مُكَتَّمة مُلَة أسراراً مُكَتَّمة عارية هُوما «سَرِيرُكِ»، مَدَّ النيلِ، مِن وَطَنِ وما «سَرِيرُكِ»، مَدَّ النيلِ، مِن وَطَنِ أعطيكِ يا مصر وعداً لستُ أَخْنِتُهُ أعطيكِ يا مصر وعداً لستُ أَخْنِتُهُ حتى أَجِينًا عليه أَدري، أيسيقُني حتى أَجينًا في الله المري، أيسيقُني

مَشَاعَ وَاديكِ، والشُّطآنِ، والنَّهَ هَرِ فَانَّ هَرِ فَانَّ لَي فَيكِ عشقاً غيرَ مُستَتِرِ فَانَّ لَي فيكِ عشقاً غيرَ مُستَعِرِ إعالاً شُوقٍ إلى لُقياكِ مُستَعِرِ إلا مَحَازُ نعيم اللهِ ذِي السُّررِ إلا مَحَازُ نعيم اللهِ ذِي السُّررِ وما استطالَ بِي الترحالُ فانتظري فمي لِتَغربِ أَمْ من لَهفتي، خَبَري

<sup>(</sup>١) نقلا عن: السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٢٨-٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١١١، ٢٣١١، ٢٥٣/١، ٩٦/٢، ٢٥٧/٩، ٣١٩٥، ١٩٥٣، ١٩٥٥.

<sup>(</sup>٤) البلاغة والأسلوبية عند السكاكي، د. محمد صلاح أبو حميدة، دار المقداد، غزة – فلسطين، ط٢، ١٤٣٠هـ=٢٠٠٩م، ص١٠٨ –١٠٩٠.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤٧/٣ -٢٥٢.

لو قد مَسَسْتِ بِقلبي جُرِحَ فاجعةٍ للو قعلمين، لقد ضَيَعتُ بُوصَاتي الآ مَرافِييءُ مِن عينيكِ، أَنْ شُدُها قد جئتُ، لا «لاجِئاً» يا مصرُ مُنْتَبذأ دعي تَميمةَ عِشقٍ فيكِ تَحفظُني مالي سِوى قَلبي الحَدَامي أُقلِدهُ

رَضيتِ عن عَذَلٍ، أَسبابَ مُعتَذِرِ مَصَلَّحَ ليلٍ، جَفَتْهُ طَلعةُ السَّحَرِ مَصَلَّحَ ليلٍ، جَفَتْهُ طَلعةُ السَّحَرِ تجلُّ والبصيرةُ فيها، رِيبَةَ البَصَرِ وأنستِ تالِحُ أَسلافي، وَمُصدَّخَرِي وأنستِ تالِحُ أَسلافي، وَمُصدَّخَرِي على سِجالي وهذا العَسفِ من قَدري على سِجالي وهذا العَسفِ من قَدري مِن حولِ جِيدِكِ، ياقُوتاً من الذِّكر

فالخطيب يتمنى تقبيل أرض مصر (وَدِدْتْني قُبلةً مَشاعَ وَاديكِ) ويعلن عشقه، وشوقه أمام الملأ (فإنَّ لي فيكِ عشقاً غيرَ مُستَتِرِ/ إعلان شوق إلى لقياك)، وهنا يستعين بالمقابلة بين الإسرار والإعلان (مكتّمة/ غير مستتر – الفضيحة – عارية – إعلان)؛ ليُظهر مدى عشقه لمصر، والمقابلة تساهم في إنتاج الدلالة المقصودة، وتشدّ انتباه المتلقي للتفاعل مع مكوّناتها. ويستدعي الاستثناء (إلا مَجَازُ نعيم اللهِ ذِي السُّرُرِ) قوله تعالى عن نعيم الجنة: ﴿أُولَبِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ فَوَاكِهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ فِي جَنَّاتِ التَّعِيمِ عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴿'')، ثم يأتي استثناء آخر (إلا مَرافِيءُ مِن عينيكِ، أَنشُدُها تجلُو البصيرةُ فيها، رِيبَةَ البَصَرِ)؛ ليعبّر الخطيب فيه عن تطلّعاته لاستعادة مصر لدورها الريادي. وفي نهاية القصيدة يهديها سيفه، ويقدّم دمه فداءً لها، يقول''):

حَبيبت ، لَكِ سَيفي وردة، وَدَمي أَتِلكَ إِلَّا يَدُ السرحمنِ قَد بَدعت كِنانَ ـ قَالَم اللهِ، لسو أحظ عي بِمَغْفِ رَةٍ

خَمـرٌ، ورُوحـي عِناقُ الطَّـلِّ لِلزَّهَـرِ هـذا الجمالَ، قِياسَ العينِ بالأَثـرِ سَالتُكِ اللهَ، عـن فِردَوسِـهِ النَّضِـرِ!!

في سياق تعبير الخطيب عن عشق مصر الذي أشار إليه العنوان نجده هنا يتغنّى بجمالها، حيث يستلهم الموروثين الديني والشعبي، فيستدعي المثل (تطلب أثراً بعد عين) (٢)؛ لكنه يقلب دلالته؛ فالمثل في أصله دالٌ على ضياع عين الشيء حتى وإن طُلِب أثره، بينما الخطيب يوظف الاستدعاء للدلالة على جميل، ودقة صنع الله فيما أبدعه وأودعه في مصر، امتداداً لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْغَزِيزُ

<sup>(</sup>١) الصافات: ٤١-٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٥١/٣-٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال، الميداني، ١٢٧/١.

الرَّحِيمُ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ (۱)، الذي يُحيل إليه التركيب (أَتِكَ إلَّا يَدُ الرحمنِ قَد بَدَعتُ)، فالنص الغائب هنا "خلاصة لما لا يُحصى من النصوص الكائنة في الذاكرة أو القابعة في اللاّوعي الفردي أو الجمعي، وكلّ إشارة في النص الجديد تتوجه، وتشير وتومئ إلى نصّ أو نصوص أخرى، ويكون الصوت القديم مخبوءاً في الصوت الجديد، كما يكون الحضور دالاً على الغياب، وهذا يوصلنا إلى أن النصوص تتسرّب إلى داخل نصّ آخر ذاتيّاً وآليّاً، حتى إنه لا يعود ثمّة وجود لنّص محايد أو بريء، ويصبح النص مرادفاً للحياة النّصية"(۱).

ومن الملاحظ أن الخطيب في الجزأين الثاني، والثالث من أعماله الشعرية حاول أن يتجنّب العناوين الاختصارية الوصفية، وبدأ يميل إلى العناوين الإيحائية والرمزية مثل: رأيت الله في غزة وسريناد القمر الأسمر؛ مما يدل على نموّ تجربته الفنّية وتطوّرها، وليؤكد موقفه بأن الشعر العمودي قادرٌ – حتى في عناوينه – على حمل الكثير من الأبعاد الرمزية والإيحائية كما شعر الحداثة.

#### ثالثا: العنوان المثير

وهذا النمط يتوافق مع الوظيفة الإغرائية للعنوان، والتي أقرها جينيت وباحثو السيميولوجيا<sup>(7)</sup>، ويهدف إلى إثارة فضول المتلقي لقراءة المتن وإغرائه بالتوغّل في ثنايا النص، والتفاعل مع دلالاته. ويتحقق ذلك بوسائل فنية متعددة منها: التناقض والمفارقة والرمزية والحذف والاستفهام والألفاظ غير المألوفة وغيرها. وهذا النمط من العناوين لا يقدّم في الغالب مفهوماً محدداً لمضمون القصيدة؛ بل يحيطه بومضاتٍ خلاًبة وإضاءاتٍ جذابة توسّع أفق الخيال ومدارات الوعي، وتسمو بالمتلقي وتدفع به إلى الانعتاق من قيود العناوين البسيطة إلى عناوين أكثر شاعرية؛ فالعنوان في الشعر المعاصر "لم يَعُدْ مرشداً نتعدّاه إلى غيره؛ لقد أصبح حلقة أساسية ضمن حلقات البناء الاستراتيجي النصي، وأصبح بالإمكان أن نتحدث عن شعرية للعنوان كحديثنا عن شعرية النصوص المعروضة بعد العنوان "أ، ومن تلك العناوين المثيرة في شعر الخطيب (أ): بحيرة

<sup>(</sup>١) السجدة: ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، ص٨٨.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن: سميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن مجد، دار النهضة العربية، القاهرة -مصر، ٢٠٠٢م، ص١٤-١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٤٧/١، ٢٤٧/١، ١٦١/٢، ٩٣/٣، ٩٣/٣، ٩٣/٣، ٤٨/٣، ٥٠/٣.

الزيتون، جنون في ضوء القمر، العرس السماوي، النرجسة الحمراء، صلاة إلى النار، سريناد القمر الأسمر، فهل تَنْكَفيءُ إلى باطنِ وأنت افتضاحُ كلِّ ظاهر، كذلك استغلظني الكِزلارُ في قبُح مُنادَمتي للسُلطان.

وبعض ملامح شعرية العنونة تنتج من عمق الصورة المتخيّلة التي تحيط بالصياغة اللغوية، وعبر انزياحاتها الدلالية غير المألوفة، ففي قصيدة (لو ميّتاً ألقاك) تتبدّى شعريّة العنونة، من خلال هذا التناقض الذي يتلبّس العنوان، باعتبار أن اللقاء والاجتماع يفترض وجود طرفين على قيد الحياة؛ ليتناقض ذلك مع تمنّي اللقاء بعد الموت (لو ميتاً)، وتتعزّز شعرية العنونة من خلال التقديم والتأخير بين الحال (ميتاً) والفعل (ألقاك) بعد (لو) التمني؛ ليعبّر الخطيب بذلك عن توقه واشتياقه لمحبوبه، الذي نكتشف في متن القصيدة أنه ليس إلا وطنه الذي يحنّ إليه أثناء غربته في هولندا، يقول الخطيب (أ):

أسالً عنك في الطيوريا حبيبي في هجرة العطر على صبا الجَنُوبِ في هجرة العطر على صبا الجَنُوبِ في أَمَدِ انتظارنا، وفي وَجِيبي أسألُ.. يا مُعذِبي.. ويا حبيبي لو مَيِّتاً يا وطني ألقاك لو أَمشي لك الدنيا على رمشين لو آتيك في خاطرة لو آتيك في خاطرة لو هاجساً أَعبُرُ في بالِ الربي لو حفنة من الثرى لو حفنة من الثرى هائمة على جُنونِ الربح عُمْرَها وتنتهي إلى ثراك.. وتنتهي إلى ثراك.. لا أناشِدُ الوجود غيرَ ذاك..

يبدو أن أسلوبَ التمنّي بـ (لو) في العنوان امتداد للأسلوب ذاته في متن القصيدة، والذي يتكثّف عبر أكثر من وسيلة اتصال (خاطرة/ هاجس/ حفنة ثرى/ تويج وردة/ برعم الجليل/ عبير برتقالة/ مويجة البحار)،

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٠٧/٢-١٠٨.

وتبدو تراكيبُ الخطيب دالّة على تعجّله للقاء الوطن؛ إذ يستخدم الوسائل التي تتميّز بسرعتها حيث يستبدل القدمين بالرمش وبوظّف جنون الربح في الدفع بحفنة الثري.

#### رابعا: العنوان الموجّه

وفيه يعبّر الشاعر عن موقفه إزاء قضيّة معيّنة، أو ينقد ادّعاء، أو يطرح سؤالاً فكرياً، أو يثير تداعيات شجنيّة؛ لغرض التأثير في المتلقي، وتشكيل قناعاته وفق مضامين المتن الشعري "فالعنوان بنية رحمية تولّد معظم دلالات النصّ، فإذا كان النص هو المولود فإن العنوان هو المولّد الفعلي لتشابكات النص وأبعاده الفكرية والأيديولوجية"(۱). ومن هذا النمط من العناوين(۱): جبهتي تنكر الخيانة، عرش الفداء، لي ما يزال حلم غد، العيون الظلماء للنور، نمزق الليل بأيدينا، العيد يأتي غدا، الخروج إلى بادية الشام، من بحر يافا النسيم، ما شعلة البعث؟.

وفي قصيدة (دمشق والزمن الرديء) تتبدّى بنية العنونة من خلال الجمع بين دمشق التاريخ المجيد من جهة، والزمن الرديء من جهة ثانية في سياق واحد؛ مما يعزّز فداحة ما آل إليه أمر دمشق، ويأتي نعت هذا الزمن بالرداءة ليعمق هذا الشعور بالسقوط والانهيار في أعقاب فشل الوحدة بين سوريا ومصر عام ١٩٦١م، كما أن مجيء هذا الزمن معرفة، وليس نكرة يؤكد حضوريّة الخطيب؛ كونه شاهداً على هذا العصر بمآسيه وتقلّباته. يقول الخطيب<sup>(7)</sup>:

أيلولُ عادَ،
مدينةُ التُجَّارِ يَفتَحُها المغُولُ،
وعادَ تَيمورْلَنكُ يَنتخِبُ الجماجمَ، ساحباً
رِدْفَيهِ في الزَّرِدِ (١) الثقيلِ على طلولِ
أُميَّةٍ.. ربَّاهُ، ماتَ الزَّرْعُ –
طَلْعُ الغُوطتينِ على مَهَبِّ الربحِ رَجْعُ
خياشمِ الطاعونِ، وَجْهُ الشمسِ مِزْقَةُ رايةٍ

<sup>(</sup>۱) السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، ص١٠٦.

<sup>(</sup>۲) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٩٧، ١/٧٧، ٢٩٢٦، ١٣٣/١، ١٤٤١، ١/١٥٧، ٣/١٥٠، ٢/١٥٢، ٢/١٢٨.

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، ۲/۱۲۸-۱۲۹.

<sup>(</sup>٤) الزَّرْد والزَّرَد: حِلَقُ المِغْفَر وَالدِّرْعِ. والزَّرَدةُ: حَلْقَة الدِّرْعِ، وَالْجَمْعُ زُرُودٌ. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (زرد)، ١٩٤/٣.

صفراءَ تُبْحِرُ في ظلامِ الصبحِ.. - من ذاكَ الشقِيُّ على الهجيرةِ؟ - أَمْ أَبو ذَرِ!!..

ويُفتُونَ الخليفةَ في الحجازِ شوارِدَ الفتوى، وذاك أبو يزيدٍ في دمشقَ يمدُّ شَعْرتهُ اللَّعينةَ لِلطَّعامِ (۱۱۰ ... يعودُ يَسحبُها!!.. ويَشرُدُ في الصحارى الأنبياءُ، وللثعالبِ من دمشقَ الحضنُ.. فاحتضني دُهاةَ من دمشقَ الحضنُ.. فاحتضني دُهاةَ الأرضِ.. نحن على الهجيرةِ خَلْفَ ضالَّتِنا نَظَلُّ، ولن نعودَ سوى لنركرَ في ذرى «قاسْيونَ» ألويةَ الصباحُ..

الرجال، فأين، لا نَضَاب؛! إنْ يَكُنْ في وجهاكِ اغتربا؟!

وحليبُ ثَدْيِكِ يا دمشقُ، لَبِيدُ أَكتافِ مَنْ لِلطريق إِذَنْ؟.. وما وجه العروبةِ

تبرز مظاهر هذا السقوط الرديء عبر شيوع ألفاظ الموات، والشقاء، وتراكيبهما (ينتخب الجماجم/ مات الزرع/ مهب الريح/ مزقة راية صفراء/ الهجيرة)، ويأتي التنقل ما بين السرد (مثل: وعاد تَيمورلَنك) والمونولوج (مثل: من ذاك الشقِيُ على الهجيرة؟/ مَنْ لِلطريقِ إِذَنْ؟) معبراً عن عمق الشعور بالمصاب؛ لذا يظهر النتاص التاريخي عبر استدعاء دخول المغول لدمشق بقيادة تيمورلنك، وحرقه لها وتدميرها، في إشارة إلى المؤامرات الخارجية التي حيكت لإسقاط الوحدة، ويأتي استدعاء شخصية (أبي ذر الغفاري)، واعتزاله الناس في الربذة (الشقي على الهجيرة) كحالة توحّد مع ألم الشاعر، ثم يستلهم الخطيب مقولة أبي يزيد معاوية بن أبي سفيان: (ولو أنّ بيني وبين الناس شعرة ما انقطعت. إذا مدّوها أرخيتها، وإذا أرخوها مددتها) ؟؟؛ للدلالة على وقوع الشعب في حبائل الحكام بسياسة الترغيب والترهيب، وفي نهاية المقطع يأتي التساؤل الإنكاري مشتملا على مزيج من الصور الاستعارية (ما وجه العروبة إنْ يَكُنْ في وجهكِ اعتربا؟) حيث شبّه كلا من العروبة ودمشق بالإنسان فحذف المشبّه به، وأبقى لازماً من لوازمه وهو (الوجه) على سبيل الاستعارة المكنيّة، ثم يستعير أيضا فعل الحركة (الاغتراب)؛ ليؤكد أن لا قيمة للعروبة إن تخلّت دمشقُ عنها.

<sup>(</sup>١) الطُّغَامُ: أَرِذالُ الناس وأُوغادُهُمْ. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (طغم)، ٣٦٨/١٢.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد، ابن عبد ربه الأندلسي، ٢٥/١.

ويبدو أن الكثير من تلك العناوين الموجّهة ترد في الجزأين الأول والثاني في فترة انتماء الخطيب لحزب البعث، أو مع سقوطات الواقع العربي، وتأزّماته، مما يؤكد حرصه على غرس أفكار القومية العربية، ويدلّ على تفاعله الصادق مع قضايا أمته وهمومها.

## خامسا: العنوان الساخر

وفيه يعتمد العنوان على التهكم، والسخرية، والنقد اللاذع، ومن تلك العناوين الساخرة: سحبة موّال على شرف السروال، إذا كان الإمام بلا وضوء (۱)، وكما انتشرت السخرية بشكل خاص في متون رباعيات وتقسيمات الخطيب – كما لاحظنا من قبل – فإنها أيضاً تشيع في عناوينها مثل نقاد كما البرغل، لباسات الحمير، بين حَلّ وانحلال (۱)، وفي تقسيمة (رفقا بالبساطير) تظهر علامات السخرية في بنية العنونة من خلال المفارقة؛ فالدعوة للرفق ليست لكائن حي بل لأداة ترمز لسطوة العسكر (البساطير/ البيّادة)، ويأتي المفعول المطلق (رفقاً) مع انزياح البدائل الأخرى كفعل الأمر (ارفق) أو المصدر (الرفق) في سياق تعزيز المفارقة والسخرية، يقول الخطيب (۱):

فالخطيب يسخر من تلك الجيوش المتخاذلة التي ما انفكّت تستعرض قوّتها، وتتحاكى بقدراتها؛ وإذا بها وقت الحرب لا تحفظ الأوطان، ولا تذبّ عن حمى شعوبها؛ ويستدعى هذا المعنى قولَ عمران بن حِطّان (؛):

أسَد عَلَي وفِي الدُروبِ نَعَامَة مَا الدُروبِ نَعَامَة هي الدوغى

ويبدو أن كلاً من العناوين الموجهة، والساخرة - ومعهما العناوين الإحالية/التناصية التي سنوسّع البحث فيها - تندرج ضمن مفهوم جينيت للوظيفة الإيحائية للعنوان(°).

<sup>(</sup>١) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٦٧/٣،٤١/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر على التوالي: المصدر السابق، ٣/٤٢، ٣٣٣/٣، ٣٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٢/٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان، ابن خلّكان، ٢/٥٥/٠.

<sup>(°)</sup> انظر: عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، -0

#### سادسا: العنوان البؤرة

وهو عنوان تفرضه لغةُ القصيدة ألفاظاً، أو تراكيباً؛ سواءً من مطلعها، أو من أعماق متنها؛ بحيث يرى الشاعر في هذا اللفظ، أو التراكيب مكوّناً رئيسياً للبؤرة الدلالية للقصيدة، أو نابضاً بفكرتها الأساسية أو المسيطرة. ويرى الباحث أن الشاعر في الغالب يقوم بنظم نصّه أولاً، ثم يتأوّله؛ ليختار منه عنواناً له صالحاً لحمل دلالاته المكثفة، أو منطلقاته الوجدانية، أو رؤاه الفكرية؛ باعتبار أن أقرب منطقة لغوية يستمدّ منها الشاعر عنوانَ قصيدته، تتمثل في متن القصيدة ذاتها. ويشغل هذا النمط من العناوين حيّزاً واسعاً من عناوين شعر الخطيب، ومنه (۱): أنهض من جنازتي وأمشي، سيأتي الذي بعدي، أهل السلام، لص بغداد، رائع إيماننا، ولو رضيت خلاء النفس، لم تنته بعد اللعبة، سلام لكن إناث العروبة، لسورية السيف والملعب، ماذا تلدين الليلة يا بيروت، هذي الملايين، أدق على باب مصر.

ويبدو أن بعض عناوين هذا النمط تتسم أيضاً بسمة الإحالة؛ ممّا يجعل العنوان ثنائيّ الوجهة ومزدوج الرسالة، داخلياً وخارجياً، ففي قصيدة (الفاتحة) يبدو العنوان لفظاً مستنبتاً من لازمة مقطعية، ومطلعية (معاً أيها الصحب فلنقرأ الفاتحة)، وهذا اللفظ بمثابة أيقونة لغوية موجزة تحيل إلى سورة الفاتحة؛ مما يُضفي تكهّنات دلالية؛ باعتبارها علامة غياب، وبشارة حضور؛ فبها نترجّم على موتانا، وبها نؤكّد مواثيقنا كما في الزواج مثلاً. يقول الخطيب(٢):

معاً، أيها الصحبُ، فلنقرأ «الفاتحه»..
لِغَزَّةَ بَحرٌ يَفُورُ.. سوى بحرِ «أُوسلو»..
«أَعَذْبُ فُراتٌ.. ومِلحٌ أُجاجٌ»؟!..
وبينهما بَرْزَخُ المستحيلِ ؟!
هنيئاً «جُحا» لك صفقة أوهامِك الرابحه!!..
معاً، أيها الصحبُ، فلنقرأ «الفاتحه»..
بِلا رَجعةٍ، ماتَ «عبدُ القديمِ»
وسِمسارُ كلِّ دمٍ مستباحٍ
وسِمسارُ كلِّ دمٍ مستباحٍ
وعَرَى، إلى الدود، عَوْرَتَهُ الفاضحه..

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ٣/٢٢٤-٢٢٧.

معاً، نشهدُ البعثَ، مِن رَحِمِ الموتِ.. وَلْنقراً «الفاتحه».. وَدُقُوا المهاميزَ، خَيَّالةَ الكبرياءِ ويا جَوْقةَ الجِنِّ، والإنسِ، والأنبياءِ لنَرْقُصْ، معاً، جَذَلاً في الهواءِ ونُطلِقْ حناجِرَنا لِعَنانِ السماءِ.. هِيَ، الآنَ، أُنشودةُ الفَرَحِ الصادحة !!..

تمثّل القصيدة حالة فرح من قبل الخطيب؛ لهذا التوجه الثوري مع بدايات الانتفاضة الفلسطينية عام ١٩٨٧م في ظلّ واقعٍ عربيّ أليمٍ. توقّع البعض فيه استكانة هذه الأمة، ويتبدّى هذا الفرح واقعاً لغوياً في ختام القصيدة (أنشودة الفرح الصادحة)، وهذا التركيب اللغوي يحيلنا إلى السيمفونية التاسعة للموسيقار الألماني (بيتهوفن) (۱۱)، وفي بداية المقطع، تظهر ملامح التداخل بين مصادر التناص من خلال استدعاء التاريخ المعاصر (اتفاقية أوسلو)، بجانب الموروث الشعبي (جحا)، والنص الديني ممثّلا بقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِى مَرَجَ الْبَحْرَيْن هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَحًا وَحِجْرًا مَحْجُورًا ﴿ (۱).

## سابعا: العنوان الإهدائي

وهو العنوان الذي يؤكد به الشاعر إهداء قصيدته إلى طرفٍ ما قربه منه وجدانياً، أو فكرياً وهذا النمط قليل في شعر الخطيب ومنه (<sup>7)</sup>: همسة إلى لاجئ، ثلاث قصائد للرفاق، قصيدة الاعتراف وهي مهداة إلى أمير الكنيسة العربية الأب السوري الفلسطيني المقاوم هيلاريون كبوجي، كما في نصّ العنوان وقصيدة نفير البعث، وهي مهداة إلى جندي البعث الأول جمال عبد الناصر، كما في نص العنوان.

وفي قصيدة (بطاقة معايدة إلى أبي الطيب المتنبي) يبدو العنوان جملة اسمية خبرية، ويأتي شبه الجملة من الجار والمجرور متعلّق بمحذوف نعت لبطاقة؛ مما يدل على أنها موجهة ومهداة. ومفردة بطاقة، تعني أنها رسالة وإضافتها إلى مفردة (معايدة) يؤكد أنها رسالة حب ومودة، وإذا قرأنا مطلع القصيدة(٤):

<sup>(</sup>۱) ألفها لودفيج فان بيتهوفن (۱۷۷۰ – ۱۸۲۷م) وهو أصمّ، وأدخل على الحركة الرابعة منها الغناء، وقد اقتبس بعض كلماتها من نشيد الفرح الذي كتبه الشاعر الألماني فريدريش شيلر. انظر: السيمفونية التاسعة (بيتهوفن)، ويكبيديا.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر على التوالي: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٩٦، ١٨١/٢، ١٠٣/٣، ٢١١/١.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر السابق، ٣/٢١٥.

عِيدٌ، حَلَلْتَ كما حَوَّلتَ يا عيدُ أُمّا الأَحِبَّةُ، فالأَسلاكُ دُونَهُمو والساقيانِ، سُعاةٌ، والطِّلى كَذِبُ والساقيانِ، سُعاةٌ، والطِّلى كَذِبُ أَص خرةٌ أَنا، مِن لَحمٍ ودَفْقِ دَمٍ ؟ يُرِيبُني الظَّنُ، إِمَّا جادَها غَدَقُ طُغى الذُوارُ بها، و «واللَّهُ أَكبرُها»

وجدنا مطلع القصيدة يتقارب دلالياً مع قصيدة المتنبى(١):

عيدٌ بِأَيَّةِ حالٍ عُدتَ يا عيدُ أَمِّا الأَحِبَّةِ حالٍ عُدتَ يا عيدُ أَمِّا الأَحِبَّةُ فَالبَيداءُ دونَهُ مُ المَّا الأَحِبَّةُ فَالبَيداءُ دونَهُ مَا يَا اللَّا اللَّهُ المَّالِي لا تُحَرِّكُني أَضَا مالي لا تُحَرِّكُني أَضَا مالي لا تُحَرِّكُني أَضَا مالي لا تُحَرِّكُني فَهُمُ إِنِّا اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُل

بِما مَضى أَم بِأَمرٍ فيك تَجديدُ فَلَي تَ دونَ اللهُ بيداً دونَها بيد فَلَي تَحديد فَلَي تَعديد فَلَي اللهُ في كُووسِ كُما هَم قُ وَتَسهيدُ هَدي الأُغاريد في الأُغاريد في الأُغاريد في القِردال مَحدودُ عَن القِرحالِ مَحدودُ

ليؤكد ذلك أن قصيدة الخطيب بمثابة معارضة لقصيدة المتنبي؛ فهو يعايش نفس الألم الذي عانى منه المتنبي؛ لذا نراه يصرّح في إضاءة القصيدة: "فليس لي، والحالة هذه، ما «أعترضه»، أو من «أعارضه»، غير جَرِّنا العظيم أبي الطيب المتنبي، في عِيدِيَّتِهِ الشهيرة في كافور الإخشيدي، وهي التي جادت بها قريحتُه في يوم الوقوف في عَرَفة من عام ٣٥٠ للهجرة.. فأنجزتُ له هذه «المعارضة» الوحيدة المشروعة في «قلَم الرقيب العربي».. في اليوم الخامس.. من الشهر الخامس.. من عام ١٩٩٥.."(١)، وبالرجوع إلى التقويم الهجري للتاريخ الذي يذكره الخطيب هنا، نجد أنه يوافق يوم الجمعة السادس من ذي الحجة عام ١٤١٥ ه أي قبيل عيد الأضحى؛ مما يعزّز ارتباط عنوان قصيدة الخطيب (معايدة) زمنياً بقصيدة المتنبي. ويبدو أن التجانس اللفظي في مقطع الخطيب (حَالُتَ مُولَتَ – طغى الموى) لعب دورة في تعزيز الإيقاع الداخلي، وتعميق دلالة النصّ، بجانب المفارقة القائمة على تصوير أنا الشاعر التي تشعر بالتقصير والقسوة، في مقابل صخرة القدس التي تتفطّر حزناً على تهويد المقدّسات، كما يظهر ذلك في نهاية المقطع.

<sup>(&#</sup>x27;) شرح ديوان المتنبى، وضعه: عبد الرحمن البرقوقى، ١٣٩/٢-١٤٢.

<sup>(</sup> $^{'}$ ) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب،  $^{'}$  ۲۱٤.

#### المبحث الثالث: العنوان المتناص والفضاء الشعري

إن العنوان الذي يختاره المبدع باعتباره وسماً تتناسل من خلاله الدلالات، وتتكتّف في فضائه الإيحاءات؛ إنما تتبدّى إحدى معالم وملامح شعريته من خلال إحالاته التناصية إلى نصوص، أو عناوين، أو شخوصٍ سابقة، أو متزامنة. وفي إطار استنطاق العنوان المتناص واستقرائه، بصرياً ولسانياً، أفقياً وعمودياً، يمكن توضيح العلاقة بين العنوان، ونصه من خلال إجرائين أشار إليهما الدكتور محجد فكري الجزار، ويكمن الإجراء الأول في تفحّص العلاقات الممكنة بين عناوين القصائد وعنوان الديوان؛ أما الإجراء الثاني فيتمثّل في البحث عن الحقول الدلالية لمفردات العنوان داخل الديوان وفضاء التدوين الشعري، والثاني في المتناصة ضمن فضائها الشعري إلى صنفين: الأول يتمثّل في العنوان وفضاء التدوين الشعري، والثاني في العنوان وفضاء القصيدة الشعري.

## أولا: العنوان وفضاء التدوين الشعري

ويطلق عليه (المتن الموسَّع)<sup>(۱)</sup>، ويُرادُ به عنوانٌ لديوانٍ، أو جزءٍ معيّنٍ موزعاً على عددٍ من عناوين القصائد، أو عناوين الدواوين؛ بمعنى: علاقة عناوين القصائد بعنوان الديوان نفسه، أو علاقة عناوين الدواوين بعنوان الجزء، ولنأخذ نموذجاً للتحليل ديوان (العيون الظلماء للنور)، وعلاقة عنوانه بعناوين متناصة لقصائد (بلاط الشهداء – الجحيم المفقود – مشيئة الجبار – أرض المعاد – نشيد الحياة – الطوفان).

ونبدأ بالتركيب الأفقي لعنوان الديوان؛ حيث نجد مفردة العيون وهي في حالة الجمع لا الإفراد؛ مما يوحي أنها لا تقتصر على عيني الشاعر فقط؛ بل قد تضمّ عيونَ شعبه؛ أو عيون أمته من المحيط إلى الخليج، وهي ليست عيوناً مجردة؛ بل عيوناً نابضةً بالتوق والشوق؛ لذا جاءت محلّة بأل التعريف؛ مما يفيد أن هذه العيون معينة ومعروفة لدى الشاعر باعتبار قربه منها، ثم تأتي مفردة (الظماء) نعتاً للعيون في حالة الجمع، ولكنه من جموع الكثرة على وزن (فعال)؛ مما يوحي بشدة تعطّش هذه العيون وظمئها، لا سيما وأن الظمأ برأي الزجّاج (٣) شدة العطش؛ مما يزيد من فعالية هذا النعت باعتباره بؤرة مبالغة. ويأتي شبه الجملة من الجار والمجرور متعلق بهذا النعت؛ ليضفي بعداً دلالياً فعًالاً (للنور) فهذا الربط للظمأ المتكثّف بالنور، يوحي بشدة تعلّق تلك العيون بهذا الامل النوراني، ومجيء لفظ (النور) مفرداً معرّفاً بأل يدل على عدم

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. مجد فكري الجزار، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: سميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن محجد، ص٩٨٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (ظمأ)، ۱۱۲/۱.

ازدواجية الرؤية؛ فهو نور واحد يجمع معالم الحق، والحرية، والكرامة، والإتيان بالعنوان (العيون الظماء للنور) في موقع الخبر لمبتدأ محذوف، يجعل التركيب يسبح في فضاء التأويل والكناية مما يولّد عنصراً شاعرباً، يعتمد على توهّم المتلقى لحالة الإضمار والحذف تلك.

وإذا دلجنا إلى داخل الديوان، سنجد أن عنوان هذا الديوان ما هو إلا عنوان لإحدى قصائد الشاعر، يقول الخطيب: "ولأن هذه القصيدة انفردت بمنزلة خاصة في نفسي.. كما في نفوس ألوف الآخرين، في عقد الخمسينيات.. فقد استعرت عنوانها ليكون عنواناً لديواني الأول هذا، وهو الذي تدافع زملائي بالجامعة السورية في تلك الأيام - (من مختلف التوجهات والانتماءات الوطنية والقومية) - لطباعته على نفقتهم الخاصة عام ١٩٥٥ - فريما كان، بهذه الصفة، أول أثرٍ شعري من نوعه، يطبعه «قُرَّاؤه» بحماسةٍ منقطعة النظير ..."(١)، ويؤكد هذا السياق أن هؤلاء الزملاء الذين تدافعوا لطباعة هذا الديوان؛ ليسوا إلا جزءاً من تلك العيون الظماء للنور؛ باعتبارها كناية دالة على حالة التوق إلى الخلاص والحرية من براثن القهر والظلم، يقول الخطيب (١):

نحسن يا سَيدي غِداءُ لياليك كَم عَصَرْنا جِراحَنا مِلءَ كَفَيْك كِيلَةُ فِي عَثْمَةِ الْكَهِفِ، أَسراكَ يَومَ كُنَّا فِي عَثْمَةِ الْكَهِفِ، أَسراكَ ثُم تُلْقَدي عِظامُنا.. ثم تُلْقَد فُ يحمَ كنا - وأنتَ في حائط الْكَهِفِ - يُعِم كنا - وأنتَ في حائط الْكَهِفِ - أيها الْعنك بوتُ.. يا فارس الليلِ مَن عِظام الْموتى سِياطُكُ والتاج

وه ذا قُربائن والبَخُ ورُ لِيَشْ فَى غليل ك المسعورُ وف وق السَّفَّودِ<sup>(٦)</sup> يُشوى الأسيرُ بُ زاةٌ<sup>(١)</sup> من حوله وصُفُورُ فُراشاً مُمَرَّغ أَ لا يطير رُ قَراشاً مُمَرَّغ أَنتَ القديرُ المُفَدر. فأنت أنت القديرُ المُفَدري. والصولجانُ الأثير رُ

تتبدّى في المقطع حالة المعاناة، والألم التي تعانيها الأنا تجاه ظلم الآخر، والأنا هنا دالٌ جمعي يسعُ جميعَ أفراد الأمةِ التي ينطِق الشاعر باسمهم (نحن)؛ بما يتماهى مع حالة الجمع في لفظ العيون في العنوان،

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٤/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ۱۳۵/۱ -۱۳۳.

<sup>(</sup>٣) السَّفُودُ والسُّفُود: حديدة ذات شُعَب مُعَقَّفة يُشُوي به اللحم وجمعه سفافيد. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (سفد)، ٢١٨/٣.

<sup>(</sup>٤) البازي: ضَربٌ من الصُّقور، وجمعه بُزاة. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (بزا)، ٢٢/١٤.

والآخر هيئة متسلّطة دالة على الحاكم الظالم الذي يذيق شعبه الجراح، والويلات؛ ليفرغ حقده الدفين، وتسلّطه الأعمى (ليشفى غليلك المسعور). ويستعين الخطيب في البيت الثالث بـ (ردّ الأعجاز على الصدور)(۱) كمحسّنِ بديعيّ قائم على التكرار والتجنيس، وله دوره في الربط بين أجزاء الصياغة (أسراك/الأسير)، كما أن الشاعر هنا يؤكّد ظلاميّة الواقع عبر (عتمة الكهف) الذي امتلأ أسرى وقتلى (تُلْقَى عظامنا)؛ بفعل تجبّر هذا الحاكم الذي يتوارى خلف (حائط الكهف) كالعنكبوت متفرّجاً على معاناة شعبه، وهنا تظهر الصورة التشبيهية لهؤلاء المعذّبين كفراشٍ تتساقط حول نار العذاب (السفود) وتتمرّغ برماده، ولا تقوى على ردّ الظلم (فَراشاً مُمَرَّغاً لا يطيرُ).

وهذا الأسلوب في إظهار واقع الظلام المناقض لتطلّعات النور، التي تفيدها الأبيات بعد هذا المقطع أسلوب له وجاهته وحصافته؛ باعتماده على المفارقة؛ لتبرير الإجراءات الثورية التي قد يلجأ إليها الشعب؛ لمواجهة تغوّل الحاكم، ويأتي النداء بـ (سيدي)؛ تعزيزاً لهذه المفارقة عبر إظهار هذا الحاكم الذي يفترض به العناية بأمور رعيته بمظهر المخادع، وغير الجدير بالحكم عن طريق عدم اكتراثه بآهات شعبه، وجراحاته، وتجبّره عليهم. ولتأكيد المفارقة يلجأ الخطيب في بيته السادس من المقطع إلى التناص أسلوبياً مع قول الحطيئة(۲):

# دع المكارمَ لا ترحالُ لبُغيَتِها واقعدْ فإنَّاك أنتَ الطَّاعمُ الكاسي

فبيتا الخطيب والحطيئة يتسمان بطابع التهكم والسخرية، ولكنهما يختلفان في الوظيفة والوجهة الدلالية لفعلي الأمر (تجبّر/ اقعد)؛ إذ إن الوجهة الدلالية للفعل (تجبّر) في بيت الخطيب وجهة حركية متغوّلة تُبطِن وعيداً، بينما الوجهة الدلالية للفعل (اقعد) وجهة سكونية سلميّة تُبطِن هجاءً.

وفي قلب القصيدة يبدأ انبثاق نور الأمل، الأمل ببعث الأمة من رقادها، وخلاصها من قيودها، يقول الخطيب (٣):

<sup>(</sup>۱) محسن بديعي يعتمد على التكرار أو التجانس اللفظي بين كلمتين، تقع إحداهما في آخر البيت، وتقع الأخرى إما في صدر المصراع الأول، أو في حشوه، أو في آخره، أو في صدر المصراع الثاني، أو في حشوه. انظر: مفتاح العلوم، السكاكي، ص٤٣٠-٤٣١.

<sup>(</sup>۲) ديوان الحطيئة برواية وشرح ابن السكيت، تح: د. نعمان مجد أمين طه، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط١، ١٤٠٧ه= ١٤٠٧م، ص٠٥.

<sup>(&</sup>quot;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٣٧/١.

له نَسزل نَرقُ بُ الخسلاص، ولا بُسدً يسومَ نمضي إليكَ يا أَيُّها العاتي وقصديماً كانست لنسا هدده الأَرضُ وإذا نَفْخَهُ من البعثِ في الصُّورِ وإذا نَفْخَهُ من البعثِ في الصُّورِ شَعَ تُ أَعماقُنا البيضُ بالفجرِ والعيونُ الظِّماءُ لِلنور في الكهفِ

سيأتي بعث لنا، ونُشُورُ وي وي ومُ الحساب، يومٌ عسيرُ وي ومُ الحساب، يومٌ عسيرُ ولسنا أقنانَها يا أميرُ!! فَتَهْ تَزُ في الرّحابِ القبورُ وماجَ السنا، وضَحَجَّ النفيرُ أفاقت، وقد جَلاها النُّورُ

هنا يتجلّى هذا الظمأ للنور/ للحرية (لم نزل نرقب الخلاص)، ويبدأ الوعيد بالإجراءات الثورية في الظهور (يوم نمضي إليك يا أيها العاتي)، ثم يتمظهر الفضاء النوراني الذي استُمِد العنوانُ منه؛ ليتكاثفَ في البيتين الأخيرين عبر عدة مفردات، وتراكيب (شعَّت أعماقنا/ البيض/ الفجر/ ماج السنا/ جلاها النور)، وعبر التركيب البؤرة (والعيون الظماء للنور أفاقت). ويستعين الشاعر هنا أيضاً بالمفارقة عبر ثنائية النور/ الظلام (الكهف)، والمفارقة بالأساس تعتمد على التضاد الدلالي بين عناصر التركيب، ولا ينسى أن يضفي نوراً مقدساً نابعاً من التناص مع القرآن في مثل قوله تعالى: ﴿ وَنُفِحَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ مِنَ النافخ في الصور.

وفي إطار هذا التوق للخلاص، الذي يتمظهر في عنوان الديوان (العيون الظماء للنور) يستدعي الخطيب معركة (بلاط الشهداء)، في قصيدة موسومة باسم المعركة نفسها؛ ليؤكد من خلالها أن الغلبة لنور الحق، وأن فجر الحرية آتٍ لاريب فيه، يقول (٢):

يا أخي في المغرب الأقصى الحزين هكذا يُسرع دولابُ السنين في غددٍ موعدُنا بالظالمين في غددٍ موعدُنا بالظالمين وَلْتَكُن صرختُنا مِلءَ الفضاءُ

نحن يا باريس، نحن الأقوياء

<sup>(</sup>۱) يس: ۵۱.

 $<sup>(^{7})</sup>$  الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب،  $(^{7})$ 

وفي قصيدة (الجحيم المفقود) يأتي النعت في العنوان، دالاً على سمة التطلع؛ فالشيء المفقود يقتضي البحثَ عنه توقاً للعثور عليه، وظمأً لامتلاكه، وعنوان القصيدة يحيلنا مباشرة إلى عنوان ملحمة الكاتب الانجليزي جون ملتون (الفردوس المفقود)؛ ليظهر هذا التناص القائم على المخالفة، فما يبحث عنه ملتون هو الفردوس؛ بينما ما يبحث عنه الخطيب هو الجحيم، "فبين العنوان والنص علاقة تكاملية، ويتكوّن النص الشعري من نصين يشيران إلى دلالة واحدة في تماثلها، مختلفة في قراءاتها، هما النص وعنوانه، وأحدهما مقيّد موجز مكثّف والآخر طويل، فنصّ العنوان مكثّف مخبوء في دلالاته بما يحمله النص المطوّل بشكل موحٍ إشاري مكثّف. ويظلّ العنوان، على الرغم من دلالته المعجمية الفقيرة في اللحظة الاستكشافية الأولى، خاضعاً لاحتمالات دلالية مختلفة، وهي لا تتضح إلاً من خلال القراءة التأويلية الاستبطانية"(۱). وإذا دلجنا إلى مطلع القصيدة تبيّن لنا مرامُ الشاعر، يقول (۲):

ضاعَ فردَوْسُه فأين جَهَنَّمْ
في لظاها الجَبَّارِ يَفْنَى ويَعْدَمْ
لَيتَهُ كان ذَرَّةً.. وَتَحَطَّمْ!!
لَيتَهُ ثارَ في الوجودِ لهيبا
يملأُ الأرضَ والفضاءَ الرحيبا
مِن لَظَى الموتِ مارِجاً مَشْبُوبا!!
كم تَنَزَّتُ بين الضُّلوعِ كُلُومُهُ
والقذى كأسُهُ، فأين نَديمُهُ
ضاع فردَوْسُهُ، وضاعَ جَحيمُهُ!!

مع بداية المطلع يبدأ العنوان المستدعى في التمظهر بين التراكيب (ضاع فردوسه)؛ ليشير الخطيب من خلاله إلى وطنه فلسطين، الذي فقده العرب باغتصاب العدو الاسرائيلي له واحتلاله، ثم يعقب هذا الأسلوب السردي والإخباري (ضاع فردوسه) استفهام التمني (فأين جهنم)؛ لتكتمل الصورة من خلال المناقضة بين الفردوس والجهنم/الجحيم؛ ليتضح أن الجحيم الوارد في العنوان، هو الثورة التي ستحرق المحتل (في لظاها الجبار يفنى ويعدم) يقول الخطيب: "إن كل ذلك الآن، هو وجبة النكبة الأولى من «فردوسنا المفقود».. ولكن.. أنّى لنا أن نستعيد شبراً واحداً من كل هذا «الفقد» الوطنى الكبير، مادام مفقودنا الأكبر، منذ ألف

<sup>(</sup>١) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٧٣.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٠٣/١- ١٠٤.

سنة أو يزيد، هو «جحيمُ الغضب» الذي كان ينبغي له أن يستفزَّ أهلَ كهفنا العربي، من المحيط إلى الخليج، على جرس إنذار الخطر الصليببي/ الصهيوني الوافد علينا كجائحة طاعون!!.. "(١)؛ إذن هذا الجحيم المفقود غضب، يتمنّاه الشاعر في وجه الاحتلال فهو غضب معروفُ الملامح لديه، والشاعر يعي حقيقة فقدِه؛ لذا يأتي باللفظين معرّفان بأل التعريف، حيث إن "أداة التعريف تؤكد وجدانية العنوان والقصيدة معاً "(١).

وفي قصيدة (مشيئة الجبار) يبدو العنوان مركباً إضافياً، يتماهى مع عنوان الديوان (العيون الظماء للنور) في حقل الرغبة؛ ولكن هذه الرغبة في الديوان رغبة متمناة، بينما هي في عنوان القصيدة رغبة مقصودة ومتحققة، عبر لفظ المشيئة المسندة للجبار. وتعلق المشيئة بلفظ الجبار الذي يأتي معرّفاً وبصيغة المبالغة (فعًال)، يعزّز من القيمة الدلالية للتركيب باعتباره عنصراً فعًالاً للإرادة، وارتباط الجبار باسم من أسماء الله الحسنى، يضفي على التركيب بعدا دلالياً محورباً مُستَمداً من ضرورة تحقق الفعل الإلهي، ولكن إذا دلجنا إلى نصّ القصيدة وجدنا الجبّار نعتاً لهذا البروميثيوس الأسطوري، الذي يرمز إلى إرادة الشعب في مواجهة طغيان الأنظمة الحاكمة المستبدة (زيوس). يقول الخطيب (۳):

وهناك في القفقاسِ قَيْدُ «زِيوسَ» كان من الجبالِ قد حَطَّمته يَدُ المشيئةِ منذ آلاف الليالي لمِ لا يعودُ!!.. بلى.. حُدَيّا كلِّ آلهةِ القتالِ وكأنَّ ذكرى الشاطيء الغافي هناك على الرمالِ نَفَضَتْ جناحَ النسرِ مِن قَيدٍ، صَدِيء الطَّوقِ، بالِ فأعاد أُغنية اللهيب .. وَظَلَّ يُرعِدُ في الأعالى:

لا السريخ تُخمِدُني، ولا الإعصارُ ليبينَ لسي، قبل النهارِ، نهارُ وغداً يَرفُ على جبيني الغارُ

أَنَّا مِشْكِنُ، أَنَّا مَارِجٌ جَبَّارُ هذا أَنَا، في الليل، أُضرِمُ جذوتي سَاعودُ في الصُّبِح النَّديّ لِموطني

يستدعي الخطيب هنا (بروميثيوس) رمزاً إلى ذلك الفلسطيني، الذي ما زال يدافع عن أرضه وشعبه، رغم جراحه وآلامه، ويستمد قواه من يقينه بحتمية انتصاره على بطش الاحتلال وقيوده بكفاحه فينهض عملاقاً

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٣٥.

<sup>(&</sup>quot;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٣/١.

يتصدى لجلاده بعزيمة الجبال وإصرار الأبطال. وقد جعل الخطيب من ثقته بالنصر حقيقة مطلقة؛ لذا قدَّم صورة بروميثيوس رمزاً للمشيئة والإرادة الإنسانية، وتماهياً مع عنوان الديوان (العيون الظماء للنور)، يتبدّى في المقطع الإيمان بانبلاج نور الحرية، وفجر العودة، عبر ثنائية (الليل /النهار)، وتركيب (سأعود في الصبح).

وعنوان القصيدة (مشيئة الجبار) يتناص مع عنوان قصيدة الشابي (نشيد الجبار)، وإذا نظرنا في قصيدة الشابي وجدنا هذا التناص مقصوداً، وليس محض صدفة، يقول الشابي (١):

وأق ول القَ دَر الدني لا يَنْتني «لا يطفىء اللهب الموجَّجَ في دَمي «فاهدمْ فوادي ما استطعت، فإنَّهُ «ويعيشُ جبَّارا، يحدق دائماً «سَاظَلُ أمشي رغْم ذلك، عازفاً

عن حرب آمالي بكل بلاءِ:
موجُ الأسى ، وعواصفُ الأززاء »
سيكون مثال الصَّخْرة الصَّاء »
بالفَجْرِ..، بالفجرِ الجميلِ، النَّائي

فالقصيدتان على الوزن نفسه (وزن الكامل)، وهما أيضاً يوظّفان الرمز نفسَه (بروميثيوس) في إطار تقنية الصراع، وتشيع فيهما لغة التحدي والإيمان بأمل الانتصار.

والخطيب يتعطّش في عنوان ديوانه (العيون الظماء للنور)؛ لانقشاع الظلام ويؤمن بانبلاج النور، ويتجلّى هذا الإيمان في عنوان قصيدة (أرض المعاد)؛ إذ يستدعي هذا العنوانُ القائمُ على التركيبِ الإضافيّ مقولةَ (أرض الميعاد)، التي روّجتها الصهيونية للدفع بيهود العالم للهجرة إلى فلسطين واستعمارها مستغلةً النصّ التوراتي: (فِي ذلِكَ الْيَوْمِ قَطَعَ الرّبُ مَعَ أَبْرَامَ مِيثَاقًا قَائِلاً: «لِنَسْلِكَ أُعْطِي هذِهِ الأَرْضَ، مِنْ نَهْرِ مِصْرَ إِلَى النّهُرِ الْفُرَاتِ.)(٢) و (وَقَالَ لَهُ الرّبُ: «هذِهِ هِيَ الأَرْضُ الَّتِي أَقْسَمْتُ لإِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيعْقُوبَ قَائِلاً: لِنَسْلِكَ أُعْطِيهَا. قَدْ أَرَيْتُكَ إِيَّاهَا بِعَيْنَيْكَ، وَلكِنَّكَ إِلَى هُنَاكَ لاَ تَعْبُرُ»)(٢)، يقول الخطيب(٤):

ذَكِّر ون عن اللَّهِ، ما كانَ مِن أمسي وشُقُّ والسَّيَّ دربَ جِها اللَّهِ، ما كانَ مِن أمسي

<sup>(&#</sup>x27;) ديوان أبي القاسم الشابي، ص١١-١٢.

<sup>(</sup>۲) سفر التكوين، ۱۵: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) سفر التثنية، ٣٤: ٤.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٢٤/١.

أنا أعمى. لكنني أقدم الدربَ وإذا مِتُ. فاجعلوا بعدد مصوتي للن يطول الفراق. في الصبح ألقاكم «أرض مِيعادِهم». جَهَاتُمُ تَلْظَى..

إذا كان خلف دربي مُرادي مُرادي وُ الله وُ الله وَ الله وَالله وَالله

فهذا التناصُّ جزءٌ من وعي الخطيب لحقيقة الصراع التاريخي، والحضاري مع العدو، كما أن النصّ جزءٌ من إيمانه بنور الحرية، وفجر العودة الذي يُستوحى من عنوان الديوان.

وفي قصيدة (نشيد الحياة) يعود الأمل بالحرية، والخلاص إلى البروز مجدداً، ضمن قصائد الديوان (العيون الظماء للنور)، فلفظ النشيد يحيلنا إلى مكوّن تصنيفي شعري فهو ليس خطبة، أو قصة، بل شعر يمثّل حالة تغني وفرح واستعذاب، ولفظ الحياة يستدعي في الذهن الموت؛ مما يؤكد أن الشاعر ما خصًّ الحياة بالنشيد؛ إلا لما يجده من ضغوط يمارسها النقيض (الموت)، ولكنه هنا تشبث بالحياة في مواجهة الهلاك، يقول الخطيب (۱):

أُقطُ ري يــا دُمـوغ يا دُم وعَ الجِباهُ فــــــــــــــ الى الصـــــــقيغ أُقطري يا دُموع أُمَّ تى لىن تَجُوعْ زاخ ـ رُ ف ـ ي الضَّا لوغ أُقْطُري يا دُموع أيُّه العابرونُ حصول نار الأسعى أيُّهــــا الســـاهرونْ أبشروا بالصباخ أيَّ صــوتٍ حَنُّــونْ

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٧/١-١٤٨.

# مُبْهَم في الرياخ

وعنوان القصيدة القائم على التركيب الإضافي (نشيد الحياة) يستدعي ديوان الشابي (أغاني الحياة)، ويؤكد هذا الاستدعاء تناص قصيدة الخطيب نفسها مع قصيدة (الصباح الجديد) من ديوان الشابي، يقول الشابي (١):

واسْ كُتي يـ اشْ جُونْ وزَمَ الْ أَلْجُنُ وِنْ الْجُنُ وِنْ الْجُنُ وِنْ الْجُنُ وِنْ الْجُنُ وِنْ الْجُنُ وَلَاءِ الْقُ رُونْ قَدَ دُفْ تَ الأَالَ مُ لَونَ الْوَبِ الْعَ دَمْ لَونَ الْوَبِ وَدْ فَلَ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهِ وَلَى اللّهِ وَلَى اللّهِ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهِ وَلَى اللّهُ وَلّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى الللّهُ وَلَى الللّهُ وَلّهُ وَلَى اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَى الللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلّهُ وَلَى الْمُولَى اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى الْمُعْلَى اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قصيدة الخطيب تتناص أسلوبياً مع قصيدة الشابي، فالقصيدتان على الوزن نفسه (مشطور المتدارك)، وتشتركان في بنية التوشيح للقوافي، كما أن موضوع القصيدتين متقارب؛ إذ هما يؤكدان على انبثاق الحياة والفرح رغم مظاهر الألم والأسى؛ لذا كانت اللغة عاملاً مشتركاً بين القصيدتين، يجسد حقيقة الصراع في الحياة، ولكن هذا الصراع في قصيدة الخطيب صراع أمّةٍ ضد قوى الطغيان، بينما هو في قصيدة الشابي صراع الشاعر ضد مصائب الدهر ومنها المرض الذي عانى منه.

<sup>(&#</sup>x27;) ديوان أبي القاسم الشابي، ١٥٠–١٥١.

والواضح أن هذا الديوان استوطنه ضرب من التغني، والإنشاد، والتطلّع للحرية؛ يؤكد ذلك هذا التكاثف للمعجم اللفظي الدال على الغناء والتغني سواء في عناوين القصائد، أو متونها، وهو ما امتدّ أيضاً إلى الديوان الثاني. وقد مثلً الإيقاع في هذا الديوان محوراً دالاً على هذه الغنائية؛ إذ إن قصائد الديوان الأول يغلب عليها إيقاع الخفيف (فاعلاتن مستفع لن فاعلاتن)، الذي يتميز بسلاسته وطراوته وخفّته المتأتية من كثرة أسبابه الخفيفة، والأسباب أخف من الأوتاد؛ فجاءت تسع قصائد على وزن الخفيف من مجموع قصائد الديوان في الجزء الأول، والبالغة ست عشرة قصيدة، أي بنسبة ٥٦% لصالح هذا الإيقاع والوزن؛ مما يؤكد اكتناز الديوان بدال الغنائية، كما تتتوّع قوافي الديوان، لاسيما القصائد ذات العناوين المتناصة ويغلب عليها القافية المردوفة؛ فهذا التوّع والرّدف() يتناسب مع دال الغنائية والتشويق.

وفي إطار البحث عن علاقة عنوان الديوان (العيون الظماء للنور) بعنوان الجزء الذي ورد فيه (العندليب المهاجر)، يتضح مدى تعبيرهما عن مراحل حياة الخطيب، فإذا كان الشعر خير ممثل لحياة الشاعر من وجهة نظر المذهب الاجتماعي؛ فإن العناوين الشعرية أشد ذلك التمثيل دلالة؛ إما بالتعبير عن مدى انسجام الشاعر مع مواقفه الفكرية، أو الكشف عن حجم التغيرات في التوجّهات الفكرية. وبداية يجب أن يشير الباحث إلى أن ديوان (العيون الظماء للنور) هو أول ديوان للشاعر، تم نشره عام ١٩٥٥م، بمبادرة من طلبة الجامعة السورية كما أسلفنا، ثم نشر الشاعر ديوانه الثاني بعنوان (عائدون) عام ١٩٥٩م. وفي أعماله الشعرية الجاهزة الصادرة عام ٢٠١١م قبيل وفاته، تضمّن الجزء الأول منها الديوانين السابقين، وعنون الخطيب هذا الجزء بـ (العندليب المهاجر)، وأعاد عنونة الديوان الثاني (عائدون) بـ (العندليب المهاجر) الذي هو أول عناوين قصائده في هذا الديوان، كما كانت تلك القصيدة أكثر ذيوعاً وقبولاً في زمنها، كما يؤكد الخطيب نفسه (٢).

وفي إطار العناوين يبدو أن مكابدة الواقع بكل قسوته وتوتراته، قد يدفع تلك (العيون الظماء للنور) إلى (الهجرة) بحثاً عن منابر أكثر حرية، وأقدر على التكيّف مع أعباء الحياة ومشقّات الطريق؛ ليغني (العندليب) من خلالها أمنيات العودة وأشواق الحرية. والتاريخ الزمني للديوان الثاني (العندليب المهاجر/عائدون) يبدأ من عام ١٩٥٥م بعيد انتهاء الخطيب من التحصيل الجامعي في سوريا، والسمة الأساسية لهذه المرحلة الهجرة والاغتراب، يقول الخطيب: "لكنني لم أطلق على هذه المرحلة كلها تسمية «العندليب المهاجر» لمجرد هذه

<sup>(</sup>۱) الردف: هو حرف لين أو مد يسبق الروي مباشرة، سواء أكان هذا الروي ساكناً أو متحركاً. انظر: الخلاصة الثريّة في علم أنغام موسيقا شعر العربية، د. صادق أبو سليمان، دار المقداد، غزة – فلسطين، ط١، ٢٠٠٨م، ص١٩٧.

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ()١٨٧/١.

الواقعة العارضة، أو لأن القصيدة ذاتها هي الأولى التي كتبتُها بعد مرحلة التحصيل الجامعي مباشرةً، وإنما لانطباق التسمية على واقعٍ حَيٍّ من الحيرة والضياع لازمني منذ ذلك الحين إلى ما يقرب من عشر سنوات لاحقة، أثناء ما كانت تمزقني حالة من القلق الحاد: أين أتجه؟.. وأين أستقر؟.. محروماً تماماً من خياري الأساسي، والطبيعي، في العودة إلى فلسطين أحلامي الضائعة.. ففي نطاق هذه المرحلة الوجيزة نسبياً، لم أبرح أحاول الإقامة والاستقرار هنا أو هناك في مختلف هذه الأشلاء الكيانية من رقعة مشرقنا العربي، ولكن، دون جدوى"(۱).

وفي نصّ القصيدة يظهر هذا التمازج بين الظمأ، والتعطّش للعودة إلى الوطن، والحنين إلى مرابعه وذكرياته من جهة، ومعاناة الاغتراب من جهة ثانية؛ هذه المعاناة التي أسقطها من خلال خطابه لعندليب حطً أمامه أثناء تواجده في إحدى المقاهي، يقول<sup>(۲)</sup>:

بِي لَهِفَةُ يا صاحبي مشبُوبةُ النارِ هل بعضُ أخبارٍ تُحَدِّتُها، وأسرارِ للظامئينَ على مَتاهِ الوحشةِ العاري كيف الحقولُ تركتَها في عُرْسِ آذارِ ومتى لَوَيْتَ جناحَكَ الزاهي عن الدارِ عَجَباً.. تُراكَ أَتيتنا مِن غير تَذكارِ؟! لو قَشَّةٌ مِمَّا يَرِفُ بِبَيْدَرِ البَلَدِ خَبَّاتُها بين الجناحِ، وخَفْقَةِ الكَبِدِ لو رَملتانِ من المُثَلَّثِ، أَو رُبَى صَفَدِ لو عُشْبَةٌ بيدٍ، ومِزْقَةُ سَوْسَنِ بِيَدِ لو عُشْبَةٌ بيدٍ، ومِزْقَةُ سَوْسَنِ بِيدِ

فالظمأ يعتري مفردات القصيدة في مقابل متاهات الاغتراب (للظامئينَ على مَتاهِ الوحشةِ العاري)، ويتضح في المقطع هذا التكاثف في توظيف الأساليب الإنشائية؛ تعبيراً عن حاجة الشاعر إلى مشاركة المتلقي وجدانيّاً؛ لذا يظهر الاستفهام بالأدوات (هل/كيف/متى)، كما يتمظهر الحنين إلى مرابع الوطن في تراكيب التمني (لو قشة/ لو رملتان/ لو عشبة).

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٨٨/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ۱۹۶/۱-۱۹۵.

#### ثانيا: العنوان وفضاء القصيدة الشعري

ويطلق عليه (المتن الضيق)<sup>(۱)</sup> ويُرادُ به عنوانٌ لقصيدةٍ معيّنةٍ موزعةٍ على عددٍ من المقاطع المعنونة أو غير المعنونة، سواء أكانت مرقمة، أو غير مرقمة يفصل بينها مؤشّر علامي بصري؛ بمعنى: علاقة عناوين المقاطع أو العناوين الفرعية بعنوان القصيدة نفسها.

1- القصيدة ذات المقاطع المعنونة: وهي قصيدة ذات عناوين فرعية، تؤول في دلالاتها إلى العنوان الرئيسي وهو عنوان القصيدة، "وعملية التواشج الدلالي لا تتمّ بين نوعي العناوين (رئيسي/ فرعي) بشكل يغيب عن متن القصيدة، وإنما يتدخّل فيها إلى حدّ تمتنع معه أية إمكانية لعزل العنوان الرئيسي عن العناوين الفرعية"(٢). ومكوّنات القصيدة لا متناهية فهي لا ترتبط فقط بما تقذفه الصياغة خارجها، بل أيضا تتّصل بالمكوّن الثقافي والفكري للمتلقي.

ويبدو أن جميع المقاطع المعنونة داخل قصائد الخطيب كانت أيضاً مرقّمة، ومن هذا النوع من القصائد قصيدة بعنوان (أغاني مارس الصغير)، وظّف فيها الخطيب أسطورة إله الحرب الروماني (مارس)؛ للتعبير عن هذا التغوّل الأمريكي في المشرق العربي نتيجة سعي القيادة الأمريكية في فترة خمسينات القرن الماضي؛ لبسط نفوذها وهيمنتها.

وإذا تناولنا عنوان القصيدة وجدنا لفظ (أغاني) بصيغة الجمع، وهذا ما يتوافق مع تعدّد مقاطع القصيدة، ومع الوجهة الدلالية التي يريد الخطيب أن يسندها إلى القيادة الأمريكية من خلال إله الحرب الأسطوري (مارس) بالتلذذ بمعاناة الشعوب والفرح بمآسيها، ثم يضاف لفظ (أغاني) إلى علم معرّف ومعيّن بين مزدوجين؛ للتنبيه على علميّته (مارس)، ومنعاً للالتباس بينه وبين الشهر الثالث من السنة الميلادية (مارس) تظهر السكون فوق حرف الراء. وبعد التركيب الإضافي يأتي النعت (الصغير) للمضاف إليه (مارس)؛ ليؤكد أن هذا المارس ما هو إلا امتداد للأصل (إله الحرب الأسطوري الروماني)، فهو ابنه أو خليفته، وبجانب تلك الدلالة يمكن أن يتلمس من خلال النعت (الصغير) فضاء دلالياً آخر قائماً على التحقير؛ وكأن الشاعر يغمز إلى وضاعة هذا المارس إنسانياً.

وقد قسَّم الخطيب قصيدته تلك إلى خمسة مقاطع، عنون المقطع الأول بـ (مارس.. مخموراً) حيث يبدأ العنوان بلفظ العلم (مارس)؛ ليشير أن الصوت داخل نص المقطع هو صوت الرمز الأسطوري، وتأتي

<sup>(&#</sup>x27;) انظر: سميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن محجد، ص١٢٣-١٢٤.

<sup>(1, 1)</sup> الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، .ص (1, 1)

علامة الحذف بعد العلم لتضفي فضاءً دلالياً قائماً على التكهّن بأفعال هذا المارس وسياساته، فلحظات الصمت هذه "تستثيرنا وتحرّضنا على معرفة مالم يقله الشاعر صراحة، وهو النص الغائب، أو النص المخبّأ بين السطور، أو الدلالة المسكوت عنها"(۱)، ثم يأتي الحال (مخموراً) ليؤكد حالة فقد الوعي التي تعتري هذا المارس، وهذه الحالة من السكر توجب شعوراً بالنشوة التي تعتري المخمور؛ مما يتوافق مع حالة التغني في عنوان القصيدة. يقول الخطيب(۲):

في جسوار النجسوم، أثّلت أمجسادي وقد ذفتُ اللهيب في سِحنَة الأَرضِ يسا لَسِحرِ السدمار، مسا أَلفُ رُومسا فاسجُدي يسا شعوبُ، نسامي على الدُّلِ فسوق خددِ المسيحِ آيساتُ إنجيلي أنسا نِدُ الإله في الأَرضِ، عَرشي

وأع ايتُ بالدم اءِ قُص وري و أحرق تُ مِن عِظ ام بَذُ وري و أحرق ثُ مِن عِظ المسعُورِ مصن براكينِ عالَمي المسعُورِ ودُوري على سَواقِيَّ، دُوري فَهَ لاَّ قصراتِ بعض سُطوري فَهَ لاَّ قصراتِ بعض سُطوري له جَلِي دُ النَّ ورِ!!

يتقنّع الشاعر بـ (مارس) الأمريكي؛ لإظهار مدى تغوّله وجنونه من خلال مجدٍ مضمّخ بدماء الأبرياء وعظام الضحايا، فسعيه الأول نشر الدمار والخراب وإذلال الشعوب، ويصل منتهى جنونه في نهاية القصيدة عبر منازعته لدور الإله في الأرض.

ويأتي المقطع الثاني معنوناً بـ (أنشودة السندباد الأمريكي)، ويأتي اللفظ الأول من عنوان المقطع متماهياً مع لفظ الأغاني في عنوان القصيدة، وإذا حاولنا التفريق معجمياً ودلالياً بين النشيد والغناء وجدنا النشيد الصوت أو رفع الصوت أو رفع الصوت أو رفع الصوت مع تلحينه (ئ) (صوتياً)؛ أما الغناء فهو التطريب والترنّم بالْكلَام الْمَوْزُون وَغَيره، يكون مصحوبا بالموسيقي وَغير مصحوب (أ)، ويعرفه العلّامة (ابن خلدون) بأنه "تلحين الأشعار الموزونة بتقطيع الأصوات على نسب منتظمة معروفة يوقع كلّ صوت منها توقيعا عند قطعه فيكون نغمة. ثمّ تؤلّف تلك النّغم بعضها إلى بعض على نسب متعارفة فيلذّ سماعها

<sup>(</sup>١) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٣٩.

 $<sup>\</sup>binom{Y}{1}$  الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب،  $\binom{Y}{1}$ 

<sup>(&</sup>quot;) انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (نشد)،  $(7/7)^*$ .

<sup>(1)</sup> انظر: المعجم الوسيط، ٩٢١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق، ٢/٦٦٥.

لأجل ذلك التناسب وما يحدث عنه من الكيفية في تلك الأصوات... وقد يساوق ذلك التّاحين في النّغمات الغنائية بتقطيع أصوات أخرى من الجمادات إمّا بالقرع أو بالنّفخ في الآلات تتّخذ لذلك فترى لها لذّة عند السّماع"(). والظاهر أن الفرق بين النشيد والغناء في زمننا المعاصر قد تلاشى، فالنشيد الوطني مثلاً يرافقه العزف على الآلات الموسيقية وعلى كلٍ، فاللفظان متقاربان، وأنشودة السندباد جزء من أغاني مارس؛ لذا فعنوان المقطع يتناغم مع عنوان قصيدته، والتركيب الإضافي لعنوان المقطع (أنشودة السندباد) يؤكّد حضور رمزٍ أسطوريّ آخر، ولكن النعت (الأميركي) يفتح الدلالة نحو حقيقة الرمز بمارس في عنوان القصيدة؛ مما يؤكد أنهما (مارس والسندباد) يسيران في الخطّ الدلالي نفسه الذي رسمه الخطيب. وإذ ولجنا إلى نص هذا المقطع الثاني وجدنا الخطيب يستكمل إسناد صفة البغي والطغيان لهذا المارس عبر استدعاء صفة الشمولية والتجرؤ من أسطورة (السندباد)، يقول("):

أُجِي لُ المِج دافَ في الأَع وامِ أَع وامِ أَع لَ اللهِ عَلَ (') الدماءَ ، جاماً بِج امِ (') عُثْ بُ في مَ وْطيءِ الأَق دامِ عُثْ بُ في مَ وْطيءِ الأَق دامِ عَلَ مِ ن جُرجِها أَبُ لُ أُوامي (')!!

رِحلة طُولُها القُرونُ، وما زلتُ فسوق صدرِ المُحيطِ، عاري الدزاعينِ حيثما طفتُ بالشواطئ، لا يَنْبُثُ فساجنَدِي بي إلى عوالِمَ بِكرِ

لقد عزّر الجناس اللفظي بين (أعلّ/ أبلّ) وبين (أعلّ/ علّ) من الإيقاع الموسيقي في المقطع، كما وسّع من الدلالة على تعطّش الرمز (مارس) للدماء، ونهمه للشرّ عموماً؛ بما ينسجم مع صفة السندبادية التي ألصقها عنوان المقطع له باعتبار تغوّله في محيط المنطقة العربية؛ إذ إن ما يكتنزُه كلُّ عنوانٍ فرعيّ داخلَ إطارِ العنوان الكلّي للقصيدة "عبارة عن بنية دلالية مكتملة لكن اكتمالها لا يمنعها أن تكون مهيأة للدخول في

<sup>(</sup>١) تاريخ ابن خلدون، الجزء الأول (المقدمة)، ص٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٢٨٠-٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) العَلُّ والعَلَلُ: الشَّرْبةُ الثانية، وقيل: الشُّرْب بعد الشرب تِباعاً، يقال: عَلَلٌ بعد نَهَلٍ، وعَلَّه يَعُلُّه ويَعِلُّه إِذَا سقاه السَّقْيَة الثانية. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (علل)، ٤٦٧/١١.

<sup>(</sup>٤) الجامُ: إِناءٌ للشَّراب والطَّعام من فضَّمة أَوْ نحوها، وهي مؤَنثة، ويُقال: صبَّ عليه جامَه: غضب عليه واستفزّه، والجمع: جاماتٌ، وأَجوامٌ، وجُومٌ. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (جوم)، ١١٢/١٢، وانظر: المعجم الوسيط، ١٤٩/١.

<sup>(°)</sup> الأُوامُ، بالضم: العَطَش، وقيل: حَرُه، وقيل: شِدَّةُ العَطَش وأَن يَضِجَّ العَطْشان. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (أوم)، ٣٨/١٢.

بنية دلالية أكبر، هي بنية متن القصيدة الذي يمثل عنوانها علامة على تكاملها دلاليا مع العناوين الفرعية"(١).

وفي المقطع الثالث من القصيدة والمعنون بـ (ناصر الشرق) يأتي العنوان تركيباً إضافياً مبدوءاً بلفظ (ناصر)، وهو اسم على وزن (فاعل) يحمل دلالات النصرة والإعانة، وإضافة هذا الاسم إلى (الشرق) يؤكد وجهة النصرة وغايتها؛ فلفظ الشرق إيضاحٌ وتعيين لوجهة النصرة؛ مما يحيلنا إلى الرئيس المصري (جمال عبد الناصر) فيما يعرف برؤيته الثورية في (المشرق العربي). وضمن التشكيل البصري يلحق الخطيب بتركيبه الإضافي علامتي تعجب؛ مما يؤكد أن هذا الصوت الذي يسكن نصّ المقطع ما يزال هو صوت المارس الأمريكي؛ حيث يظهر (مارس) ساعياً إلى وأد كل تململ ثوريّ عربيّ، يقول الخطيب(٢):

مساردُ الشسرق.. أيُّ حُلْهِ رهيبِ كسادت الأَرضُ أَن تَمِيسَدَ بِعرشَسي والملايسينُ أَشركَتْ بسي، ففي الشامِ ناصِسرٌ، كسأنَ لَيسالِيَّ ناصِسرٌ، كسأنَ لَيسالِيَّ بسائِعَرِّ الأَيمان.. لا كسان لسي المجددُ

أيُّ بع ثِ آتٍ م ن النِّي ل قاهرْ وسمائي يَرُودُها كُلُ طَائرْ طَائرْ الرِّسِوعِ الجزائسرْ الرِّسِوعِ الجزائسرْ والرِّيط ل يُصلِ ل يصل أن المحائر المحائر المحائر المحائر المحائر المحائر في العروبة ثائر!!

وفي المقطع الرابع من القصيدة والمعنون بـ (نغمٌ للأفاعي) يأتي العنوان تركيباً وصفياً مبدوءاً بلفظ (نغم) متماهياً مع الأغاني في عنوان القصيدة، ومجيء اللفظ نكرة يؤكد شموليّة النغم وعدم محدوديّته، وأيضا إذا كان العنوان "نكرة فهو ينفتح على احتمالات وتأويلات عدّة، وهذا ما يجعل منه مراوغاً"(")، ويأتي شبه الجملة من الجار والمجرور (للأفاعي) متعلّق بمحذوف نعت لـ (نغم)؛ مما يدلّ أن هذا النغمَ نغمٌ موجّهٌ للأفاعي قصد أن تخرج من جحورها، وتقضي على التململ العربي الذي ظهر في المقطع الثالث، يقول الخطيب (٤):

هاتِ لي النَّايَ، هاتِ مِن قَصَبِ الهندِ أُغَنِّ ي لجائع اتِ النَّيُ وبِ مَن بناتِ الجُدُورِ، يَنُفُذنَ بالسُّمِ نفلذاً إلى شَاعِ القلوبِ

<sup>(&#</sup>x27;) سميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن محجد، ص١٢٦-١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٣/-٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، ص٧٣.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٥/١.

رُبَّ فَ رِخِ رَسَ مَتُهُ مَلَ كَ الطُّه رِ رَسَ مَتُهُ مَلَ كَ الطُّه رِ السحر شَ عَيْنَ هُ بِيَ دِ السحر ذاك كن زي مِن الخيانة في الشرق

وضَ مَّختُ نابَ هُ بِ الطُّيوبِ فم ا يَس تبينُ غي رَ دُروب ي أُرجِ عي صُ نوفَهُ للخُط وبِ أُرجِ عي صُ نوفَهُ للخُط وبِ

يظهر هنا (مارس) في ثوب الخديعة والاحتيال، عبر محاولاته تنصيب حكّام خونة مرتزقة يأتمرون بأمره؛ مما يوسّع من الوجوه الدلالية للأسطورة نفسها ما بين الظهور بمظهر الظلم والقهر تارةً، والخداع تارةً أخرى، وتتماهى بداية المقطع مع قصيدة (المواكب) لجبران خليل جبران التي يقول فيها(١):

لــــيس فـــــي الغابات عــدل لا و لا فيهـــا العقـــاب إن عـــدل النـــاس ثلـــ أن رأتــــه الشـــمس ذاب اعطنــــي النـــاي و غـــن فالغنـــا عـــدل القلـــوب و أنــــين النـــاي يبقــــي بعـــد أن تفنــــي الــــذنوب

وفي المقطع الخامس والأخير من القصيدة والمعنون بـ (المسيح والزنجية ماري) يأتي العنوان مشتملاً على علمين متعالقين بواو الجمع، والجمع بين المسيح والزنجية ماري في سياق تركيبي واحد يؤكد حقيقة المساواة التي أقرتها جميع الديانات. كما دل هذا التعالق بين المسيح والزنجية كطرف موحّد على حقارة ووضاعة الطرف الآخر المقابل لهما، وهو هنا (مارس الصغير) رمزاً للطغيان المتمثّل بأمريكا؛ لذا كان عنوان المقطع متناغماً مع عنوان القصيدة (أغاني مارس الصغير). ومع بداية المقطع يعاود صوت (مارس) في الظهور؛ ليمارس طقوسه في نفي المقدس، وهدم أركانه، عبر نقضه لرسالة المساواة والعدل التي جاء بها المسيح الله يقول الخطيب (۲):

منذ كان الإنسانُ في أُوَّلِ البدءِ للسانُ على اللهارُ مع الليلِ للهارُ مع الليلِ نحسن ضِدًا خَليقة، لا تقولي

جَنيناً، وكانت الأشياءُ فكان الدجى.. وكان الضياءُ تَلِدُ الماسَ فَحمَةُ سوداءُ

<sup>(</sup>۱) المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، قدّم لها وأشرف على تنسيقها: ميخائيل نعيمة، دار صادر، بيروت، ١٩٤٩م، ١/ ٣٤٣ – ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٦/١.

جَبهت ي غُرِّةُ الصباحِ إذا هَلَّ، فاخفض ي الطَرف عن بُلوغِ جبيني فاخفض ي الطَرف عن بُلوغِ جبيني ضَل وَهِمُ المسيح، هل قال كِلتا

وَخَدَدُاكِ ما يُنِدِ يخُ المساءُ فأنا العِدُّ، مُفرَداً، والعَدلاءُ جَبهتَينا تحت النجوم سواءُ؟!

وفي نهاية هذا المقطع الأخير يبدأ صوت الشاعر بالبروز؛ ليؤكد الخطيب غياب القيم الإنسانية التي دعا إليها المسيح، يقول الخطيب<sup>(۱)</sup>:

نحن، يا ابنَ البَتُولِ، إِن تسأل الرَّفْشَ قد دَفَنَاهُ عند لَحدِكَ في القدسِ والصليبُ الدي فَديتَ به الناسَ والصليبُ الدي فَديتَ به الناسَ عُللَّ يهوذا، وَبِديلالمُ، عُللَّ يهوذا، وَبِديلالمُ، نحن، يا ابنَ البَتُولِ، «دُولارُنا» اللهُ فَلنا الأَرضُ جَنَّةُ الخُلدِ، والناسُ فَلنا الأَرضُ جَنَّةُ الخُلدِ، والناسُ

ت وارى على يَ دَينا الإِذَاءُ وَاللَّهِ الْإِذَاءُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

فالأخوة والإنسانية دفنت، وقُقِد التسامح، وانتشر في هذا الزمان الظلم والخيانة (بيلاط ويهوذا)، وغاب العدل والمساواة، وأصبح العالم لا يعترف إلا بلغة المصالح، والناس منغمسون في جمع الأموال وكنزها. وهكذا كانت نهاية المقطع والقصيدة خلاصة دلالية على لسان الشاعر، عبرت عن مواقفه تجاه بداية النفوذ الأمريكي في المنطقة العربية بعيد العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦م.

Y - القصيدة ذات المقاطع غير المعنونة: وهي قصيدة ذات مقاطع لم يقُمْ الشاعر بعنونتها؛ بل اكتفى؛ إما بترقيمها، أو بوضع مؤشرات علامية بصرية؛ كأن يكون فاصلاً من بياض الصفحة أو علامة إشارية فاصلة.

والشاعر يلجأ إلى ترقيم مقاطع قصيدته وترتيبها؛ وفق حالته الوجدانية أو رؤيته الفكرية، ومن القصائد ذات المقاطع غير المعنونة والمرقمة: قصيدة الفاتحة(١) التي يحيلنا عنوانها كما أشرنا سابقاً إلى إحدى السور

<sup>(&#</sup>x27;) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٨٦/١-٢٨٧.

القرآنية، ومنها: قصيدة الطوفان<sup>(٦)</sup> التي يحيلنا عنوانها إلى ذلك الحدث التاريخي زمن النبي نوح الكلام، وهي قصيدة على وزن الكامل بطريقة التدوير<sup>(٦)</sup>، وقد قسّمها الخطيب إلى ثلاثة مقاطع استعاض عن تأشيرها رقمياً بترقيمها لغوياً، فعنونها بـ (النشيد الأول) فـ (الثاني) فـ (الثالث).

ومن القصائد ذات المقاطع غير المعنونة والمرقمة أيضاً: قصيدة (نغم لم يتم) التي سنوسع الحديث عنها، فعنوانها مركب تركيبا جُمَلِيّاً (جملة اسمية)، فلفظ النغم يشير إلى جنس العمل المقدّم، فهو لحن شعري. ومجيء النغم مفرداً يؤكد تكتّل جسم القصيدة في كيانٍ دلاليّ واحدٍ تؤول إليه جميع مقاطعها. والإخبار عن هذا النغم بجملة فعلية منفية يشيع جو من التحسر والصراع من جهة، وحالة من الترقب والتساؤل من جهة أخرى. وتركيب العنوان يحيلنا إلى السيمفونية الثامنة للموسيقار النمساوي شوبيرت والتي لم يكملها فأطلق عليها (السيمفونية الناقصة)، وقد أشار الخطيب نفسه إلى هذا الاستدعاء للعنوان (أ). وإذا نظرنا إلى نصّ القصيدة وجدنا المقطع الأول يعبّر عن صراع الشاعر مع ظروف الحياة/القدر، يقول الخطيب (أ):

أَقُولُ، أَيُّها القضاءُ، لن تُذِلَّني

وأيُّها القدرْ..

أَرِحْ يديكَ،

غيرُ هذهِ الضلوع يَسْتَخِفُّها الخَطَرْ

أَظافري نَشَبْتُها لَظيَ،

وخافقي جَبَلْتُهُ حَجَرْ

وفي القِفار، في السَّرابِ..

في الرياح، في الضباب، في المَطَرْ

شَرَعْتُ جَبهتي،

عَقَدتُ بين حاجبَيَّ عُقدةَ الظَّفَرْ

فلن أُموتَ عند نَعلِكَ الحَفِيّ بالعبيدِ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٩١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١/١٥٧.

<sup>(</sup>٣) التدوير في الشعر العمودي: أن تكون تفعيلة العروض، والتفعيلة الأولى من عجز البيت مشتركتين في كلمة واحدة. انظر: الخلاصة الثريّة في علم أنغام موسيقا شعر العربية، د. صادق أبو سليمان، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٦١/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق، ١/٢٦٣.

تمثّل بداية المقطع حالة تحدّي ومواجهة بين الأنا والآخر، والأنا تمثله ذات الشاعر، بينما الآخر يتلبّسه القدر، ويبدو القدر هنا ليس طابعا مرجعيّاً مقدّسا؛ بل نظاما سلطوياً قهرياً يمكن منازعته ومنازلته (أرح يدك نعلك الحفيّ بالعبيد)، وتبدو أنا الشاعر متوهّجة بالعزيمة والإصرار ومتشحة بالتحدي والعنفوان؛ يدلّ على ذلك تركيب النفي (لن تذلني/ لن أموت)، والصور التشبيهية (أظافري نشبتها لظي/ خافقي جبلته حجر) والاستعارية (شرعت جبهتي). ويحيلنا هذا المقطع إلى قول الشابي في قصيدة (نشيد الجبار)():

وأق ول للقَ دَرِ الدني لا يَنْتني الله الله بَ الموجَّجَ في دَمي «فاهدمْ فوادي ما استطعت، فإنَّ هُ «ويعيشُ جبَّ الله يحدق دائماً «سَاطَلُ أمشي رغْمَ ذلك، عازفاً

عـن حـرب آمـالي بكـل بـالاهِ:
مـوجُ الأسـى ، وعواصـفُ الأرزاءِ
سـيكون مثـل الصَّخرة الصَّماءِ»
بـالفَجْرِ..، بـالفجر الجميـل، النَّائي

تبدو المقاربة الدلالية من خلال خطاب المواجهة مع القدر، وعبر الترادفات اللغوية بين النصين (الخطر/ بلائي – لظى/ اللهب – خافقي/ فؤادي – حجر/ صخرة)، وعبر التراكيب المتفجّرة بالأمل (عقدت بين حاجبي عقدة الظفر/ يحدق دائماً بالفجر).

وفي المقطع الثاني تظهر محاولة القدر فرض الوحشة والجدب على أنا الشاعر، يقول(٢):

في الأُمسِياتِ..

حينَ تَجنَحُ الطيورُ عَبرَ ساحةِ الشَّفَقْ

لا عُشَّ لي..

وحينَ يَظمأُ السِّراجُ في الدجى إلى رَمَقْ

لا كأسَ لى..

فَأَنشُدُ العزاءَ في الحروفِ تَأكُلُ الوَرَقْ

<sup>(</sup>۱) ديوان أبي القاسم الشابي، ص١١-١٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢٦٤/١.

حتى يُكذِّبَ الصباحُ كُلَّ ما رَوَتْ هواجِسُ الأَرَقْ فَلَن تَعِزَّ كِسرةُ الحياةِ إِن نَضَحتُ دوبَها العَرَقْ ولِن أَموتَ عند نَعلِكَ الحَفِيِّ بالعبيدِ يا قَدَر!!..

والخطيب يجد في شعره السلوى والعزاء (فَأَنشُدُ العزاءَ في الحروفِ تَأكُلُ الوَرَقْ) في مواجهة حالة القهر، وهذا يحيلنا إلى إضاءته التي يقول فيها: "ها أنذا الآن في مرحلة ما بعد اللجوء، هَرَباً من «بلاد الأردن»، إلى «بلاد سوريا»!!.. أنتقل فجأة من خانة «اللاجيء الفلسطيني» إلى خانة «اللاجيء السياسي»!!... لكل ذلك رفضتُ رفضاً تحريمياً قاطعاً، ولا كتحريم مالكٍ للخمر، أن أصطف في طابور ألوف «اللاجئين السياسيين الأردنيين/الفلسطينيين معاً» أمام أبواب وزارة الداخلية السورية، ولاحقاً لذلك أمام أبواب المخابرات الناصرية على عهد الوحدة، لكي أتقاضى أيَّ مُخصَّصٍ ماليٍّ بصفة «لاجيء سياسي»، أو بالمجًان بأيِّ وصفٍ كان"(۱). وفي ختام المقطع يعود دال التحدي للظهور عبر تركيب النفي (لن تعزّ/ لن أموت)، وعبر تكرار قفلة المقطع الأول (لن أموت).

وخلال المقطعين السابقين تظهر الحاجة لاستكمال طريق الخلاص والوصول إلى سلّم الأمان (حتى يُكذّب الصباح كُلّ ما رَوَتْ هواجِسُ الأَرَقْ). وفي المقطع الثالث تتسع الأنا لتشمل رفاق الدرب/البعث، يقول الخطيب(۲):

يا أَيُّها الرفاق.. أَشْرِعُوا الجِباهَ لِلغَدِ الذي اقتربْ مِن أَين نُشْعِلُ الدجى إِن نحنُ لم تكن عِظامُنا الحَطَبْ يا أَيُّها الرفاقُ لا تعاتبوا الزمانَ، بَل لَهُ العَتَبْ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١/٢٥٩-٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١/٥٦١.

نحنُ الذين نَفْغَرُ الأَكُفَّ قانعينَ بالذي وَهَبْ نحنُ الذين نعرفُ الشَّكاةَ دائماً، ونجهل الغَضَب وَنُوقِدُ الشُّموعَ.. نَحرقُ البَخُورَ.. عند مَذبَح القَدَرْ!!

يبدأ المقطع بتوظيف الأساليب الإنشائية (النداء والأمر والاستفهام والنهي)، ويأتي التكثيف لهذه الأساليب الإنشائية؛ لغرض تحفيز الإرادة، ثم ينتقل المقطع إلى الأسلوب الخبري؛ لغرض التبرير والإقناع، فالأسلوب الخبري "ارتبط بصفة أساسية بالجانب النفعي للغة، أو بتقديم معلومة معيّنة إلى المتلقى، في حين ارتبط الأسلوب الإنشائي بالجانب التأثيري العاطفي لها؛ إذ يضفي على الأنساق التعبيرية حيويةً ونشاطاً، ينعكس تأثيرها إيجاباً على مدركات المتلقي وأحاسيسه؛ فيندفع إلى المشاركة البنّاءة في إنتاج الدلالة النصية"(١). ويُخْتَتَمُ المقطع بلازمة القدر (نحرق البخور عند مذبح القدر) التي تغاير قفلة المقطعين الأول والثاني، وببدو أن هذا التغاير فرضه الانتقال من أنا الشاعر في المقطعين الأول والثاني إلى الأنا الجامعة في المقطع الثالث. والمقطع بمجمله دعوةٌ صارخةٌ للتمرد على السلطة القهربة/ الأنظمة المستبدة.

وفي المقطع الرابع والأخير يظهر الإيمان بجيل الغد الذي سيحقق الخلاص، يقول الخطيب(٢):

لكنَّ جيلاً صاعِداً من العذاب،

مِن حقيقةِ الأَلمْ..

غيرَ القديم -

غيرَ زُمرةِ البلاطِ ، والحريم، والصَّنَمْ

جيلاً من الحُقُول،

مَوسِماً يَفيضُ بالإباء والشَّمَمْ

سوف يَلُزُّ (٣) الأُفْقَ عند مَطلب الحياةِ

<sup>(</sup>١) البلاغة والأسلوبية عند السكاكي، د. مجد صلاح أبو حميدة، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعربة، يوسف الخطيب، ٢٦٦/١.

<sup>(</sup>٣) لَزَّ الشيءَ بالشيء يَلُزُه لَزًّا وأَلَزَّه: أَلزمه إياه، ولَزَّه يَلُزُه لَزًّا ولَزازاً أَي شَدَّه وأَلصقه. انظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة

راسخَ القَدَمْ
فَلتَنْشُر الحقولُ مَدَّها على الربى
وَلتَرْحَف الخِيمْ
إلى انعتاقِ وعدِ الصبحِ
مِن براثن القضاءِ.. والقَدَرْ!!..

فالعذاب والألم دافعان للتمرّد والثورة على مسوّقي سياسات الأنظمة الظالمة، وعلى الفساد وتخاذل القيادات (زمرة البلاط والحريم والصنم)؛ لذا سينبثق الأمل من رحم الألم مع ولادة جيل الخلاص. وتعود لازمة القدر للظهور في نهاية المقطع؛ للتأكيد على انعتاق فجر الحرية، وانتصاره على براثن القهر وسياساته. وخلال المقطعين السابقين تعود الحاجة لاكتمال مشروع الحرية، والوصول إلى درب المجد والكرامة (إلى انعتاق وعد الصبح من براثن القضاء والقدَرْ). ويبدو أن ترابط الصور داخل مقاطع القصيدة، وتراكمها في جوّ نفسيّ متصاعد أدى إلى ظهور تلك المقاطع كمشاهد تصويرية ضمن مادّة فيلميّة واحدة.

أما القصائد ذات المقطع غير المعنونة وغير المرقمة، فمنها ما يفصل بين مقاطعها فراغات من بياض الصفحة: كقصيدة أرض المعاد، وقصيدة أنهض من جنازتي وأمشي()، ومنها ما يفصل بين مقاطعها أيقونات بصرية، كالزهور الثلاثة مثلاً، ومن هذا النمط: قصيدة سيأتي الذي بعدي، وقصيدة من بحر يافا النسيم(). وقد يفصل بين بعض مقاطع القصيدة الواحدة بياض الصفحة وبين البعض الآخر الأيقون، فيجتمع فاصل البياض والأيقون في القصيدة الواحدة، مثل قصيدة قم فأنذر في الشرق()، وسنشير إشارات سريعة إلى قصيدة (أهل السلام) كنموذج من النمط الأول، فالعنوان بداية تركيب إضافيً يبدأ بلفظ الأهل الذي يوحي بحجم العلاقة، ودفئها، وإضافة هذا اللفظ إلى السلام بما يحمله من دلالة الخير والأمان يحيلنا إلى تركيب (دار السلام) الرامز إلى بغداد. وتتوزّع الخيوط الدلالية للقصيدة ضمن سبعة مقاطع يقول الخطيب في الأول():

قُ ل لِجَبِ إن، لِغيرنِ الأَص فادُ لَكَ، لِلعبيدِ مِ سَ تُرفَعُ الأَع وادُ

<sup>=(</sup>لزز)، ٥/٤٠٤.

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١١٩/١، ١١٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق، ٢/٧٥، ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ١/٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ١/٣٢٧.

قد كان جالاًدٌ سِواكَ، فلم نَامَ إِنْ عَلَى الخُطَى إِنْ اللهُ على الخُطَى الخُطَى الخُطَى الخُطَى المُعراقِ وثارُهُ أَنْ الخالاتِ وَقُودُها أَنْ الخائنينَ وَقُودُها المُعراقِ وَقُودُ المُعراقِ وَقُودُها المُعراقِ وَالمُعراقِ والمُعراقِ والمُعر

حتى تَجَرَع كأسَهُ الجَللَّهُ مِزَقًا، وتَغمر رَدِجلة الأَعيادُ مِزَقًا، وتَغمر رَدِجلة الأَعيادُ النَّعِدادُ النَّعِدادُ النَّعِدادُ مَا بغدادُ وَلِكُ لِ طَاغ عندها مِيعادُ وَلِكُ لِ طَاغ عندها مِيعادُ

يظهر في بداية القصيدة – وهي من مؤلفات عام ١٩٥٩م – الوعيد لقيادات الشعب العراقي التي حاولت السطو على حريته وكرامته، والجبان كناية عن (عبد الكريم قاسم) أول رئيس وزراء للجمهورية العراقية، بعيد الإطاحة بالملكية في ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨م، والذي ما لبث – وبدعم من الحزب الشيوعي العراقي – أن استبعد خصومه من أعضاء تنظيم الضباط الوطنيين وعلى رأسهم (عبد السلام عارف) والمدعوم من البعث الذي كان يدعم الوحدة مع الجمهورية العربية المتحدة بزعامة ناصر. والمقطع يغلب عليه الأسلوب الإنشائي للدلالة على حتمية العقاب للجبناء، والظالمين (جلاد)، والخائنين؛ لذا تتبدّى أساليب التأكيد، ومن هنا تظهر فكرة الصلب (سترفع الأعواد). ويشير لفظ الجلاد إلى نوري السعيد باعتباره عنواناً للظلم سبق قاسم. كما يظهر في نهاية المقطع استلهام من النص القرآني في مثل قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا التَارَ الِّي وَقُودُهَا التَاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾(١)، وهذا الإسقاط للنص القرآني ولفظ على حقيقة الصراع يعزز حتميّة العقاب، فلفظ (الخائنين) يقابل لفظ (الكافرين) في النص القرآني ولفظ (جهنم) يقابل لفظ (النار) في النص القرآني، وتكتمل الصورة بتشبيه بغداد بجهنم، وفي المقطع الثاني تأتي صيغة الأمر به (قل) كأداة ربطٍ دلالي بين المقطعين، يقول الخطيب (١٠):

قُلُ لن تَمِيدَ على الضحى عَزَماتُنا إِنَّا هنا قَدرُ يُريدُ، فَتنحني إِنَّا هنا السوطنُ الكبيرُ، وَحُلْمُهُ إِنَّا هنا السوطنُ الكبيرُ، وَحُلْمُهُ مهلاً، ضُحى «تَمُّوزَ» أين بَشيرُهُ أين المذين سَعَى الفُراتَ عَطاؤُهم

إنَّ الها له مادت الأطوادُ عُهِ عَلَى الثَّرِي تنقادُ عُهِ الأُنوفِ على الثَّرِي تنقادُ ؟! وجِراحُ هُ، وصباحُهُ الوَقَّ الدُ ؟! أين الأُباةُ النَّذبةُ السَّرُوّادُ ؟! وَمَثَهُ وَالدُوا ؟! وَمَثَهُ وَالدُوا ؟!

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٢٧/١-٣٢٨.

يكتسب هذا المقطع طابعاً دلالياً مقابلاً لطابع المقطع الأول، ولكنه يأتي ضمن الرؤية الفكرية والشعورية نفسها، فالمقطع الأول يخاطب الآخر الظالم، والمقطع الثاني ينطق بلسان الأنا الجمعية في سياق التأكيد على العزة، والإباء، وعدم الخنوع على مدار التاريخ، وفي البيت الاول يظهر الاستلهام من النص القرآني في قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِىَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَاراً وَسُبُلاً لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾(١)، فالعزائم أقوى من الجبال، وسبيل الحرية قريب وواضح المعالم (لن تميد على الضحى عزماتنا)، وهذا الضحى امتداد لضحى (تموز)، والتي هي إشارة تاريخية إلى الثورة ضد الملكية. وفي المقطع الثالث تظهر البؤرة الدلالية لعنوان القصيدة يقول الخطيب(٢):

يا دارة العَبَّاسِ ، لَنَّ رِحابَكِ العَجَمُ
عاجَ المَغُولُ على حِماكِ، وناخَ لَيلُهُمُ
أَبناءُ غيرِ أَبٍ، قَذَى ما تَنسِلُ الأُممُ
«أَهلُ السلامِ»!!.. وَيَكْنِزُ الطَّاعونَ قَلْبُهُمُ
إنيَّ لأُقسِمُ بِالعُروبةِ.. باسمِها القَسَمُ
بِحِراحِ هذا الشعبِ، سوف يُحَطَّمُ الصَّنَمُ
بِخدادُ عِشقُ دَمي.. هَوَى مِن يَعربٍ وَدَمُ
بغدادُ عِشقُ دَمي.. هَوَى مِن يَعربٍ وَدَمُ
بغدادُ عِشقَ دهرَ العذابِ، وعاد يَلتَئِمُ
بغدادُ لي.. وَلَهُم يَظَلُّ العارُ والندمُ
بغدادُ إرثُ أَبى.. وَقُطَّاعُ الطريق هُمُ

ولإلقاء المزيد من الضوء على البؤرة الدلالية لتلك العنونة تجدر الاستعانة بقول الخطيب: "ومن هنا تحديداً وقع الانقلاب «القاسمي» على الثورة العراقية.. واستولى الشيوعيون على مصائر العراقيين.. وفيما بين النهرين، دجلة، والفرات، أخذ يجري على الفور نهر ثالث من الدماء.. وكل ذلك تحت شعار غصن الزيتون إياه.. وحمامة السلام المكذوبة على بُسطاء الناس!!"("). يبدو أن وضع التركيب الإضافي (أهل السلام) بين مزدوجين، يعقبهما علامتيْ تعجّب، وهامشٌ نقطي، يشير إلى مقصدية الخطيب القائمة على اعتبار هذا التركيب يمثّل بؤرة العنونة، ويحمل دلالاتها الفكرية، وتأتى المفارقة الساخرة بعيد هذا التركيب

<sup>(</sup>١) النحل: ١٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٢/٣٢٩-٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ١/٣٢٥.

مباشرة (ويكنز الطاعون قلبهم)؛ لتضفي بعداً دالاً على نفاق هؤلاء الانقلابيين وحلفائهم، بادعائهم الحرص على الخير والسلام، وهكذا كان التركيب يؤكّد العلاقة الجدلية ما بين العنوان ومتن القصيدة، بحيث لا يمكن لأحدهما إنتاج الدلالة بعيداً عن الآخر.

وتجدر الإشارة إلى انحراف الإيقاع الموسيقي في هذا المقطع انحرافاً بسيطاً عن المقطعين السابقين، ففي حين تناغم المقطعان السابقان على وزن الكامل التام والقافية المطلقة المردوفة بروي الدال المضموم؛ فإن هذا المقطع وبعض المقاطع التالية جاءوا على مجزوء الكامل وقافية مطلقة بروي مضموم، هو هنا الميم، وفيما بعده الباء ثم اللام. ويبدو أن هذا التنويع في الإيقاع ضمن البحر نفسه وبالقافية المطلقة ينسجم مع التنويع الدلالي للمقاطع ضمن الجو الشعوري الواحد للقصيدة بمجملها.

وفي المقطع الرابع يظهر الفخر بالتاريخ المجيد للشعب العربي في العراق والسخرية بأعدائه، يقول الخطيب(۱):

هذا الذي شَقِيَ الزمانُ ، وشابت الحِقَبُ مِن دُونِهِ، وَكَبَتْ على أقدامِهِ النُّوبُ هذا الذي نَضَبَ القرونَ، وعادَ يصطَخِبُ يَهَبُ الرسالةَ.. يا يَمينَ الخيرِ ما يَهَبُ هذا الذي التِيجانُ، ساعةَ لَهْوهِ، اللَّعبُ شعبى العظيمُ، فَمَن تُراكَ لَدَيهِ يا ذَنبُ؟!

وفي المقطع الخامس تظهر رؤية الخطيب لهذا الحاكم المخدوع من الغرب الذي صنعه كما يرى، يقول(٢):

خَدَعُوكَ، لا عُوفِيتَ، بَيْتُ البُومةِ الطَّللُ خَدَعُوكَ، هاجَ على الهُتافِ خيالُكَ الثَّمِلُ وَطَفوْتَ فوق غُثائِهم، يا خانَكَ الأَملُ أَنت الذي نَفضَ العراق، إذنْ، ولا خَجَلُ!!

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١/٣٣٠-٣٣١.

أنت الذي نَشَرَ القبورَ، وَوَحدكَ الرَّجُلُ!!

بل أَين كنتَ، وَصَدْرُنِا بالثَّارِ يَعتَمِلُ
وعلى سَخِيِّ جِراحِنا تَتَوَقَّدُ الشُّعَلُ
خَدَعُوكَ، وَيلَكَ يا صنيعةُ ، غيرُك البَطَلُ
إنَّا هُنا قَدَرُ العروبةِ ، جُنْدُها الأُولُ
مِلءَ الطريقِ إلى الخلودِ.. وفي غدٍ نَصِلُ

وفي المقطعين السادس والسابع تبرز نبوءة الخطيب بهلاك الطغاة، وإيمانه المطلق ببعث الأمة وخلاصها، يقول(١):

شَ قِيَتْ بنا مِن قَبلِكَ الأَحقادُ وَوَراءَنا الأَحفادُ، والأَحفادُ والأَحفادُ والأحفادُ والصامدونَ على الرسالةِ عادوا!!

قُل لِلحَقُودِ، إذا تَصَعَرَ خَدُهُ إِنَّا على شَوْطِ الجُدودِ نُتِمُّهُ عاد الزمانُ بنا، وعادَ شبابهُ

ويبدو أن الخطيب هنا يلمّح إلى رجال حزب البعث العربي (شبابه) ورسالته التي تظهر في شعار هذا الحزب (أمة عربية واحدة ذات رسالة خالدة). ويجدر التنبيه إلى أن مطلع القصيدة كان بمثابة لازمة شعرية تُمثّل أداةَ ربطٍ دلاليّة بين المقاطع.

ومن القصائد ذات المقاطع غير المعنونة وغير المرقّمة التي يفصل بينها أيقونات بصريّة طباعيّة: قصيدة (نمزّق الليل بأيدينا)، وقصيدة (عِمْ صباحاً لبنان) (٢) ونشير إليهما سريعاً، فالعنوان في القصيدة الأولى تركيب جملة فعلية يبدأ بالفعل (نمزّق) وهو فعلٌ حركيٌّ دالٌّ على السلب، والفاعل ضميرٌ جمعيٌّ، يؤكّد ارتباط الشاعر بقومه باعتباره عنصراً ضمن منظومتها الفاعلة، ومجيء لفظ (الليل) بعد فعل (التمزيق) يؤكد الصراع مع الظلم والقهر، ويحيلنا إلى نصّ قوله تعالى: ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ اللّيلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ (١)، ويأتي الجار والمجرور (بأيدينا) متعلّق بفعل التمزيق باعتبار اليد هي أداة البطش الرئيسية.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣٣٢/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ۱/۲۳، ۳/۹۰۳.

<sup>(</sup>۳) یس: ۳۷.

وإذا دلفنا إلى نصّ القصيدة وجدناه يتكون من مقطعين: الأول يؤكد دور المعاناة في إطلاق الثورة والانتقام، يقول الخطيب(١):

أما ترانا في الدُّجَى نَغْتَلي نَسعى إلى الفجر، وما نَاتُلي إلى الفجر، وما نَاتُلي إن كنت لا تعرف مَانُ أُمَّت في هاذا الصدى رَجْعُ أَناش يدنا نكادُ مِان سَادُ مِانِ سَادُ مِانِ سَادُ مِانِ سَادُ مِانِ سَادُ مِانِ سَادُ مِانْ سَادُ مِانِ سَادُ مِانُ سَادُ مِانِ سَادُ مِانُ مِانُ مِانِ سَادُ مِانْ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ مِانْ سَادُ مِانُ مِانُ مُانْ مِانُ سَادُ مِانُ مِانُ مِانْ مِانُ سَادُ مِانُ مِانْ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ سَادُ مِانُ مِانُ مِانُ سَادُ مِانُ مِانُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُ مِانُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُ سَادُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُونُ مِانُ مِانُونُ مِ

وَمَوْعِ دُ الثَّارِ يُنادينَ الْمُ لَنِ يُنادينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَيادينَ الْمُ لَّمُ اللَّهِ الميادينَ المُّافِ الميادينَ المُّلِّ الميادينَ اللَّهُ المَّادِينَ اللَّهُ اللَّهُ المَّادِينَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّ

\* \* \*

ويبدو أن هذا المقطع يتضمن بؤرة العنوان، وفي المقطع الثاني يؤكّد الخطيب حتمية الثورة طريقاً للخلاص والتحرر، يقول<sup>(٢)</sup>:

سَ نَاتقي يوماً على مَوْعدٍ سَ مَاتقي يوماً على مَوْعدٍ سَ مَنتنا سَ مَنتنا وبعد نمضي في المتلاقي الضحى وبعد نمضي في المتلاقي الضحى وَيَعلَ مُ الشُّ ذَّاذُ مَ نَ أُمَّ تي فَي الرَّحبِ آثامهم فَلْيزرعُ وا في الرَّحبِ آثامهم

لِلثَّأْرِ، في يافا، وفي الكرملِ واحدة الراية والجدف لِ واحدة الراية والجدف لِ اللهولِ اللهولِ مراقي مراقي مراقي مراقي دارٍ حُصوبِلي وأيَّ دارٍ حُصوبِلي ها نحنُ أَلوَيْنا على المنجَل!!

إذن كانت ثيمة الثورة نقطة تقاطع دلاليّة بين المقطعين، ومثّلت قيمة لها شأنها في الوجود والصراع الإنساني؛ لذا يشيع فيهما معجمٌ لفظيِّ وتراكيبيِّ دالٌ، مثل: (نغتلي/ الثأر/ نمزق/ نتخذ الحقد/ ألونيا على المنجل)، وهكذا كانت المؤشّرات العَلاميّة بحكم وجودها بين المقطعين بمثابة تمايزٍ، وتباينٍ نسبيّ ضمن إطارِ دلاليّ واحدٍ ينسجم مع التوق للخلاص والتشوق للحرية، مما يؤكد أن "المقطع الشعري في علاقته بغيره يمثل مجموعة من دلالات ذات انسجام وتكامل نسبيين مع غيره من المقاطع، حيث ينطوي هذا الانسجام أحيانا على مفارقات وتعارضات وأضداد، لكن كل ذلك يسمح لنا في النهاية برؤية تكاملية عبر مقاطع

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١٤٤/١.

القصيدة، تؤكد كونها نصّا له انسجامه وتكامله في فضاء شعري يحتوي التنوع"(١)، وهذا التوق للخلاص يتناغم مع اعتماد القصيدة على وزن السريع، وبِحَرفيُ الروي (النون واللام)، فرويّ النون حرف انفجاري ورويّ اللام حرف استعلاء.

أما القصيدة الثانية (عِمْ صباحا لبنان) فعنوانها أيضاً تركيب جملة فعلية، ولكنه يبدأ بفعل أمر (عم) متبوعاً بظرف، و (عم) عند قومٍ أصلُها (أنعِمْ) – كما يذكر البغدادي – فحذفت الهمزة والنون للتخفيف، وعند الأصمعي أن (عم) في كلام العرب أكثر من (أنعم)، والصباح من نصف الليل الثاني إلى الزوال، وتركيب (عم صباحاً) دعاءٌ بالسقيا والخير والنعماء (۱)، ومجيء لبنان بعده يؤكد كيان المخاطب، وقربَه من المخاطِب، و (عم صباحاً) أسلوب للتحية عند العرب، منه قول امرئ القيس (۱):

وَهل يَعِمنْ مَن كان في العُصُر الخالي

ألا عِـمْ صَـبَاحاً أَيِّهَا الطّلَالُ البّالي

وقول زهير بن أبي سلمى (٤):

أَلا عِهم صَاحاً أَيُّها الرّبع وَإِسلَم

فَلَمّا عَرَف تُ الدارَ قُلتُ لِرَبِعِها

وإذا أمعنّا النظر في نصّ القصيدة وجدناه يتكوّن من أربعة مقاطع، يتناغم مطلع المقطع الأول والثالث مع عنوان القصيدة، حيث يقول الخطيب(°):

وَصَحا، يصومَ أَن صَحَوْتَ، الرجاءُ فَحَدَّ تُ رأسَ ها لكبرياءُ قالَ كُنْ، فاستَوَيْتَ كيفَ تَشاءُ عِـمْ صـباحاً، لبنانُ عَـمَّ الضياءُ عُـدْتَ تَأسو الجراحَ فينا، جريحاً كـان لَمَّا أَنْ شاءَكَ اللهُ فـرداً

يأتي المقطعُ هنا حالةً فخرِ بدحر لبنان للمحتلّ الاسرائيلي؛ لذا يستلهم الخطيب النصّ القرآني في مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾(١). والمقطع الثاني يمثّل حالةَ لجوء

<sup>(</sup>١) سميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن محجد، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، البغدادي، ١/٠٦-٦١.

<sup>(</sup>٣) ديوان امرئ القيس، ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) شرح شعر زهير بن أبي سلمي، صنعة أبي العباس ثعلب، ص١٩.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية، يوسف الخطيب، ٣/٩/٣.

الفلسطيني للاستنجاد بأخيه العربيّ في لبنان، وفي المقطع الثالث يبدو لبنان أمل الأمة جميعها في الخلاص؛ لذا يستدعي الخطيب أسطورة العنقاء ورموزاً وأحداثاً دينية، وفي المقطع الرابع والأخير تصل نشوة الفرح إلى ذروتها عبر توظيف المفارقة في قوله في ختام القصيدة (٢٠):

وقد اعتمد الخطيب في قصيدته على وزن الخفيف، وقافية مطلقة مردوفة، وبروي الهمزة المضموم، والردف هنا (مد الألف) مع الهمزة الحلقية ينسجمان مع حالة الشوق الشديد للخلاص، الذي يمثّل لبنانُ أحدَ أوجهِه في نظر الخطيب.

وهكذا كانت العنونة بمثابة علامة سيميائية مرافقة لمتون النصوص، وهي بانفتاحها على التراث، وبإحالاتها التناصية تمد المتلقي بإلماعة مقصودة تستفزه إلى التوغل في أعماق النص وأغواره؛ للبحث عن جماليات تلك العنونة الإحالية، في حركة بندولية من العنوان إلى النص والعكس، متّخذاً كلاً منهما وسيلة لتفكيك الآخر، وقراءته، واكتشاف مدلولاته.

<sup>(</sup>۱) یس: ۸۲.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعربة، يوسف الخطيب، ٢١١/٣.

#### الخاتمة

رصدت الدراسة ظاهرة التناص في شعر (يوسف الخطيب) من خلال مصادره، وأشكاله، ونظام العنونة، وحاولت الكشف عن الوسائل والخصائص الفنية والموضوعية التي امتاز بها تناص الخطيب ضمن رؤيته الشعربة، ومواقفه الفكربة، وتعبيراته الوجدانية. ومن الاستنتاجات التي تمخّضت عن تلك الدراسة ما يأتي:

- 1. في مجال التناصّ الديني اتّخذت استدعاءات الخطيب الدينية مساراً خاصاً لديه بما يتناسب مع رؤيته الفكرية، ومواقفه القومية، والوطنية، ولم تقف تلك الاستدعاءات عند الدلالات الأصلية للنصوص الدينية إلا قليلا. وظهرت من خلال تفاعلات الخطيب مع النصوص الدينية معاني الحرية، والعدالة، والثورة، والبعث، والعذاب، والألم، كما عمّقت تلك الاستحضارات من رؤيته الشعرية، وأسهمت في تشكيل البناء الفني لقصائده وإثرائه؛ لما يتمتّع به الدين من حضورِ وتأثيرِ في الوعي الجماعي.
- ٢. في إطار التناصّ التاريخي تنوّعت دلالات بعض الشخصيات والأحداث التاريخية التي وظفها الخطيب، إما بشكل مماثل لما عُهِد عنها أو بشكلٍ مغاير، مثل: شخصية (نبوخذ نصّر)، كما أنه وسع من قدرتها الدلالية وفقاً لرؤيته وخيالاته، وسخَّر معظم استدعاءات التاريخ العربي الإسلامي؛ لهدف بعث الأمة العربية من رقادها واستنهاض عزائمها وقواها، وعبر عن الحاضر من خلال الماضي، حيث وظف المفارقة بين الماضي المجيد والحاضر المأزوم؛ للتأثير على مشاعر المتلقي، وإثارة وجدانه وتوسيع أفق تجربته الشعرية.
- ٣. في نطاق التناص الأدبي تعدّدت وتنوّعت صور استحضارات الخطيب لنماذجه وشخصياته الأدبية، إما نصوصاً شعرية كاستحضار نصوص أبي تمام والشابي، أو أقوالاً مأثورة كاستحضار مقولة امرئ القيس، أو قصصاً كاستحضار قصة قيس وليلى، أو نقداً كالتعريض بدرويش ونصوصه، أو بذات الشخصية كأبي نواس والخيام، أو معارضة أسلوبية كالمعارضات مع المتنبي، وقد يكون الاستحضار في أكثر من صورة كالرد على قصيدة إيفتوشنكو، وجميع تلك الاستدعاءات عبرت عن مواقفه القومية والوطنية والنقدية حيث برزت من خلال استدعاءات الخطيب الأدبية مظاهر حبّ الوطن، والدعوة للعودة والتحرير، وبتّ روح التمرد والثورة، وعذابات الغربة، والحزن والقهر على الفُرقة، كما ابتعد الخطيب إلى حدٍ كبير عن مماثلة استدعاءات من دلالياً، حيث وظفها في إطار المقاربة والمغايرة دلالياً والمعارضة أسلوبياً، كما وسَّعت تلك الاستدعاءات من أفق تجربته الشعرية، وعمَّقت من مواقفه الفكرية وانسجمت معها، حيث كانت تناصاته الداخلية من علامات هذا التعمّق والانسجام بأدوات جمالية مختلفة.

- ٤. في سياق التناص الشعبي مع الحكاية والسيرة غلبت دلالات المعاناة معاناة الأمة (شهرزاد)، ووُظِّفتْ الحكايات في التعبير عن فساد الحكّام وتخاذلهم (الشهريار/ زرادشت/ مسرور)، وازداد نقد الواقع السياسي سخريةً في (دبشليم/ جحا/ أبي زيد)، كما غلب في المثل الشعبي نقد الواقع السياسي والفنّي، بينما في الأغنية والعادات والتقاليد سيطرت روح الحنين وأمل العودة.
- ٥. في مجال التناص الأسطوري سيطرت الرموز الدالة على الخلاص والانبعاث (العنقاء/ الفينيق/ تموز وعشتار)، بالإضافة إلى (بروميثيوس) في دلالات المعاناة والتمرد والانبعاث أيضاً، كما برزت رموز (السندباد/ الخورنق/ أوديب) كأدوات للكشف عن فساد القيادات وتخاذلها، وظهرت دلالات الألم والمعاناة في رموز (مارس/هانيبال). وجميع تلك الدلالات جزء من إيمان الخطيب بحتميّة بعث الأمة، وتغلّبها على رموز شقائها المتمثلة في أعدائها، وحكامها المتخاذلين، كما برزت المتناصّات الشعبية والرمزية من خلال تقنيّتي الرمز والقناع، بحيث استلهم أصول استدعاءاته ودلالاتها العامة، ثم أعاد صياغتها؛ لينشد من خلالها مدينته الفاضلة، ويرسم رؤيته الفكرية الشاملة للمستقبل عبر الكشف عن تأزمات الواقع العربي المعاصر، وفضح نوائب الأمة، وتبيان سبل انعتاقها وتحررها، كما أن بعض الرموز الأسطورية في القصيدة الواحدة تعاضدت؛ لإنتاج وتكثيف الدلالة العامة، بحيث لا تبدو مقحمة على النص، بل معززة ومعمّقة للدلالة الرمزية الاولى، كما في قصائد: (أغاني مارس الصغير) و (أنهض من جنازتي وأمشي) و (التغريبة التونسية).

### ٦. من الخصائص الفنية للتناص:

- أ- تداخلت وتشابكت مرجعيّات التناص مع بعضها البعض، كما تمازجت وتعالقت المتناصّات داخل المرجعية ذاتها، بحيث غدا التناص بالفعل لوحة فسيفسائية من شبكة استدعاءات وعلاقات إشارية داخل المرجعية الواحدة، أو مع المرجعيات الأخرى، وكان لهذا دوره في إكساب النصّ الشعري المصداقية والواقعية، والقوة في التعبير، وتعميق الرؤية الشعرية وإثراء البناء الفنّي، كما دلّ ذلك على سعة اطلاع الخطيب وعمق ثقافته.
- ب- شيوع الترميز على نطاق واسع، بحيث غدا معبّراً عن هواجس الخطيب الشعرية، ومعادلا موضوعيّاً لرؤيته الفكرية، ومواقفه الوجدانية.
- ت إثارة وعي المتلقي ووجدانه من خلال نقد الواقع السياسي، وفضح أساليب الإفساد والقهر والظلم والانتهازية، وفي ذلك يهدف الخطيب إلى توجيه المتلقى نحو التمرّد والثورة.
  - ث- حدّة السخرية التي وصلت حدّ الإقذاع، خصوصاً في الرياعيات ومطوّلة (امنع الخمرة عني).
    - ج- المزاوجة بين المماثلة، والمقاربة، والمغايرة دلاليًّا في توظيف النصوص، ومحاورتها.

- ح- ظهور التناص الداخلي كعنصر دال على انسجام الخطيب مع مبادئه، وتشبّثه برؤاه الفكرية الثورية، وحقوق أمته في الحرية والعدالة، وعودة شعبه.
- ٧. في نطاق أشكال التناص يتغلّب التناص الاقتباسي المحوّر على التناص الاقتباسي الكامل الذي يقلّ بشكلٍ كبير، فيما يعتمد التناص الاقتباسي الكامل بشكلٍ كبير على مماثلة، أو مشابهة الفكرة المستوحاة من النص المقتبس، بينما يعتمد التناص الاقتباسي المحوَّر إما على تعميق دلالة النص المقتبس، أو قلب دلالتها بتقديم رؤية مغايرة لها.
- ٨. يبدو أن لجوء الخطيب للتناص الإشاري عبر الإلماعة السريعة والمركزة يرجع إلى طبيعة الموقف الشعري الذي يتبنّاه في نصه، وتأتي بعض تلك الإشارات بطريقة عفويّة بحكم اختزانها في ذاكرة الخطيب الشعرية، كما أن الإشارة من خلال الصورة أو طريقة التركيب تغلب على الإشارة من خلال الكلمة في شعره.
- 9. يبدو أن التناص الامتصاصي باعتماده على هضم النصوص الغائبة، وصهرها، وتذويبها، ثم إعادة صياغتها، وتشكيلها في بناء لغوي جديد يعد من أكثر أشكال التناص عمقاً، حيث تظهر من خلاله مهارة الشاعر في التلاعب باللغة القديمة، ومحاورة طرائق تركيبها، وإخضاعها لوسائله الفنية، وقد يحمل هذا البناء اللغوي الجديد في طيّاته مضموناً فكرياً جديداً، أو يعمل على تأكيد وتعزيز المضمون القديم.
- 10. يبدو أن التناص الأسلوبي يحاول نقل المتلقي مباشرة إلى أجواء النص المستحضر كلية، كما أنه يهدف إلى توظيف لغة هذا النص في عمقها، وجاذبيتها، ومحاورة أساليبها، كما يبدو أن كلاً من التناص الامتصاصي والأسلوبي يظهران بشكلٍ لافت في النصوص ذات الهاجس الوجداني أو التأملي؛ بينما يخفتان في النصوص الشعرية ذات النبرة الأيديولوجية القومية العالية.
- 11. الملاحظ أن الخطيب استحضر شخصياتٍ لها حضورُها الفاعلُ في التاريخ الإنساني، لاسيّما التي تحمل طابع القوة والثورة، وقد تقاربت بشكلٍ عام نسبُ حضور الشخصيات المساعدة والمحورية، وكان لتقنيّات الخطيب في استحضار شخصياته دورها في إبعاد قصيدته عن الغنائية، وإكسابها طابعا دراميّا، حقّق لتجربة الخطيب الشعرية الأصالة والعراقة، وعزّز الرؤية الشعرية بطريقة موحية.
- 11. انسجمت عناوين الخطيب دلاليًا مع فضاء ديوانها وفضاء قصائدها؛ وفقا لحالته الوجدانية، ورؤيته الفنية، ومواقفه الفكرية، حيث استمدّت العنونة توجّهاتها النمطيّة من علاقتها بالواقع المعاصر؛ وهي بذلك تؤكّد تفاعل الخطيب مع هموم أمته وقضايا شعبه، كما اعتمدت بشكلٍ كبير على الرمز والاستعارة والكناية. ونحوياً فقد تعدّدت صيغ عناوين الخطيب ما بين الإفراد، والتركيب الكليّ، والتركيب الجزئيّ الذي غلب على عناوينه بشكلٍ كبير، ومن حيث أنماط الجمل فقد غلبت الاسمية على الفعلية. كما تفاوتت هذه العناوين طولاً وقصراً، وكان أطولها في عناوين مقاطع القصيدة المطوّلة (امنع الخمرة عني).

17. نجح الخطيب في إشراك المتلقي في العمليّة الإبداعية بفضل الدلالات المفتوحة لخطابه الشعري المتناص، حيث وسّع هذا الخطاب من هامش البحث والاطّلاع والتأويل والتفسير لدى المتلقّي.

وأخيراً يُوصي الباحث بعمل دراسات متخصّصة في شعر يوسف الخطيب في كلّ من الحقول والمجالات الآتية: دراسة مقارنة/ موازنة في التناص الأسطوري بين شعر يوسف الخطيب وشعر أحد معاصريه، دلالات الصلب وأدواته، السخرية في رباعياته، المفارقة ومنها شيوع ألفاظ الجدب والإخصاب، التكرار ودلالاته ومنه دلالات التيه والأحقاف والبرّية، ألفاظ البعث ودلالاته، شعر يوسف الخطيب ما بين الاتجاه الوطني والقومي، كما يمكن الإشارة إلى الميزة الخطابية الحماسية لشعر الخطيب ضمن المقرّرات الدراسية.

تمّ بحمد الله

## ثبت المصادر والمراجع

## الأعمال الشعرية والدواوين:

- ۱- الأعمال الشعرية الجاهزة، يوسف الخطيب (مجنون فلسطين)، دار فلسطين للثقافة والإعلام والفنون(دمشق) بمساندة الاتحاد العام للكتاب والأدباء الفلسطينيين(رام الله)، ٣ مج، ط١، ٢٠١١م.
  - ٢- الأعمال الأولى، محمود درويش، رباض الربس للكتب والنشر، بيروت لبنان، ط١، ٢٠٠٥م.
- ٣- الحماسة، أبو تمام حبيب بن أوس الطائي، تح: عبد الله بن عبد الرحيم عسيلان، جامعة الإمام محمد
   بن سعود، السعودية، ١٤٠١ه = ١٩٨١م.
- ٤- ديوان ابن زيدون ورسائله، تح: علي عبد العظيم، دار نهضة مصر، القاهرة، د.ط، ١٣٨٧هـ=١٩٦٧م.
  - a- ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، تح: مجد عبده عزام، دار المعارف، القاهرة، ط٥، د. ت.
    - ٦- ديوان أبي فراس الحمداني، تح: د. سامي الدهان، المعهد الفرنسي، دمشق، ١٩٤٤م.
    - ٧- ديوان أبي القاسم الشابي، تح: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٤، ٢٠٠٥م.
- ٨- ديوان أبي نواس الحسن بن هانئ الحكمى، برواية: حمزة الأصفهانى، وأبى بكر الصولى، تح: إيفالد فاغنر وغربغور شولر، النشرات الإسلامية، الطبعة الألمانية، ما بين عام ١٩٧٢م ٢٠٠٦م.
  - 9- ديوان امرئ القيس، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط٥، د.ت.
    - ۱۰ دیوان إیلیا أبی ماضی، دار العودة، بیروت، د. ت.
- ۱۱- ديوان البارودي، تحقيق وضبط وشرح: علي الجارم و محجد شفيق معروف، دار العودة، بيروت، ٩٩٨م.
  - ۱۲ دیوان جریر بشرح محجد بن حبیب، تح: د. نعمان محجد أمین طه، دار المعارف، القاهرة، ط۳، د. ت.
    - ١٣- ديوان الجواهري، مجد مهدي الجواهري، مطبعة الغري، النجف العراق، ١٩٣٥م.
- 15- ديوان حافظ إبراهيم، ضبطه وصحّحه وشرحه: أحمد أمين وأحمد الزين وإبراهيم الأبياري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٣، ١٩٨٧م.
- ۱۰ دیوان الحطیئة بروایة وشرح ابن السکیت، تح: د. نعمان محمد أمین طه، مکتبة الخانجي، القاهرة، ط۱، ۲۰۷ه هـ ۱۹۸۷م.
- 17 ديوان طرفة بن العبد، شرح الأعلم الشنتمري، تح: درية الخطيب ولطفي السقال، المؤسسة العربية بيروت، إدارة الثقافة والفنون البحرين، ط٢، ٢٠٠٠م.
  - ۱۷ ديوان العرجي، تح: د. سجيع جميل الجبيلي، دار صادر، بيروت، ط١، ١٩٩٨م.
  - ۱۸ دیوان عنترة، تحقیق ودراسة: محمد سعید مولوي، دار عالم الکتب، الریاض، ط۳، ۱۹۹۲م.

- ۱۹- ديوان لسان الدين بن الخطيب السلماني، تح: د. مجهد مفتاح، دار الثقافة، الدار البيضاء المغرب، ط١، ١٤٠٩هـ ١٤٠٩م.
  - · ۲- ديوان همس الجفون، ميخائيل نعيمة، دار نوفل، بيروت، ط٦، ٢٠٠٤م.
  - ٢١ رباعيات الخيام، تر: أحمد رامي، دار الشروق، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
  - ٢٢- سقط الزند، أبو العلاء المعري، دار بيروت ودار صادر، بيروت، ١٣٧٦=١٩٥٧م.
    - ٢٣- شرح ديوان الفرزدق، ضبطه إيليا الحاوي، دار الكتاب اللبناني، ط١، ١٩٨٣م.
- ۲۲ شرح دیوان کعب بن زهیر، صنعة الإمام أبي سعید بن الحسن السکري، تح: عباس عبد القادر، منشورات دار الکتب والوثائق القومیة مرکز تحقیق التراث، القاهرة، ط۳، ۱٤۲۳ هـ ۲۰۰۲م.
  - ٢٥ شرح ديوان لبيد بن ربيعة، تح: د. إحسان عباس، وزارة الإعلام بدولة الكويت، ١٩٦٢م.
- ٢٦- شرح ديوان المتنبى، وضعه: عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧هـ /١٩٨٦م.
- ۲۷- شرح شعر زهير بن أبي سلمى، صنعة أبي العباس ثعلب، تح: د. فخر الدين قباوة، مكتبة هارون الرشيد، دمشق، ط۳، ۲۰۰۸م.
  - ٢٨ الشوقيات: الأعمال الشعربة الكاملة، أحمد شوقى، دار العودة، بيروت، ١٩٨٨م.
  - ٢٩ على محمود طه: قصائد، مختارات صلاح عبد الصبور، دار الآداب، بيروت، ط٢، ١٩٧٨م.
- -٣٠ كشف الغمة في مدح سيد الأمة، محمود سامي باشا الباردوي، صحّحها وفسّر بعض غريبها ياقوت المرسى، مطبعة الجريدة، ١٣٢٧ هـ.
- ٣١ المجموعة الكاملة لمؤلفات جبران خليل جبران، قدّم لها وأشرف على تنسيقها: ميخائيل نعيمة، دار صادر، بيروت، ١٩٤٩م.

# النصوص المصدرية

- ٣٢- الأعلام، خير الدين بن محمود الزركلي (ت. ١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، ط١، ٢٠٠٢م.
  - ٣٣ ألف ليلة وليلة، حسن جوهر وأمين أحمد العطار، دار المعارف، القاهرة، ط٢، د. ت.
- -75 البدایة والنهایة، الحافظ عماد الدین أبو الفداء اسماعیل بن عمر بن کثیر القرشي الدمشقي (ت. 47)، تح: عبد الله بن عبد المحسن الترکی، دار هجر، ط۱، ۱٤۱۸ ه = 199 م.
- -۳۵ تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، الملقّب بمرتضى الزَّبيدى (ت. ۱۲۰۵هـ)، دار الفكر، بيروت، ط۱، ۱٤۱۶ ه.
- ۳٦- تاریخ ابن خلدون، عبد الرحمن بن مجهد المشهور بابن خلدون (ت. ۸۰۸هـ)، تح: خلیل شحادة، وسهیل ذکار، دار الفکر، بیروت، ۱٤۳۱هـ ۱۰۰۱م
- ٣٧- تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، عبد العظيم بن الواحد الملقب بابن أبي الإصبع المصري (ت. ١٥٤هـ)، تح: حفنى مجهد شرف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة،

- ١٩٩٥م.
- ٣٨- جمهرة أشعار العرب، أبو زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي (ت. ١٧٠هـ)، تح: علي محمد البجاوي، نهضة مصر، د. ط، ١٩٨١م.
- ٣٩ خزانة الأدب وغاية الأرب، تقي الدين أبو بكر الملقّب بابن حجة الحموي (ت. ٨٣٧هـ)، تح: عصام شقيو، دار ومكتبة الهلال بيروت، دار البحار بيروت، د. ط، ٢٠٠٤م.
- ٠٤- خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، البغدادي، تح: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٤، ١٩٩٧م.
- 21- دلائل الإعجاز في علم المعاني، أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني (ت. ٤٧١هـ)، تح: محمود محمد شاكر أبو فهر، مطبعة المدنى بالقاهرة دار المدنى بجدة، ط٣، ١٩٩٢م.
- ٤٢- دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (ت. ٤٥٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٠٥هـ.
- 27- سير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (ت. ٨٤٨هـ)، تح: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٤٠٥ هـ = ١٤٠٥ م، ٢٥ جزء.
- ٤٤- الشعر والشعراء، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت. ٢٧٦هـ)، دار الحديث، القاهرة، ٢٢٣هـ.
- ٥٥- الصناعتين: الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري (ت. ٣٩٥هـ)، تح: علي مجد الله العسكري ومجهد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤١٩هـ.
- ٤٦ العقد الفريد، أبو عمر، شهاب الدين أحمد بن محجد المعروف بابن عبد ربه الأندلسي (ت. ٣٢٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٤٠٤هه.
- ٤٧- العمدة في محاسن الشعر وآدابه، أبو على الحسن بن رشيق القيرواني الأزدي (ت. ٤٦٣هـ)، تح: محدى الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، ط٥، ١٩٨١م.
- ٤٨- فتح الباري شرح صحيح البخاري، أبو الفضل أحمد بن علي المشهور بابن حجر العسقلاني (ت. ٨٥- فتح الباري شرح صحيح البخاري، أبو المعرفة، بيروت، ١٣٧٩ه.
- 93 فتوح مصر والمغرب، عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الحكم، أبو القاسم المصري (ت.: ٢٥٧هـ)، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ١٤١٥ه.
- ۰۰- القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر مجهد بن يعقوب الفيروزآبادى (ت. ۸۱۷هـ)، مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۸، ۲۰۰۵م.
- ٥١ الكامل في التاريخ، أبو الحسن علي بن أبي الكرم المشهور بابن الأثير (ت. ٦٣٠هـ)، تح: عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٧م.

- ٥٢ كليلة ودمنة، عبد الله بن المقفع (ت. ١٤٢هـ)، المطبعة الأميرية، بولاق القاهرة، ط١٧، ١٩٣٦م.
- ۵۳ لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور (ت. ۷۱۱هـ)، دار صادر، بيروت، ط۳، ۱۶۱۶هـ.
- 05- المحكم والمحيط الأعظم، علي بن اسماعيل أبو الحسن المشهور بابن سيده (ت. ٤٥٨ه)، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠١هه=٢٠٠٠م.
- ٥٥- مجمع الأمثال، أحمد بن مجهد بن أحمد بن إبراهيم أبو الفضل النيسابوري الميداني (ت. ١٨٥هـ)، تح: محمد الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٩٧٢م.
- 07 مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (ت. ٧٢٨هـ)، تح: عبد الرحمن بن مجمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية المملكة العربية السعودية، ١٦٤١هـ/١٩٩٥م.
- 00- المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم مجد بن عبد الله الضبي الطهماني النيسابوري (ت. 60- هـ)، تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١١١هـ ١٩٩٠م.
- ٥٨- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ﷺ، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (ت. ٢٦١هـ)، تح: مجهد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت.
  - ٥٩ المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية (إبراهيم مصطفى وزملاؤه)، دار الدعوة، القاهرة، د. ت.
- -٦٠ مفتاح العلوم، الإمام أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر السكاكي (ت. ٦٢٦هـ)، تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط٢، ١٤٠٧ هـ = ١٩٨٧ م.
- 71- المقرّب، علي بن المؤمن المعروف بابن عصفور (ت. 779هـ)، تح: أحمد عبد الستار الجواري وعبد الله الجبوري، د.ن، ط1، 1971هـ = ١٩٧٢م.
- 77- منهاج البلغاء وسراج الأدباء، أبو الحسن حازم القرطاجني (ت. 3٨٤هـ)، تح: محمد الحبيب ابن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٩٨١م.
- 77- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، شهاب الدين أحمد بن مجهد المقري التلمساني (ت. 1998)، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط١، ١٩٩٧.
- 37- نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين النويري (ت. ٧٣٣ه)، تح: دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط١، ٢٢٣هه هـ ١٩٢٣م.
- -70 الوساطة بين المتنبي وخصومه، أبو الحسن علي بن عبد العزيز القاضي الجرجاني (ت. ٣٩٢هـ)، تح: مجهد أبو الفضل إبراهيم، وعلي مجهد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة.
- 77- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد المشهور بابن خلكان (ت. ٨٦هـ)، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط١، ٩٩٤م.
- ٦٧- يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، عبد الملك بن مجهد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (ت.

٤٢٩ه)، د. مفيد محجد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٤٠٣ه = ١٩٨٣م.

#### المراجع

7A- اتجاهات الشعر العربي المعاصر، د. إحسان عباس، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ط١، ١٩٧٨م.

79 - الأدب العربي المعاصر في مصر، د. شوقي ضيف، دار المعارف، ط١٣، د. ت.

٠٠- استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي الحديث، د علي عشري زايد، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٧هـ / ١٩٩٧م.

٧١- الأسطورة في الشعر الفلسطيني المعاصر، د. أحمد جبر شعث، مكتبة القادسية، خان يونس - فلسطين، ط١، ٢٠٠٢م.

٢٢- أشكال التناص الشعري: دراسة في توظيف الشخصيات التراثية، أحمد مجاهد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط١، ٩٩٨م.

٧٣- أفق الخطاب النقدي دراسات: نظرية وقراءات تطبيقية، د. صبري حافظ، دار شرقيّات، القاهرة، ط١، ٩٩٦م.

٧٤- بلاغة الخطاب وعلم النص، د. صلاح فضل، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ١٩٩٢م.

٧٥- البلاغة والأسلوبية عند السكاكي، د. مجهد صلاح أبو حميدة، دار المقداد، غزة – فلسطين، ط٢، ٢٤٠ه=٩٠٠م.

٧٦- تاريخ الأدب الحديث: تطوره، معالمه الكبرى، مدارسه، حامد حفني داود، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، ٩٩٣م.

٧٧- تاريخ الأدب العربي: العصر الجاهلي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٥، ١٩٧١م.

٧٨ - تاريخ العرب الحديث، د. رأفت الشيخ، عين للدراسات والبحوث، القاهرة، ١٩٩٤م.

٧٩- تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، د. مجد مفتاح، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط٣، ١٩٩٢م.

٨٠- تجربتي الشعرية، عبد الوهاب البياتي، منشورات نزار قباني، بيروت، ط١، ١٩٦٨م.

٨١- التفاعل النصبي التناصية: النظرية والمنهج، نهلة فيصل الأحمد، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ط١، ٢٠١٠م.

٨٢ - التناص بين النظرية والتطبيق: شعر البياتي نموذجا، د. أحمد طعمة حلبي، الهيئة العامة السورية للكتاب، سورية، ٢٠٠٧م.

٨٣- التناص التراثي في الشعر العربي المعاصر: أحمد العواضي أنموذجا، عصام واصل، دار غيداء،

- عمان الأردن، ط١، ٤٣١ه/٢٠١١م.
- ٨٤ التناص الشعري، قراءة أخرى لقضية السرقات، مصطفى السعدني، منشأة المعارف، الإسكندرية، ١٩٩١م.
- ٨٥ التناص في الخطاب النقدي والبلاغي: دراسة نظرية وتطبيقية، عبد القادر بقشي، تقديم: مجد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، ط١، ٢٠٠٧م.
- ٨٦- التناص في الشعر العربي الحديث: البرغوثي نموذجا، حصة البادي، كنوز المعرفة، الأردن، ط١، ٨٦- التناص في الشعر العربي الحديث: البرغوثي نموذجا، حصة البادي، كنوز المعرفة، الأردن، ط١،
  - ٨٧ التناص في شعر الرواد، د. أحمد ناهم، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ٢٠٠٤م.
- $\Lambda \Lambda 1$  التناص المعرفي في شعر عز الدين المناصرة، ليديا وعد الله، دار مجدلاوي، عمان 1 الأردن، ط  $\Lambda \Lambda$
- ٨٩ الجغرافية الفولكلورية للأمثال الشعبية الفلسطينية، سليم عرفات المبيض، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٦م.
- ٩- الخطيئة والتكفير: من البنيوية إلى التشريحية، د. عبد الله الغذامي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٤، ٩٩٨م.
- 91- الخلاصة الثريّة في علم أنغام موسيقا شعر العربية، د. صادق أبو سليمان، دار المقداد، غزة- فلسطين، ط١، ٢٠٠٨م.
- ٩٢ دراسات في الأدب العربي الحديث، محمد مصطفى هدارة، دار العلوم العربية، بيروت، ط١، ٩٩٠م.
- 97- دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجهد خير البقاعي ، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط١، ٩٩- دراسات في النص والتناصية، تر: د. مجهد خير البقاعي ، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط١،
- 9٤- درس السيميولوجيا، رولان بارت، تر: عبد السلام بنعبد العالي، تقديم: عبد الفتاح كيليطو، دار توبقال، الدار البيضاء، ١٩٩٣م.
- 90- دلائليات الشعر، مايكل ريفاتير، ترجمة ودراسة: محجد معتصم، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة محجد الخامس، الرياط، ط١، ١٩٩٧م.
- 97 ديوان الأساطير سومر وأكاد وآشور: الموت والبعث والحياة الأبدية، قاسم الشواف، دار الساقي، بيروت، ط١، ٢٠٠١.
- ٩٧- سيمياء العنوان، د. بسّام موسى قطّوس، مطبعة البهجة بدعم من وزارة الثقافة، عمان الأردن، ٢٠٠٢م.
- ٩٨- سيميوطيقا العنوان في شعر عبد الوهاب البياتي، د. عبد الناصر حسن مجهد، دار النهضة العربية، القاهرة مصر، ٢٠٠٢م.
  - 99 الشعر العربي الحديث: الشعر المعاصر، مجد بنيس، دار توبقال، المغرب، ط٢، ١٩٩٦م.

- ١٠٠ الشعر العربي المعاصر: قضاياه وظواهره الفنية، د. عز الدين اسماعيل، دار الفكر العربي، القاهرة،
   ط٣، د. ت.
- ۱۰۱ الشعرية، تزفيتان تودوروف، تر: شكري المبخوت، ورجاء بن سلاَّمة، دار توبقال، الدار البيضاء، ط ۲، ۱۹۹۰م.
- 1.۱- شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية القص والقصيد، د. صلاح فضل، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة، ط٢، ١٩٩٥م.
- ۱۰۳ عتبات (ج. جينيت من النص إلى المناص)، تر: عبد الحق بلعابد، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت لبنان، ط۱، ۲۰۰۸م.
- 1.1- عتبات النص: البنية والدلالة، عبد الفتاح الحجمري، منشورات الرابطة، الدار البيضاء المغرب، ط١، ١٩٩٦م.
- ١٠٥ علم النص، جوليا كرستيفا، تر: فريد الزاهي، مراجعة عبد الجليل ناظم، دار توبقال للنشر، المغرب،
   ط۲، ۱۹۹۷م.
- ١٠٦- العنوان وسميوطيقا الاتصال الأدبي، د. مجهد فكري الجزار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨م.
- ١٠٧ الفردوس المفقود، جون ميلتون، تر: د. محجد عناني، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث (كلمة) الإمارات العربية المتحدة، الدار المصرية اللبنانية القاهرة، ط١، ٢٠٠٩م.
  - ١٠٨- الفن ومذاهبه في الشعر العربي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، ط١١، د.ت.
- ١٠٩ في أصول الخطاب النقدي الجديد، تزفيتان تودوروف رولان بارث أمبرتو اكسو مارك أنجينو،
   تر: أحمد المديني، عيون المقالات، الدار البيضاء، المغرب، ط٢، ١٩٨٩م.
- ١١٠ قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، د. مجهد عبد المطلب، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة، ٩٩٥م.
- ۱۱۱ مدخل لجامع النص، جيرار جينيت، تر: عبد الرحمن أيوب، دار توبقال، الدار البيضاء، ط٣، ١٩٨٦م.
- 111- مرايا نرسيس: الأنماط النوعية والتشكيلات البنائية لقصيدة السرد الحديثة، حاتم الصكر، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ٩٩٩م.
- 11٣- معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، أمين سلامة، مؤسسة العروبة، مصر، ط٢، ١٩٨٨م.
- 115- مفاهيم الشعرية، دراسة مقارنة في الأصول والمنهج والمفاهيم، حسن ناظم، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، ١٩٩٤م.
  - ١١٥- مناورات الشعرية، د. محمد عبدالمطلب، دار الشروق، القاهرة، ط٢، ٤١٧ه=١٩٩٦م.

- ۱۱٦- الموسوعة العامة لتاريخ المغرب والأندلس، نجيب زبيب، دار الأمير، بيروت، ط١، ١٥٥هـ=١٩٩٥م.
- 11٧- ميخائيل باختين- المبدأ الحواري، تزفيتان تودوروف، تر: فخري صالح، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط٢، ١٩٩٦م.

١١٨- هاملت، وليم شكسبير، دار المعارف، القاهرة، ط٣، د.ت.

### الرسائل والأطروحات الجامعية

- 119 أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث، ريتا عوض، رسالة ماجستير، الجامعة الأميركية، بيروت، ١٩٧٤م.
- 17٠- التشكيلات الفنية لصورة الدم في الشعر الفلسطيني الحديث من ١٩٦٧ إلى ١٩٩٣م، أسامة عزت شحادة، أطروحة دكتوراه، جامعة الفاتح، ليبيا، ٢٠٠٦م.
- 1۲۱ التناص الديني والتاريخي في شعر محمود درويش، ابتسام موسى عبد الكريم أبو شرار، رسالة ماجستير، جامعة الخليل، فلسطين، ٢٠٠٧م.
- 1 ٢٢ دراسة فنية في شعر يوسف الخطيب، سالم أبو محيسن، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ٢٠٠٤م.
- 1۲۳ يوسف الخطيب: حياته وشعره، أمل جمال أبو عيدة، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، الأردن، ٢٠٠٢م.

## المجلات والدورتات العلمية

- ١٢٤ التناص، عبد النبي اصطيف، مجلة راية مؤتة، جامعة مؤتة، الأردن، مج١، ع٢، ٩٩٣م.
- -170 التناص الأدبي في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، مجلة جامعة الخليل للبحوث، مج-170، -170.
- ١٢٦- التناص الديني في شعر يوسف الخطيب، د. عمر عتيق، مجلة مجمع القاسمي للغة العربية، ع٦، ٢٠١٢م.
- 17٧- التناص في الشعر الفلسطيني المعاصر، حسن البنداري وعبد الجليل حسن صرصور وعبلة ثابت، مجلة جامعة الأزهر بغزة سلسلة العلوم الإنسانية، غزة فلسطين، مج ١١، ع٢، ٢٠٠٩م.
- 1۲۸ التناص القرآني في شعر محمود درويش وأمل دنقل، د. علي سليمي ورضا كياني، مجلة دراسات في اللّغة العربية وآدابها جامعة سمنان، إيران، ع٩، ٢٠١٢م.
- ١٢٩- التناص القرآني والتوراتي والانجيلي في شعر أمل دنقل، د. نادر قاسم، مجلة جامعة القدس

- المفتوحة، فلسطين، ع٦، ٢٠٠٥م.
- ۱۳۰ السيميوطيقا والعنونة، د. جميل حمداوي، مجلة عالم الفكر، الكويت، مج ۲۰، ع۳، يناير/مارس ١٩٩٧م.
- ۱۳۱ شعرية العنوان في الشعر السوري المعاصر: السياق والوظيفة، مفيد نجم، مجلة نزوى، سلطنة عمان، ع ٥٧، ٢٠٠٩م.
- ۱۳۲ صوت التراث والهوية: دراسة في أشكال التناص الشعبي في شعر توفيق زياد، د. إبراهيم نمر موسى، مجلة جامعة دمشق، مج۲۶، ع۱-۲، ۲۰۰۸م.
- ١٣٣- عتبات الكتابة في النقد العربي الحديث، عبد المالك أشهبون، مجلة علامات في النقد، مج١١، جزء ٥٨، ٢٠٠٥م.
  - ١٣٤ عتبات النص، باسمة درمش، مجلة علامات، النادي الأدبي بجدة، مج١١، ع٢١، مايو ٢٠٠٧م.
- 1۳٥ عتبات النص الأدبي: مقاربة سيميائية، بخولة بن الدين، مجلة سمات، جامعة البحرين، مج١، ع١، مايو ٢٠١٣م.
- ١٣٦- في نظرية النص الأدبي، عبد المالك مرتاض، مجلة الموقف الأدبي، دمشق، ع ٢٠١، كانون الثاني ١٩٨٨م.
- ۱۳۷ الكتابة أم حوار النصوص، عبد المالك مرتاض، مجلة الموقف الأدبي، ع٣٠٠، تشرين الأول ١٩٩٨م.
  - ١٣٨ النص والتناص، رجاء عيد، مجلة علامات، النادي الأدبي بجدة، مج٥، ع١٨، ديسمبر ١٩٩٠م.

# مراجع شبكة المعلومات والمراجع الإلكترونية

- 1٣٩- القرآن الكريم، مصحف المدينة النبوية للنشر الحاسوبي، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشربف، المدينة المنورة، السعودية، الإصدار الأول http://www.qurancomplex.org.
- ۱٤٠ السيرة الذاتية للشاعر يوسف الخطيب بقلمه، عبر موقع بيت فلسطين للشعر http://www.ppbait.org
  - ١٤١ قراءات في الأدب والنقد، شجاع العاني، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٩٩٩ م.
- 1٤٢ قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر، د. خليل الموسى، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٠م.
  - 1٤٣- موقع الكتاب المقدس http://st-takla.org/Holy-Bible\_.html.
    - 15٤ موقع الموسوعة العربية http://www.arab-ency.com
- 016- يوسف الخطيب: ذاكرة الأرض ذاكرة النار، ناهض حسن (فائز العراقي)، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٤م.