



كلية اللغة العربية وآدابما فرع الأدب والبلاغة والنقد

التاريخ في شعر البحتري

رسالة تكميلية مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب العربي

**إعداد الطالبة** : سناء بنت محمد بن سعد آل يزيد الحارثي

الرقم الجامعي (٤٢٥٨٠٠٩٤)

إشراف سعادة الأستاذ الدكتور 🗄

مصطفى حسين عناية

۱٤٣١–١٤٣٠هـ

ملخص الرسالة

**عنوان الرسالة** : التاريخ في شعر البحتري . **الباحثة** : سناء بنت محمد بن سعد آل يزيد الحارثي . **الدرجة** : الماجستير .

موضوع الرسالة : دراسة التاريخ في شعر أبي عبادة البحتري من خلال الأحداث واستلهامها ، وعلى الخصوص المرحلة التي اتصل فيها بالبلاط المتوكلي ، مع النظر فيما أورده من قصائد تهم الجانب الوجداني والأخلاقي آنذاك ، وذكر حياة المجتمع العباسي .

هدف الرسالة : الكشف عن شعره ، وأن أثبت أن شعره يقدم للدارسين صورة واضحة في تبني قضايا مجتمعه ، ونقل هذه القضايا إلى البلاط الرسمي ، وقد ظلت الأحداث السابقة ماثلة في ذهنه إبان ذلك الاتصال ، وبمعنى آخر الوقوف على حياة البحتري ، وما استلهمه من أحداث كان لها نصيب الأسد في شعره .

مكونات الرسالة : تتكون الرسالة من فصلين ، يتقدمهما مقدمة وتمهيد ، وتعقبهما خاتمة ، وفهارس فنية ، تتضمن المقدمة مجمل ما ذكرته في الرسالة .

ويشمل الفصل الأول : التاريخ في شعر البحتري (دراسة موضوعية) ، ويتكون من أربعة مباحث ، هي :

المبحث الأول : شعر البحتري نتاج الأحداث التاريخية . والمبحث الثاني : استلهام الحوادث التاريخية في نظم البحتري التاريخي . والمبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي في شعر البحتري التاريخي . والمبحث الرابع : حياة المجتمع العباسي من خلال شعر البحتري التاريخي . ويشمل الفصل الثاني : ثنائية الفن والوثيقة التاريخية ، ويتكون من أربعة مباحث ، وهي : المبحث الأول : البناء الفني لقصيدة التاريخ في شعر البحتري .

المبحث الثاني : المعجم اللغوي لقصيدة شعر التاريخ . المبحث الثالث : الصورة الفنية . المبحث الرابع : الموسيقى . الخاتمة : وتضم نتائج البحث ، وفهارس فنية كاشفة عن مضامين الرسالة . منهج الرسالة : راعت الرسالة في الجانب النظري ما جاء عند البحتري من أحداث واستقرائها تاريخيًّا ثم الموائمة بين شعره وما يستذكره من أحداث مضت

تحت ظل الاستلهام ورصد ذلك ، ثم إردافها بدراسة للجانبين الوجداني والأخلاقي في شعره وفي مواطن أخر الكشف عن حياة المجتمع العباسي ، بمعنى تصنيف شعره حسب الأحداث ومناقشة ذلك .

نتائج الرسالة : أثبتت الدراسة أن البحتري من أكثر المشعراء الذين تناولوا الأحداث في شعرهم حتى أصبح شعره تاريخيًّا لها . كما أنَّ الدراسة كشفت عن أنَّ العلاقة بين الشعر والتاريخ علاقة واضحة فالشعر ينطلق من تلك الأحداث ولا يخلو أيضًا من استلهام أحداث سبقت في التاريخ .

## Thesis Abstract

Study title : history in the poetry of Buhturi
Researcher : Sana Mohammad Saad Al-Yazeed Al-Harthy
Scientific degree : Master
Issue of the study : Studying history in the poetry of Abi Obada

Al-Buhturi through events and its inspiration, especially the phase in which he was in contact with Al-Mutawakli court, with considering to what he reported poems concern the emotional and moral aspect. Furthermore, he mentioned the life of Abbasid society.

**Aims of the research :** Revealing his poetry , and to prove that his poetry offers for the students a clear picture in adopting the issues of his community . Then , he transfer these issues to the official court . The previous events remained fresh in his mind during that communication . In other words , to stand on the life of Al-Buhturi , what his poetry causes of events and what he inspired from events which have had the lion's share in his poetry .

**Study components** : It consists of introduction, two chapters, a conclusion and indexes. The introduction handles all what I mentioned in the study

The first chapter has history in the poetry of Buhturi ( objective study ) . This chapter consists of four section :

The first one : The poetry of Al-Buhturi is a result of historic events The second one : Inspiring the historical events in the historical systems of Al-Buhturi

The third section : The emotional and moral aspect in the historical poetry

د

of Al-Buhturi

The fifth section : The life of Abbasid society through the historical poetry of Al-Buhturi .

The second chapter has Bilateral art and historical document . It consists of four sections as follow ;

The first section : The technique of the historical poem in Al-Buhturi poetry .

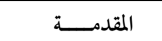
The second section : the language dictionary for the poem of history poetry The third section : The techniques

The fourth one : Artistic pictures

**Conclusion** :It has the results of the study , indexes which reveals the continent of the research

The study methodology : The study concerns , in the theoretical aspect , with what came with Al-Buhturi from events and its historical reading . Then , harmonization between his poetry and what he remember from events which passed under the shadow of inspiration , and to monitored this , then studying the moral and emotional sides in his poetry in order to reveal about the life o the Abbasid community . This means to classify his poetry according to the events and discussing this

**Results of the study** : The study proved that Al-Buhturi is one of the most poets who handled the events in their poetry , till his poetry became historical for it . Furthermore, it revealed that the relationship between poetry and history is distinctive relation . For the poetry comes from this events , and it never free of inspiration of events took place in the history .



لك الحمد اللهم علمتنا وما كنا لنتعلم ، وفقهتنا وما كنا لنتفقه ، وصلاة طيبة مباركة على من بعثه الله فهدى به الإنسانية ، صلوات الله وسلامه عليه عدد الحركات ، وعدد السكنات ، أما بعد...

فقد كان الوليد بن عبيدالله بن يحيى بن عبيد البحتري الطائي (ت ٢٨٤)هـ واحدًا من أكابر الشعراء الذين ظهروا في القرن الثالث الهجري ، ومن أشهر الذين تسنموا قمة الإبداع في حسن التعبير عن معانيه بوضوح وجلال ، فظهرت (نساء حسان ، عليهن غلائل مصبغات ، وقد تحلين بأصناف الحلي) ، كما ذكر ذلك ابن الأثير ، وكان أبوالقاسم الإسكافي يقول في كتاب برد الأكباد للثعالبي : «استظهاري على البلاغة بثلاثة : القرآن الكريم ، وكلام الجاحظ ، وشعر البحتري» ، وقد لاقي ديوانه عناية خاصة من قبل المتعلمين والمعلمين على السواء ، وذاعت شهرة قصائده ذيوعًا واسعًا ، واستمر إلى هذه الأيام ، وقد بلغ الشاعر من الذيوع والشهرة ما بلغه أبوتمام في زمنه .

وقد اخترت أن يكون موضوع بحثي في الماجستير «التاريخ في شعر البحتري» وبعد انتهائي من السنة التمهيدية للماجستير عرض عليّ أستاذي الفاضل الـدكتور : «مصطفى حسين عناية» الموضوع ، فاستخرت الله تعالى ثم عُدت إلى الـديوان فألفيته وافرًا بالأحداث ، ورأيت أنه موضوع جدير بالدراسة ، فبعـد استقرائي لنصوص الديوان وجدت أن الأحداث التاريخية التي أوردها أو استلهمها كثيرة جدًا ، ولا شكَّ أنَّ التاريخ سمة واضحة في شعره ، والعلاقة بين الـشاعر وعصره علاقة بائنة للدارس .

> وتظهر أهمية هذا الموضوع فيما يلي : ١ - أنَّ هذا الموضوع لم أسبق إليه من قبل فيما أعلم .

و

٢ - أنَّ هذا الموضوع يتعلق بمعرفة التاريخ في القرن الثالث الهجري وما له من مزايا وعيوب ، ولا شكَّ أنَّ هذا سيفيدني في تكويني العلمي . ٣ - أنَّ هذه الدراسة ستكشف عن شخصية البحتري التاريخية ، والفنية . وقد اقتضت طبيعة البحث أن يكون في فصلين يسبقها مقدمة وتتلوهما خاتمة ، وذلك على النحو الآتي : مقدمة : بيَّنتُ فيها أسباب اختيار الموضوع وأهميته وخطته والمنهج الـذي سرت عليه في هذه الدراسة . وقد درست في التمهيد العلاقة بين الشعر والتاريخ . أمًّا عن الدراسة فهما : الفصل الأول : التاريخ في شعر البحتري دراسة موضوعية ، وشرعت فيه بدراسة الأحداث التاريخية ، وجعلته في أربعة مباحث ، وهي : المبحث الأول : شعر البحتري نتاج الأحداث التاريخية ، وذلك بتقديم الشواهد وتعريف الأحداث وأتبعته بالرواية التاريخية وتعريفها وأسبابها ومصادرها . – المبحث الثاني : استلهام الأحداث وعرضت فيه بتعريف الاستلهام والعوامل التي حدث فيها الاستلهام ، وضمنتها دراسة العوامل السياسية ، والعوامل الاجتماعية ، والفنية والنفسية ، ودرست فيه القصائد المناسبة لكل عامل . - المبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي . - المبحث الرابع : حياة المجتمع العباسي . الفصل الثاني : الدراسة الفنيَّة ، وشرعت في المبحث الأول بالبناء الفني في شعر البحتري فدرست عشر قصائد مبتدأة بالمطلع ثم بنية الموضوع فالخاتمة للقصيدة . - المبحث الثاني : المعجم اللغوي في القصائد التاريخية في شعره ثم نظرت في الألفاظ الأكثر شيوعا عنده . – المبحث الثالث : الصورة الفنيَّة وفيها تعريف الصورة الفنيَّة مع بـسط للدراسـات

القديمة في الصورة ثم وسائل استخدامها من تشبيه واستعارة وكناية ومجازٍ ووسائل أخر ، ثم درست طرق استخدام الصورة الفنية من اقتباس وتضمين . ز

– المبحث الرابع : الموسيقى ، وتمَّ دراسة هذا المبحث ببيان الموسيقى الخارجية والداخلية وذكر النصوص المبينة لذلك .
 – مناقشة القصائد وبيان النتائج في كل مبحث ما أمكن .
 – متاقشة الأعلام المغمورين في ظني من شعراء وخلفاء ووزراء...
 – اتبعت طريقة التوثيق الكامل للهامش بذكر بيانات الكتاب عند وروده لأول .
 مرة .

– خاتمة : سجَّلت فيها أهمَّ النتائج التي ظهرت لي في هذه الدراسة .
 – وضعت الفهارس الفنية في نهاية البحث .

وكلي أمل أن يقع عملي هذا موقع الرضا والقبول ، وقد بذلت فيه ما وسعني الجهد ، ولم أضنَّ عليه بوقت أو بحث أو مشورة ، فإن أصبت فيها أسلفت فمن الله ، وأرجو من الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم ، ومدخرًا لي في صالح العمل ، ازدلفت به إليه يوم الحشر الأكبر وإن كنت أخطأت أوأسأت فأستغفر الله العظيم منه ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

شُكرٌ وتَقدِير

أشكر الله عز وجل الذي منَّ عليَّ بنعمة العلم ، وسهل لي سبله ، وشاء الله أن يكون هذا العمل الغراس الذي أحسبه عنده مقبولًا .

ثُمَّ أتقدَّم بوافر الشكر والعرفان إلى الوالدين الغاليين الذين من نبع طهرهما أوقدت آمالي ، ومن فيض حبها جددت ترحالي ، حتى دنا ربيع العمر ، وافترقت أنفاس عطفها عن يتم أحمالي ، رحمها الله وأسكنها فسيح جناته ، وجمعني بهما في مستقر رحمته ، فوالدي الحبيب لا أنسى فضله ما حييت ، ووالدتي الحبيبة التي تعلمت من مدرستها كيف تهيئ الأجواء المناسبة ، ودعمتني بكل معاني الدعم ، فزرعت في نفسي الحماس بأن أتقدم ولا يتقدمني أحد ، لكنني في هذا الوقت أذكر جميلهما فجزاهما الله عني خير الجزاء ، كما أسأل الله أن أكون بارة بهما بعد المهات .

كما أتقدم بالشكر لأسرتي الكريمة الذين كان لدعمهم أكبر الأثر في إنجاز هذا البحث ، وأخص بالذكر الأخوين العزيزين : مشعل بن محمد الحارثي ، ونواف بن محمد الحارثي وفقهما الله وجعل كل ما قدماه لي في ميزان حسناتهما ، وزوجي الفاضل : هاني الحارثي وفقه الله لما يحب ويرضى .

وحقيقة لم يكن لهذا العمل أن يخرج ويقوم على عوده بهذه الصورة لولا عناية الله ، ثم رعاية شيخي الفاضل الأستاذ الدكتور : مصطفى بن حسين عناية ، الـذي ما فتئ ينصح ويرشد ، ويوجهني لكثير من المواضع التي لاحظها في هذا البحث ، فقد وجدت فيه نعم المرشد الموجه ، وقد شد من عضدي في وقت كنت فيه بحاجة لنصيحة الوالد ، بل كان دائم السؤال ، وعودني على الصبر والتجلد ، وقد استفدت منه في كل ما كتبت ، فله الشكر الجزيل على ما ضحى به من جهد ووقت هو في أمس الحاجة إليه ، ولا أملك أخيرًا إلَّا الدعاء له بأن يجزيه الله أجر ما عمل ، ويطيل في عمره ، ويحفظه أبًا راعيًا لطلبة العلم ورواده .

كما لا يفوتني أن أتوجه بالشكر الجزيل لأعضاء اللجنة الموقرة الممثلة في الأستاذ

ط

الدكتور «عبدالله بن إبراهيم الزهراني» ، وكيل كلية اللغة العربية ، والدكتور الشاعر «ناصر بن يوسف شبانة» الأستاذ المشارك بقسم الأدب ، على قبولهما مناقشة هذه الرسالة وتقويم ما اعوجَّ منها ، وما فات الباحثة في بعض الأمور ، والله أسأل أن يلبسهما لباس الصحة والعافية ، ويجزيهما عني خير الجزاء .

كما أتوجه بجزيل الشكر وعظيم الامتنان لجامعة أم القرى ممثلة في كلية اللغة العربية ، وأخص بالشكر عميد الكلية السابق الأستاذ الـدكتور : عبدالله القرني ، وعميدها الحالي الأستاذ الـدكتور صالح بن سعيد الزهراني ، ورئيس قسم الدراسات العليا السابق الأستاذ الـدكتور : عبدالله الزهراني ، والحالي الأستاذ الدكتور محمد دغريري .

والشكر موصول إلى كل من أسدى إليّ نصحًا أو مشورةً أو سدَّدَ خطأ ، أو وجه إلى صواب ، أو أعارني كتابًا ، وجزى الله مَن رأى نقصًا فأكمل ، أو زللًا فأحسن بي الظن ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

التمهيد :

إنَّ النفس البشرية مجالها واسع ، تسبح فيه طاقتها الفكرية ، والوجدانية ، والثقافية بشكل يشبع رغباتها ويحقق وجهتها ، فمن المسلم به منذ وجودنا على وجه هذه البسيطة وحياتنا مليئة بالثنائيات ، سواء أكانت العلاقة بينها متوافقة أم ضدية ، وفاقية أم عنادية ، ولا تجد حياة تخلو من هذا وذاك ، فالشراع ممتد ، جنة ونار ، إسلام وكفر ، نور وظلمة ، حق وباطل ، حب وكره ، ﴿ وَلِكُلِّ وِجَهَةُ هُوَ مُوَلِيَّهَا ﴾('').

هكذا تبدو صفحة الكون خيرًا وشرًا ، ترادفًا وتضادًا ، توافقًا وتعارضًا ، والحرب سجال ، هذا على المستوى العام ، ولو حصرت الحدود في زاوية مستويات الخطاب لوجدنا تاريخًا وشعرًا ، ولكل خصوصية ومنحى ، ولاشك أن ما بينهما من ازدواجية يوقع في صدمة التعارض ما بين مصطلحين لا أكاد -في ظاهر الأمر - أن أجد توافقًا وتناسبًا بينهما ، لكنها محاولة جاهدة لاستكشاف ما بينهما في حدود المعالجة ليس إلا ، وإن كان ليس لي السبق في هذا ، فقد تقدمني صاحب الشعر والتاريخ" .

«ولا جرم أن الشعر استطاع -بكل ما أوتي من قوة - أن يمنح الذات الشعرية الإفصاح عما يدور بخلدها من إحساس وانفعال بالكون ، والحياة من حولها ، ثمة فضيلة أخرى تحسب له ، وهو أنه يفسح المجال للشعور بالانطلاق ، وللخيال بالتيه في معانٍ رحبة لا حدود لها ، وهذا يعني أن الشعر موقف ، وأداة ، ودعوة في الوقت نفسه إلى المثل والمبادئ الرفيعة ، ويحاول في كل هذا ، البحث عن قيم ومبادئ كادت أن تكون للسقوط أقرب ، فهو يصوغ الأشياء صياغة تدل على

(١) سورة البقرة : (١٤٨) .

۲) انظر : نوري حمودي القيسي: الشعر والتاريخ ۱۹۸۰م، بغداد. د.ط.

الإحساس بكل ما هو أجمل وأوقع وأخلد في نفس متلقيه»(`` .

ولا شك أنَّ محاولة الوقوف على شاعرية تتعدد فيها أوجه الخطاب ، بل وتتسع فيها مجالات التجربة لهو أصعب تفسير ، ومن ثَم هو خوض في غمار معركة نفسية خاصة ، وإن كان صاحبها ممن يحبون في طريقهم نحو بدايات مجهولة لا قرار لها .

لقد كان وما زال المجال أمام شعرائنا أكثر طلاقة وانسيابية ، لاسيما ممن يُشهَد لهم بقريحة شعرية خصبة ، ورؤى إبداعية ثرة ، وكانت لديه من العوامل المساعدة ما يحقق بواعث التجربة لديه .

«فالناظر في شعر البحتري يلحظ أنه أثرى ديوانه بهادة شعرية ضخمة ، فقد جمع في شخصه مزيجًا من ثقافات متنوعة ، وكان التاريخ مصدرًا ، واستلهامًا ، ومعينًا لا ينضب في قصائده ، كها أنه دليل ومزية على وعي الرجل بالماضي ، ومظهر من مظاهر جدارته ، حكَّمَ عقله ، وكان مخلصًا لتراثه ، مستفيدًا من حاضره ؛ إذ وظف المصادر التراثية - إلى أن ارتوى- توظيفًا يعكس إيحاءات متعددة في مجال الإنسان وحياته»<sup>(٢)</sup> .

عُرِفَ أبوتمام بهذا الاتجاه ، لكن البحتري تاه في زحمة الشهرة لأكبر منافسي عصره وبالتالي كادت تُطْمَس هذه الظاهرة في شعره ، ومن حق هذه الدراسة أن تقدمه بقوة لاستكشاف أبعاد ربطه بين الشعر وتوثيق الحدث .

ومن العدالة بمكان قبل أن أفصل القول في وصف الظاهرة خلال مراحل زمنية ، أن أوضح ذلك عبر رؤى مختلفة تجلت في سياق استقرائي لديوانه ، هي كالآتي :

١ – الرؤية الشعرية .
 ٢ – الرؤية الإنسانية .
 ٣ – الرؤية الذاتية .

- (1) انظر : سيد قطب : مهمة الشاعر في الحياة وشعر الجيل الحاضر، دار الشروق، د. ت. د. ط، ص (١٥) .
- (٢) د. حسن ربابعة : الصورة الفنية في شعر البحتري ، رسالة دكتوراه ، الجامعة الأردنية . مخطوطة نوقشت (١٩٩٤م). إشراف: أ.د. عبدالكريم خليفة، ص (٢٨١) .

الرؤية الشعرية :

يقول الشاعر ··· : أَلاَ لَيْتَ شِعْرِي هَلْ يَرَى النَّاسُ مَا أَرَى مِنَ الأَمْرِ أَوْ يَبْدُو هَـم ما بَـدَا لِيـا

\* \* \*

إنَّ محاولة الوقوف على مفردة دون تحديد أبعادها ، وتحويلها إلى مفهوم قابل للقياس ، والتقويم ، سيوقع في مأزق الترادف ، وبالتالي يصبح البحث عرضة للنقص والشك ، هذا من ناحية ، ومن جهة أخرى سوف يمنع مُقَدِّر الكلمة من الوقوف على دلالتها وإيحاءاتها التي تشع منها " . وفي هذا السياق يجدر بي قبل الولوج في عالم الرؤية الشعرية أن أُعرِّف بالمفهوم .

فالرؤية في دلالتها اللغوية : يقال رأيته بعيني رؤية ، ورأيته رأى العين ، أي حيث يقع البرؤية في دلالتها اللغوية : يقال رأيته بعيني رؤية ، ورأيته رأى العين ، أي حيث يقع البصر عليه . والرئي والرواء – بين يقع البصر عليه . والرئي والرواء م واللهاء ، والجهال ، فهي تقابل في الاستعهال العام شيئًا من الرؤية في الشعر" .

ومما هو معلوم في اللغة أنَّ زيادة المبنى تدلُّ على زيادة المعنى ، هذا يطلق على اللفظة الواحدة ، أمَّا في الإضافة كما هنا فيرجع الأمر إلى ما تفيده الإضافة وهذا مبثوث في كتب النحو ، فحين تضاف الرؤية للشعر تختلف الدلالة ، حيث إن رؤية المشاعر للكون ، والجال ، والماضي رؤية متباينة عن الإنسان العادي، أو المتخصص ، وهي -إن صح القول - منبعثة من رؤية ذاتية إنسانية قادرة على توظيف أدوات الواقع ، والنظر فيها من زاوية عميقة ، ناضجة ، فطنة ، موائمة بين

- ديوان زهير بن أبي سلمي، دار صادر، (د.ط.)، ص(١٦٤) .
- (٢) محمد طه عصر: مفهوم الإبداع في الفكر النقدي عند العرب، ط(١) ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م، عالم
   الكتب، ص(١٧) .
  - (٣) جمال الدين ابن منظور: لسان العرب، مادة رأى. ط. ٣، دار صادر بيروت.

المبنى والمعنى() .

وفي رأي كثيرين : لا يُسمى الشاعر شاعرًا إلَّا إذا شعر بها لا يشعر به غيره ، من معاني الشعر وأخيلته وتجارب الحياة ، ومذاهب الناس ، وهذا الإحساس هو ما عبر عنه في المصطلح النقدي (بالفطنة والذكاء) ؛ لأنه رأى الأشياء في صورة لم يفطن إليها غيره ، فأعاد صياغتها لتلائم مقدرته وتوجهاته ، وروح الإبداع المفطور عليها" ، وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يقول : «روح الآدمي مخلوقة مبدعه باتفاق سلف الأمة وأئمتها وسائر أهل السنة»" .

٤

فالشعر ليس قولًا موزونًا مقفى فقط ، وإن كان مثل هذا يمثل شكل المشعر لا روحه ، ويبين الخلل فيما ينظمه صاحبه ، فتلحقه عيوب من كل جهة ، وعليه حتى يصل إلى غايته أن يتوسع في علوم اللغة ، ويبرع في فهم الإعراب ، ويعرف فنون الآداب ، ويروي أيام الناس ، وأنسابهم ، ومناقبهم<sup>(،)</sup> ، ثم إنَّ المشعر الذي يغرق في الجدل والمنطق والفلسفة ، مقتصر على آلة السمع والبصر ، لا يتجاوز أن يكون شعرًا سطحيًا ، هذا إن صح لنا تسميته شعرًا<sup>(.)</sup> .

ولقد ظل (الشعر ديوان العرب)<sup>(٢)</sup> ، وظلت مضامينه الحية باقية بقاء الواقع التاريخي ، وعلى الرغم من كل المضامين التي تحرك فيها الشعر فقد ظلت أحداثه ومعانيه وألفاظه مجالًا من مجالات الاستشهاد في كل ميدان ، وذلك عندما بدأت الأمة تستعيد ذاتها ، وتنظر نظرة واعية إلى تاريخها ، وتوثق أخبارها<sup>(٢)</sup> .

إذن : إنَّ رؤية الشاعر للتاريخ رؤية حية تبعث روح الماضي المجيد من جديـد ،

- (۱) محمد طه عصر: السابق، ص(٤٩) .
- (٢) ابن رشيق : العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، المكتبة العصرية، صيدا، (١ / ١٠٤) .
  - (٣) ابن قيم الجوزية، الروح ، تحقيق بسام علي العموش ، ص٧٩ .
- (٤) ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر، تحقيق عباس عبدالستار، دار الكتب العلمية، بيروت ط(١٠)،
   ١٤٠٢هـ، ص(١١).
  - (٥) سيد قطب : السابق ص (١٥) .
  - (٦) ابن قتيبة ، الشعر والشعراء ص(٣٤) .
  - (٧) نوري القيسي ، الشعر والتاريخ ص(٣) .

ومن ثم فإن اعتهاد المؤرخ على الشعر -وما الطبري والمسعودي عنا ببعيدين- دليل على أنَّ الشعر جنس يتحول باستمرار بحكم مرونته ، وهذا ليس بغريب على من يتتبع حركة تاريخ الشعر ؛ إذ إن له إسهامات منذ أن عرف العربي قول الشعر ،

يمبع مرك ترييم بمنكر تريويات ومنها تا عنه المنابي عرك معارب من العصور تجعل منه فمواكبته للأحداث مع تغير خطة الرحلة الزمنية لكل عصر من العصور تجعل منه أنموذجًا حيويًا ناميًا ، وهذا لا يعني انحيازًا للشعر ، أو أن له أفضلية السير عند المؤرخين ، ولكنها مقدمات ترسل من بين سطورها أفكارًا وتساؤلات تتمحور في التاريخ في شعر صاحبنا .

«ولا ريب أن المجاورة بين الشعر والتاريخ ليست اعتباطية ، ولكنها تهـدف إلى إبراز الثنائيات المتضادة : الشعر والتاريخ ، اللغة واللالغة ، ثم ما سر اقتران الشعر عند البحتري بالتاريخ ، هل من رابطة بينهما أم ﴿كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسَبَحُونَ ﴾(''؟! .

لقد كان رصيد البحتري الشعري دليلًا على اهتهامه بالتاريخ ، بل إنه يعد ظاهرة صحية تشي بمعرفة أحوال العرب ، وأنسابهم ، وعاداتهم وتقاليدهم ، فهو يرصد تاريخًا اجتهاعيًا، أو سياسيًا، أو أخلاقيًا .

ففي أكثر من ثلاثهائة وست وستين قصيدة يعرض ذلك ، وكان التاريخ الإسلامي مصدرًا هامًا وقف عند أحداثه يستلهم فيها قصص الأنبياء : سليهان ، ويوسف ، وموسى عليهم السلام ، ويستدعي تاريخ البيت الهاشمي ، ويذكر الشعائر الإسلامية ، ويكرر القسم بالأماكن المقدسة ، ويشير إلى مصطلحات مختلفة في علوم الحديث الشريف ، وقد ردد كثيرًا من الأسهاء التاريخية بعضها يرجع إلى شخوص لهم في الذاكرة الجمعية مكانة في الدين والمجتمع<sup>(1)</sup> .

يتَّضح ممَّا تقدَّم ، «حتى يكون الشاعر مبدعًا لا أن يكون ناظمًا ، عليه أن يبتكر ، وهو شاعر بفضل ما وهب من قدرة على الصياغة ، ومحاكاة للغير ، ولا ينقص من شاعريته أن ينتزع موضوعه من الواقع التاريخي ؛ إذ إن بعض الأحداث التاريخية قد

٥

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : (٣٣) .

 <sup>(</sup>٢) عبدالله التطاوي، القصيدة العباسية قضايا واتجاهات، د.ط، دار غريب ، القاهرة ، ص (٩٠) .

يكون واقعًا في نطاق ما هو محتمل أو ممكن ، وحين يتناول هذه الأحداث مـن هـذه الناحية يعد شاعرًا قديرًا<sup>(\\</sup> .

ولعلَّ مَن يقرأ سيرة الخلفاء والوزراء يُدرك أنَّ للتاريخ قيمة عندهم ، وقد فطن البحتري لهذا ؛ إذ عرف ما يدور في مجالسهم عن الأيام ، وعن تغير الأحوال عبر أزمان مختلفة ، وأراد في سبيل ذلك أن يثبت تفوقه للآخر ، وأن يسحب البساط من غيره حتى يصبح نديمًا لهم ، فنال الحظوة وكان له ما أراد بعد هضم للثقافة قديمًا وحديثًا ، فاتسع زاده العلمي<sup>(۲)</sup> .

ولا شكَّ أن عيشته في ظل الخلافة العباسية ، وعلى وجه الخصوص بلاط المتوكل ، ونهله من ينابيع الحضارة ، والثقافة العربية ، والفارسية في شتى صورها ، من أقوى الدوافع –إن لم تكن أعظمها– في تشكيل عبقرية شعرية ترسم حدود المكان وروح الزمان ، ثم إنه عندما يدخل بريشته على عتبة الخلافة العباسية تنهمل قصائده انهالاً على أرض خصبة ، فتتلون بألوان الواقع مازجة بين الآفاق المتباعدة ؛ لتعطي لوحة زاخرة بمدركات حسية ملموسة في القصور ، أو في مشاهد المعركة ، أو في رحلة الخلافة ، حينها علينا أن نشخص بأبصارنا إلى الساء لنحلق في فضاء إبداعي متوهج ثابت بقاء الحياة" .

لذا فإنَّ طبيعة الموقف تفرض عليه رواف د زمانية مكانية في آن ، فقد تعددت مشاهد المكان فانبجست منه أحداث تحمل فوق كاهلها رؤية إنسان ليطل بعنقه من نافذة التاريخ ، وطالما كانت هذه رؤيته فإن معنى ذلك أنه يثير في ذهنه ماضي الإنسان ، وماله من دور في صنع حضارة ، ومجابهة مشكلة ، واتخاذ قرار ، وهو حين يرنو إلى هذا حري به أن يتنبه للحس التاريخي ، وأن يسترشد به في وعي

- (۱) ديفد ديتشس ، مناهج النقد الأدبي بين النظرية والتطبيق، ترجمة : محمد يوسف نجم، دار صادر ، بيروت ، ص(۲۱۹) ، وما بعدها .
  - (٢) أحمد أحمد بدوي ، البحتري، دار المعارف (د.ط)، ص(١٤٥) .
- (٣) د.صالح حسن اليظي: شاعرية البحتري رؤية في إبداع القرن الثالث، ١٩٩٤م، دار العوم ، ص(٦٤) .

ليدرك سنن الله في خلقه ، وطبيعة فطرهم ، ومن ثم فإنَّ النفاذ إلى لب الحياة الماضية موضوع التاريخ ، ماضٍ لم يبق منه إلا أمارات أو أنقاض بوساطتها يعاد بعثه ، وموضوع الفن هو الماضي ، لكنه ماضٍ باقٍ ، فالفن من الماضي والحاضر معًا<sup>(1)</sup> ، فذكر صلح بني تغلب ، أو استلهام موقعة صفين ، أو ذكر أمر بيعة المتوكل على الله لبنيه ، أو حتى الوقوف أمام قصر الكامل أو إيوان كسرى ، أو تجسيد حادث السقوط للفتح بن خاقان ، كلها ماضٍ يعيد الشاعر بناءه في قالب فني . بل إنَّ هذا إن دلَّ على شيء فإنَّا يدل على استجابة للصوت الواقعي ، وكيف أن الشاعر نتاج لبيئته ، وممثل لجماعته<sup>(1)</sup> .

وهذا أمر لا شك فيه ولا جدال ، فالـشاعر العربي يتغنى بعواطفه ومـشاعره الذاتية ، بل قد تتلاقى خواطره بعواطف آخرين ممـن يـشبهون الـشاعر ، ويكـون بذلك له دلالة اجتهاعية ، وبذا نناقض ما قاله أرسطو بـأن الفـن الجيـد هـو محاكـاة لأغراض اجتهاعية ، وبذا نفي الشعر الغنائي من مملكته" .

وهو يرى أنَّ على الشاعر ألَّا يتأنَّق في اللغة ؛ لأنه يخفي الأخلاق ، والأفكار ، بل من المفترض أن يمثل الأشياء كما كانت في الواقع أو كما يتحدث عنها الناس ، أو كما يجب أن تكون حتى يكشف عما يريد من وراء تصويره للواقع من إكمال لـه ، وبهذا يكون المكن ، والمستحيل ، والمحتمل من طرق المحاكاة عنده<sup>(ن)</sup> .

هذا وإن كان يجري على مذهب الفن الأرسطي فهو ربها لا يمثل بحال من الأحوال ما في شعر الرجل ؛ إذ إن مهمته نقل وقائع كما ظهرت في تاريخها العربي دون تكلف الإتيان بحوادث لم تقع بالفعل<sup>(٥)</sup> .

- د.محمد مندور، النقد المنهجي عند العرب، نهضة مصر للطباعة والنشر، ص(٣٩٧).
  - (٢) د.محمد مندور، السابق ، ص (٤٠٠) .
- (٣) د.محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، نهضة مصر للطباعة والنشر، ص(٥١).
  - (٤) نفسه ص(٤٥).
- (٥) د. نصرت عبدالرحمن، شعر الصراع مع الروم في ضوء التاريخ حتى نهاية القرن الرابع ، ط(١)،
   ص(١٥٢).

٧

Λ

فأبوعبادة عندما تضطره شاعريته إلى اقتصاص خبر أو رواية ما وقع، يدبره تدبيرًا بشكل يشعر بسلاسة القول ، واطراد المعنى ، ويبني هذا كله على وزن مخافة أن تفلت المجاديف من يمينه بها يحتاج من زيادة في الكلام أو نقص منه، قد تكون الزيادة والنقصان فيه غير صالحة بعدما أمل أن تكون مؤيدة له، وزيادة في حُسنه ورونقه().

وهكذا فإنَّ تعبير الشاعر دلالة ناطقة ، وشعور ناتج من تفاعل قلبه مع ما يـدور حوله من أحداث ، ومواقف ، بل إنها تمنح المتلقي صورة عريضة لما كـان يسود الناس في عصر ضج بالمعرفة ، واختلف فيه موقف العربي ، وأفكاره ، وتطلعاته ، ولا بدَّ حينئذ من تأكيد أهمية الشعر في دراسة هذه الجوانب ، فقد ظل الشعر العـربي خزانة كبيرة لوقائع التاريخ ، وأحداثه ، وقصصه ، وأخبار شعوبه البائدة<sup>(٢)</sup> .

ولا يخفى على ذي لب المجاورة بين الشعر والتاريخ ؛ إذ تبدو الظاهرة محسومة بطبيعتها ، لكنها في حاجة إلى مزيد من التأمل والتعمق ، خاصة إذا وضع في الاعتبار أن التاريخ في شعر البحتري يظل بمثابة الخلفية الأساسية التي تسعى إلى الإلمام بدراسة جوانب النص الشعري<sup>(٣)</sup> .

تلك هي الحالة المعرفية -السالفة الذكر - لرواية التاريخ شعرًا عند شاعرنا ، لذا فإن تعاقب حركة الزمن لا يتيح للجديد أن يظل جديدًا ، فهو لا يلبث أن يتغلغل في اللحظات المنغلقة نحو الماضي ليصير قديمًا ، لكن بعض القديم في الحساب الزمني يبقى منجزًا إنسانيًا يعتمد عليه أحيانًا في فهم الحاضر الجديد ، بل يظل على الأقل لبنات أساسية لا غنى عن تفحصها بين حين وحين لإبراز ما هو أصيل فيها .

إذن ليس ثمة انقطاع حقيقي بين قديم وجديد ، ومن البدهي أنَّ الرؤية الشعرية في نتاج البحتري التاريخي يطرح إشكالية أولية : كيف نـستطيع أن نقـيم علاقـة

- (۱) ابن طباطبا العلوي، نفسه ص (٤٧).
- (٢) نوري القيسي ، السابق ، ص(٤٩).
- (٣) د.عبدالله التطاوي، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ، دار الثقافة للنشر والتوزيع، ١٩٩٢م (د.ط)،
   ص(٣١).

جدلية بين الشعر والتاريخ؟ وكيف يمكن للشاعر رواية التاريخ شعرًا؟ الأمر من العسر بمكان إن لم يكن مستحيلًا ، فكان لابد من طرح فكرة التاريخ في الكشف عن الرؤية الشعرية.. مستأنسة بها فعله أستاذي الدكتور/ عبدالله التطاوي ، في : (الشاعر مؤرخًا) . وعفت الشرقاوي ، في : (أدب التاريخ عند العرب) ، الذي يعيد هذا الاختلاط إلى خصوصية الحضارة العربية الإسلامية () ؛ إذ هي حضارة قائمة على أساس النص ()

٩

وهذا ما لاحظته على شعر البحتري ، ولكن ألا يصح في هذا العصر الذي تقدمت فيه أدوات البحث النقدي والأدبي أن أغض الطرف عما استجد على الساحة العربية ، حديث البحتري عن الأحداث شعرًا ، ألا يدخل في إطار ما يسمى اليوم الالتزام<sup>(٣)</sup> ، ونظراته الجمالية ألا تدخل في حيز الشعرية<sup>(٤)</sup> ، بل واستلهامه لكثير من الشخصيات، ألا يدخل فيما يسمى بالتناص<sup>(٥)</sup>؟! .

ولا شك أن رائدي في ذلك كله ما ألف من مؤلفات سابقة عن الشاعر ، ليتسنى لي التعامل مع أبي عبادة بعين جديدة قدر المستطاع ، يتيح لي الكشف عن معين عذب المورد ، غزير العطاء ، لم ينل حقه من الدراسة على هذه الشاكلة ، بل ربا سارت قربه الركبان ، ولم تكتشف سوى النزر اليسير من إمكاناتها ، لكنه لم يفُتْنِي وأنا أسارع الخُطَا على الدرب أنَّ لدراسة الشاعر في ماضي الإنسانية أثرًا في وقوعي في مأزق مسكت بطرف خيطه ؛ إذ إن الإشكالية منبعثة من إهمال الجانب التاريخي في الدراسات السابقة ، لا لنقص في نظر الباحثين السابقين ولا في قدراتهم ، بل

- د.عفت الشرقاوي، أدب التاريخ عند العرب، دار العودة، بيروت، لبنان.
- (٢) عبدالله التطاوي ، الشاعر مؤرخًا ، دار غريب، القاهرة، ١٩٩٥م وانظر: حركة الـ شعر بـين الفلـ سفة والتاريخ، دار الثقافة ١٩٩٣م.
  - (٣) بدوي طبانة ، قضايا النقد الأدبي ، مكتبة الأنجلو المصرية .
- (٤) د.فوزي عيسى، النص الـشعري وآليـات القـراءة، دار منـشأة المعارف، الإسكندرية، د. ط، د. ت، وانظر: (للمؤلف نفسه) : تجليات الشعرية قـراءة في الـشعر المعاصر، د. ط، د. ت، النـاشر: منـشأة المعارف بالإسكندرية، ص(٥) وما بعدها .
  - (٥) نفسه ص(٩).

١.

الأمر يعود إلى كونهم تعاملوا مع النص بمحدودية ، لا تتجاوز النصوص تحليلًا شاملًا أو جزئيًا ، وهم بذلك نسوا أن الشعر جنس يتحول باستمرار بحكم مرونته ، على الرغم من أن الشاعر يدور في فلك النظرية ، ويسعى لتأصيلها في شعره ، ولا غرابة في هذا ؛ إذ نجده يؤسس نظرية قائمة في محتواها ، ومضمونها ، وتصورها ، على ما رسمه في ذهنه بناء على أصداء الأحداث ، التي كان لها عمق في وجدانه ، فدلل بذلك في أكثر من بيت بهذه النظرية التي لم يلتفت إليها في شعر الرجل ، التي طغت بشكل أو بآخر على شعره ، ولا شك أن هذه النظرية لها بذورها ، ولما جذورها المتدة الصلبة التي يصعب نزعها من أدبنا القديم ، سواء أكان من الشعر الجاهلي أم الإسلامي ، أم شعر النقائض أم عند شاعرنا ، التي كان من نقص الاهتمام بها أن تأخرت صياغتها .

فعلى سبيل المثال : عرفت العرب نوعًا من التاريخ ، فقد كانت القبائل تروي أيامها ، وحروبها ، وانتصاراتها ؛ لتفخر بها على القبائل الأخرى ، سواء كان ذلك شعرًا خالصًا أم نثرًا تتخلله الأشعار ، ولم تكن الصلة واحدة ، دوامًا بين الشعر والتاريخ ، فأحيانًا تكون القصيدة شرحًا للخبر بكل تفاصيله ، وأحيانًا عرضًا للبطل دون أن تربطه صلة بالخبر الموثق ، وكان الرجل في كلتا الحالتين يحافظ على نقل الخبر ، وانتشاره ، حتى وإن كان نسيًا منسيًا لدى العرب ، فإنه بهذا يعقد قرابة بينه وبين هذا الخبر<sup>(۱)</sup> ، ومن المعروف أن جل ما رواه من تاريخ قائم على أساس واقعي ، غير ما أتى به في شعره مثل صراعه مع الأسد<sup>(۱)</sup> . - قسم يتعلق بالتاريخ السياسي بها فيه من ولاية ، وخلافة ، وصراعات . - وقسم يتكئ فيه على موقفه من ذاته ، ومن غيره .

- (١) د.علي أحمد الخطيب، الشعر الجاهلي بين الرواية والتدوين، ط٤، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م، الـدار المـصرية اللبنانية، القاهرة، ص(١٤٢) وما بعدها .
  - (٢) ديوانه ، تحقيق : حسن كامل الصيرفي ، دار المعارف ، ١٩٧٧م ، القاهرة ، ط(٣) ، ٢/ ٧٤٠ .

وعلى هذا النحو استطاع أن يطوق التاريخ بحصار الفكرة التعبيرية ؛ إذ قد شكل من فكرة واحدة أنهاطًا عدة للتوثيق ، ففي موقف الخلافة مثلًا ، يصبها في منبع من منابع القداسة التي سوف تجعل منها هبةً ، وفضلًا ، وأحقيةً ، يختص بها إنسان دون آخر ، وتارة مسؤولية ، ودافعًا قويًّا لطغيان شخصية الخليفة ، كأنَّها هي تحمل على كاهلها التناقض<sup>(۱)</sup> .

كما سيأتي في سياق حديث الباحثة في المباحث الآتية .

إذن : النص يمتد مناسبًا لذوق الشاعر الملتزم بأحداث عصره ، التي تجعل منه أحيانًا مرضيًا لغيره لا لشعوره .

 <sup>(</sup>١) محمد أحمد النهاري، أثر القصر في شعر البحتري، رسالة ماجستير (مخطوط)، جمهورية اليمن العربية،
 جامعة صنعاء، ١٩٩٢م، إشراف أ.د محمد عبده غانم، ص(٢١٤).

الفصل الأول :

التاريخ في شعر البحتري دراسة موضوعيَّة

وفيه أربعة مباحث :

الرؤية الإنسانية : - المبحث الأول : شعر البحتري نتاج الأحداث التاريخية . - المبحث الثاني : استلهام الحوادث التاريخية في شعر البحتري التاريخي . \* الرؤية الذاتية : - المبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي في شعر البحتري التاريخي .

١٢

## المبحث الأول : شعر البحتري نتاج الأحداث التاريخية . وفيه :

- \* مصادره .
- \* موضوعها .
  - \* منهجه.

\* الرؤية الإنسانية :

ثقف البحتري ثقافة أعانته وأهلته لاستيعاب ظروف عصره ، فبقيت نصوصه تلمس جوانب من تجارب الحياة وأحوال الأمة ، وظلت الملامح الإنسانية صورة مشرقة في قصائده ، تعكس مدى ما حققه العربي في السعي إلى تحقيق إنسانية الإنسان ، بل تعددت إنجازات ابن العصر ، وصارت شكلًا للمرتكزات الحضارية للبناء ، والمنطلقات الأساسية في إعادة تقييم الحاضر ، وتصوير المراحل المختلفة لماضي الأمة ، ولهذا أصبح الإنسان الواعي لوجوده في خضَمٍّ هذه الأحداث على صلة بها ؛ إذ سمحت له الظروف آنذاك بأن يكون قادرًا على إدراك دوره ، وتقرير مصيره ، وتحديد وجهة نظره ، ومن ثم كان تعامله مع الجمهور تعامل الاستجابة الإنسانية ، فبدا التاريخ واضحًا في ديوانه<sup>(۱)</sup> .

بل إنَّ هذا التداخل بين نصوصه الشعرية والتاريخ يمنح القارئ المزيد من التأويلات إلى أبعاد فسيحة ، يلتقي فيها ذهن العربي بأيامه الخوالي حين ينتشي الفرح في سمائه في أحاديث السمر ، والدأب على أسلوب القص ، سواء ما انتشر كظاهرة عامة في حياة المجتمع القديم ، أو ما كان منها على المستوى البطولي ، والحربي ، والتغني بأمجاد القبيلة ، وذكر شرف أيامها ، وما كان لها من مكانة في صنع قرار ، كل هذا وذاك بدا ظاهرٌ بل ضرورة لإشباع رغبات الناس ، وحاجاتهم ، على مختلف مشاربهم ، وهم بعملهم هذا يحتذون منهجًا تاريخيًا متأرجحًا بين قصص شعري ، أو نثري ، أو خطب ، وكلها صيغ كلامية تلتقي في بوتقة فن القول الذي يحفرني للقول بأن التاريخ فن نثري من فنون النثر العربي القديم".

- نورى حموي القيسي، الأديب الالتزام، • ١٤ هـ، دار الحرية للطباعة بغداد، بدون طبعة، ص(١٢٨).
- (٢) انظر: د.عبدالله التطاوي: حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ ، ص(٦٣)، وانظر: للمؤلف نفسه الـشاعر مؤرخًا ، ص(١٢) .

١٤

أ – البحتري بين التاريخ والرواية (`` :

يعيش الناس في كل زمان ومكان ، حياتهم الخاصة والعادية ، لكنهم أيضًا يحكون في كل يوم ما يتعلق بهذه الحياة ، بيد أن أحداثًا مهمة من هذه الحياة انثالت عليهم ، واستوقفتهم ، وتداولتْها ألسنتُهم في مختلف المناحي ، وقس على ذلك أخبار الجاهلية .

وما دمت في سياق الحديث عن الأحداث ، فسوف أقف على ما جاء في اللغة :

- (١) هناك بحث بعنوان الرواية التاريخية للمؤلفين : قاسم عبده قاسم، أحمد إبراهيم الهواري : الرواية التاريخية في الأدب العربي الحديث ، دار المعارف – مصر ١٩٧٩م ، ص١٣ .
  - (٢) شوقي ضيف، العصر العباسي الثاني ص(٢٩٢).
    - (۳) نوري القيسي، السابق ص(٦).
- (٤) عبدالله التطاوي، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية، دار غريب للطباعة ، القاهرة، ص(٢٥٢).
- (٥) أخرجه الترمذي في سننه ٢٦٦/٤ ، رقم الحديث (٢١١١) ، كتـاب الفـتن ، بـاب مـا جـاء في لـزوم الجماعة .

10

فقد أتى في لغة العرب :

«الحدث : قيل إنه الأمر الحادث المنكر الذي ليس بمعتاد ، ولا معروف في السنة ، حدث/ الحديث : نقيض القديم ، والحدوث : نقيض القُدْمه . حدث الشيء يحدث حدوثًا وحداثة وأحاديث ، وأحدثه هو : فهو مُحْدَثُ ، وحديث ، وكذلك استحدثه ، والحدوث كون الشيء لم يكن ، وأحدث الشيء فحدث ، وحدث أمر أي وقع ، والحدث : من أحداث الدهر شبه النازلة ، والحدث : موضع متصل ببلاد الروم»<sup>(۱)</sup> .

وقد أشار ابن النديم في كتابه الموسوم بالفهرست إلى أنَّ «التاريخ صنف من التأليف عن الأخبار ، فالحادثة المضمنة في رمز يدل عليها هي ما توحي بـه كلمـة خبر»(٢) .

«ثم تأتي هذه الازدواجية منبعثة من نشوء الوثيقة بعد حدوث الحادثة ، مقدار مطابقها ، وكيف يستنبط الواقع منها ، فالأول متعلق بالشاهد المباشر ، والثاني بالراوي الذي يأتي ، إلا أن اختيار أحد الموقفين في مستهل التحليل يتحكم مسبقًا في الخلاصة ؛ إذ يستتبع نظرة خاصة للتاريخ كواقع ، وكمعرفة ، فقد يقع الخبر ويختص بالمملكة الإنسانية ، وقد يختص بخبر دون غيره ، وقد يختص بالدولة الإسلامية ، وقد يكون أعهار الأعيان ووفياتهم بخبر دون غيره ، وقد يختص في اختطاط البلدان ، والحدث هو العمل الخارق الذي يدل على همة فاعله ، وقد يحاول البعض أن ينوع العبارات ، فيسمي المعركة واقعة ، والأمر الطبيعي حادثة ، والإبداع الفكري نكتة ، لكن ما يجمع بينها هو الحدوث أو الظهور في التوالي الزماني وفي السير العادي»<sup>(٣)</sup> .

وقد كثر ورود الحادث ، والحادثة ، والحوادث في شعر البحتري ، مثل قوله ( ) :

- (۱) ابن منظور، مادة (ح د ث)، دار صادر، ط۲، (۲/ ۱۳۱).
  - (٢) ابن النديم، الفهرست ص(٧٦).
- (٣) عبدالله العروي، مفهوم التاريخ، ط٣، ١٩٦٧م، المركز الثقافي العربي، بيروت، (١/ ٨٦).
  - (٤) ديوانه (٣/ ١٥٦٨).

جَعَلْتُ فِدَاكَ الدَّهْر لَيْسَ بِمنْفَكَ مِنَ الحَادِثِ المَسْكُو وَ النَّازِلِ الْمَسْكِي وقوله<sup>(۱)</sup>: زَكَتْ بِالفَتْحِ آَحْدَاتُ المستاعي وأَوْضَحُ دَارِس الكَرْم المَحيلُ وقوله<sup>(۱)</sup>: بِعَدُوِّكَ الحَدَثُ الجَليلُ الوَاقِعُ ولَكَن يُكَابِدُكَ الحِمَامُ الفَاجِعُ وقوله<sup>(۱)</sup>: فَيَا وَيحَ الحَوَادِث كَيْفَ تُعْطِي شَقِيَّ القَوْمِ مِنْ حَظً السَّعِيدِ وقوله<sup>(۱)</sup>: تعَاظَمَت الحَوَادتُ حَوْلَ حَظى وَشَبَتْ دُونَ بُغْيَت مِ الحُدي المُ

١٧

وعندما يقع الحدث تهرع حوله لغات مختلفة لأجناس مختلفة ، فعندما يوثق الشعر الحدث تتباين تغطيته عن الرواية مثلاً ، وعندما يوثق الحدث من مؤرخ دون أدنى شك يختلف في التوثيق عن الشاعر ، وأحيانًا تغفل المصادر التاريخية عن نقل الخبر ، فيأتي شاعر ويسعى لروايته عن كثب وهذا يقوي شوكة المشعر ويقف في طريق مُوازٍ للتأليف التاريخي . بصورة أخرى<sup>(٥)</sup> ، «فالمؤرخون وجدوا في المشعر مادة في الاستشهاد ، وركيزة من ركائز الاعتهاد ، وصوتًا من أصوات الحقيقة التي بقي الشعر حريصًا على أدائها ، ودفعهم إلى الإكثار من الاستشهاد به ، وقد دلت الأحداث على أنَّ الشعر كان وثيقة من الوثائق المعتمدة في التدليل على سلامة الأحداث ، ولم تكن عادة الاستشهاد به حالة طارئة انفردت بها كتب معينة ، أو عرف بها مؤلف ، أو اقتصرت على فن أدبي وحده ، وإنها كانت الكتب على

- (۱) نفسه (۳/ ۱۷۳۷).
- (۲) نفسه (۲/ ۱۳۷۲).
  - (۳) نفسه (۱/ ۵۱۸).
- (٤) نفسه (۱/ ۲۸۵).
- ۵) عبدالله التطاوي، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ ص(٦٣).

اختلاف موضوعاتها وفنونها تضم شعرًا كثيرًا» (`` .

ثمة حقيقة هامة ينبغي أن تدون ، وهي أنَّ دراسة الشعر بجوار الحدث دراسة ماسة من أجل إعادة النظر في الأبعاد السياسية والثقافية والاجتماعية والجمالية في زمن بعينه يبدو فيه الشاعر علمًا من أعلام التاريخ .

ولا شك أن نتاج البحتري الشعري مظهر من مظ اهر الحياة العباسية ؛ إذ يجد الدارس لنصوصه كل تيار للفكر ، والمشاعر التي امتدت بطبيعتها إلى الأحداث السياسية والاجتهاعية ، وهذا أمر لا غبار عليه ، أخذ القسمة في طرح أفكاره لا على سبيل الإخبار ، ولا على صورة التفوق فحسب ، بل من منظور كَسْبِ الرضى عن نفسه بالدرجة الأولى ، ومن ثم كسب قلوب الخلفاء الذين عاصرهم ، فذهب يصرح -في أكثر من تسع مئة وثلاثة آلاف بيت في طبيعة الحياة العباسية ، حتى عندما تهاوى الصوت الخلفاء الذين عاصرهم ، فذهب الفسه بالدرجة الأولى ، ومن ثم كسب قلوب الخلفاء الذين عاصرهم ، فذهب يصرح -في أكثر من تسع مئة وثلاثة آلاف بيت في طبيعة الحياة العباسية ، حتى عندما تهاوى الصوت الخلافي من عندما تهاوى العباسية ، حتى المرح عندما تهاوى الصوت الخلافي من حوله أقرب إلى الخيال عند حادثة قتل أول خليفة عباسي ، قرأ ما في نفسه بملء فيه ، وبالتالي كان أقرب في روايته للخبر للعين الراصدة ، ونجم عن ترقبه لحياة من حوله أنْ وجَه معظم طاقته لرصد اللحظة التاريخية<sup>(۲)</sup> .

وفي سلسلة مثيرة من الأحداث رصف أبوعبادة ذلك كله من زاوية انفعاله التي دفعت به في كثير من أحواله إلى استنباط ما يدور في أعهاقه من تجارب ، وما يعكسه موقفه منها ، ومن ثم تحولت آلته إلى نموذج خاص ، تتعدى مرحلة الإفهام أو التلخيص إلى ترسيخ مرحلة من مراحل التذوق الجهالي من خلال التصوير ، والاستعانة بلغة المجاز في نقل الحدث ، فتراه ينطلق في معظم حالاته من منطقة شعوره ، وفي أحيان أخرى قد يجمع بين العقل والشعور ، عندما يحاول إقحام مصطلحات العلوم أو تطويعها لعمله الفني<sup>(1)</sup> .

ومن هنا يتجلى لي أمران :

- انظر : نوري القيسي، الشعر والتاريخ، بغداد ١٩٨٠م ، د.ط ، ص(١٧) .
- (٢) انظر : عبدالله التطاوي، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية ص (١٢٩).
  - (٣) انظر : عبدالله التطاوي ، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ، ص (٣٢).

أحدهما : عمل الشاعر في الحدث . ثانيهما : عمل الحدث في الشاعر . وسيأتي تفصيل هذا في سياق هذا الفصل .

ولهذا يمكنني القول : إنَّ التاريخ بدأ سيدًا في الموقف الـشعري عند شاعرنا ، وهو بتصر فه هذا يظهر شاعرًا لبقًا فقيرًا في بداية حياته ، مجاهدًا في كسب رزقه ، ينظم شعرًا جيدًا رقيقًا حتى بـز أقرانـه ( ، ودخلـت موسيقاه آذان مجتمعـة بـدون استئذان ، وفوق هذا وذاك برز في صورة مؤرخ بارع ألف تاريخ حياته ، وحياة عصره، في نصوص شعرية أشبه ما تكون بالبحر؛ إذ تحولت في غالبيتها إلى أدب إنساني رفيع ؛ إذ لم ينأ عن حركة الحدث ، سواء منه مالمس هموم مجتمعه ، أو ما شارك فيه من حرب ، أو ما اكتسبه من تعلمه لحركة التأليف الجديدة لعلوم عصره ، صحيح أن الموضوعية تنقصه في نقل الخبر ؛ إذ تأخذه روح الحماس والاندفاع في أحيان إلى تضخيم حجم الحدث ، وبخاصة عند مدحه للقائد ؛ إذ ينصرف إلى الوقوف عند المعاني التي تليق بالممدوح من بأس ، ونجده بالتالي ذكر للواقعة عرضًا في سياق انشغاله بالشخصية " . وهذا إن دلٌّ على شيء فهو دليل على أنَّ الشاعر يراعي مهمته كشاعر ، وينقاد لما يرضاه عنه نقاده ، وكأنه يـومئ مـن طرف خفى في بعض قصائد المدحية للواقعة على استحياء ، وأحيانًا نجده من أهل التخرق في البذل التاريخي للحدث ، فيصفه وصفًا (يقلب السمع بـصرًّا) ٣٠ ، وهـذا وكما سبق أن ذكرت أن ثقافة الرجل التاريخية ساعدته على أن يكون شاهدًا أمينًا على ما جاء في عصره ، فاستظهر قواهُ وبيَّن ما كان يسود تلك الحقبة من فتن وحروب ، سواء فيها تعلق بالمستوى الخارجي أم الداخلي منها ، سجلت لنا كتب التاريخ جل ما دار فيها غير ما أثقل كاهلها فأعياها تسجيلها ، ولم يفت شاعرنا تسجيلها وعن

- (٢) عبدالله التطاوي، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ ص(٦٨) .
- (٣) ابن رشيق، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، المكتبة العصرية، صيدا، (٢/ ١٤٩) .

د.عبداللطيف شرارة، سلسلة شعراؤنا القدامي، أبوعبادة البحتري، دراسة محتارات، ط١، ١٩٩٠م،
 الشركة العالمية للكتاب، بيروت، لبنان، ص(١١) .

۲.

قرب لكونه -كما سبق أن ذكرت- من المشاركين فيها ، أو جاءته الأنباء بما دار فيها من قتال<sup>(۱)</sup> . وحسبي دليلًا على ذلك قوله<sup>(۱)</sup> : سَـلاَمٌ عَـلَى الفِتْيَـانِ بِالـشَّرْقِ إِنَّنِـي إلَى الجانِب الغَـرْبِيَّ يَمَّمْتُ واغِـلاَ مَعَ اللَّيْن وابْن اللَّيْثِ أَضْحَى مُغَاوِرًا مُمَـاةَ الضَّواحِي ثُـمَّ أَمْـسَى مُقَاتِلاً فهو يخاطب أصحابه بالسلام ، وهو يسعى إلى السلام الذي حتى يتحقق شيء من أسبابه الذود عن الحمى ، والشجاعة والخوض في غمار القتال ، فقد ملأت وفي موضع ثانٍ يعبر عن مشاركته للحرب بقوله<sup>(۱)</sup> : فلَـوُلاَ عَفَـافُ البُحْـتُري ومنُّه عَلَيهمْ لَمَا آبَتْ بعَـوْفٍ ولاَ فِهْـرِ فالبيت يضيء جانبًا من حقيقة الشاعر المعنوية فه و يعف ، ويمن حتى على أعدائه . وكما اعتمد العربي قديمًا على ذاكرته في نقل الرواية الشفهية للأخبار والشعر على

وكم اعتمد العربي قديمًا على داكرته في نقل الرواية السفهية للرحبار والسعر عـ السواء ، هكذا بدا البحتري أو كاد راويًا للأحداث .

- (۲) ديوانه (۳/ ۱٦٠٠).
- (۳) ديوانه (۲/ ۱۰۸٤) .

 <sup>(</sup>۱) زيد بن محمد الجهني، شعر الحرب بين البحتري والمتنبي دراسة وموازنة، رسالة ماجستير، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة ١٤١٠هـ، ص(٢٢).

ب – الرواية التاريخية في شعر البحتري :

يحسن بي قبل أن أعرض لما روى الشاعر من أحداث ، ومدى ما رصده من مواقف ، وبيان موقفه منها ، أن أفرش البساط لذلك بتعريفٍ لمصطلح الرواية لغة واصطلاحًا .

جاء في لسان العرب : رَوَى ، ورَوِيَ ، ورَوِيُّ ، ورواءٌ ، كثير مروٍ ، ويسمى البعير راوية على تسمية الشيء باسم غيره ؛ لقربه منه ، ويقال للضعيف الوادع : ما تَرُدُّ الرواية ، أي : أنه يضعُف عن ردِّها على ثقلها لما عليها من الماء ، ورويت القوم أرويهم : إذا استقيت لهم الماء ، وروى الحديث ، والشعر يرويه رواية وتروّاه<sup>(۱)</sup> ، وفي حديث عائشة رضي الله عنها ، أنها قالت : «تروَّوا شعر (حجية<sup>(۲)</sup> بن المضرب) فإنه يعين على البر، وقد روّاني إياه»<sup>(۳)</sup> .

وقال الفرزدق () :

أَمَا كَانَ فِي مَعْدَان والفِيلُ زاجرْ لِعنبَسَةَ الرَّاوِي عَلَى القَصَائِدِ

وراوية كذلك إذا كثرت روايته ، وقال روّى فلان فلانًا شعرًا : إذا رواه له حتى حفظه للرواية عنه (۰۰) .

- (۱) ابن منظور، لسان العرب، مادة (ر،و،ي) .
- (٢) حجية بن المضرب السعدي : شاعر جاهلي فارس خليفًا من بني أبي ربيعة بن ذهل بن شيبان .
   (٣/ ١٩٩) .
- (٣) أبوالحسن علي بن إسماعيل بن سيدة ، المحكم والمحيط الأعظم، ط١، ٢٠٠٠م، دار الكتب العلمية،
   (٣٥٣/١٠) .
- - (٥) ابن منظور، مادة (ر ، و ، ی) .

قال الجوهري (') :

«رويتُ الحديث والشعر رواية فأنا راوٍ ، ورويته الشعر تروية ، أي : حملته على روايته وأرويته أيضًا ، وتقول : أنشد القصيدة يا هذا ، ولا تقل ارْوها إلا أن تـ أمره بروايتها ، أي باستظهارها» .

ففي ظاهر اللغة لا أجدما يبين أن الشاعر راوٍ للتاريخ ، بل إن هناك من الإيهاءات ما توحي بذلك ، وإن لم تظهر بطريقة مباشرة ، فكها هو معلوم أن هناك رواة للحديث ، ورواة للتاريخ ، ورواة للشعر ، وهذا منذ أمد بعيد حتى في العصر الجاهلي كان لكل شاعر راوٍ أو رواة يلازمونه (٢) .

وليس هذا مطلبنا في عصر انتشر فيه التدوين ، ليس للشعر فحسب ، بل في جميع مناحي الفكر والعلم ، فهو إذن ليس راويًا للقصائد ، وإنَّا هو راوٍ للأحداث بطريقته الخاصة ، وعلى هذا أحمل القول القائل : رويت الحديث ، والشعر ، والتاريخ رواية وراوية فأنا راوٍ في الشعر ، وراوية في التاريخ إذا أكثرت في روايته ، وأنشدته القصيدة : إذا حملته على استظهار ما فيها من تاريخ .

والسؤال في هذا ، ما الدافع وراء القول : إنَّ البحتري رواية للتاريخ في شعره ، وجميعهم يقولون بالوصف عنده؟! وهذا يتبعه سؤال آخر ، يلقي بنفسه من بين سطور هذا المبحث ، ما الفرق بين الراوي والواصف؟! لكنني لا أرغب في القفز مباشرة إلى الإجابة قبل أن أعرّف بمصطلح الرواية التاريخية في شعر البحتري :

هي -إن جاز القول- عمل شعري يتخذ من التاريخ مادة له ، حيث تتداخل فيه شخصيات ومواقف لها حضور في الذاكرة الجمعية ، بطريقة مبدعة ، تساعد الشاعر على أن يروي ما وقع مادحًا .

فهو يبدو في كثير من الأحيان كالراوي المبدع الذي يسعى لتأطير مفهوم التاريخ في وجوده الإنساني ، وفق أحداث أثارت في نفسه روح الحمية ، هـذا وقـد عاشـها

(۱) نفسه .

<sup>(</sup>٢) يوسف خليف ، دراسات في الشعر الجاهلي ، دار غريب للطباعة والنشر ، ص(١٩).

وشارك فيها ، يعدّ كشفًا للوجه الآخر لحياة العباسيين ، ومن الواضح أنَّ الرجل يعمل ذهنه ، ويشحن قريحته في أمر ما هو إلا حلقة من سلسلة جهود الإنسانية عبرتاريخها الطويل ، بحيث تصبح كاللحمة يصعب نزعها ، كل هذا عنوان على أن التاريخ من بنات أفكاره ، والتي تعهدها إلى أن استوت<sup>(1)</sup> .

وأرى أنه قد حان الوقت للوقوف على الفرق بين الرواية والوصف ، علني أجد الإجابة الموضوعية الشافية ، فالوصف كما يبدو للشيء الجامد حتى تبعث فيه الحياة بحيث تصير منه شيئًا حيويًا .

والرواية : تبدو لأمر واقع قابل للنمو والاستمرار في روايته . وشيء ثانٍ وهو أنَّ الواصف : يهيم في الخيال ، وعلى العكس منه الراوي : إذ هو يروي الواقع بها فيه دون زيادة أو نقصان . وأمر آخر : هو أن الواصف يعتمد على الأفعال المستقبلة والأسهاء ، غير أن الراوي ، يتكئ على الأفعال الماضية وكأنه يقرأ الماضي ، وأيضًا ربها أن المسافة الزمنية للموقف/ الحدث لها دورها في رواية الحدث ، فقد يكون ذكر الموقف في نفس العام أو بعده بوقت طويل ، فيكون بهذا راوية للحدث .

هذا وقد ضم ديوان البحتري ما يقرب من خمسهائة قصيدة أو مقطوعة ، مدح بها كبار رجال الدولة ، وقد أسكننا -في كثير من مدائحه - دنيا التاريخ ، بـدت كالموسوعة التاريخية للخلافة العباسية ؛ إذ عاصر ها لمدة خمسة عشر عامًا" ، وكانت كالفضاء الواسع الذي كلها زدته بصرًا زادك حسنًا ، تجوب فيه أخبار الجاهلين ، وأخبار العرب ، وصحابة رسول الله ﷺ وأتباعه ، فميزة البحتري الأولى هي الوثيقة التي اتسمت بنظرة شمولية للتاريخ ، ومن أضخم الأبواب التي طرقها البحتري في تاريخه : المدح .

والمدح في القصيدة العربية هو الأساس والمنطلق لتوثيق الأحداث ، وهو

- محمد غنيمي هلال، الأدب المقارن ص(٢٤٨).
- (٢) نديم مرعشلي، البحتري ، ١٩٦٠م، ط١، دار طلاس ، ص(٥٥٩) .
- (٣) د.عبدالله بن صالح العريني، شعر جهاد الروم حتى نهاية القرن الرابع الهجري في موازين النقد الأدبي ، ١٤٢٣هـ ، الناشر الإدارة العامة للثقافة والنشر، الرياض، ص(٤٨) ، انظر : د. شوقي

«الوثيقة الباقية على ما كان فيهم من كرم الشمائل ، والخصال ، ... والشاعر الكاذب يقف كذبه عند حقيقة ممدوحه ، ولكنه من الوجهة الاجتماعية صادق كل الصدق ؛ لأنه يصور ما يشتهي ممدوحه أن يتصف به من كرائم الخلال..»(') .

وهذا ما يجعلني موضوعية في حكمي على الرجل ، فليس كل ما قاله من مديح باعثه التكسب ، وطلب النوال ، بل إن منه ما هو منبعث من رغبة ذاتية صادرة عن انفعال صادق يتلذذ به من خلال إعجاب الشاعر بالشخصية ، كمدائحه في الخليفة المتوكل على الله ، والفتح بن خاقان ، ومحمد بن يوسف الثغري ، وابنه يوسف .

ثم إن الشاعر لم يقتصر في مديحه على الفضائل النفسية وكأنه يوافق ابن رشيق ، ويتفق معه في كون اقتصار المديح على الفضائل النفسية لا سواها من وجهة نظره ؛ تعسفًا وتضييقًا على الشاعر ، وهو ما نادى به قدامة بن جعفر : «بأن يمدح الرجل بها فيه ، وبها كان الاتفاق عليه من خصال نفسية أربعة : العقل ، والعدل ، والعفة ، والشجاعة ، وكان القاصر لمدح الرجال بها مصيبًا وبغيرها مخطئًا ، ويجوز أن يمدح بالبعض منها ويغرق فيه دون البعض»<sup>(٢)</sup> .

إذ عقب ابن رشيق على هذا بقوله : «... وأكثر ما يعول على الفضائل النفسية التي ذكرها قدامة ، فإن أضيف عليها فضائل عرضية أو جسمية كالجهال ، والأبهة ، وبسطة الخلق ، وسعة الدنيا ، وكثرة العشيرة ، كان ذلك جيدًا ، إلا أن قدامة قد أباه ، وأنكره جملة ، وليس ذلك صوابًا ، وإنها الواجب عليه أن يقول : إن المدح بالفضائل النفسية أشرف وأصح ، فأما إنكار ما سواها كرةً واحدة فها أظن أحدًا يساعد فيه ، ولا يوافقه عليه»<sup>(٣)</sup> .

ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر العباسي الثاني، دار المعارف ط٢، ص (٢٩٦) .

- (١) د.بدوي طبانة، التيارات المعاصرة في النقد الأدبي ، ط٢، ١٣٩٠هـ ، مكتبة الأنجلو المصرية ،
   ص(١٥٦) .
- (٢) قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، تحقيق : عبدالمنعم خفاجي، ط(١) ، المكتبة الأزهرية للتراث، د.ت، ص(٨٤).
  - (٣) ابن رشيق ، السابق (٢/ ١٥٤).

«وسبيل الشاعر -إذا مدح ملكًا- أن يسلك طريقة الإيضاح ، وأن يجعل معانيه جزلة ، وقد وفق البحتري في ذلك عند مدحه للخليفة وكيف يقول الأبيات ، ويرز وجوه المعاني»()

فَمَدْحه «للمتوكل على الله» تحدوه الأشواق ، وتسبقه المودة ، والقربة ، باعتباره بابًا زاهرًا من التاريخ الإسلامي ، نظرًا لأدواره المشرقة ، وعهده الأغر ، فقد كانت قصوره مركزًا للعلم ، والحضارة ، وكان رائد التقدم ، ومنه فتحت النواف التي أنارت للعرب طريق الصحوة ، بل كان عاملًا مباشرًا في إيقاظ العرب من سبات امتد أحقابًا متلاحقة<sup>(۲)</sup> ، وهذا على النقيض مما ذكره فازليف : «من أن حكمه كان حادًا...»<sup>(۳)</sup> .

وهكذا جاء البحتري فبرز التاريخ في شعره في عهد المتوكل على الله واستنطق الديار ، متلمسًا فيها آيات الماضي السحيق ، واستلهم العبر والدروس ، فبكى الخراب ، واتعظ ووعظ ، وحلق بقريحته في أجواء الماضي ، وطاف بفكره كسرب القطا في دروب العهود الغابرة ، فشعره في بداية حياته بذرة سقتها دروب الحاجة... ثم أثمرت ونضجت وآتت أكلها في سني المتوكل ؛ «إذ إن شعره في هذه المرحلة يعد سجلًا ناطقًا بكل ما حفل به عهد الخليفة العباسي العاشر من حوادث إلى الصفحة الأخيرة الحزينة الباكية الكئيبة التي صور فيها الشاعر اغتيال المتوكل بسيوف الأتراك أمام عينيه في قصر الجعفري في مؤامرة لم يغب عنها ولده وولي عهده من بعده»<sup>(3)</sup> .

فقد حفل شعره برواية تعد إضافة مؤكدة لما ورد في التاريخ ، ثم إنها من جهة

- (۱) نفسه ص(۱٤۸).
- (٢) انظر : يونس أحمد السامرائي، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل ، ١٩٧٠م، بغداد، د.ط ،
   ص(١٥٩).
  - (٣) فازيليف، العرب والروم، ترجمة، د.محمد عبدالهادي شعيرة، دار الفكر العربي، د.ط، ص(١٨٨).
  - (٤) أبوبكر الصولي ، أخبار البحتري ، تحقيق: صالح الأشتر، ١٣٨٤هـ، دار الفكر، دمشق، ص(٧).

۲0

أخرى تعطي المتلقي صورة حية لعلاقة الشاعر بمن حوله ، ومدى تأثره بها دار في البلاط ، وله أن ينشر ثقافته ، ويشرح ما أصاب الفكر العربي من داء حلّ بعقر داره ، حينها لا ينبغي أن يقف مكتوف اليدين ، ولأنه يمتلك قوة الكلمة عليه أن يوصل رسالته الكبرى للعالم أجمع ، ولأن الشعر أيضًا في حقيقة أمره متعة ، ولكن إذا مزجت بفائدة فقد تم له الحسنيان ، ودليل على قربه من موقع الحدث ، ويؤكد على هذا رائيته «في رثاء المتوكل» التي تعد متميزة تميز الحدث ذاته ، ذلك أن الموقف يتجاوز حدود الاغتيال كجريمة ؛ ليكشف عن أمور أخطر من ذلك بكثير حين تصبح الجريمة رمزًا من رموز تسلط الأجنبي على الخليفة العباسي ، ويحذر من مغبة وهذه القصيدة في نظري تلد ملاين العبر على موسيقى التاريخ ، بل وكأنها لم تكن وهذه القصيدة في نظري تلد ملاين العبر على موسيقى التاريخ ، بل وكأنها لم تكن الأيام»<sup>((()</sup>)</sup> ، فقد جاء في الخبر : «وفي هذه السنة أي سنة (٢٣٢)هـ قتل الماد وكان سبب قتله أنه أمر بإنشاء الكتب ، بقبض ضياع وصيف بأصبهان والجبل الأيام»<sup>(()</sup> ، فقد جاء في الخبر : «وفي هذه السنة أي سنة (٢٣٢)هـ وتدل المتوكل ، وكان سبب قتله أنه أمر بإنشاء الكتب ، بقبض ضياع وصيفا ملك الماتوكل ، وكان سبب قتله أنه أمر بإنشاء الكتب ، بقبض ضياع وصيف أصبهان والجبل الأيام»<sup>(()</sup> ، فقد جاء في الخبر : «وفي هذه السنة أي سنة (٢٣٢)هـ قتل المتوكل ، وكان سبب قتله أنه أمر بإنشاء الكتب ، بقبض ضياع وصيفاً ، وكان المتوكل ، وإقطاعها الفتح بن خاقان ، فكتبت ، وبلغ ذلك وصيفاً ، وكان المت صر واعد الأتراك ووصيفًا على قتل أبيه...»<sup>((())</sup>

ثم ها هو يقول<sup>(٣)</sup>: صَرِيعٌ تَقَاضَاهُ السَّيُوفُ حُسْبَاشَةً يَجُودُ بَهَا والمَوْتُ حُمْرٌ أَظافِرُهُ أُدَافَعُ عنْهُ باليَدَينِ، ولَمْ يَكُنْ لِيَثْنِي الأَعَادِي أَعْزَلُ اللَّيل حَاسِرُهُ وَلَوْ كَانَ سَيْفِي سَاعَةَ القَتْلِ فِي يَدِي دَرَى القَاتِلُ العَجْلاَن كَيْفَ أُساوِرُهُ حَرَامٌ عَلَيَ السَرَّاحُ بَعْدُكَ أَوْ أَرَى دَمًا بِدَمٍ يَجْرِي عَلَى الأَرْضِ مَائِرِهُ

- د.عبدالله التطاوي، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ ص(١٨٥).
- (۲) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ذكر خبر مقتل المتوكل، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان. ط١،
   ١٤٠٨هـ ١٩٨٩م، (٤/ ٣٤٢).
  - (۳) ديوانه (۲/ ۱۰٤۸) .

۲۷ 🛌

فشعر البحتري يعد وثيقة تاريخية هامة لدارسي تاريخ العرب والروم<sup>(۱)</sup> ؛ لأنَّ شعره ما هو إلا رواية معظم المعارك التي وقعت بين العباسيين فيها بينهم ، وبين العرب والروم أيضًا ، وعلى ضوء التاريخ تقف قصائده على أحداث عصره ، لذا كان يقف من الخلافة موقف المعارضة المستترة خلف الظلام ، وينظر إلى السلطة القائمة نظرة السخط والكراهية ، ولا ريب أن معارضته وسخطه نتاج رؤية يكشف فيها عن مذهبه<sup>(۱)</sup> ، ويدعو إلى اتباع أحزاب سياسية معينة .

يقول في قصيدة يمدح فيها المعتز<sup>(\*\*)</sup> : وَلَــوْ لاَ تَلاَفِيـكَ الجِلاَفَـةَ لانْـبرتْ لَمَـاهِمَـمُ الغَـاوِينَ مِـنْ كُـلْ جانـب إِذًا لاَدَّعَاهـا الأَبْعَـدُونَ، ولاَرْتقَـتْ إليها أمـانيُّ الظُّنـون الكَـوَاذِبِ زَمَـانٌ تَهَـاوَى النَّـاسُ فِي لَيْـلِ فِتْنَـةٍ رَبُـوض النَّواحِي مُـدْهَِمِّ الغيَاهِـبِ

هذا وقد أقْحم نفسه في غمار السياسة إلى حد الدفاع عن حق العباسيين ، والاحتجاج لهم ، وتحريضهم على التمسك بالخلافة بكل قواهم ؛ إذ إن شعره على هذا المنحى يعد موقفًا وأداة ، فقد كشف عن الأدوار التي خاضها «إسحاق بن إبراهيم المصعبي»<sup>(3)</sup> ، وطريقه في حل كثير من المعضلات ، على ما يذكره ابن الأثير من «أن المتوكل كلف إبراهيم بن إسحاق في بغداد بحبس «إيتاخ»<sup>(0)</sup> ، وعندما قرب إيتاخ لقيه المصعبي ، وأخبره أن أمير المؤمنين قد أمر له بكسوة ، وهدايا ، وحلف عليه أن يدخل ، ففعل ، وكان في ثلاثهائة من غلمانه وأصحابه ، ومنعهم من الدخول عليه ، ووكل الأبواب ، وأقام عليها الحرس ، فحبسوه وولديه وكاتبيه إلى

- (١) فازيليف، السابق ص (٢٩١).
- (٢) إحسان النص، العصبية القبلية وأثرها في العصر الأموي ص (٣٩٦) .
  - (۳) ديوانه (۱/ ۱۱۰) .
- ٤) إسحاق بن إبراهيم المصعبي : اصطنعه المأمون وكان أثيرًا عنده ، توفي في أيام المتوكل فحزن لموت.
   انظر : هامش الديوان ، ١/ ٧١ .
  - ٥) رجل من أشراف مكة . انظر : ابن كثير ، البدية والنهاية ١ / ٢٤ .

أن مات عطشًا»(·).

هذا وقد نقل أبوعبادة خبر هذه الرواية في رؤية مرادفة للتاريخ ؛ إذ يقول<sup>(٢)</sup> : وشَدَدْتَ عَقْدَ خِلافَتَيْنِ خِلافَةً مِنْ بَعْدِ أُخْرَى، والخَلَائِفُ غُيَّبُ حِينَ الْتَوَتْ تِلْكَ الأُمُورُ، وَرُجَّمَتْ تِلْكَ الظُّنُوُنُ، وَمَاجَ ذَاكَ الغَيْهَبُ وتَجَمَّعَتْ بَغْدَادُ ثُمَ وَرُ، وَرُجَّمَتْ فِلْكَ الظُّنُونُ، وَمَاجَ ذَاكَ الغَيْهَبُ وتَجَمَّعَتْ بَغْدَ الْأُمُورُ، وَرُجَّمَتْ وتَجَمَّعَتْ بَعْدِ الْخُلُولُ الْمُعْرُورُ وَرُجَّمَتْ ولَاَنْتَتُمُ عُدد الخِلافَةِ إِنْ غَداً ولَاَنْتَتُمُ عُدد الخِلافَةِ إِنْ غَداً وإذَا تَأَمَّلْتَ الزَّمَ انَ وَجَدْتُهُ ذُوَلًا عَالَى أَيْ مَا عَلَيكُ أَوْ مَوْحِبُ

على أنني ألاحظ ظاهرة انجراف البحتري إلى الأحداث بشكل طاغ في مرحلة اتصاله بالمتوكل على الله . وهو تعبير عن غاية أصيلة ؛ إذ إنه غدا وسيلة لرواية التاريخ ، وطريقًا سهلًا لبلوغ المرام ، وقد أغرى شاعرنا بسلوكه هذا الخليفة ؛ فأصبح شاعر البلاط<sup>(٣)</sup> ، وهذا ما يوضحه صاحب العمدة ؛ إذ يقول<sup>(٤)</sup> :

«وليس في المولدين أشهر اسمًا من أبي نواس ، ثم حبيب ، والبحتري ، ويقال : إنها أخملا في زمنهما خمسمائة شاعر كلهم مجيد» .

وعلى ما يبدو لم يعد الشعر عنده يشبع حاجة نفسيه بقدر ما هو مطالب بإتقان هذه الحرفة التي يجد من ورائها الكسب ، وبذل غاية جهده في تجويدها ؛ لأن المعول عليه عنده هو صياغة الحدث أكثر من الاعتهاد على الشعور ، وهكذا وجد الشاعر الطريق ممهدًا أمامه ، وقد اتبع بسلوكه طريق ملتزم ، سواء في مدح الخليفة ، أو الوزير ، أو المحارب ، ورأى من الغبن ألا يسجل كل حدث عاصره<sup>(0)</sup>.

- (۱) ابن الأثير، الكامل في التاريخ (٤/ ٣١٣).
  - (۲) ديوانه (۱/۷).
- (٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ (٤/ ٣١٣) .
  - (٤) ابن رشيق، السابق (٢/ ٧٤) .
  - (٥) إحسان النص، السابق ص (٣٩٨) .

فالشاعر يتجرد في أحيان عديدة من كونه الموافق الرسمي للخليفة ، ويقف مخبرًا عما دار في بلاطه ، متباهيًا بقدرته الشعرية في تصويره للحدث ، ففي قصيدة ينقل فيها وفد الروم على الخليفة المتوكل على الله ، يتخذ من الحدث مادة قابلة لرواية الخبر ، فقد جاء في الخبر «أن تذورة ملكة الروم وجهت (جورجس بن قريافس) يطلب الفداء لمن في أيدي الروم من المسلمين ، وكان المسلمون قد قاربوا عشرين ألفًا ، فوجه المتوكل رجلًا من الشيعة ليعرف صحة من في أيدي الروم من أسارى

المسلمين ، ليأمر بمفاداتهم ، فنفذ الكتاب بذلك يوم الأربعاء لخمس خلون من رجب ، وكان الفداء يقع في يوم الفطر من هذه السنة...» (') .

والحدث كما يذكره المؤرخون جلل ، والمسلمون وقع بهم ما حذروا ، أُسِرَت نساؤهم وأطفالهم ، وقتل فيهم من قتل ، وتنصَّر فيهم من تنصر ، ومن أبى ثُخَذِّبَ أيّما عذاب ، ورمي بشرر من لهب العِدى ، وهم مع شدة الخطب مؤملون ومدركون عظمة الخليفة ، ودوره في ركود الفتن .

وفي ذلك يقول الشاعر (٢) :

لاَيَعْددَ مَنْكَ الْمُسْلِمُونَ فَالِنَّهُمْ فِي ظِلِّ مُلْكِكَ أَدْرَكُوا مَا أَمَّلُوا حَصَّنْتَ بَيْضتَهُمْ وحُطْتَ حَرِيمَهُمْ وحَمْتَ مِنْ أَعْبَائِهِمْ مَا اسْتَثْقَلُوا فَادَيْتَ بالأَسْرَى وقَدْ غَلِقُوا فَلاَ مَانُّ يُنَالُ وَلا فَا مَا سُتَثْقَلُوا وَرَأَيْتُ وَفْدَ الرُّوم بَعْد حَالِقُوا مَعْد مَا وَحُمْ الْحَابُ وَلا فَا اللهُ عَنْ يُعْبَالُ وَ أَحْضَرْ تَهُمْ حُججًا لَو اجْتُلبَتْ بِها عُصْمُ الْجِبَالِ لأَقْبَلَتْ تَنازُلُ

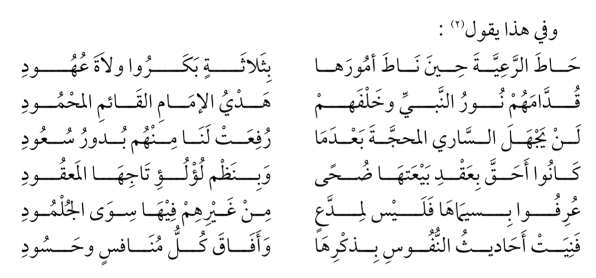
وكذلك صنع حين وقف مؤكدًا لما روته المصادر التاريخية من أمر البيعة التي عهدها المتوكل لبنيه من بعده ؛ إذ حاول أن يبين ذلك بطريقة تنفي عامل الظن الذي كان في نفوس الآخرين ممن يطمعون في الخلافة ، وتؤكد معالجة الخليفة

 (۱) محمد بن جرير الطبري ، تاريخ الأمم والملوك، دار ابن حزم ، لبنان ، بيروت ، تحقيق إياد القيسي ط١٤٢٦ هـ/ ٢٠٠٥م، (٢/ ١٠٥٢) .

(۲) ديوانه (۳/ ۱۰۹۷) .

۳.

للأمور ، وإعطاء كل ذي حق حقه . فقد جاء في الخبر «أن الإمام جعفر ولي الإمامة من بعده ، وعقد البيعة لأبنائه الثلاثة على أن يكون عبدالله بن المعتز واليًا أعهال فارس وأرمينية وأذربيجان إلى ما يلي أعهال خرسان وكورها ، وأن يجعل محمد المنتصر بالله أمير المؤمنين في ذلك ، والحائط في نفسه ، والواثق في أعهاله ، والمضمومين إليه وسائر من يستعين به ، وإبراهيم المؤيد...»<sup>(1)</sup> .



ومن المحقق أن موقف البحتري الملتزم إنام تفسره إلى حد بعيد الأحداث السياسية ، وينبغي ألا يسقط من الحساب ما كان من المتوكل من عفو عن أهل حمص ، وما حققه هذا العفو من بُرء لأسقام الحياة ، ونعم أخرى أحالت نفوسهم ربيعًا ، فأزهرت الخلافة بعدها . وهذا واضح من قوله(") :

- (۲) دیوانه (۲/ ۷۰۱).
- (۳) ديوانه (۳/ ١٥٠٧).

<sup>(</sup>١) الطبري، محمد بن جرير ، السابق (٢/ ٣١٠٤) .

فَكَمْ حَقَّنَتْ فِي تَغْلَبِ الغُلْبِ مِنْ دَمٍ مُتَاحِ، وأَدْنَتْ مِنْ شَتيتٍ مُفَرَقِ وَكَمْ نَفَّسَتْ فِي حِمْصَ عَنْ مُتَأَسِّفٍ غَدَا الَوْتُ مِنْهُ آخذا بِ المُجنَّق ! وَقَدْ قَطَعَتْ عَرْضَ « الأُرْنَدِ » إِلَيْهِم كَتَائِبُ تُزْجِي فَيلَقًا بَعْد وَفَيْلَقِ به اسْتأْنَفُوا بَرْدَ الحَياةِ وَأَسْنَدُوا إِلَى ظِلِّ فَيْنَانٍ مِنْ العَيْشِ مُورِقِ فَشُكْرًا بِنِي كَهْ لاَنَ للمُنْعِمِ الَّذي التَاح لَكُمْ رَأْيَ الإِمَام الموَقَّق ثَنَى عَنْكُمُ ذَحْفَ الجَلافَةِ بَعْدَمَا أَضَاءَتْ بُرُوقُ العَارِضِ المُتَالِقِ هُنَالِ كَ لَوْ لَمْ يَفْتِلِ تَكُمُ حُمْلَ شَدَاةً مَعْدَمَا اللَّهُ فَيْنَانِ مِنْ العَيْشِ مُورِقِ مُنَا فَنْكَانِ مِنْ العَارِضِ المُتَالِقِ

3

وعلى ما يبدو فإن الشاعر قد استظل بأروقة التاريخ ، فقد ذكر «النزاع بين قبائل تغلب ، والذي جر إلى صدام ومعارك ، وقد انفرد البحتري بهذه الميزة وهي رواية النزاع بين القبائل العربية ، ولم تجد لها مكانًا في كتب التاريخ والمراجع الأخرى ، وقد دون دور (الفتح بن خاقان) في فض النزاع في حوادث حمص»<sup>(۱)</sup> . يقول<sup>(۱)</sup> : رَدَدتَ الرَّدَى عَنْ أَهْلِ حِمْصَ وقَدْ بَدَا

وأبوعبادة يرتبط بكثير من المواقف ، ويتفاعل معها ، ففي قضية خلق القرآن الكريم أسرع إلى تسجيل هذا الموقف ، والإشادة بالمتوكل وبطريقه في القضاء عليها ، فقد شُغِل أهل عصره بقضية خلق القرآن . وسياسته أتت موافقة لما انفطرت عليها نفسه «فمنع الحديث فيها ، وأمر بترك النظر والمباحثة في الجدال ، والترك لما كان عليه الناس في أيام المعتصم والواثق والمأمون ، وأمر بالتسليم والتقليد ، وأمر شيوخ المحدثين بالتحديث وإظهار السنة والجهاعة»<sup>(٣)</sup> ، ولا شك أن الصلة بالعقيدة الإسلامية ترتبط بالكتاب المقدس ، لهذه العقيدة ، وقد وجد أهله طريقًا إلى شعورهم لما تربت عليه نفوسهم<sup>(٤)</sup> .

- (۱) يونس أحمد، السامرائي ، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل، ١٩٧٠م، مطبعة الإرشاد
   بغداد ، ص١٢٣ .
  - (۲) ديوانه (۱/ ۱۹۳) .
  - (٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ (٤/ ٢٢٤) .
- (٤) د. شلتاغ شراد ، أثر القرآن في الشعر العربي الحديث ، ط(١) ، ١٤٠٨هـ ، دار المعرفة ، دمشق ، ص(٢٣) .

وفي هذا يقول<sup>(1)</sup>: أَمِسِيرَ المَسِؤِمِنِينَ لَقَسِدْ سَكَنَّا إِلَى أَيَّامِ لَكَ الغُسرِّ الحسسَانِ رَدَدَتْ السَدِّينَ فَسَنَّا تَعَسَدُ أَرَاهُ فِسَرْقَتَينِ تَخَاصَ لَكانِ قَسَصَمْتَ الظَّسَالِينَ بِكُسلِّ أَرْضٍ فَأَضْحَى الظُّلْمُ مَجْهُ ولَ المحانِ وَفِي سَسَنَةٍ رَمَسَتْ مُتَجَسِبِّرِيهُمْ عَسلَى قَسدَرِ بداهِيَةٍ عَسوانِ فَسَمَا أَبْقَسَتْ مِسَنَةٍ الْسُنْ الْحَالِينَ بِكُوبَ أَي دُوَادٍ» فَسَمَا أَبْقَسَتْ مِسَنَةٍ الْسُنْ الْمَالُوا الخَوْضَ فِي خَلْقِ القُرانِ

وفي موضع آخر يناقض الشاعر نفسه ، ويأتي مؤيدًا لفكرة خلق القرآن ، وفق هواه ، ومراعيًا لمصلحته الشخصية ، قائلًا (٢) :

يَرْمُ ونَ خَالِقهم بِالَقْبَحِ فِعْلَهُ مْ وَيُحَرِّفَ وَنَ كتاب ما المناسوقا فسأله سائل : أكنت معتزليا ، فأجابه : كان هذا ديني في أيام الواثق ثم نزعت

عنه في أيام المتوكل ، فقال له : يا أبا عباده هذا دين سوء يسوء مع الدول...»<sup>(٣)</sup> .

وفي جو من تأزم الأوضاع الداخلية تنفس أبوعبادة تاريخه ، وبثه بطرائق اتبعها ، بحكم قرابته منها ، فموقف ربيعة –وهو مالم تهتم به المصادر التاريخية– شكل بالنسبة إلى شاعر ضررًا على المستوى الشخصي ، لكنه بَصُرَ بالشغب ، وحاول لم الشتات ، وهو في هذا الموقف يظهر بزي الضرير البصير ، فقد سعى إلى الخليفة يتلمس منه أن يمن على هؤلاء الأسرى بفك قيودهم ، والصفح عن زلتهم ، ويشير إلى علاقات النسب والقرابة التي تربطهم بالشاعر ، التي تخفف من حدة الغضب تجاههم ، وقد نجح في ذلك"

- يقول 🔅 :
- (۱) ديوانه (٤/ ۲۲۹۰) وما بعدها .
  - (۲) دیوانه ، ۳/ ۱٤۵۰ .
- (٣) أبوبكر الصولي : أخبار البحتري ، ص(١٢٣) .
- (٤) انظر: يونس أحمد السامرائي، السابق ص(١٢٥).
  - (٥) ديوانه (٤/ ٢٢٥٤).

يَوْمٌ مِنَ الأَيَّامِ طَالَ عَلَيْهُمُ فَكَأَنَّهُ زَمِنْ مِن الأَزَمَانِ أَيَّدْتَ بِالنَّصْرِ الْوَشِيكِ وأُتْبِعُوا فِي سَاعةِ الهَيجَاءِ بِالخِدْلاَنِ رَامُوا النَّجَاةَ وَكَيفَ تَنْجُو عُصْبةٌ مَطْلُوبَةٌ بِاللهِ والسَسُّلْطَانِ؟ جَاءَتْكَ أَسْرى فِي الحَدِيدِ أَذِلَّةً مَصْشُدُودَةَ الأَيْدِي إِلَى الأَذْقَانِ فَافْكُكُ فُ جَوَامِعَهُمْ بِمنِّكَ إِنَّا سُمِرَتْ عَلَى أَيْدِي نَدًى وطِعَانِ أَعْلَمَ مُنْ فَنْتُ وَإِخْوَةُ «عَامِر الضَّحيان»<sup>(1)</sup>

هذا وقد وقف الشاعر في الطرف المتميز للتاريخ ، بحيث لم يكن منفصلًا عنه ، بل زوده وتزود منه ، وتلك نعمة أتمها الله ، رضي بها وأرضى مؤرخي العصر العباسي خاصة فازليف الذي يرى أنه أخذ من شعر البحتري قاعدة للتاريخ<sup>(٢)</sup> . وهذا يعني أن الأحداث لم تنشأ إلا من وحي الصراع والمعاصرة .

من ذلك مديحه لقائد المعركة البحرية (أحمد بـن دينـار)<sup>(٣)</sup> الـذي خـاض زمـن الخليفة المتوكل على الله حرب العرب مع الروم، ولم تشر المصادر التاريخية لها.

يقول<sup>(\*)</sup>: وَلَّسَاتَوَلَى البَحْرَ، والجودَصِنْوُهُ، غَذَا البَحْرُ مِنْ أَخْلاَقِهِ بَيْنَ أَبْحُرِ إذَا شَرِحُرُوه بِالرَّمَاحِ تَكَسَتَرَتْ عوامِلُها في صَدْرِ لَيْتٍ غَضَنْفَرِ يَغُضُّونَ دُونَ الإشتيام عُيُوبَهُمْ وفَوْقَ السِمَّمَاطِ لِلْعَظِيمِ المؤمَّرِ وَحَولَكَ رَكَّابُونَ لِلْهَولِ عاقَرُوا كُؤوسَ الرَّدَى مِنْ (دَارِ عَينَ) وحُسَّر مَي لُ المَايا حَيْتُ مَالتْ أَكُفُّهُمْ إذا أَصْلَتُوا حَدَّ الحَديد المُذَكَرِ صَدَمْتَ بِمْ صُهْبَ العَثَانِين دُونَهُمْ إذا أَصْلَتُوا حَدَّ الحَديد المُذَكَرِ حَدَانَ ضَعَرِ عُوْرِ مُحَرَّ

- (۱) عامر الضحيان : هو عامر بن سعد بن الخزرج بن تيم ، ساد ربيعة أربعين عامًا . انظر : هامش الديوان ، ٤/ ٢٢٥٤ .
  - (٢) د.عبدالله التطاوي : الشاعر مؤرخًا ، د.ط ، دار غريب للطباعة والنشر ، القاهرة ، ص(١١٣) .
    - (٣) أحمد بن دينار بن عبدالله ، وال من ولاة البحر . انظر : هامش الديوان ، ٢/ ٩٨٠ .
      - (٤) ديوانه (٢/ ٩٨٢) وما بعدها .

فَهَا رِمْتَ حَتَّى أَجْلَتِ الحَرْبُ عَـن ظُلَّى مُقَطَّعَـةٍ فِيهِمْ وهَـامٍ مُطَـيَّرِ

والواقع أن أبا عبادة استطاع أن يكون رقيبًا بشعره على كثير من الحوادث التاريخية ، ناقلًا لها ، فها هو يروي ما كان من «خمارويه بن أحمد» من دفاع عن المسلمين ؛ إذ جاء في خبر حوادث سنة خمس وسبعين بعد المائتين اتفاق ابن أبي الساج وخمارويه بن طولون ، إلا أنَّ خمارويه سمع بمخالفة أبي الساج ، فسار عن مِصْرَ نحو الشام آخر سنة أربع وسبعين ، فالتقوا عند «ثنية العقاب» (<sup>٢)</sup> ، واقتتلوا في المحرم من هذه السنة ، ومضى ابن الساج منهزمًا إلى حلب» (<sup>۳)</sup> .

وفي هذه الحادثة يقول البحتري<sup>(3)</sup>: لَقَدُ كَانَ فِي يَوْمِ الثَّنِيَّةِ مَنْظَرُ وَعَطْفُ أَبِي الجَيْشِ الجَوادِ يكره فَكَائِنْ لَهُ من ضَرْبَةٍ بَعْدَ طَعْنَةٍ فَكَائِنْ لَهُ من ضَرْبَةٍ بَعْدَ طَعْنَةٍ فَرَارَسُ صَرْعَى من تُؤْمِ التَّنِيةِ وَقَتْلَى إِلَى جَنْبِ (الثنية) أو أَسْرَى فَرَارَسُ صَرْعَى من تُوَام وَفَارِدٍ مُبَارِكَةُ شَدَّتْ قُوَى السِّلْمِ بَعْدَما تَوَالَت خُطُوبِ الحَرْبِ مُقْبِلَةً تَتْرى

«وشاعرنا الذي اتخذ من الأحداث الواقعة وسيلة في شعره لم يفته شيء ذو بال في عهود من يمدحهم من الخلفاء، فهـو يـشير -في قـصيدة يمـدح فيهـا (المعتـز)- إلى

- (١) خمارويه بن أحمد (٢٥٠ ٢٨٢هـ) ، أبوالجيش من ملوك الدولة الطولونية بمصر ، وليها بعد وفاة أبيه ، وله من العمر عشرون عامًا ، وفي أواخر أيامه تزوج المعتضد العباسي ابنته (قطر الندى) \ ، ولد في سامراء ، وقتله غلمانه على فراشه في دمشق . انظر : خير الدين الزركلي : الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين ، دار العلم للملايين ، بيروت ، لبنان ، الطبعة (١٦) من (١٦)
- (٢) ثنية العقاب : بالضم وهي ثنية مشرفة على غوطة دمـشق بـالثغور الـشامية قـرب المصيصة . انظـر :
   ياقوت الحموي : معجم البلدان ، مادة (ث ن ي ة) .
  - (٣) ابن الأثير: السابق (٤/ ٥٥٠) .
    - (٤) ديوانه (١/ ٥٩) وما بعدها .
  - دير مرَّان : بضم الميم ، وهذه الدير بالقرب من دمشق . انظر : ياقوت الحموي : مادة (دير) .

مفاوضات الفداء التي جَرَتْ بين الروم والمسلمين ، التي انتهت بإتمام الفداء سنة ٢٥٣ه» (() يقول () : إمامُ هُدَى يُحَبَّبُ في التَاتَّة ويُخُصْشَى في السسَّكينَة والْوَقَارِ إذَا نَظَرَرَ الوُفُودُ إليه قَالَوا: أَبَدُرُ اللَّيلِ أَمْ شَمْسُ النَّهار ؟ هَزَزْنَساهُ لأَحْد دَاثِ اللِّيسالِ فَأَحْمَدَنا مُصَارب ذي الفَقَارِ لَعِنْ تَسَمَّ الفِداء كَار وانتِظارِ فَمِنْ أَزْكَى خَلاَئِقِكَ ان تُفادى أُسَارَى المسلمينَ مِن الإسَارِ بَدَذَلْتَ المَالَ فيهمْ حَي يَعُودُوا إِلَى الأَهْلِينِ مِن أَلْ مَال

وينبغي ألا يسقط من الحسبان ما كان للمعتز من أثر في إخماد الفتن ، وقد لا يرى الشاعر مندوحة من مدحه الذي يظهر فيه علامات السياسة المحنكة ، والتفطن للرعية ، وكانت على شفا حفرة ؛ إذْ أكلت الفتن الأخضر واليابس ، وأصبح وجه الأرض مخضلًا بالدماء ، وذاق المسلمون الويلات ، وضعفت الخلافة" ، وفي هذا يقول الشاعر" : تَلكَفَ بِهِ اللهُ الورَى مِنْ عَظِيمَةً أَنَاخَتْ عَلَى الإِسْلاَم حَوْلًا وأَشْهُرَا وَمِنْ فِتْنَةٍ شَعْوَاءَ غَطَّى ظَلاَمُهَا عَلَى الأُفْقِ حَتَّى عَادَ أَقْتَمَ أَكْدَرَا أُعِينَ بِأَسْ يَافِ المَوال الموالي وصَبْرِهِمْ عَلَى الأُفْقِ حَتَّى عَادَ أَقْتَمَ أَكْدَرَا تُعَدِينَ بِأَسْ يَافِ المَوالي وصَبْرِهِمْ عَلَى الأُوْتِ لما كافحوا المَوْتَ أَحْرَرَا

نَهَ ضَتَ بِأَعْبَاءِ الجِلاَفَةِ كَافِيًا وَمَا زِلْتَ مَرْجُوًا لَها مُتَنَظَّرَا فَلاَ عَجَب فِي أَنْ يَغِيضُوا وتَعْتَلِي ولا مُنْكَرُفِي أَنْ يَقِلَّوا وتَكْثُرا

وشعره الذي اصطبغ بلون سياسي ، وقيل في معارك كان لها صداها في أحداث

- (۱) انظر : يونس أحمد السامرائي، البحتري في سامراء بعد عصر المتوكل، د. ط، ۱۹۷۰م، مطبعة الإرشاد، بغداد، ص (۸۲).
  - (۲) ديوانه (۲/ ۹۳۷) وما بعدها .
  - (٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ (٤/ ٣٧٠) .
    - (٤) ديوانه (٢/ ٩٣٢) وما بعدها .

السياسية العباسية ، وحتى في الخلافات التي نشبت بين الأخ وأخيه يمثل اتجاهًا واضحًا في التعبير ؛ إذ لم يألف الشاعر جانب الهدوء ، بل عرف المضامين ، والأطر التي يتحرك بداخلها ، وكان من أعظمها على الإطلاق خلافة بنبي العباس ، وما أصابها إثرَ التبدل في خلفائها ، إذ أكدت المصادر التاريخية ذلك ، وركز الـشاعر على صفحات تاريخ المعتز ، فقد أورد قصيدة عقب حادث خلع المستعين وتقليده مقاليد الرئاسة ، مما يعكس رد فعل العرب وفرحهم بأن عادت الخلافة إلى از دهار ها(۲) ،

يقو ل("):

تجلَّتْ، وأَنَّ العيْشَ سُلِّهَلَ جانِبُهْ؟ عَلَى أَهْلِهِ، واسْتأْنُفَ الحَتَّى صَاحِبُه عُرَى التَّاج أو تُثْنَى عليهِ عَصَائِبُهُ؟ حَوى دُونَهُ إِرْثَ النَّبِيِّ أَقَارِ بُهُ ؟! وَكَيْفَ رِأَيتَ الظَّلْمَ آلَتْ عَوَاقِبِهْ ؟! لِيُعْجِزَ وِالْمُعْتَزَةُ بِالله طَالبُهُ! مَعَالِكُ أُفِينا وغارَتْ كَوَاكِبُ، مَ \_\_شَارِقُهُ مَوْف \_\_ورةً ومَغَارِبُ \_\_هُ سَــجَاياهُ في أعدائ بِ وضَرَ إِنُّبُهُ

أَلاَ هَالْ أَتَاهَا أَنَّ مظلمة اللَّهِ وَأَنَّا رَدَدْنَا الْمُسْتَعَارَ مُسْذَمًا مَتَبِي أَمَّبٍ السَدَّيَّاكِ أَنَ تُسْطَفَى لَهُ فَكَيْفَ ادَّعي حَتَّى الجَلاَفة غاصِتْ فكيف رَأَيْتَ الحَقَقَ قَبَرً قَبِرارُهُ؟ وَلَمْ يَكْسِنِ الْمُعتِسِزُّ بِسِالله إذْ سَرَى تَدارَكَ دِينَ الله من بَعْدِ ما عَفَتْ وضَمَّ شَعَاعَ الْمُلْكِ حتَّى تَجَمَعَّتْ تَغَمَّدَ بالصَّفْح النُّنُوبَ وأَسْجِحَتْ

وقَدْ تلاقت قصائده مع تاريخ المهتدي ، ومضت معانيه هادئة كهدوء الممدوح ، تكتسى وقارها من عزوفه عن ملذات الدنيا وبذخها ، فالظروف التبي أحاطت بالمهتدي ما عادت تغريه ، وما كانت تبهره ، يدفعه في هذا كله حب صادق لما جاء به الله ورسوله (صلى الله عليه وسلم) ، فعادى الأعياد التي اقتبسها العباسيون من

- (١) نوري القيسي : الشعر التاريخ ص(١٧١) .
- (٢) محمد بن جرير الطبري ، تاريخ الأمم والملوك (٢/ ٣٢٠٦) .
  - (٣) ديوانه (١/ ٢١٤) وما بعدها .

الفرس ، وتقيد بفروض الشريعة ( ) .

يقول راويًا الأحداث التي كانت في عهده<sup>(٢)</sup> : لِيَهْنَــكَ أَنْ قَــالُوا سَرِيَّـةَ «مُفْلَـحِ» آَبَـان طُـلَى العَاصِين وقْعَ جِلادِهَـا وَقَــدْ طَـاردَتْهُم بِالثُـدَيَّيْنِ خَيْلُـهُ فَبَاتَتْ حُمَاةُ الكُفْرِ صَرْعى طِرادِها كَتَائِـبُ نَـصْر الله أَمْـضَى سِلاَحُها وعَاجِـلُ تَقْـوَى الله أَكْـبَرُ زَادِهَـا

وبتأييد من الله تم نصر السرية ، ودارت الدائرة على أعداء الإسلام ، فقد مضت جيوش المسلمين وزادهم تقوى الله ، فبات العاصون منكسرين خائبين .

«وقد انفرد البحتري بذكر حوادث في زمن المهتدي ، مثل انتصار أحد قواده»<sup>(٣)</sup> . يقول<sup>(٤)</sup> :

تَوَالَى سَوادُ الرَّيش مِنْ عِنْدَ صَالِح إَلَيكَ بِأَخبَارٍ يَسُرُّ قُدُومُها مُحَلِّقة يُنْبِي عَن النَّصرِ نُطقُهَا وَقَبْلَكَ ما قَدْ كَانَ طال وُجُومُهَا نُخَبِّرُ عَن تِلْكَ الخَوارِج أَنَّهُ هَوى مُكْرَهًا تَحْتَ السُّيوفِ عَظِيمُهَا

ويقول الأستاذ محمد مهدي البصير : «إن مدائح البحتري تصور الوقائع السياسية والحربية بمنتهى الأمانة والمهارة ، ويعقب عليها بصورة مؤثرة وبكثرة عجيبة»(°) .

ومن نمط شعره الذي كان صدى لتلك الأحداث : مدحه للخليفة المعتمد ، من مثل قوله (٢) :

- (١) انظر : يونس السامرائي : البحتري في سامراء بعد عهد المتوكل ، ص (١٨٤).
  - (۲) دیوانه (۲/ ۲۷۸) وما بعدها.
  - (٣) يونس السامرائي، نفسه ص(١٧٤).
    - (٤) ديوانه (٣/ ٢٠٢٠) وما بعدها .
- (٥) د.محمد حمود : البحتري ، سلسلة شعراء العرب ، دار الفكر اللبناني . ط١، ١٩٩١م، ص(٥١) ، نق لاً عن
   محمد مهدي البصير، في الأدب العباسي ، مطبعة النعمان، النجف، ط٣ ، ص(٢٤١) .
  - (٦) ديوانه (٢/ ٦٦٩) .

| وَقْعَـــة تَـــثْلُمُ فَــيهمْ وَتُهَــدْ     | فَلَـــهُ كــــلُّ صَـــبَاحٍ فِي العِــدَى       |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| حَوْلِه الخَيِلُ كَهَا أَوْدَى لُبَدْ          | وأبوالــــصَّهْبَاءِ قَــــدُ ۖ أَوْدَى عَــــلَى |
| شُرَّع تَفْسِرِي طُلاَهُـــم وتَقُـــدْ        | فَرَرَّ عَنْه جَيْهُ حَيْهُ حَيْهُ الظُّبَا       |
| مِــنْ طَلَمْجُــورَ وقَــدْ قِيْــلَ يَفِــدْ | ولَقَـــــدْ رَاعَ الأَعَــــادِي خَـــــبَرْ     |

فهو يذكر «أن الرعب أصاب الأعداء حين طرق سمعهم أن هذا القائد سيسير إليهم على رأس جيش كثير العدة والعدد ، والشاعر يحث الخليفة على إرسال هـذا القائد للحد من طغيان الأعداء»(') .

ثمة وصف للخليفة المعتمد بالحزم ، والثبات عند الشدائد ؛ إذ أخذ للأمور وقتها ، وأهبتها ، حين يستقبل أعداءه ، يقول في قصيدة يمدح فيها وزيره (عبيد الله بن يحيى بن خاقان<sup>(٢)</sup>) ذاكرًا ما كان من أمر الخارجين في الزاب ، ويبدو أن الشاعر قد انفرد بهذا الحادث ؛ إذ تشير المصادر التاريخية إلى قتل مساور الشاري يحيى بن جعفر ، وذلك وارد في حوادث سنة (٢٦١هـ) ، وفي حوادث سنة (٢٥٦هـ) ، تذكر أن المعتمد سير مفلحا إلى قتال مساور في عسكر كبير...»<sup>(٣)</sup> .

وفي هذا يقول الشاعر ( ) :

- (۱) يونس بن أحمد ، السامرائي ، السابق ص(۲۰۹) .
- (٢) عبيد الله بن خاقان : استكتبه المتوكل ثم ولي الوزارة حتى قتـل المتوكـل . انظـر : هـامش الـديوان ،
   ٥١٦/١
  - (٣) ابن الأثير: الكامل في التاريخ (٤/ ٤٢٤).
    - (٤) ديوانه (٢/ ٧٣٨).

وَاقَعْ نَ جَمْعَ الشَّشُراة محْتَفِلًا بِ «الزابِ» والصُّبْحُ ساطحٌ وقَدُهُ غَدَاة يَوْم أَعْيَا عَلَى عُصَبٍ مِنَ الْمُحلِّين أَنْ يَكُرَّ غَدُهُ أَيْنَ نَجَوْا هَارِينْ عَارَضَهُمْ باغ مِنَ المَوْتِ مشْرِفٌ رَصَدُهُ بَسَاتُوا، وبَساتَ الخَطِّيُّ آونة مُنَصَبَةً فِي صُدُورِهِمْ قِصَدُهُ يَخْتَلِطُ «السَزّاب» في دِمسائِهِم حتى غدا «الزّاب» مُشْربًا زَبَدُهُ أَرْضَى «الموالي» نُصْحٌ يَظَلَ «عُبَيْد ال لَهِ» يَغْلُو فِ مِهِمْ ويجتهَدُهُ

ولقد استطاع الشاعر أن يقرع باب التاريخ لا من جهة واحدة ، بل من جهات متعددة ، تبرهن على رحابة التجربة الشعرية ، وقد ضمها في روح الإنسانية بدت إثرها صلبة تأبى الذل ، وترسخ مبدأ التوعية ، والاستيعاب لجل القضايا . وقد نجم عن هذه الأحداث أن كانت الباعث الأقوى ، والعطاء الأجرأ على روايتها بمختلف الأضرب ، فاختار لإنجاز هذه المهمة النهج الذي يتوافق وأبعاد القضية ، ثم إن الشاعر يستجمع حاسته التاريخية ليضيفها إلى وعائه الشعري ، فتزيده قوة إلى قوته ، لذا تجده حريصًا على أن يدور في فلك الأحداث ، إما أن يعرض لها ، أو يسردها ، سواء إزاء الحدث أو إزاء الأعلام ، وإما أن يستوقفه المكان كصدى من أصداء الواقعة ، ولا يخفى أن هذه الأحداث جسام ، مست العقيدة في كثير ،

فما ذكره قصيدة يمدح فيها (إسحاق بن إبراهيم المصعبي) ودوره في حرب الخرمية ؛ يقول() :

٣٩

<sup>(</sup>۱) ديوانه (۱/ ۷۵) وما بعدها .

هَـوْلْ يُسرَاعُ لَهُ النَّفَاقُ ويَرْهَـكُ وَلِحُرْبَةِ الإسْكَم حِينَ يَهُزُّهُا فَمْ شَمَّ قْنْ فَي غَيِّهِ وَمُغَرِّكُ تِلْكَ المحَمرِ أَةُ السِذِينِ تَهَسَافَتُوا بجبال «قُرآن» الحَصَى والأَثْلَبُ وَالْخُرَّميَّةُ إِذْ تَجَمَّع مِنْهُمُ دُفَعًا، وذَاكَ النَّجْدُ مِنْهِم مُعْشِبُ جاشروا، فذاك الغَوْرُ مِنْهم سائل يَتَ سَبَرَّ عُون إلى الحُتُّ وفِ كأنَّهُ ا وَفْرْ بِأَرْضٍ عَدْدُوٍّ هِمْ يُتَنَهَّ بُ حتبی إذا كَادَتْ مَصْابَيحُ الْهُدَى تخْبُو، وكادَ ثُمَارُه يُتَقَصَّكُ غَضْبانُ يَطْعنُ بالحِمَام ويَضْرِبُ ضَرَبَ الجبَالَ بِمِثْلِهَا مِنْ رأيهِ وَمُصْرَبْحُ، ومُضَمَّخ، ومُضَمَّخ فَمْجَــــدَّلْ، ومُرَمَّـــلْ، ومُوَسَّـــدْ سُلِبُوا، وَأَشْرِقَتِ الدِمَاءُ عَلَيْهِمُ مُحْمَدَرَّةً، فكأنْهُمْ لَمْ يُسْلَبُوا

٤٠

وفي عهد يوسف اضطرب أمر أرمينية حين خرج عليها كبير البطارقة (بقراط بن آشوط) ، بطلب الأمارة لنفسه على المنطقة ، فحارب ه يوسف وانتهى بأن ألقى القبض عليه ، وبعث به إلى الخليفة المتوكل<sup>(۱)</sup> ، إلى هذه الحادثة التاريخية أشار البحتري ، حين قال في مدحه<sup>(۲)</sup> :

ولا عِزَّ لِلإِشْرَاكِ مِنْ بَعْدِمَا الْتَقَتْ عَلَى السَّفْحِ مِنْ عُلَيا (طَرون)، عَسَاكِرُه وَمَا كَانَ (بِقْراطَ بن آشوطَ) عِنْدَه بِسَاوَّلِ عبدأسسلمتهُ جَرَائِسرهُ وَقَدْ شَاغَبَ الإِسْلاَمَ خَمْسين حجَّةً فلا الخَوفُ نَاهيه وَلاَ الحِلْمُ زَاجِرُه

فالعدو قد استفحل أمره ، وطال شغبه ، فلا رادع ، ولا زاجر لـه ، إلا مـا كـان من يوسف الثغري ، فقد كانت (طرون) نقطة الالتقاء ، وهي الفيصل في القـضية ، عزت الإسلام وأهله ، وذلت الشرك وأهله .

إن التحولات السياسية التي طرأت على العصر العباسي من شأنها أن تحدث أصداء واسعة المدى ينبع منها الوعي بضرورة المقاومة ، والشعور بالفرق العظيم

- (١) د . عز الدين إسماعيل: في الأدب العباسي الرؤية والفن، د.ط، ١٩٧٥م، دار النهضة العربية، بيروت، ص(١٥٣) .
  - (۲) ديوانه (۲/ ۸۷۸) .

بين لذة الانتصار والاستسلام للذل والهوان ، لذا أخذت الأحداث مسارها ، وأخذ الشاعر أهبته للحديث عنها ، ولاسيا فيا تعلق بالخلافة والمناوشات ، التي أصبحت ظاهرة من الظواهر التي طبعت العصر بطابعه ، إذ ما زال البحتري حريصًا على توثيق الأحداث السياسية ، خصوصًا في بيئتها الحربية التي كان يشيع فيها الفزع والهول ، ويعم فيها الاضطراب والخوف<sup>(۱)</sup> ، من ذلك قصيدة يصف فيها مقدرة يوسف بن محمد الثغري (أسد الثغور)<sup>(۱)</sup> ، على الاستيلاء على الثغور .

|                                             | يقون .                                           |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| عَرَفُ وك يابن مُحَمَّدٍ بسوَاكَا!          | صَرَفُوكَ عن حَرْبِ الشُّغورِ بِقَدْرِ ما        |
| ثُبَتَتْ عَلَيْهَا بِالْهُ لَدَى قَرْمَاكَا | دَحَــضَتْ بِــهِ قَلَـدَمَاه فِي أُهْوِبَّـةٍ   |
| لَّسا جَعَلْتَ أَمَامَكَ الإشْرَاكَا        | فَوَارِؤُكَ الإِكْسِلاَمُ مَحْرُوسِ القُوى       |
| حَتْفًا لِـصَيْدِ مُلُوكِهـا وهَلاَكَـا     | والـرُّوم، تَغْلَـمُ أَنَّ سِيْفَكَ لَمْ يَـزَلْ |
| مِـنْ خَلْـفِ أَمْـواجِ الخلـيج يَـداكَا    | وَلَـوِ احْتَـضَنْتَهُم بِأَيْدِكَ لأَلْتَقَـتْ  |

هذا وقد استند الشاعر في توثيقه للمدح بها صال وجال في أيام الممدوح ، واقتضى ذلك منه إيداع حركة الزمان في لهيب سواط الذل على الخوارج . إذ يقول<sup>(1)</sup> :

- (۱) محمد حامد الناصر، الحياة السياسية عند العرب، دراسة مقارنة على ضوء الإسلام، سلسلة كتب
   الجاهلية في الشعر الجاهلي، ط١، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م، مكتبة السنة، القاهرة، ص(٦٧).
  - (٢) د.زكي المحاسني، شعر الحرب في أدب العرب، ط٢، د.ت، دار المعارف، مصر، ص(٢١٢).
    - (۳) دیوانه (۳/ ۱۵٦٥) وما بعدها.
      - (٤) ديوانه (٩/١) وما بعدها.

مَازِلْتَ تَقْرَعُ بَابَ (بَابِكَ) بِالقَنَا وَتَرَزُورُه فِي غَرارَةٍ شَعُواءِ حَتَى أَخَذْتَ بِنَصْلِ سَيْفِكَ عَنْوَةً مِنْهُ الَّذِي أَعَيا عَلَى الخُلَفَاءِ أَخْلَيتَ مِنْهُ (البَّذَ)<sup>(1)</sup> وَهِيَ قَرَارُهُ وَنَصِبْتَهُ عَلَمًا (بِسسَامِرَّاءِ) لَمْ يَبْقَ مِنْهُ خَوْفَ بَأْسِكَ مَطْعَمًا لِلْطِّيْرِفِي عَرُودٍ وَلاَ إِبْدَاءِ فِي كُلِّ يَوْمٍ قَدْ نَتَجِتَ مَنيَةً حَامِياً وَحَدَيْرَاء

وكما يبدو أن الفجوة بين المؤرخين ومحمد بن يوسف وابنه كانت كبيرة جدًا ، فقد كانت المصادر التاريخية تذكرهما بغير اكتراث ، يمرون عليهما لمامًا ، إذ أُغْرِقوا في بحر الأحداث ، والحق يقال : إنهما يُعدَّان سورًا إنسانيًا منيعًا حصنت به الخلافة العباسية نفسها من الروم طيلة سبع عشرة سنة<sup>(٢)</sup> ، والحق أن الشاعر استنزف كل ما عنده عن هذين العلمين ، وأدوارهما المشرقة ، فوقف على رواية أعمالهما وما حققاه من انتصارات ؛ لحماية الثغور ، ويظل أبوسعيد وابنه درسًا من دروس التاريخ لاينضب ماؤه ، يتجدد ، ويقدم العبرة لمن يعتبر .

يقول الشاعر (") : لِثُغُورِ رَأْي كَالِجِبَالِ السَشْرَع أمَّا الثُّغورُ فَقَدْ غَدونَ عَوَاصِها سُورًا عَلَى ذَاكَ الفَضَاءِ الْبَلْقَعَ مَـدَّتْ ولاَيَـةُ (يُوسُف بِن مُحَمَّدِ) سَــيْلٌ سِــوَى دُفَـع الــدِّمَاءِ الْهُمَّـع أدْمَسى فِجاجَ الرَّوم حَتَسى مَالَهُا وَسَـحابُ جُـودٍ لََـيْسَ بِالْمُتَقَــشِّعَ بَحْرُ لِأَهْل التَّغْرِ، لَيْسَ بِغَائِض وإِذَا هُــمُ فَزِعُــوا فَــأَقْرَبُ مفْـزَعَ وإذا هُمْ قَحَطٌ وا فَأَعْ شَبُ مَرْبَع رجَعُوا مِنَ الشِّبْلِ الَّذِي عَهدُوا إِلَى خَلَفٍ مِنَ الْلَيْثِ الصَّبَارِم مُقْنَعَ حَزْمًا وَعِلْمًا بِالطَّرِيقِ المَهْيَعَ مُتَ شابِهانِ إِذَا الأُمُ ورُ تَ شَابَهَتْ ثم إنَّ الشاعر يذكر خبر ولاية ابن يوسف ، وأنه أحق بها ، بل إن الولاية هي

- (۱) البذ : مدينة بابك ، دخلها المسلمون وخربوها، واستباحوها، وذلك لعشرين بقين من شهر رمضان،
   ابن الأثير، الكامل في التاريخ (٤/ ٢٤٦) .
  - (٢) د.زكي المحاسني، السابق ص(١٦٤) .
    - (۳) دیوانه (۲/ ۱۲۸۷) و ما بعدها .

التي طلبته ، هذا وإن صحت رواية الصولي في تولية محمد بن يوسف بعد لأي ، وظلم عندما وقع ضحية أعداء الإسلام ، في قوله : «فأمر بإطلاقه ، وتوليته»<sup>(۱)</sup> ، فهو دليل على أنَّ الشاعر أمضى جل وقته وشعره لرواية رجال التاريخ ، بل إنه يعيش الهم الذي عانوه ، ويتفانى في إبراز جوانب حياتهم ، سواء المظلم أو النير . يقول<sup>(۱)</sup> : وَلْتَهَنِ فَ الآنَ الوِلاَيَ تُ إِنَّهَ ا

- (۲) ديوانه (۲/ ۱۲۹).
- (٣) علي شلق ، البحتري ، ص(١٩٢).

<sup>(</sup>۱) أبوبكر الصولى، أخبار البحترى ص (۹۷).

ج - أسباب اهتمام الشاعر بالرواية التاريخية :
 على ما يبدو فإنَّ البحتري لم يكن الشاعر الوحيد الذي عبر عن مواقف التاريخ في عصره ، فقد سلك الطريق نفسه شعراء آخرون ، فهذه ظاهرة من ظواهر الـ شعر في العصر العباسي ، ولكنه من أكثر الشعراء الذين ظهرت عندهم هـذه الظاهرة بوضوح تام .

«ففي ظل الحروب الدامية سواء على مناطق الثغور مع الروم ، أو بقية حروب العباسيين فيما بينهم ، أو مع الثورات المضادة لهم في ظلال الزنج أو القرامطة ، اختلفت وظيفة الشاعر ، ومن ثم غلف شعره التزام بجوهر الأحداث ، إيمانًا منه بأن الشعر رسالة ، وأن الشاعر يوظف شعره مواكبة لظروف عصره»().

لذا ازدحم ديوانه بالروايات التاريخية ، وهو ينطلق من فهم واع لماهية النص ، وكأنه يكاد يتوسع من دائرة الإبداع إلى دائرة أكثر علمية ، قد يطرح فيها صدى حدث تاريخي ، ربما وثقه بعمله وربما طرح فيه رؤيته الواقعية لإحدى قضايا عصره(٢) .

ففي أوقات ينسج فيها أشعاره يجعل جل همه الالتزام بالملامح التي يذكرها التاريخ ، وفي أحيان كثيرة يغنيه قليل الحدث عن كثيره ، فلا يكون لديه إلا اهتهامًا بالشخصية اهتهامًا مبالغًا فيه ؛ مما يدعو إلى تغييب ميثاق الحدث ، فلا يكون إلا ملحمًا له ، مزاوجًا بينه وبين الشخصية ، ثم إنه يقف على أحداث لم يذكرها التاريخ ، وهو مما يكسب حقائقه التاريخية ثراء عريضًا ، وهكذا لم ينحدر عن الأصل الشعري ، ولم تحده موضوعيته إلى أن ينحرف في توجيه الحدث"، بل وقف

- د.عبدالله التطاوي، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ، ص(٣٤) وما بعدها .
  - (٢) د.عبدالله التطاوي، الشاعر مؤرخًا ص(١٢).
- (٣) نوري القيسي، شعر الحرب حتى القرن الأول الهجري ، ط١ ، ١٤٠٦هـ ، ١٩٨٦م ، عالم الكتب ، بيروت ، ص(٣٣) .

في منزلة بين المنزلتين . والسؤال الذي يلقي بظلاله بين سطور هذا المبحث ، ما السبب الذي جعل البحتري يهتم كثيرًا بالرواية التاريخية حتى أصبح عنده ذلك ظاهرة مستفيضة؟ يبدو أنه سببان : ١ - ذاتي . ٢ - خارجى .

١ - ذاتي : يندرج تحته :
 أ - «حاجة الشاعر المادية التي دعته إلى قول الـ شعر ؛ إذ كانت موارد الكسب
 الشريف قليلة ، ولم يكن هناك مطابع ولا ناشرون ، ولا تعلّم شامل لأبناء الأمة ،
 حتى يمكن أن تروج الأفكار ، ويقبل الناس على المؤلفات والدواوين التي تحدث
 عن أشياء تروق للشعب ، ويستطيع أن يستغني بها كاتبها عن أن يطرق أبواب
 الللوك»... .

ب - رغبة بعض الخلفاء في التعرف على قصص وأخبار الأمم السابقة ؛ لمعرفة سياستهم في الحكم ، والبحتري نفسه عاصر الخلافة العباسية لمدة تزيد على سبعين عامًا ، عرض خلالها تاريخ العباسيين بوجه عام ، وتاريخ المتوكل بوجه خاص ، متمة عرْضٍ لتفاصيل إيقاع الحياة الجديدة ، وما أحدثته من قفزة نوعية ، سواء على ثمة عرْضٍ لتفاصيل إيقاع الحياة الجديدة ، وما أحدثته من قفزة نوعية ، سواء على المستوى العام للحياة ، أم على المستوى الخاص ، وتأكيد ذلك في وزن وقافية ألم إنه المستوى العام للحياة ، أم على المستوى الخاص ، وتأكيد ذلك في وزن وقافية أو وفر له من الأسباب ما يجعله حقيقًا بهذه الصفة .
 د - البيئة المكانية ، التي نشأ فيها ، وكانت ملهمة للمسعراء ، إذ أكسبت المكان من التاريخ .

- أحمد أحمد بدوي، البحتري، دار المعارف، د.ط.د.ت، ص(١٤٥) .
- (٢) نديم مرعشلي، البحتري، ١٩٦٠م، ط١، دار طلاس، مطبعة، ص(٥٥) .

هـ - حبه لعلوه التي ضن التاريخ عليها بالخبر .

Y - خارجي : فالواقع أن عصر العباسيين كان عصر انتقال وقلق ، انتقال في الحياة من عيشة البدو إلى عيشة الحضر ، وانتقال في الدين ، وهو أكثر الانتقالات اضطرابًا ؛ إذ تنتشر في أطراف الفتن والملل والتعصب والإباحية والحقائق والأباطيل<sup>(1)</sup> .

لذا اتخذ من الأحداث التي مرت بها الخلافة طريقًا من طرائق روايته .

ولقد كان العصر الذي عاش فيه قمة في التفاعل بين الشعر والتاريخ ؛ لأسباب منها : «أنه عصر انتشار التدوين ، وتسجيل المادة العلمية ، وكذا الازدهار الفكري أثر في دراسة النص المشعري أو في تبيين ثقافة مبدعة ، أو في استكشاف حقيقة الحركة الأدبية حوله ، بل حتى في التاريخ نفسه كمصدر من مصادر ثقافته ، نتيجة في تنوع طبيعته بين تاريخ العرب أو تاريخ الأمم المجاورة»...

(٢) د.عبدالله التطاوي : حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ، ص(٣٤) وما بعدها .

 <sup>(</sup>۱) د.محمد صبري : أبوعبادة البحتري درس وتحليل سلسلة الشوامخ ، ١٩٤٦م. د.ط، مطبعة دار
 الكتب المصرية، ص(٨) .

د - مصادر الرواية التاريخية :

لم تكن المادة التاريخية في شعر أبي عبادة محضًا أو من قبيل المصادفة ، فالمصادفة عمياء لا قانون لها . ولكنه كان يتعمد هذا ، ويقصده قصدًا ؛ إذ كان يستوفيها من مصادرها الأساسية ، فلا تكاد تقرأ قصيدة من ديوانه إلا ويستثمرها في خدمة هدفه ، فالواقع الذي يرويه يحدوه إلى ذلك ، ويكشف عن عمق الصلة بينه وبين عصر ضج بالزعزعة ، والعلوم ، والحضارة ، ولا غضاضة في هذا ، فهو مما يزيد من صحة وتأكيد توثيقه للخبر ، فكان من أهم المصادر التي اتكأ عليها الآتي : أ - القرآن الكريم . ب - أخبار النبي محمد بن عبدالله ﷺ وصحابته .

ج- أيام العرب .

أ – القرآن الكريم :

«ولقد كان كتاب الله مصدرًا أساسيًا للحضارة الإسلامية ، اعتمدت عليه منذ نشأتها في توضيح المعالم للقيم الاجتهاعية ، ومذاهب التشريع ، والأخلاق ، والنشاط العلمي والثقافي فيه ، وكها أثبت القرآن مفهومًا متفائلًا للزمان ، كيف ذاك وهو في كثير من آي القرآن الكريم ، يدعو لوجوب النظر في أحوال الأمم السابقة ، فجاء القرآن بنظرة عالمية للتاريخ . تتمثل في توالي النبوات التي هي في أساسها رسالة واحدة بُشِّرَ بها أنبياء عديدون . وهكذا صارت أخبار النبي تي والصحابة والتابعين مصدرًا أساسيًا من مصادر الرواية التاريخية ، بالإضافة إلى ما ورثه العرب بعد الإسلام من أخبار الجاهلية ،

ولا ضير أن تجد ذلك مرصودًا في شعر البحتري ، فقد استثمر النص القرآني لخدمة فكرته ، فكثير من الشواهد تستمد طاقتها من كتاب الله على با وسع من قصص السابقين والنظر في أحوال الأمم الماضية لأخذ العظة والعبرة ، وهذا أمر طبيعي أن يهتم الشاعر في عصر ولي من العناية بالفكر والتدقيق في كتب المفسرين ، ما الله به أعلم . وكان لزاما عليه أن يوجه جهده وفق تحديد خاص بمنطق عصره ، وإلا لاندرج في عداد المتأخرين عن منعطفات واقعهم ، فها هو يستنير بأكثر من ثلاث وستين آية من اثنتين وثلاثين سورة من القرآن الكريم<sup>(٢)</sup> . يقول<sup>(٢)</sup> : وَلَـــدَا الأَمــيرُ! قَـدْ مّــسَّنَا الـضُّرُّ (م) وَمُـدَّتْ يَـدُ الخُطُـوبِ إِلَيْنَا وَلَــدَا الأَمـيرُ! أَوْفِ لَنَـا الكَيْــاةُ قَيُّهـذا الأَمـيرُ! أَوْفِ لَنَـا الكَيْــاةُ فقد اعتمد على مصدر عال يشكل صورة أنموذجية أعلى ؛ لأنه نابع من كلام الله فقد اعتمد على مصدر عال يشكل صورة أنموذجية أعلى ؛ لأنه نابع من كلام الله

- عفت الشرقاوي، أدب التاريخ عند العرب ص(٢٤٧) وما بعدها .
  - (٢) د.حسن ربابعة : الصورة الفنية في شعر البحتري ، ص(٢١٧) .
    - (۳) ديوانه (٤/ ٢٣٩٢).

علام ، وربها أنه قالها من باب إيضاح توجهه ، والسؤال في هذا توظيف النص القرآني في سياق شعري مدعاة لماذا؟..

ربما ليعطي القارئ خبرًا عن طبيعة العلاقات الاجتماعية بين الناس ، وما يحدث بين أواصرها من أزمات ، فهو يشكو ضيق يده ، وهوانه على الناس ، فانتهى به الحال إلى أن يروي حاله وحال من معه إلى الأمير مستدلًا بقصة أخوة يوسف الله ، وعلى ضوء ذلك يستطيع الباحث أن يقرر بأن الصلة بين العقيدة الإسلامية والقيم الحضارية قوية جدًا ، تركت بصماتها على ثقافة أفرادها ، والقرآن من أقوى هذه الصلات التي ساعدت على سريان هذه الروح في نفوس شعرائه ، وفي مجالات الحياة كافة ، فقد ورد في كتاب الله تعالى قوله سبحانه <sup>(1)</sup> : ﴿ فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيَهِ قَالُوا يَتَأَيُّهُا ٱلْعَزِينُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضَّرُ وَجِعَّنَا بِبِضَعَةٍ مُّزْجَلَةٍ فَأَوَّفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَقَ عَلَيْنَا أَنِ

هذه الرؤية حاول الشاعر العمل على تأصيلها في شعره ، وعيًا منه بأن مثل هذا الازدواج بين الشعر وقصص الأنبياء عليهم السلام ينبلج منه قوة تخفي وراءها أسرار النفس الإنسانية ، وقد تجمع المهابة والجهال في آن<sup>(٣)</sup> . لذا فإن تفاعله مع الأحداث التي ألمت بعصره جعلت من الأثر القرآني ما يوضح سلوكه استجابة للخلق الديني الذي جبل عليه<sup>(١)</sup> .

وعلى هذا يستند في إطار حبس الثغري (محمد بن يوسف) على مصدر عالٍ يتشكل منه قصة يوسف الملي أعظم سجين في التاريخ ، حتى قال بعض أهل العلم في تفسير قوله تعالى : ﴿ نَحَنُ نَقُضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ إنها أعظم قصة سمعنا بها،

- (۱) د. شلتاغ شراد ، أثر القرآن في الـ شعر العربي الحديث ، ط۱ ، ۱٤۰۸هـ ، دار المعرفة ، دمشق ص(۲۲) وما بعدها .
  - (۲) سورة يوسف : (۸۸) .
  - (٣) انظر : د.حسن ربابعة ، السابق ص(٢٨٠) .
    - (٤) شلتاغ شراد ، نفسه ص(١٩) .

0 •

وقيل أحسن القصص ؛ لأنَّ كل ما جاء فيها عاد إلى أحسن حال<sup>(1)</sup> ، فيوسف تحول من حال الحبس والاضطهاد إلى النبوة والملك ، وأبوه بشّر بالانفراج واجتهاع الشمل ، وعادت كل آثار القصة إلى الخير والفرح ، وفيها كثير من القيم التربوية ، والخلقية ، ففيها الصبر والالتجاء ، والتوبة ، وكذا الثغري تحول حاله من حبس إلى انفراج بعد أن كان في زنزانته ، فالجامع هو الحادث نفسه ، والعلاقة بينهها طردية ، فقد جاء في الخبر «أنَّ أبا سعيد طُولِبَ بهالٍ بعدَ غَزَواتِهِ المشهورة ، وسلم إلى أبي الخير النصراني ليستخرج المال منه ، فجعل يعذبه ، فشق ذلك على المسلمين ، وروي ذلك على المتوكل ، فأمر بإطلاقه ، وتوليته»<sup>(1)</sup> .

وفي هذا يقول البحتري(") :

عَلَى أَنَّهُ قَدْ ضيمَ فِي حَبْسِكَ الْهُدَى وأَضْحَى بِكَ الإِسْلاَم فِي قَبْضَةِ الشِّرْكِ أَمَا فِي نَبِيً الله يُوسُفَ أَسْوةٌ لِثْلكَ محْبُوسًا عَلَى الظُّلْم والإفْكِ أَقَامَ جَمِيل الصبُرِفِي السِّجْن بُرْهَةً فَالَ بِهِ الصَّبْرُ الجَميلُ إِلَى الْمُلْكِ

وفي موقف آخر من مواقف الحياة ، يروي الشاعر قصة موسى الله مع السامري ، بطريقة تمس الحدث مسا خفيفًا لماحًا ، يفصح فيه الرجل عن مقصده .

يقول في قصيدة يمدح فيها (محمد بن عبدالله بن طاهر)<sup>(،)</sup> : لي حُرْمَـــةُ مُــــذ أَرْبَعُـــونَ أَعُـــدُّهَا حِجَجًا،وَلَـسْتُ عَـن القَـدِيْم بِنَـاسِ وَلَقَــدْ رَجَعْــةُ وِامــقٍ مــستاس فـاخْفِضْ جَنَاحَـكَ لِي، وصـنِّي إِنَّنِـي كالــــسَّامِرِيِّ مَحَـــرَّمٌ بمـــسَاسِ فحرمة الشاعر منذ أربعين حجة ، وغياب موسى عن قومه لملاقاة ربه كانت

- (۱) عبدالرحمن بن ناصر السعدي ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، تحقيق : عبدالله بن معلا
   اللويحق ، ط۱، ۱٤۲۳هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت(۱۰/ ٤٠٤) .
  - (٢) أبوبكر الصولي ، أخبار البحتري ص(٩٧) .
    - (۳) ديوانه (۳/ ١٥٦٤) .
    - (٤) ديوانه (٢/ ١١٧٤) .

أربعين ليلة ، يقول الله جل وعز<sup>(1)</sup> : ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاشِينَ لَيُلَةً وَأَتَّمَمْنَكُهَا بِعَشْرِ فَتَمَ مِيقَنتُ رَبِّهِ آرْبَعِينَ لَيَ لَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـُرُونَ ٱخْلُفُنِي فِي قَوْمِ وَأَصْلِحُ وَلَا تَنَبَّعُ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ إذ يكتمل المفهوم لدى المتلقي وقتئذ إتيانه بالملمح القصصي الذي استوحاه بذكر قصة السامري وتحريم مساسه قال تعالى<sup>(1)</sup> : ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِيُ <sup>(1)</sup> قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضَتُ قَبْضَتَهُ مِّنْ أَشَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذَ تَهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتَ لِي لَقُومَ أَنَ مَعَالَ مَا لَهُ عَصَلَ مَا لَهُ وَعَرَيْ وَعَتَى مَعَالَ وَتَتَقُولَ لَا مِسَاسً وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَنَ تُغْلَفَهُ. ﴾ .

فالسامري عصى موسى ، وأشرك قومه مع الله ، فعاقبه موسى بالعزل وعدم مسه أو القرب منه ، ولكنه بتأييد إلهي يعاقب من له صلة به من مجتمعه بالحمى ، والبحتري أخذ من تاريخ القصة حرمة مسه بأذى ؛ لأنَّ الشاعر وعلى العكس منه يؤذي من يؤذيه ، ولكن حرمة الصداقة القديمة تمنعه من ذلك ، هذا من جانب ، ومن جانبٍ ثانٍ أن الشاعر لم يجنِ ذنبًا يتطلب بسببه القصاص .

والشاعر يستثمر النص القرآني خير استثمار ، فمن الناس من يحاول حفظ العهود ، رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، وهو تعبير عن نُحلق استغله الشاعر ليواكب حدث النسيان ، وهو يبرر ذلك ، أن الذي حصل من مهجوه قد حصل من أبي البشرية آدم الله الذي عاهد الله ... يقول ... : إِنْ كُنْتَ أُنْتَ سيتها فَلَلاَ عَجَبَتُ

هذا وقد كانت النصوص القرآنية شعاعًا يضيء في نفسه وعقله عند شحن قريحته الشعرية ، بل ويعززه انفعال تجاه الشخصية ، وخيال ثري ، يقفزان به إلى الذروة التي خلدت بشكل أو بآخر في نفسه ونفس متلقيه .

- (١) سورة الأعراف : (١٤٣) .
  - (۲) سورة طه : (۹۰–۹۷) .
- (٣) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ (١/ ٤٧) .
  - (٤) ديوانه (٣/ ١١٤٣).

0 \

ب - أخبار النبي محمد على (السُّنَّةُ النَّبُويَّةُ الشَّريفَةُ) :

لاشك أن تيار الذاكرة الفاعلة للبحتري ما زال يسعفه بمدد من السيرة التاريخية، مشكلًا من أخبار النبي محمد علي وصحابته والتابعين مصدرًا ثانيًا من مصادر روايته للتاريخ ، وهو يبعثها في حركة إحياء رائعة للسلوك يرى فيها اعترازًا وأسوة حسنة ، وهو يقدم فيها موضوعات شتى للتأمل ، وإن كان يشوبها أحيانًا فقدان النظرة الصائبة...

لقد حمل البحتريَّ شوقٌ ملتهبٌ إلى التزود بمعين يسمو بقداسة التاريخ ، يتمثل في ذكره حادثة الإسراء لنبينا محمد بن عبدالله على ، واختلاط رحلة الإسراء برحلة المحب وحبيته في تكريس للموقف يكسر الحواجز ، وبشكل مغاير لشكل الرحلة ، وما ذاك إلا انعكاس للرغبة الذهنية في إشباع حاجتها . فقد أسرى الله على بنبيه محمدًا على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ليلًا ، في شهرين من مكة إلى الشهال الغربي إلى بيت المقدس ، على ما يذكره ابن هشام من أن أكثر الناس من قريش قالوا مكذبين هذه الحادثة : «والله إن العير لتطرد شهرًا من مكة إلى الشام مدبرة وشهرًا مقبلة ، أفيذهب ذلك محمد في ليلة واحدة ويرجع إلى مكة»<sup>(1)</sup> إلكن وهنا بعد منتصف الليل ، فقضى من هيامه ثم عاد إليها قبل أن يبـزغ الفجر ويخلع وهنا بعد منتصف الليل ، فقضى من هيامه ثم عاد إليها قبل أن يبـزغ الفجر ويخلع الدجى ثوبه . فالاتفاق في زمن الرحلة .

وعلى هذا يقول الشاعر (") :

- د.عبدالله التطاوي ، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية ص (٢١٩) .
- (٢) ابن هشام ، السيرة النبوية ، حققها وضبطها : مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبدالحفيظ شلبي ،
   دار إحياء التراث العربي ، ط(١) ١٤١٥هـ-١٩٩٤م ، بيروت -لبنان (٢/ ٣٣) .
  - (۳) ديوانه (۳/ ١٤٥٧) .

| ل، ولَمْ تَلْدِ مَا جَوى الْعُشَّاقِ          | إِنَّ رَيًّا لم تــسْقِ رَيًّا مِـنَ الوَصــ  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وخْدِ ثُشَهْرَينِ لِلْمَهارِي العِتَاقِ       | بَعَثَتْ طَيْفَها إِلَيَّ وَدُونِي            |
| مُسستَهامًا صَلَبًا بِأَعْلَى العِراقِ        | زَارَ وَهْنًـــا مِـــنَ الـــشَّام فَحيَّــا |
| والــــدُّجَى فِي ثِيَابِـــهِ الأَخْـــلاَقِ | فَقَصْضي مَسا قَصْضي، وعَسادَ إِلَيْهَسا      |

ثم إنه يستند إلى معنى من المعاني التي أكد عليها النبي محمد بن عبدالله على من مخالفة اليهود والمجوس في هيئاتهم بإعفاء اللحى وإحفاء الشوارب ، فشار على مهجوه من هذا المنطق ، وهو يسر في نفسه لتعليل وتبيان موقفه ، هذا إن دلّ على مهجوه من هذا المنطق ، وهو يسر في نفسه لتعليل وتبيان موقفه ، هذا إن دلّ على شيء فإنَّا يدلُّ على أنه قالها في مرحلة اتصاله بالمتوكل على الله ؛ إذ كان متمثلًا بالسنة ، معفي اللحية ، وما يوضح لنا أن ابن الرومي عاب عليه طول لحيته بقصيدة طويلة ؟

والبُحْتُريّ ذَنَوب الوَجْبِ نَعْرِفُهُ وَمَا رَأَيْنَا ذَنَوبَ الوْجْبِ ذَا أَدَبِ وقد قال البحتري<sup>m</sup>:

أَعْفَسَى ذِرَاعَيْ مُ وأَنْحَى عَلَى لَخِيَ لِحُيَ لَحُيَ لَحُيَ النَّتَفِ يُحْفِيهَ النَّتَف يُحْفِيهَ ا فقد روي عن رسول الله ﷺ في كتاب الطهارة قال : «خَالِفُوا الْمُشْرِكِيْنَ ، احفُوا الشَّوَارِبَ وَأَوْفُوا اللِّحى خَالِفُوا المَجُوْسَ»<sup>(...)</sup> .

وقد سعى إلى تعزيز رؤيته في سبيل تطويع فكرته ، وأنه في أغلب الأحيان راوٍ يلتقي ماضيه بحاضره باستناده إلى رؤية هلامية ليست من الصحة والعدالة والثقبة

- ديوان ابن الرومي، شرح محمد شريف سليم، ، دار إحياء التراث العربي ص(٩٢١) .
  - (۲) ديوانه (۲/۲۳۶).
- (٣) أبوالحسن مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري ، صحيح مسلم تحقيق محمد عبدالباقي ١٩٥٤م ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت(١/ ٢٢٢) حديث رقم (٥٤) .
  - (٤) نفسه (۱/ ۲۲۲) حدیث رقم (٥٢) .

(٥) نفسه (٥٥) .

بمكان ، ففي معرض حديثه وهو يعزي أبا الحسن بن الفرات عن ابنته ، يقول<sup>(1)</sup> : ومِــنْ نِعَــم الله لاشَــكَّ فِيــهِ بَقَـاءُ البَنِـينَ وَمَـوتُ البَنَـاتِ لِقْــولِ النَّبِّـي عَليــه الــشَلاَ مُ: دفْـنُ البَنَـاتِ مِـنَ المَكْرُ مَـاتِ! سقمت رؤيته ، وخاب وخسر ، إذ تقَول قولًا على أكرم الخلق ، وأصفاهم ، ليعمق فلسفة مريضة ، لم تتحملها الأسماع ، بل وصرحت بمقتها ونفيها ، وإن كان لي الحق في إلغائها من ديوانه ، فقد ادلهمت رؤيته ، وزادها أنه تشبث بحديث لم يتأكد من صحته قولًا وسندًا ، وماضر ه لو قال :

يَسَنَّ نِعَسِمِ الله لاشَكَّ فيسِهِ تَكَاثر نَسسُل إِذَا المَسرءُ مَساتُ لَقَسِنْ نِعَسمِ الله لاشَكَ فيسهِ تَكَاثر نَسسُل إِذَا المَسرءُ مَساتُ لقَسولِ النَّبَسي عَلَيسهِ السسَلا م: دُنُحُولِ الجِنَان بِعَوْلِ البَنَات

وهذا فيه من الخطورة مالا يعلمه إلا الله ، وربا أنه يشير من طرف خفي إلى ما كان عليه العرب قبل بعثة النبي علمه من عادات جاهلية ، وأد البنات وهن أحياء ، وفي هذا السياق عزا أستاذنا الدكتور حسن ربابعة فعله هذا إلى : «تعزيز فلسفتة الخاصة بمقت النساء ، وكيل التهم غير المقنعة إليهن ، وكان حريصًا على أن يبرز صورة مشوهة عن المرأة»" .

وإن كنت لا أوافقه القول ، فلا يكاد يكون هذا رأي صاحبنا ، فأنى لـه علـوة ، وسلمى ، وسعدى ، ... وهو ينظم شعرًا جميلًا عـن المـرأة ، فـلا يـذكر إلا الحنـين وشدة التوق لها . وربما أراد الشاعر مواساة المصاب ، لكن بطريقة سلبية .

ثم إنَّ معرفته بتاريخ العرب يشوبها أحيانًا خطأ ، وفي أحيان أخرى تجدها مستمدة من الخرافات الشائعة في عصره" ، مثل قوله" :

- (۱) ديوانه (۱/ ۳۸۲) .
- (٢) د. حسن ربابعة ، الصورة الفنية في شعر البحتري ص(٢٩١) .
- (٣) أحمد أحمد بدوي ، البحتري بدون طبعة، دار المعارف ص (١٤٥)، انظر: مأمون محيي الدين الجنان، سلسلة الأعلام من الأدباء والشعراء البحتري دراسة نقدية حول فنونه الشعرية، ، ط١، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م، دار الكتب العلمية بيروت ص (٩٣).
  - (٤) ديوانه (٣/ ١٩٥٢).

وَمـنْ إِرْثَكُـمْ أَعْطَـتْ صَـفَيَّةُ مُـصْعَبًا جَمِيلَ الأَسَى لِّـا استَحلَّتْ مَحَارِمُـهْ يقول المعري –معلقًا على هذا البيت– بنى أبوعبادة هذا المعنى على أن صفية بنت عبدالمطلب كانت توصم بالصبر ، ولم يرو عنها شيء من ذلك<sup>(۱)</sup> .

«لذا فإن تفاعل الشاعر مع الأحداث التي في عصره جعلت من الأثر التراثي الذي يتكئ على معنى من المعاني كتأييده للخلافة ، ما يبين أن شعر هذه الفترة خاض صراع المذاهب في هذا العالم الواسع العريض ، المائج المزدحم ، وكان سلاحها في معترك الطوائف» ، وحسبنا أن نعرف أن أبا عبادة شاعر القصر لم يهتم إلا بها اتصل بالسياسة من قريب أو بعيد" .

ونشأ عن ذلك الاحتدام بين الأحزاب أن جعلوا المعول في الخلافة «الوراثة التي ابتدعها الأمويون ، فالعلوية تقول : إن ابني فاطمة بنت رسول الله أحق بميراث جدهم الرسول ، والعباسية تقول : «إن العباس عم الرسول على ووارثه »، وعلى هذا يشير إلى أمر السياسة وما نالها من الحيف ، ويضرب بشعره في جذور التاريخ الملهم . ممثلاً في أبيات من الشعر يقولها » : في أكسر والخلافة فجرة أوف شوقًا كُنَّا نُكف رُ مِنْ أُميَّة عُصْبَةً مُصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مَصْبَةً مُوالخُوا المعوا الخلافة «الوراثة التي فاطمة بنت رسول الله أحق مع الراب المعادي والمعالية المعادي والعباسية تقول العباس عم الرسول على مع الرسول والله أحراب ، وعلى معذا يشير إلى أمر السياسة وما نالها من الحيف ، ويضرب بشعره في جذور التاريخ ألم اللهم . ممثلًا في أبيات من الشعر يقولها أن ي

وَنَلُوم طَلْحَة والزَّبَيْرَ كليْهِمَا وَنُعَنِّفُ الصِّدِيقَ وَالفَارُوقَا وَهُمُهُ قُرَيْشُ الأَبْطَحَيْن إِذَا انْتَمُوا طَابُوا أَصُولًا فِيهُمُ وعُرُوقًا

وحتى يجعل محور حديثه مصادر الرواية في حقب الماضين ، جعل التعبير عن أحقية الخلافة أحيانًا للعلويين وأحيانًا للعباسيين حسب ما تمليه عليه ظروف الحكم .

- (۱) ديوانه (۳/ ۱۹٥۲) .
- (٢) ابن الأثير (٣/ ٣٢١).
  - (۳) ديوانه (۳/ ١٤٤٨) .
  - (٤) ديوانه (٢/ ٨٥١) .

قائلًا<sup>(1)</sup> : وَإِنَّ عَليَّ الْوُلَى بِحُصْمَ وَأَزْكَى يَدًا عِنْدَكُمْ مِنْ عُمَر كما قال أيضًا<sup>(1)</sup> : رَدَدْتَ المَطَ المِواسُنَ : وآلَ أَبِي طَالِ مِن المِحَيْنَ الْمَعَانِ الْمُعَانِ الْحُقَوقَ لَكِنْ قَدْ قِهِرْ وآلَ أَبِي طَالِ مِن المِحَيْنَ الْمَعَانِ اللَّهُ الْحُقَوقَ لَكَنْ قَدْ قَهِرْ وآلَ أَبِي طَالِ مَعْالِ مَعْدوحه (ابن القمي)<sup>(1)</sup> ، ويرى أنَّهُ أحقُّ بالملك ؛ تُمَّ إنَّه يرجع بذاكرته إلى نسب ممدوحه (ابن القمي)<sup>(1)</sup> ، ويرى أنَّهُ أحقُّ بالملك ؛ نظرًا لما يرجع إليه من نسب الأشعريين ، حيث أدد جد الأشعريين ، وإلى جدات النبي العواتك والفواطم<sup>(1)</sup> . منتمى المدوح. يقول<sup>(0)</sup> : وَشَرِيفُ أَشْرَافٍ إِذَا احْتَكَتْ بِمَ مُحْرْبُ القَبَائِل أَحْسَنُوا وَأَساءُوا هَمُ مُالفِنَاءُ الرَّحْبُ والبَيْتُ الَّذِي أَددُ أَوَاخٍ حَوْلَ مَعْنَ الْعَوا بَيْنَ العَوَاتِ لِ وَالفَ وَاطَ مُنْتَمَى يَزْكُو بِ فَرْكَ الْحَابَ وَالَا وَالاَبَ الْ

- (۱) ديوانه (۲/ ۸۵۰) .
- (۲) ديوانه (۲/ ۸۵۰) .
- (٣) ابن القمي : أبو جعفر محمد بن علي بن موسى بن طلحة بن محمد بن السائب بن مالك الأشعري ، ولد بقم وهي مدينة بين أصبهان وساوة . انظر : هامش الديوان ، ١/ ٢٠ .
  - ٤) انظر : ابن الأثير، الكامل في التاريخ (١/ ٤٦٨) .
    - (٥) ديوانه (١/٢١).

ج - أيام العرب :

لعلَّ أيام العرب مصدر من مصادر الرواية التاريخية ، وما قال فيها البحتري من أشعار تدل دلالة واعية على أن شعره أصبح المصدر الأساسي لما عجزت عن تقديمه الوثائق ، وفيه من المواقف ما غفله التدوين<sup>(۱)</sup> ، هذا ولقد تعددت صور الأخذ ، وتنوعت درجاته في زحام الأحداث ، سواء أكان منها في عصور الماضين أم في عصر الشاعر<sup>(۲)</sup> .

هذا وقد أسهب البحتري في رصد فكرة التاريخ ، والعناية برواية أيام العرب والارتواء بكأسها من خلال قصائده ، ولقد تبين وقوفه عند ذلك ، وهي لائحة عريضة في شعره تعد -إن صحَّ القول- مثلًا في التحقيق التاريخي .

فهو يشير إلى (يوم الفتح)<sup>(٣)</sup> في قصيدة مدح بها (الفتح بن خاقان)<sup>(٤)</sup> ، فاجتمعت في الرؤية رؤيتان ، واحدة منها فتحت آفاقًا واسعة تجلى فيها فتح مكة ، وربط تاريخ الفتح بتاريخ المدوح ، واستبشار المسلمين بالفتح الإسلامي باستبشارهم بالفتح بن خاقان ، وفي كل استبشار ونصرة ، وخير كثير . يقول<sup>(٥)</sup> :

- (۱) انظر : د.نوري القيسي، شعر الحرب حتى القرن الأول الهجري، ص(٣٩)، وانظر: د.محمد الخطراوي، شعر الحرب في الجاهلية بين الأوس والخزرج ط١، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م دار القلم، دمشق، بيروت ص(٩٤).
  - د.عبدالله التطاوي، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية ص (١٦١) .
- (٣) يوم الفتح : كان هذا اليوم في رمضان سنة ثمانٍ من الهجرة ، بين بكرٍ وخزاعة . انظر : محمد أبوالفضل إبراهيم ، علي محمد البجاوي : أيام العرب في الإسلام ، المكتبة العصرية ، صيدا -بيروت ، ط(١) ١٤٢٣هـ-٢٠٠٣م ، ص٧٣ .
- (٤) الفتح بن خاقان : هو أبومحمد الفتح بن خاق ان القائد ، أديب ظريف له شعر مليح ، وهو ظل المتوكل ، والمقتول معه . انظر : محمد بن عمران المرزباني : معجم المتعراء ، دار الجيل -بيروت ، ط(۱) ١٤١١هـ ، ص١٧١ .
  - (٥) ديوانه (١/ ٤٧٤).

| وَشَــقَّ عَنَّـا الظُّلَمَـةَ الصُّبْحُ | قَــدْ جَــاءَ نَــصْرُ الله وَالفَـــتْحُ |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| شيمتُه الإِنْعَامِ والصَّفْحُ            | وَزِيبٍرُ مُلْكٍ وَرَجَبَا دَوْلَةٍ        |
| فإنها مِفْتَاحُ ه الْفَتْحُ              | وَكُـــلَّ بَــابٍ لِلْنَّــدَى مُغْلَــةٍ |

وربها خدمت البحتري تلك الحداث ، وظلت أمامه نهر عطاء ينهل من معينه شهادة له على قدرة التوثيق بالصورة التي تحلو له ، وفي إطار مصادره التي اعتمد عليها في روايته للتاريخ تبدو وليدة الصنعة ، والانفعال والوجدان والعقل جميعًا ، وهذا ما يوضحه من خلال ما يدلي به شهادة على عصره ، أو على حقب الماضين ، وربها أنه يطرح فيه رؤيته الواقعية لإحدى قضايا عصره . وبناء على هذا تبدو وظيفة نتاج البحتري الشعري مشدودة إلى التاريخ/ الأحداث<sup>(1)</sup> .

واستمرارًا في تدفق شلال النَوَال يأتي أبوعبادة ليغرف منه ما يتوافق وأبعاد القضية التي عاشها ، متدرجًا من أيام العرب في الجاهلية ثم الإسلام ثم ما حدث في عصره .

فها هو لم يكتف بالبحث عما دار في عصره ، بل دفعه إلى ما آلت إليه الأمم السابقة .

يقول<sup>(٢)</sup>: تَفَـانَى النَّـاسُ حَتَّـى قُلْـتُ عَـادُوا إِلَى حَـرْبِ البَـسُوسِ أو الفِجَـارِ<sup>(٣)</sup> وقائلًا<sup>(٤)</sup>:

- د.عبدالله التطاوي ، الشاعر مؤرخًا ص(١١٢) .
  - (۲) ديوانه (۲/ ۳۷۱) .
- (٣) الفجار : وذلك عندما التقت الأوس والخزرج ، وكان على الخزرج عبدالله بن أبي سلول ، وعلى الأوس أبوقيس بن ألأسلت ، فاقتتلوا قتالًا شديدًا حتى كاد بعضهم يفني بعضًا ، وسمي ذلك يوم الفجار لغدرهم بالغلمان وهو الفجار الأول . أما يوم الفجار الثاني ، فقد اجتمعت الأوس وقريظة والنضير على حرب الخزرج فاقتتلوا قتالًا شديدًا وسمي الفجار الثاني نقتل الغلمان من اليهود . انظر :
   (٣) ديوانه (٣) (٣) .

نُصصِرَتْ رَايَاتُصهُ أَوْ نَاسَصِبَتْ رَايَةُ اللَّين (بِبَدْرٍ) و (أَحُدْ) ولقد ظلت مصادر روايته للتاريخ قائمة على التنوع ، يلتقط منها ما يؤيده ، وما

يكشف عن رغبة في التشفي من الأعداء ، فهاهو يجعل من أيام عصره ركيزة لذلك .

حيث يقول<sup>(٢)</sup> : وَفِي (يَوْمِ صِفِّيْنَ) اقْتَسَمْنَا ذُرَى العُلاَ وَقَـدْ جَعَـل الخَطَّيُّ يَعْثُرُ بِالكـسرِ ويقول<sup>(٣)</sup> :

وَ(يَـوْمُ القَـرِينَيْنِ) انْتَصَرْنَا وَلَمْ نَخَفْ بِكُلِّ طَوِيلِ الباعِ مُنْفَسِحُ الصَّدْرِ وقال<sup>(1)</sup> :

أوَمَا سَمِعْتَ بِيومِ المَشْهُودِ فِي لَكَّامِهِمْ إِنْ كُنْتَ لَّا تَسْهدِ؟ (يَوْمُ الزَّوَاقِيلُ) الَّذِينَ تَقَاصَرَتْ أَعْبَارُهُمْ فَتَقَطَّعَتْ عَنْ مَوْعِدِ

ثم إنه يروي ما وقع من انتصار أبي سعيد وقتاله محمد بن عمرو الشاري ، متخذًا من هروب ابن عمرو على فرس نزق مرعوب مادة للتوثيق ، تحدوه نظرة للتأمل والارتداد إلى يوم الكحيل ، فهروب الشاري مجتازًا نهر دجلة العريض العميق دونها غرق ، على أنه لعمقه يغرق (عمليق) العربي الذي يوسم بطوله الأسطوري ، فهو يجاور بين ما حدث للشاري وما حدث في يوم الكحيل ؛ إذ العلاقة بينهها الاشتراك في الحدث نفسه (إراقة الدماء) . قائلًا<sup>(0)</sup> :

- (۱) ديوانه (۲/۲) .
- (۲) ديوانه (۲/ ١٨٤) .
- (۳) ديوانه (۲/ ١٠٨٤) .
  - (٤) ديوانه (١/ ٥٤٦).
- (٥) ديوانه (٣/ ١٤٥٠) وما بعدها .

| ظَنَّا يُنَازِيق مُهْرَه تَنْزِيقَا     | وَمَـضَى ابْـنُ عَمْرو قَـدْ أَسَـاءَ بِعُمْرِه  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|
| يحذفنه حَـــذْفَ المرِيــر الْفُوقَــا  | رَكِبْــتْ جَوائِحُــه قَــوَادِم رَوُْعِــُهِ   |
| قُعُبٌ عَلَى بَابِ (الكَحيل) " أُرِيقَا | فَاجْتَسازَ دِجْلَسةَ خَائِسضًا وَكَأَنَّهَسا    |
| مَاجَوَّزَتْ عِوَجًا وَلاَ عِمْلِيقًا   | لَــوْ خَاضَــها عِمْلِيــثُ أَوْ عِــوَجٌ إِذَا |

ويظل البحتري ملحًا على الأحداث ، ويقف على أحداث عصره كشاهد عيان ، ومثل هذا النغم الحار ، المليء بلحظات النصر يرفع لواء الصحو للأمة العربية ، ويتزعم إعادة بناء التاريخ في حقول شعره .

يقول (" : إِنِّي رَأَيْتُ جُيُوشَ النَّصِرِ مُنْزَلَةً عَلَى جيُوشِ أَبِي الجَيْشِ بن طُولُونَا (يَوْمُ الثَّنية) "إِذْيُثْنِي بِكَسريَه في الروع خمسين ألفًا أو يزيدونا والحرربُ مُصْفِلةٌ يَغْرِفًا حِلْها حيْنًا، ويَضْرِمُ ذاكِي جَمْرِهَا حِينَا

وفي كثير من مواقفه التي يعتد بها توضح جانبًا من مسلكه وفخره بها ضيه . يقول في وقعة الجسر<sup>ي</sup> :

أَبَـــدْنَا جُمُـوعَ الـرُّوم حِـين تَنَازَعَـتْ فَوَارسنا الْهَيْجَـاء فِي وَقْعَـةِ الجِـسْرِ ولك أن تتصور استمرارية ذلك الإيقاع / الأحداث في شعره الـذي يدفعـه إلى التمعن في مديحه ، بحيث توزع قصيدة ما بين مدح وسياسة ، وهذا ما ذكره في مدح

(عبدون بن مخلد) في (يوم فِصْح) .

- (١) الكُحَيِّلُ : موضع بالجزيرة ، وكان فيه يومٌ للعرب ، قال أحمد بن الطيب السرخسي : الكحيل مدينة عظيمة على دجلة بين الزابين ، ذكر ذلك في رحلة المعتضد لحربه خمارويه في سنة ٢٧١هـ ، أما الآن فليس لهذه المدينة خبرٌ ولا أثر . انظر : ياقوت الحموي : معجم البلدان ، ٤/ ٤٣٩ ، مادة (ك ح ل) .
  - (۲) ديوانه (۶/ ۲۰۰٤) .
- (٣) يوم الثنية : وفيها التقى خمارويه بن طولون مع أبي الساج نحو الشام سنة ٢٧٤هـ عند ثنية العقاب واقتتلوا في المحرم من هذه السنة . انظر : ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، ٤/ ٥٥٠ .
   (٤) ديوانه (٢/ ١٠٠٤) .

كما في قوله (`` : فَــتُحُ وفِـصْحُ قَــدُ وَافَيَـاكَ مَعًـا فَـالفَتْحُ يُقْـرَا والفِـصْحُ يُفْتَـتَحُ ويبدو - مما سبق - أن أبا عبادة يطرح أخباره بين يدي ممدوحيه ليثبت للأيام تفوقه على صعيد الوعي بالكتابة ، فصار نصه يتعامل مع التاريخ ، ولا شك أن هذا يستدعي في سياقه المزيد من الخبرة ، والثقافة ، والجهد ، والثقة ، ونجم عن هذا أن تسنم الريادة للإبداع ، ولا حرج في توظيفه لها عرضًا باعتبار أن الفكرة دوارة جوالة في ذهنه ، ولكنها مقيدة بطريقة آدائها ، واستيفائها من مصادرها الأساسية .

(۱) ديوانه (۱/ ٤٥٦).

ومما هو جدير بالذكر على مستوى هذا المبحث أن أبين أنه لا نتوقع جدلًا بأن الشاعر العربي عامة والعباسي بخاصة لم يقف عند أحداث مضت ، وهذا يعني أنه استعان بأحداث سابقة ، وأخذ منها ، واستمد منها ؛ لتعزز رؤية خاصة لم يسمح للشاعر وقتها أن يحضرها ، أو أن يشارك فيها ، فاستخدمها تعبيريًا لتحمل بُعدًا من أبعاد التجربة ، أي أنها تصبح وسيلة وإيحاء في الوقت نفسه يعبر الشاعر من خلالها عن رؤياه الحاضرة . أو بمعنى آخر : الاستعانة بأحداث سابقة غائبة عن مرأى الشاعر ، فأخذ منها لتوافق رؤية خاصة".

ومن بين هذا اللهاث تندفع قوة الاستلهام في النص ، ولو تتبعت ظاهرة الاستلهام أجد أنها ظاهرة قديمة بدأ الاهتمام بها منذ زمن فلاسفة اليونان القدامى وبالأخص منهم أفلاطون الذي أرسى قواعدها<sup>(۲)</sup> . ثم تبعه في ذلك الفكر العربي القديم الذي عني بهذه الظاهرة على نحو ما هو مدبج في قصائد الشعراء ، فاستكشفوا بذلك مصدر الإلهام النابع من الذات الداخلية عن طريق هاجس خفي ، تتداعى من خلاله ذكريات أحداث ماضية يصل من خلالها إلى استلهامها<sup>(۳)</sup> . ليس كما يظنه الفكر اليوناني بأن الشاعر لا يعتمد على ملكاته الشخصية ، وإنها ينفذ إرادة عليا أسمى من إرادته ، تمليها قوة خارقة لكي تنقله إلى ما يكتب<sup>(٤)</sup> .

- (١) انظر : د.علي عشري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الـ شعر العـربي المعـاصر، ط١، ١٩٧٨ م،
   الشركة العامة للنشر والتوزيع ، طرابلس ، ص(٥٠) .
- (٢) مصطفى سويف ، الأسس النفسية للإبداع الفني في الشعر خاصة، ، ط٣، دار المعارف ص (١٩٠) .
- (٣) انظر : عبدالقادر فيدوح ، الاتجاه النفسي في نقد الشعر العربي ، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان ، ص(٥٢) .
- (٤) مجدي وهبة ، كامل المهندس ، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، باب الهمزة، حرف
   الألف، ، ط٢ ، منقحة ومزيدة ، ١٩٨٤م ، مكتبة لبنان ، ص(٦٠) .

والواقع أنه ينبغي ألا يفهم الاستلهام على أنه نوع من التدفق والانثيال ، فيندفع للقول مبدعه دون روية أو فكرة ، وإنها هو الصنعة الجيدة التي تنبعث من استعداد فطري ، وثقافة مكتسبة () ، «فالإلهام نضج فني يبزغ من داخل الذات الشاعرة بعد فترة من التحصيل الثقافي ، والتأمل الواعي ، والإثارة النفسية ، وليس إشراقًا على النفس فجأة» () .

ولذلك فإن أصداء الأحداث متنفس للشاعر ، تبعثه على التركيز على فكره ، وانفعاله ، وهذه الصلة ما هي إلا موازنة بين الأوضاع الآنية التي يعيشها وبين سابقتها ، وهي أيضًا تكشف عن المعاني الإنسانية التي يسعى الشاعر إلى تعميقها في النفس ، وتحتم موقفه عبر شخصياتها ليكون ترصيعًا إبداعيًا واعيًا ، هذا وكونه يجسد موقفه عبر شخصيات مستمدة من النمط الواقعي ليس إلا شعورًا يضيؤه عالم التاريخ خلال حقبة زمنية ممتدة ، وما هو إلا طريقة من طرائق استكشاف عالم الحدث الفسيح ، وفيه أيضًا إمعان في طبيعة النفس الإنسانية وما يعتريها ، وهي إن عبر القول نظرة مختصرة إلى أشياء/ أحداث ليست موجودة في واقعها ، لكن عبر منظور شعوري انفسح مجالها ، وأصبحت ذات أبعاد متعددة منها ما هو سياسي ، ومنها ما هو اجتهاعي ومنها ما هو فني ، ونفسي ، وللشاعر في هذه الحالة أن يبدع ما وسعه ذلك ؛ ليكسب تجربته إطارًا شموليًا باذخًا<sup>(()</sup> .

«كما أن في الاستلهام دليلًا على أن المشاعر قصد التغلب على الأوضاع الخارجية ، والاهتمام بوعي الذات انطلاقًا من كونه لايعدو أن يكون شاعرًا فردًا ، إذ إن هذا يعطيه رؤية يبرهن من خلالها على مصداقية ما يقول ، ويعلل في كثير من أحواله على مدى التفطن أو النباهة باستكشاف ما يعتري أو ما يتخلل الإنسان من

- (١) عبدالقادر فيدوح، السابق ص(٥٢) .
- (٢) عبدالفتاح عثمان ، نظرية الـشعر في النقـد العـربي القـديم، مكتبـة الـشباب ١٩٨٤م ، ص(٥٥) ومـا
   بعدها .
  - (٣) انظر : نوري حموي القيسي، الأديب والالتزام ، ص (١٥٠) .

مشاق أثناء تغذية الفكر ، أو ما يعترضه من جهد حين يستلهم الأحداث»() .

وعلى هذا النحو ، فإن استلهام الأحداث التاريخية وسيلة إلى الخلق الموضوعي يضفيه الشاعر على عساجده ليعطيها نوعًا من المصداقية في التوثيق ، ولا أدل على عمق تأثره من أن أكثر أبياته تعلق واستذكار بالمواقف السياسية التي مر بها العصر ، وهي من جهة ثانية ، توضح من بين حناياها عمق صلة الشاعر بموروثه ، ومن أخرى تنبئ عن شعور يراود الشاعر بأن الماضي لا يحيا إلا في الحاضر ".

لهذا كله تجد شاعرنا لم يكن بعيدًا عن الأحداث الغائبة ، خاصة في مرحلة الخليفة المتوكل إذ استطاع آنذاك أن يدخل المعركة ، ويرسم صورها ، ويعيش مع الأحداث فيكشف عن أوضاعها ، ويتابع نتائجها .

ومن اللطيف أن يقتص مشهدًا من مشاهد تلك الأحداث ، فلقد شع شعت في نفسه أحداث كانت غائبة عنه لكنه بحذق في الصياغة استلهمها وفق عوامل تكاد تؤكد ما يعتري الشاعر من ظروف تجعله يستمد من تلك الأحداث ، وسأوردها على وفق الآتي<sup>(٣)</sup> :

(۳) نفسه ، ص(۱۸) .

٦٤

<sup>(</sup>١) عبدالقادر فيدوح ، السابق ، ص (٥٠) .

 <sup>(</sup>٢) على عشري زايد ، استدعاءات الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ص (٤٠) وما بعدها .

## أ – عوامل سياسية :

إنَّ النَّاظر في العصر العباسي والحياة السياسية على وجه الخصوص يلحظ أن الأحداث خلفت ظلًا ثقيلًا وأصبحت في أغلب حالاتها موئلًا للهزل والتشتت'' ، لذا عبَّر شعراء هذه الفترة عن هذه الأحداث وما تركته من أثر في نفوسهم ، والبحتري واحد من أولئك الذين لم يعودوا يقاومون ذلك الجحيم فأشعل في أبياته كثيرًا من الآلام التي أصابت الأمة العربية جراء عدوان الروم ، وفي حمى هذه السياسة كانت تظهر أهدافه المثلى في التخلص من جحافل الغزاة ، والدعوة إلى التصالح ، واستنهاض الهمم ، وهو يحاول من خلال استذكاره أن يرسم في قصائده الأسلوب الذي يستطيع أن يقدم به أنموذجًا مناضلًا ، وبه يقوّم ما اعوجّ ، ويعيد ثقة العربي بربه أولًا وقبل كل شيء ، ومن ثم ثقته بنفسه ، ولابد أن يكون الشعر في هذه الحالة الوسيلة المعربة عن هذا الطموح ؛ لأنه يترك في الذاكرة البصهات فضاء رحب لكل ذلك'" .

وعلى الرغم من الظروف الصعبة التي مر بها الإسلام والمسلمون ، إلا أن مَزج الأحداث في قصائده يظل محط عطاء ، وموقع انتباه لما صال وجال ، وتبدو في كثير من أحوالها وليدة حس صادق ينتهي البحث فيه إلى اعتبار «أن النص الأدبي جزء صغير في بنيان ثقافي أكبر ، يدخل فيه بشكل واسع التاريخ وغيره من العلوم»<sup>(۳)</sup> . كما أنَّ فيه إدراك الشاعر لعظم الدور الإنساني الذي تردد صداه حتى جاوز الأسماع ، ثم إن متابعة شاعرنا للأحداث الغائبة والاستعانة بها وتطعيم شعره بها

- (۱) انظر على سبيل المثال ، الطبري/ تاريخ الأمم والملوك (۲/ ٤٥٤) ، ابن الأثير/ الكامل في التاريخ
   (٤/ ٣٥٤) ، المسعودي/ مروج الذهب ومعادن الجوهر (٤/ ١٤٦)، فازيليف ص(١٩٣) .
  - (٢) انظر : الأديب والالتزام ص(١٥٠) وما بعدها .
    - (٣) عبدالله التطاوي ، ص(١٢) .

20

يمثل الخط الواضح في تقديم الخبر بثوب قشيب ؛ مما يزيد الاطمئنان إلى صحة ما يقول ، ثم إن كثرة استلهامها في مرحلة بعينها لهي دلالة على تخليده للماضي ووقوفه على نهج حاول أبوعبادة أن يرسمه<sup>(۱)</sup> ؛ «إذ يكشف القناع عن واقعه المأساوي حين يعلن ضجره وسخريته من واقع الاتكال والإهمال ، فكيف الحال وهو يقدم صورة إنسانية بارزة ، ويعلن للجمهور موقفه الصريح منها وهو بهذا شاعر وناقد في الوقت نفسه»<sup>(۱)</sup> .

ولقد عاود الشاعر استلهام الحوادث التاريخية ، فهو يواصل ما خطه في طريقه ، حيث استلهم موقف الخلافة زمن المعتمد ، وما أصاب الـشاعر خاصة في مرحله متأخرة من عمر الزمن الشعري ؛ إذكان ينكر في قرارة نفسه طريقة المعتمد التائهة في الخلافة ، وقد مضى في هذا ليشرح المراوغة في عدم إحكامها ، ومن ثم بدا طابع التوجس من خلافة كهذه منكبة على مغريات ، ولذيذ شهوات الدنيا ، ففي قصيدة يمدح فيها أبا الصقر إسماعيل بن بلبل في حسن رويته في استقبال الأمور في روح

| كَــمَا لَقِيــت (بعــوادٍ) و (صــناج)          | إِنَّ الجِلاَفَةَ لاَ تُلْقِسِي كَتَائِبَهِ      |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| تَرْبَعْ عَلَى رَمَلٍ فِيهِ وأهرزاج             | تَرَكْتَ عُودَ (كُنَيزٍ) فِي الْعَجَاجِ فَلَمْ   |
| يَطَـأْنَ حِفْنَيْـه فَوْجَّـا بَعْـد أَفْـواجَ | تَــصِيحُ أَوْتَــارُهُ والخَيْــلُ تَخْبِطُــهُ |

فهو يستلهم ظروف الخلافة وما آل إليه أمرها زمن المعتمد بخلافة إسهاعيل وما في أمرها من عزم ، ومضاء دون فتح باب الله و المسرف ، والموسيقى ؛ إذ ذلك معول خفق وفشل في تركيبة الخلافة ، وفي انشغال أهلها عن الرعية ؛ بل هو العيب نفسه ، وهو في سخرية يعرض بطريقة المعتمد ، فهو يمدح إسهاعيل وماله من سياسة راشدة عكس ما رآه في سالف الزمن من الخليفة المعتمد وما كان من حال

- (۱) نوري القيسي، الشعر والتاريخ ، ص(۷۷) .
- (٢) نوري القيسي، الأديب والالتزام ، ص(١٣٨) .
  - (۳) ديوانه (۱/ ٤١٣).

الخلافة وحاله ، فقد ترك الأمر إلى أخيه الموفق ومضى مشغولًا بالموسيقى وفنونها ، ويشير إلى لجلجة وغطرسة ما كان لهم أن يفعلوها فقد بلغ من صرف على ملذات الدنيا ما رواه أبوالفرج الأصفهاني عن (جحظة) : «وهو أنه كان عند المعتمد يومًا فغنته شارية فاستحسن غناءها ، فأمر لها بألف ثوب من جميع أنواع الثياب الخاصية ، وهو أمر لم يسبقه فيه خليفة آخر» ، وهو يشير إلى طريقة الرجل في استلهامه ، خاصة إذا كان الموقف سياسيًا وهي من السهل المتنع الذي يخدعك ظاهره عن أعمق البواطن" ، فهو يقرر سياسة الخلافة ، ويومئ من بعيد إلى غفلة المعتمد .

ولا تثريب على الشاعر ؛ إذ وظف أحداثًا غير موجودة ، وهو دليل على أن هـذه الصيغة هي التي حكمت علاقة الشاعر بماضيه ، وهي صورة من صور الارتباط به . فارتداد الشاعر إلى الماضي يستلهمه ويأخذ منه العبر ما هو إلا انعكاس لطبيعة المرحلة التاريخية التي عاشها ، خاصة في الحقبة الأخيرة ، واختيار الشاعر من أحداث التاريخ وشخصياته ما يتوافق وطبيعة الأفكار والقضايا والهموم التي يريد إيصالها إلى المتلقى ، بل واستنطاقه في العديد من قصائده للحدث الماضي ، لاشك أنه يفتح لذاكرته رتاجًا ثر المناحى ، فمن ذلك قصيدة مدح فيها (أحمد بن عبدالعزيز بن دلف) يستلهم فيها وقائع الموفق للصفَّار . يقول ( ) : آلَ آلُ السدَّجَّالِ كَسالاًمْس لَمْ يَسأ للهُ أَسْرَدُ الْقِسْضَاءُ لِكُسلِّ نَسار خُمُسودُ غَابَ عَنْ تِلْكُمُ الجُوَانِج منْ عُو فِيَ مِنْهَا وِالأَخْرِ سَرُونَ شُهُودُ فَصِضَّ جُمَّساعَهُم بِسِرُوَذَانِ يِسوم بَادَ فِيهِ مَنْ خِلتَهُ ولا يَبِيدُ \_هُ جِبَالٌ يُصِيءُ فِيْهَا الحدِيـدُ لَمْ تَقْسِم صَفْرُهُمْ عَسِشِيَّةَ زَارَتْسِ مَ بتلْكَ الْخِيَام بَعْدُ عَمْرودُ نَــسَفَتْ حَــاضِرَ الــرُّوَم فَــمَا قــا

- أبوالفرج الأصفهاني، الأغاني، ط٣، دار مكتبة الهلال، بيروت، لبنان(٨/ ١٧٦).
  - (٢) محمد صبري ، أبوعبادة البحتري درس وتحليل ، ص(١٤) .
    - (٣) علي زايد ، السابق (١٦) .
    - (٤) ديوانه (۱/ ٥٠٣) وما بعدها .

فهو يشيد في استلهامه لوقائع الموفق مع الصفار «الذي سار في المحرم من فارس إلى الأهواز ، فلما بلغ المعتمد إقباله أرسل إليه إسماعيل بن إسحاق رسالة ، فلما سمع المعتمد رسالة يعقوب خرج من سامراء في عساكره وسار إلى بغداد ثم إلى الزعفرانية فنزلها ، وقدم أخاه الموفق ، وسار يعقوب من عسكر مكرم إلى واسط ، والتقيا ، وأما أبوأحد الموفق فإنه سار إلى واسط ليتبع الصفار ، وأمر أصحابه بالتجهيز لذلك ، فأصابه مرض...»

وكثيرًا ما يحس شاعرنا بنشوة الظفر حين يستلهم أحداثًا لها وقع في نفوس المسلمين ، وعلى العكس منها نفوس الأعداء ، وعلى الخصوص إذا كان استلهامه لشخص يوسف بن محمد ؛ إذ يذكر يوم الزواقيل ، وتكراره لهذه الأعال بدافع الحس القوي الذي يجعله يدلل على كثير من الأحداث بتلقائية مرتبطة في وجدانه . يقول<sup>(1)</sup> :

لُكَامِهمْ إِنْ كُنْتَ لَــمَّا تَـشْهَدِ؟ أَوَمَا سَمِعْتَ بِيَومِهِ الْمُشْهُودِ فِي أَعْبَارُهُم فَتَقَطَّعتْ عَنْ مَوْعِدِ يَوْمُ (الزَوَاقِيل)" الْبِذِينَ تَقَاصَرَتْ مِنْ بَأْسِبِ سَيْلَ الْغَهَام الْمُزْبَدِ وَتَوْقِدُواْ جَمرًا فَرْسَالَ عَلَمِيْهُمْ مَزَّقْتَ أَنْفُ سَهُمْ بِقَلْبٍ وَاحِدٍ جَمَعْت قَواصِيهِ وَسيفٍ أَوْحَدِ لَمْ تَلْقهـــمْ زَحْفًــا وَلكِــنْ حَمْلَــةً جَاءَتْ كَصْرْبَةِ تَسَائِر لَمْ يَنْجِدِ عُمْرَ العَدُوِّ بِهِ وعُمْرَ الموْعِدِ وَجَعَلِتَ فِعْلَكَ تِلْو قَوْلِكَ قَاصِرًا غَيرى أَقُومُ إِلَيْهِم لَمْ أَقْعُدِ وَقَعَـ دْتَ عَنْـ كَ ولَـ وْ بِمُهْجَـةِ آخَـ ر فَ أَكُونَ ثَم وَلاَ لِمانِي فِي يَدِي مَا كَانَ قَلْبُكَ فِي سَوَادِ جَوَانِحي (بعَق\_رقس) والْمُــشْرَفِيَّة شُـــهّدى وَأَنَا الشُجَاعُ وقَدْ بَدا لَكَ موقفِي رَبُّ القَصطَيْرِ فِي القَااللَّقَصِّدِ وَرَأَيتَنى فَرَأَيْتَ أَعْجَبَ مَنْظَر

فحديثه عن أحداثه شعرًا امتزج بنبض من استلهامه لوقائع يوسف بن محمد ،

- (1) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ (٤/ ٤٦٤) .
  - (۲) ديوانه (۱/ ٥٤٧) وما بعدها .
  - (٣) الزواقيل : قوم بناحية الجزيرة وما حولها .

٦٨

حيث إن إزماعه على القضاء على أعداء الإسلام لم يكن وليد الصدفة ، بل هو سياسة تنبئ عن مشهد من مشاهد البطولة التي تأخذ حيزًا من ذاكرة العربي ، ويوم الزواقيل وما كان منهم واحدة من تلك المشاهد المعبرة عن إخماده للفتن ، وإيقاظه لأفئدة العِدى بالبلابل والعذاب .

ولقد كان لغزوتي بدر وأحد حضور في المشهد الاستلهامي ، استمد منه قوة أبياته ، كما أن فيه استعادة لذكرى أمجاد العرب ، وطريقتهم في رد جحافل الغزاة ، وذلك من خلال مدحه للمعتمد ، وفي رأيي أنه في هذه القصيدة يراعي المصلحة الفردية لشخصه إذ هذا لم يكن رأيه في المعتمد من قبل ، وقد قابلتني أبيات تشير إلى هذا ، لكنه يبدو شخصًا آخر ، نجده يستعين بأحداث سياسية إذ يقف على أحداث السنة الثانية للهجرة ، والسنة الثالثة للهجرة (`` ، ويناسب بين وقائع المعتمد على الأعداء والمنة الثني أبيات تشير إلى هذا ، لكنه يبدو شخصًا آخر ، نجده يستعين بأحداث سياسية إذ يقف على أحداث السنة الثانية للهجرة ، والسنة الثالثة للهجرة (`` ، ويناسب بين وقائع المعتمد على الأعداء وبوقائع النبي محمد بن عبدالله على على المشركين ، كما يربط بين غنائم المسلمين وغنائم العباسيين التي حصلوا عليها من قبل المعتمد . يقول'` : في من حرتُ راياتُ من في أو ناسب بين وقائع النبي عمد بن عبدالله على على المشركين ، كما يربط بين غنائم المسلمين وغنائم العباسيين التي حصلوا عليها من قبل المعتمد . يقول'` : في من حرتُ راياتُ من أو ناسب بين وقائع النبي عمد بن عبدالله على المشركين ، كما يربط بين غنائم المسلمين وغنائم العباسيين التي حصلوا عليها من قبل المعتمد . يقول'` : في من حرتُ راياتُ منه أو ناسب بين وقائع النبي عمد بن عبدالله على من قبل المعتمد . يقول'` : في منه أو من الما من قبل المعتمد . يقول'` : في منه أو من أو من يب ب في أو في من بن منه أو من السلمين وقع منه من قبل أو ميهم وتمُ في أنه من من في في أو من الاستلهام ، فقد تكرر التعبير بها ، ومن في من في إن المي ين يب منه من الما يومن في إن لأحداث البيعية حظًّ وافرٌ من الاستلهام ، فقد تكرر التعبير بها ، ومن عم إلم يو المي يب منه من في من الما يومن في إن لأحداث البيعي تكرار استلهام مثل هذه الأحداث ؛ لأنها تها النفس البشرية ، وتدعم من

الروح الاستلهامية السياسية ، وتبهج من عقدت لهم ، وبالتالي تطمح بهم إلى التطلع إلى الأفضل ؛ لأن هذه المسؤولية تحتاج إلى جهد ومصابرة ؛ إذ من الواجب إحكامها وعدم تضييع الميثاق . قائلًا<sup>(٣)</sup> :

(۳) ديوانه (۲/۲) .

<sup>(</sup>١) ابن كثير : البداية والنهاية ، ط٦، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م، دار المعرفة، بيروت، لبنان(٢/ ٢٦٢) .

<sup>(</sup>۲) ديوانه (۲/۲ ۷۰) .

أَعْــــــزُزْتَ أُمَّـــــةَ أَحْمــــدِ بِالفَاضِـــلين وُلاَةِ عَهْــــدِكْ فَهُــــــمُ جَمِيعًــــا يَحْمَــــدُو نَ، ويَـــشْكُرُونَ، جَميــلَ رِفْـــدِكْ مُتمـــــــــــــــــــةٍ أَحْكَمْتَهـــا بِوَثِيــــق عَهْـــدِكْ

ومما يتصل باستلهام حوادث تاريخية كان لها ثقلها في ذاكرة العربي : فتنة الطالبي ؛ إذ فيها نظرة عجلى لماضي الانتصارات للعرب ، وهي تربي السكينة في قلوبهم ، وتبعث الارتفاع في رايات الإسلام لتكون شامخة عزيزة أبية ، من مثل استلهامه لحادثة (إسماعيل بن يوسف الطالبي) الذي ظهر بمكة في ربيع الأول سنة ٢٥٦هه ، فانتهب ما كان في الكعبة من الذهب ، ثم خرج منها بعد خمسين يومًا ورجع إليها في رجب ، فحصر أهلها<sup>(1)</sup> . ولقد كان للمعتز دور في القضاء على هذه الفتنة ، فالشاعر يستلهم ذلك من مثل قوله<sup>(1)</sup> :

بَرِئَ الله مِنْ مُحِلِّ حَرِيم الْ لَ لَ عَنْ رَفَى رَا وبيْتِهِ المقَصُود لم يَكُنُ سَعْيَهُ هناك بِمَرْضِ \_\_\_\_يّ، ولا كَانَ أَمْرُهُ برَشِيدِ غَيْرَ أَنَّ القُلُوبَ سَكَنَ فِيها أَنْ أَتَانَا مُصَفَّدًا فِي الحَديدِ عَالَمَا أَنَّ رايةَ النَّصُرِ لاتُرْ فَعُ إِلاَّ مَعَ البُنُ وِ السُّودِ

ولقد توافدت على الشاعر مشاهد من قوة الاستلهام لأحداث زلزلت كيان الأعداء وما كان من أمر انتصار إسماعيل بن بلبل في القضاء على فتنة الصفار ". فمن ذلك قوله" : أَخْرَى الحُيُولَ بِأَصْبَهَانَ فَلاَ تَسَلَ

عَنْ رأيهِ ،والجَيْشِ حَيْنَ تَسانَدا فِرْعَوْنُ مِصْرِ إِذْ أَضَلَّ ومَا هَدَى بالكويكين مُكَاتِفًا ومُعَاضِدا مِنْ مُوبِقَاتِ الحَرْبِ أَوْحَاهَا رَدَى

٧.

- وَكَانَها السصَّفَّارُ كَانَ بِفَارِسِ أَتبعتَهُ العِجْسِلِيَّ ثُسمَّ رَفَدْتَسهُ فَالِحَوْفُ مِنْ خِلْفِ العُلَيج ودُونَهُ
  - (١) انظر : ابن الأثير ، السابق (٤/ ٣٨٦) .
    - (۲) ديوانه (۲/ ۷۲۹) .
    - (٣) انظر : ابن الأثير، السابق (٤/ ٣٩٨) .
      - (٤) ديوانه (٢/ ٨٢٤) .

ولئن كان الشاعر يتوج الأحداث باستلهامه لها ، فإنها موضع الرأس من الجسد التي منها يستمد نظرته ، وفيهايودع فكره ، ومن أجلها تـترابط أجـزاء القـصيدة لتحمل على كتفيها تاريخ الانتصارات والقضاء على الفتن ، بل ثمة صفة أخرى تضاف إلى استلهامه ، وهي التغني ببسالة الخلافة أمام ما يعترضها من المحن والأهوال ، وقد أتى على تقديم الحدث في إطار يقف فيه عند أدق المسائل التبي لا تعيدها مصادر التاريخ ؛ لأنها لا تجد فيها ما يوائم طبيعتها ، أو يوافق منهجها ؛ إذ تكتفى بنقل الخبر أو روايته دون استلهامه مرة ثانية 'وهذا شيء طبيعي 'لكن الشاعر وقف موقف الالتزام ( ) فهو يستلهم ما كان من أمر مفلح وسريته ، وكيف أن المعتز بحنكته أخمد فتنة عبدالعزيز بن أبي دلف والثورات التي نـشبت في مـصر ، وكيف قضى عليها ابن خاقان (٢) . يقول الشاعر (٣): أَتَاكَ هِـلأَلُ الـشَّهر سَـعْدًا فَبوركا حَلَى كُلْ حَالٍ مِنْ هِـلاَلٍ ومِـنْ شَـهْر

أَتَــاكَ بِفَتْحَــى مُولييـكَ مُبَــشرًا بِأَكْثُر نَعْمى أَوْجَبَت أَكْثَر الشُّكْر بِمَا كَانَ فِي المَاهَاتِ مَنْ سَطْو مُفْلِح وَمَا فَعَلْتْ خَيْلُ ابنُ خَاقًان في مِصْر صُدُورُ سُيُوفِ الهِنْدِ والأَسَلِ السُّمر يجيد للمالي نَحْرَها أَوْ دَمًا يَجْرِي رأًى أُنْهَا حِرْزٌ عَلَى نُوَبِ الدَّهْرِ

وَإِدْبَارُ عَبدوسِ وقَد عَصفَتْ بِـهَ فَلَــسْتَ تَـرَى إلا رُؤْسَـا مُطَاحَـةً وَلَمْ تَحْسِرِزْ الْمَلْعُسِونِ قَلِعتُسِهِ التِسِي

ثم يواصل بقية استلهامه ؛ إذ يجعل من الحدث محور القصيدة ، فيقول :

- بدوي طبانة، قضايا النقد الأدبي ١٩٧١م ، ب.ط ، مكتبة الأنجلو المصرية ص(٥) .
  - (٢) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ (٤/ ٤٠١) .
    - (٣) ديوانه (٢/ ٢٠٠٥)وما بعدها .

كَرَادِيسُ مِنْ شَفْع مُفنَدًّ وَمِنْ وِتْرِ فَلَـمْ يَبْقَ إلا مَاعَلَيَّ مِنَ الشَّعْرِ بَنُوا الحَرْبِ وَالغَالُونَ فِي طَلب الوَتْر عُرَى الدين إحْكَامًا وبَتُو قوى الكُفْرِ كتَائِبَ تَفْرِي مِنْ أَعَادِيكَ مَا تفري وَفِي الغربِ نَصْرُ يُرْتجى لأَبِي نَصْر وَأَقْلِقَ سَكَانَ الجَزِيْرَةِ بِالَـذُعْرِ

مَضَى فِي سَوادِ الليْلِ وَالخَيل خَلْفَهُ قَضَى مَا عَلَيهِ مُفْلِحٌ مِنْ طَلاَبهِ سَيأَتِي بِهِ مَسْتَأْسرًا أو بِرَأْسِهِ شُراةُ رِجَالٍ مِنْ مَوَالِيكَ أَكَدُوا إِذَا افتتحوا أَرْضًا أَعَدُّوا لِثِلهَا فَفِي الشَّرقِ إِفْلاحٌ لِمُوسَى ومُفْلِح لَقَدْ زَلْزَلَ السَشَامُ العرِيضَة ذِكْرُهُ

وكذا يستلهم أبوعبادة أيام استيلاء الزنج على البصرة ، فالسياسة في ردها خير كثير ، وقد بُذِلت الأسباب لإرجاعها ، كما سعى عشرة أشهر لإرجاع ضياعه ، لكنه يعزي نفسه إن لم تُرَد ضياعه ، فإن هناك ما هو أولى منها ، وهي البصرة التي لم يمكن العرب من استرجاعها ، على الرغم مما بذلوه من أسباب إعادتها ، لكن الفجر والنصر سيعودان ؛ يقول<sup>(۱)</sup> : وَقَــدْ غَــدَتْ ضَــيْعَتِي مَنُوطَــةً بِحَيْـثُ نِيطَـتُ لِلنَـاظِرِ الزُّهَـرَه أَرُومُ بالـــشِعرِ أَنْ تَعُــودَ فَــما أَقْطـعُ فِـيمَا أَرُومُ لَهُ شِـعره وَإِنْ قَــضى الله أَنْ تَبَـي يَنَ فَقَــدْ كَانَتْ فَبَانَتْ مِـنَ أَهْلِهَا البَصْره إِنْ رَدَهَا الـسَعي الله أَنْ تَبَــيمَ فَقَـدْ

ولعلّ كثيرًا من القصائد التي استمد منها مادة الاستلهام تشير إلى أنَّ الرجل يقف تحت وطأة الأحداث التي استقرت في تيار الذاكرة ، وأثرت في طبيعة السياسة فالتقطها كصياد حاذق ، يأخذ منها ما يخدم فكرته ، ويعالجها وفق منظور الانتصار لقيمه ومبادئه ، ودفاعه في سبيل دين الله ، وهذا مما يحمد للشاعر ، كما أنه لم يكد يترك فرصة لإثبات إقدامه على الحرب إلا ويطرح جانبًا من الاستلهام ، وهمو في

(۱) ديوانه (۲/ ۱۰۰۹) .

هذا يكشف عن تأثره بالماضي الملهم ، ولا شك أن الإطالة والكثرة التي لم نَر لها نظيرًا عند شاعرٍ قبله ، تحولت إلى ظاهرة عمّت ديوانه ، واتسم بها شعره<sup>(۱)</sup> ، على نحو ما فعل حين ذكر ما كان منه وقبيلته في وقعة الجسر<sup>(۲)</sup> ، وما كان من نزاع بين المسلمين والروم ؛ يقول<sup>(۳)</sup> :

فَوارِسَنَا الْهَيجَاءُ فِي وَقْعَة الجِسْرِ ورَاحَتْ مِنْ التضرابِ كَالذَهَبِ التَّبِ مَحَافَةَ صدِّ البيض والأسل السمر يكُرُّونَ، ليسوا يعرفون سوى الكرِّ كَثيرٌ إذَا قَلَ الجِفَاظُ لَدَى الفَرِّ وآرَائهم فِي الحَرَب يَنْحِتنَ مِنْ صَخْرِ المسلمين والروم ؛ يقول<sup>(٣)</sup> : أَبَــدْنَا جُمُـوع الـرُّوم حِـيْن تَنَازَعـتْ غَدَتْ بِيضُنَا مِثْلَ اللُّجَين ابْيضَاضهَا وَخَلُـوا لَنَـا عَــنْ مَنْـبج وَذَوَاتِهَـا سَــمَوْنَا لهـم في عُـصبَةٍ بحتريَّـةٍ قَلِيلِـين إلاَّ أَنَّ حُــشنَ بَلائِهِـمْ أَشِـَدَّاءُ مَـا شَـدُّوا كَـأَنَّ قُلُـوبَهُمْ

ولقد عاود أبوعبادة استلهام حرب (بابك الخرمي)<sup>(\*)</sup> الذي كان مثار شغب وقلق عند العرب ، وما كان من محاولات ناجحة لمحمد بن يوسف الذي رابط في سبيل توطيد دعائم الأمن ، ثم هو يستذكر ذلك ليجعلها صبغة تشي بتفسيرات لأحداث تلك المرحلة ، وأهمها على الإطلاق انسجام المقاصد الدينية والاجتماعية ، بل وتحقيقها ؛ قائلًا<sup>(0)</sup> :

- (١) انظر : عبدالله التطاوي، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية ص (٢٢١) .
- (٢) انظر : أبو حنيفة الدينوري ، الأخبار الطوال ، تقديم، د.عصام محمد الحاج علي، ط١، ١٤٢١هـ/
   ٢٠٠١م، دار الكتب العلمية ص(١٦٦) .
  - (۳) ديوانه (۲/ ۱۰۸۳) .
- (٤) بابك الخرمي : رجل فارسي ، من المجوس ، قتله المعتصم . انظر : ابن الأثير : الكامل في التاريخ ،
   ٦٣/٤ .
  - (٥) ديوانه (٢/ ١٢٥٥) وما بعدها .

لله دَرُّكَ يَسُوْمَ بَابِسِكَ فَارسًا بطلًا لأبوابِ الحُتُوف قَرُوعَا لَسَا أَتَساكَ يَقُود جَيْشَا أَرْعَنا يَمْشِي عَلَيهِ كَثَافةً وَجُمُوعَا وَزَّعْتهم بَيْنَ الأسسنَّةِ والظبّا حتى أبَدْت جُمُوعَهُم توزيعَا حَتَّى ظَفِرتَ ببندهم فتَرَكْتهُ لِلسَنَّلِ جَانِبُهُ وكَانَ مَنيعًا كُنْتَ السَّبيلَ إِلَى الرَّدى إِذْكُنت فِي قَبْض النُفُوسِ إِلَى الحِهَام شِفِيعًا

وقد اتجه الشاعر في قصيدة يمدح فيها محمد بن طاهر إلى ذاكرته ليستمد منها ما وقع من أمر الصفار ، ويتخذ من سلوكه السلبي محورًا لحديثه ؛ إذ لا طائل من شره ومن غلظته التي جاوزت الحدود ، لكن الدائرة دارت عليه وانقلبت الموازين ؛ إذ ارتدع أمره ، ولم يصل إلى بغيته ؛ فانفض جمعه على يد (رافع بن هر ثمة) الذي استخلفه المدوح محمد بن طاهر عندما ولاه الموفق خرسان<sup>(۱)</sup> ؛ يقول<sup>(۱)</sup> : إذا صَنَعَ (الصَفَّارُ)<sup>(۱)</sup> سُوءًا لنفسهِ فلا تحسد الصَّفارَ سُوءَ صَنِيعِهِ إذا صَنَعَ (العُلْج مِنْ عَطَشِ الرَّدَى إلى نَفْسِهِ، شَرَّ النُفُوسِ، وجُوعِهِ

عَبَا لَجميع الَّشَرِّ هِمَّةَ مائِقٍ وَقَدْ كَانَ تَكْفي بَعْضُهُ مِنْ جَميعِ هِ وَرَدَّتْ يَدَيْهِ عَن مُسسَاواة رَافع زِيَادَة عالى القَدْر عنه رفيعه بِصَوْلَتِه كَانَ انْقِصَاضُ بِنَائِه لا لا لا سفل سُفْلٍ وانْفِضاضِ جُموعِ هِ

ويظهر مما سبق ، أن أبا عبادة البحتري لديه قدرة على استيفاء الحادثة التاريخية ، وبالتالي تخلق له حالة من حالات الاستلهام التي بقيت تدور في ذهنه ؛ إذ هي تحمل المغزى من وراء ذلك ، ثم لكونه يجعلها ركيزة من ركائز الاستذكار تكسبه مادة جديدة لاستنهاض قصيده ، ناهيك عن أنها تعد ينبوعًا من ينابيع الجرأة في تسجيل الحادثة<sup>(1)</sup> ، وهذا ما فعله حين استلهم حادثة الأمين عندما ناهض أخاه المأمون ،

- (۱) ابن الأثير، السابق (٤/ ٥١١) وما بعدها .
  - (۲) ديوانه (۲/۲۷۲) وما بعدها .
- (۳) الصفار، هو عمرو بن الليث الصفار ، كان أعور ، قتل عام ٢٨٩هـ . انظر : ابن الأثير ، السابق ٦٠٤ /٤ .
- (٤) نوري حمودي القيسي ، شعر الحرب حتى نهاية القرن الأول الهجري ، ط١، ١٤٠٦هـ، ١٩٨٦م مكتبة

فقد جاء في الخبر : «.. فزحف طاهر نحو حلوان ، حتى وفاه هرثمة بن أعين من عند المأمون في ثلاثين ألف رجل من جنود خرسان ، فتقدم هرثمة حتى أحدقا ببغداد ، وأحاطا بمحمد الأمين ، ونصبا المنجنيق على داره حتى ضاق محمد بذلك ذرعًا ، وكان هرثمة يحب صلاح حال محمد الأمين واجتهد في إصلاحه ، وأرسل إليه لسلام أمره ، وأن يصلح ما بينه وبين المأمون على أن يخلع محمد نفسه عن الخلافة ، ويسلم الأمر لأخيه ، فلما سمع بذلك الأمين استشار وأشاروا عليه بالعبور في جماعة من خاصته وثقافه وجواريه إلى هرثمة ، فأحس طاهر بن الحسين المراسلة التي جرت بينهما ، فوثب عندما ركب الأمين ومن معه الماء ، وشد عليهم ابن الحسين فرمى الحراقة بالسهام والحجارة.. فغرق محمد هرثمة وأخذوه ومن معه ، ثم دعا به في منزله فاحتز رأسه ، وأنفذه من ساعته إلى المأمون". وفي هـذا يقول البحتري<sup>(٢)</sup> :

ما قَامَ مُلْكُ فِي بنا العَبَّاسِ له و لا الخسسينُ ومُصْعَتْ وقَبِيلُهُ وَبِإِذِي الْيَمِينَا اللهُ اللهُ عَامَ مُثْلُهُ لمــــشير أخِمـــاس إلى أسْــــدَاس حنِقِين أَهْل شَرَاسَةٍ ومِراسِ يَبْغِــى عَلِيًّا إِذْ أَتَــى فِي جَحْفَـل داسُوا أبا يَخْيِم أَشَـد وَيَاس فَبَــدا بجـــدَّهِم فَـــدَقَّ شَـــبَاتَهُ فَأَ مَاطَ بِالمَلِكِ الخَلِيعِ النَّاسِ والخطا يَطْلُبُ بِابلًا وقلِيلُهَا دَاجَاهُ حِينًا عَلَّهُ أَنْ يَرْعَوى ف أَبَى ومالَ إلى الهجفِّ الجاسِي غَمَرَ الْمُلُوكَ وسائرَ الأجْنَاس قَدْ کَان حِلْہُ أَخِيبِ حِلْہًا واسعًا لكنَّهُ أَصْغَى ل\_ «هر ثمة» الَّذي خ للله بين صراري أطف اس بِخَلِفَ إِ الْخِ صْيَانِ وَالنِّ سْناس فأتَـتْ قَـوارِبْ «طاهر » فتـشبثتْ فَرَمَى» «الأَمَانَ» بنَفْسِيهِ في دِجْلَةٍ يَرْجُو النَّجَاء فَصَار في اللِّيماس

مكتبة النهضة العربية، بيروت ص(٤٣) .

(۱) أبوحنيفة الدينوري أحمد بن داود : الأخبار الطوال ، ط(۱) ، ۱٤۲۱هـ/ ۲۰۰۱م، دار الكتب
 العلمية، بيروت ، ص(٥٨٣٩) وما بعدها .

(٢) ديوانه (٢/ ١١٦٨) وما بعدها .

مَــنْ كَــانَ يَــدْرِي أَنَّ آخِـر أَمْـرِهِ يَبْقَــى أَسِـيرًا في يَــدِ الحـرَّاسِ بَــلْ كَيْـفَ يَنْجُو والمُطَالَبُ «طاهرٌ» بــمواقِفِ الأرْصادِ والأحراسِ؟!

وما من شك فإنه يستمد من استذكاره قاعدة رصينة تأبى أن تتزعزع أو تنهار ممثلة في صورة النضال الحقيقي ، والإيهان الصادق ، والتعبير الموحي بروح الاندفاع ، كما يبدو في كثير من النهاذج المستوحاة ، وهي مشفوعة بالثقة المطلقة بالثواب المرجو والحياة الخالدة والقناعة بالوعد الحق والمبايعة ؛ طاعة لله ولولي الأمر ، فها هو يجعل من بيعة الرضوان أنموذجًا يربط من خلاله كيف أن العباسين ارتضوا البيعة للمعتز الذي أمنهم على أنفسهم وأحاطهم بكريم عنايته ، وكيف أنهم قبلوا بها كما كان من صحابة رسول الله والمسلمين حين بايعوا النبي محمد بن عبدالله على وباعوا أنفسهم ، واستر خصوا الحياة طلبًا للشهادة ، فخلدوا لأنفسهم ولأمتهم الذكر الحميد<sup>(۱)</sup> . لذا هو يمدح المعتز مستلهمًا ذلك ؛ فيقول<sup>(۱)</sup> : الله لِلْمعتَ من رَيْب كُلِّ ، إنَّ

الله لِلمعتــــز جَــــار ، إنــــه جَـار لنامِـن رَيَـبِ كَـل زَمَـانِ أَعْطَـى الرَّعيَـةَ سُــؤُلَما مـن عَدْلِـهِ فِي الــسِّرِ مُجْتَهِـدًا وفِي الإِعْـلاَنِ جُمِعَــتْ قُلُــوجُهُم إليــهِ بِيَعَــةٍ كَانَـتْ شـبيهة بيعـة الرِّضْـوَان

وهذا يعني أن أبا عبادة ارتمى بين أحضان الاستلهام ، وشق طريقًا سياسيًا بحتًا يحاول من خلاله أن يلفت الانتباه ، وهو مشغوف بمدد من قيادة المعتز ، التي يرى فيها سببًا من أسباب الاندفاع والتضحية ، وهو وفاء منه في تسجيل الحوادث ، وحرص على روح الأمة في استدامة جذوتها في نفوس أبنائها ؛ إذ إن التنازع بين العرب والروم ما زال يمثل فجيعة بالنسبة للشاعر ، بل للأمة العربية جمعاء .

ولقد استطرد البحتري يتشرب من مواقف متعددة للانتصارات التي حققها هو وقومه ، ثم إن استلهامه لانتصارات تلك الأيام الماضية ما هو إلا طريق يبتعد من خلاله عن سقم الواقع الذي رأى فيه من الانهزامية ما الله به أعلم ، ويوم القرينين

- (١) القيسي، السابق ص(٤١) .
  - (۲) ديوانه (۲/۲۲۲).

| وما دار فیه من سفك وتدمير واحد من انتصارات متعددة ؛ يقول(`` : |  |
|---------------------------------------------------------------|--|
| وَيَوْمَ (القَـرِينَيْنِ)(٢)انْتَصَرْنَا وَلَمْ نَخَـفْ       |  |
| كَانَبْهُم تَخْستَ السَشّْيُوفِ غَرَائِبْ                     |  |
| فَلْوَلاً عَفَافُ البُحْتَرِيِّ وَمَنُّهُ                     |  |
| ومَرَرَّ طَرِيرَدًا للقَنَر السُّمْر بَعْرَمَا                |  |
| وأَسْلَمَ مَوْلاهُ، وخلَّفَ بيْنَه                            |  |
| هناك يَقُولَ، وهو يعذل نفْسَهَ                                |  |
| لَحَسَا الله قَيْسِسًا حِينَ وَلَّسِتْ مُحَاتُهُما            |  |
| وَلَمْ تَـــكُ مِـــنِّي نَـــبُوَةٌ غَير هذه                 |  |
|                                                               |  |

ثم هو يستذكر ما كان منهم في يوم صفين وما حققوه من انتصار ؛ يقول<sup>(٣)</sup> : وفَي يَـوْمِ صِـفِّينَ اقْتَـسَمنَا ذُرَىَ العُـلاَ وقـد جَعَـل الخطِّيُّ يعثُـرُ بِالكَـسْرِ

وفي كثير من استخدامه للاستلهام بدافع سياسي ، تتناسب طريقته تناسبًا طرديًا مع ما توحي إليه الحادثة أو الواقعة ، من ذلك حرب البسوس والفجار التي تكرر مشهدها خلال فترة تولي المستعين الخلافة ، التي عدها شؤمًا على العباسيين ، كما كانت البسوس والفجار نحسًا على العرب ، بل إن المستعين أوقع بهم وأفناهم أكثر من (قدار) عاقر ناقة ثمود ، ففي سياق مدحه للخليفة المعتز يستخدم الموقعة الملهمة له استخدامًا يتناسب وطبيعة الموقف<sup>(1)</sup> . كما في قوله<sup>(1)</sup> :

- (۱) ديوانه (۲/ ۱۰۸٤).
- (٢) يوم القرينين : اسم موضع ، حدث به موقعة مرج راهط بين قيس وتغلب . انظر : هامش الديوان
   ٢/ ١٠٨٤ .
  - (۳) ديوانه (۲/ ١٠٨٤) .
  - (٤) انظر : علي عشري زايد، السابق ، ص(١٥٥) .
    - (٥) ديوانه : (٢/ ٩٣٧) .

V٨

وَكَانَ أَضرَّ فِيهمْ مِنْ سُهَيلِ إِذَا أَوْبَا، وأَشْامُ مِنْ قَدَارِ تَفَانَى النَّاسُ حَتَى قُلْتُ عَادُوا إِلَى حَرْبِ البَسُوسَ أَوْ الفِجَارِ

فالخلافة منذ سنين قديمة في نزاع مستديم ، وما كان من أمر الخوارج في زمنه (') حدث بين المسلمين بعد وفاة نبينا محمد بن عبدالله ﷺ ، حتى وقع بهم ما وقع من الفرقة والهلاك ، فالخلاف قائم ما دامت الحياة ، وقد استلهم أبوعبادة هذا من خلال مدحه محمد بن يوسف الثغرى ؛ إذ يقول(') :

وَسَلِ الشُّرَاة فِإِنَّهُمْ أَشْعَى بِهِ مِنْ أَهْلِ مُوقَانِ الأَوائِلُ مُوقا؟ كُنَّا نُكَفِّرُ مِنْ أُميَّة عُصْبةً طَلَبُوا الجلافَة فَجْرة وفُسُوقا وَنَكُومُ طَلْحَة وَ السَزُّبَيْرَ كَلَيْهِما وَنُعنفُ الصِّدِّيق وَ الفَارُوقا

مما سبق، يتبين أن البحتري يتفرد بنفاذ عجيب إلى الحقائق السياسية ، وقدرة على التغلغل في دهاليز القلب البشري<sup>(٣)</sup> ، كما قال وهو يمدح بني مخلد<sup>(٤)</sup> : سيرةُ القَصْدِ لاَ الخُصْشُونَةُ عُنْفَ يتَعَدَّى المَدَى ولاَ اللَّينُ ضَعْفُ فالسياسة في حاجة إلى الاعتدال حتى يتحقق النصر لها وعدم التنازع ، فيقول من قصيدة يرثي فيها قومه<sup>(٥)</sup> : إنَّ التَنَسازع فِي الرِّئَاسَبِةِ زلَّسَةٌ لاَ تسسَتَقَالُ ،ودَعَسوة لمْ تُنْسَصَرُ ويقول من قصيدة يمدح فيها يوسف بن محمد الثغري في حسن سياسته<sup>(٢)</sup> :

- (۱) سيد أمير علي، مختصر تاريخ العرب والتمدن الإسلامي، ترجمة : رياض رأفت ، دار الآفاق العربية ،
   القاهرة ، ط(۱) ، ۱٤۲۱هـ ، ص(٤٩) وما بعدها .
  - (۲) ديوانه (۳/ ١٤٤٨) .
- (٣) انظر : عبداللطيف شرارة، سلسلة شعراؤنا القدامي، أبوعبادة البحتري، دراسة ومختارات ، ط١،
   (٣) م، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، لبنان ص(٧٠) .
  - (٤) ديوانه (٣/ ١٣٧٤) .
  - (٥) ديوانه (۲/ ١٠٣٠) .
  - (٦) ديوانه (٣/ ١٤١٥) .

تَبْ لُو مَواقِ مَ رَأَي مِ وكَأَنَّهَ ا غُرَرُ السَّوابِقِ مِنْ يَفَاع مشْرِفِ وإذَا استَعَانَ بِخَطْرَةٍ مِنْ فِكْرِهِ عَنَنٍ، فستُرُ الغَيْبِ لَيْسَ بِمسْجَفِ ولا شك أن البحتري أخلص الولاء في مديحه للسياسة ، سواء كان هذا منسجمًا مع إيهان الشاعر وقناعاته أو كان منه من قبيل الفضلة على أبياته ، ولا أظن أن مثل هذه اللغات للسياسة سواء ما نتج عنها من أحداث أو ما كان منها من استلهام من قبيل العبث ، ولكي أكون أكثر إنصافًا فإن هذه ليست إلا إشارة إلى تأمل عميق ، وطويل في الظواهر والأحداث ، واختزان هذه التأويلات في سريرة تعاني من جهل الآخرين ، وسوء تقديرهم ، وعجزهم عن التحلي بالمزايا ، والمكارم ، والـشمائل الحميدة والمنشودة<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>۱) انظر : عبداللطيف شرارة، نفسه ، ص (۷۰).

ب - عوامل اجتماعية :

لجأ البحتري إلى وسيلته الخاصة حتى يبرز من خلالها كثيرًا من قيم المجتمع العربي التي يرى أنها ذبلت ثم ماتت ، لذلك كان لحضور شخصيات من العصر الجاهلي والمخضرم والأموي حضورٌ طاغ في ديوانه ، فكثيرًا ما استلهم مواقف شتى في حقول العلاقات الإنسانية ، إذ استمدً منها جود بني السمط<sup>(۱)</sup> من باب تجديد العطاء، وإثبات الكرم ، وإحياء متفاعلًا للمبادئ ، التي تنبعث في أوصالها الحياة ؛ إذ توحي له أفعال الشخصية بأن يخلق منها أنموذجًا يعينه على إيصال فكرته<sup>(۱)</sup> .

فقد تحمل وجهًا من وجوه العلاقة بينه وبين من حوله ، بيد أن العلاقة بينه وبين عالمه علاقة طردية ، ولهذه العلاقة قوانينها الخاصة التي تميزها عن غيرها من العلاقات الفكرية والإنسانية والعلمية ، ويرجع مصدر كل هذه العلاقات إلى النشاط العملي للبشر ، «وهذا معناه أن العمل المنتج المهدف بغايات الإنسان هو الجوهر الأساسي له ؛ لأن الإنسان كائن ، عامل ، منتج ، وعمله الواعي الهادف هو حقيقته ؛ إذ تكونت في أثناء العمل خصائصه ، وتولدت قدراته ، ونمت طاقاته ، من خلال التراكم المعرفي الذي حصل عليه الشاعر ، هو في مجمله صورة تتبدى في عمله الفني عن طريق العادات والأعراف والمثل العليا والقيم المفسرة للسلوك العملي في هذا المجتمع»<sup>(٣)</sup> .

ولا شك أن الثقافة ذات طبيعة اجتماعية<sup>(١)</sup> ، فلقد اتضح هدفه السامي النبيل في استلهامه لكثير من الشخصيات ، فانتشرت نهاذج الهمة ، والإقدام ،

- (۱) بنو السمط : قوم من أهل حمص كان البحتري يمدحهم وينتجح فيضلهم ويكثر شكرهم . انظر :
   هامش الديوان ۱/ ٤٣٦ .
  - (۲) انظر : د.حسن ربابعة ، ص(۲۹۹) .
- (٣) عبدالمنعم تليمه، مقدمة في نظرية الأدب ، بـدون طبعـة، ١٩٧٦م، دار الثقافة للطبعة والنشر، القـاهرة ص(٧) .
  - (٤) نفسه ص(٩).

٨.

والتضحيات ، والكرم ، والشجاعة ، والتمرد ، وما يتحمله بعضهم في سبيل توفير حياة متزنة ومستقرة تبعث في نفوسهم الطمأنينة والاستقرار ، وكان العامل الاجتهاعي هو أهم ما دفعه إلى ذلك ، فلا تكاد تجده يمدح إلا ويجعل المدوح في قائمة عمر بن الخطاب ، أو أسامة بن زيد ، أو غيرهم على أن مثل هذه النهاذج ما هي إلا تذكير ، وتبرير لما يقول ، وهي تسعى لرفع القيمة الفضلى في نفوسهم .

وما من شك بأن الفقر الذي عانى منه كثيرًا دعاه في بدء حياته إلى أن يمدح باعة البصل والباذنجان ، وجعله يستذكر مواقف العربي المشرفة ، وهو في قرارة نفسه يرمي من وراء استمداده لأولئك إلى أن هذه الصفات له اجذورها الثابتة ، وما حاتم الطائي وهرم بن سنان إلا طريق ملهم للرجل في سد الهوة بينه وبين من يمتنع عن البذل والعطاء ، إضافة إلى أن الشاعر يحيي مثل هذه الصفات التي اندثرت ، ولكنه بطريقة أو بأخرى يحاول أن يؤصلها في نفسه وفي غيره .

ومما ذكره في مجال الإعطاء جود (بني السمط) (٢) ؛ إذ في استلهامه تجديد وإحياء لكل عطاء ، وليمتد جودهم إلى كل من يلحق بهم ، يقول (٣) : جَـزَى الله خَـيْرًا والجَـزَاءُ بِكَفِّـهِ بَنِنِي السِّمْطِ أَخْذانِ السَّمَاحَةِ والمجْدِ هُـمُ جَـبَرُونِي وَالمَهَامِـهُ بَيْنَنَـا كَمَا ارْفَضَ غَيْثٌ مِـنْ تَهَامَة فِي نَجْدِ

وكثيرًا ما استنبط البحتري في شعره ما ألهمته ظروف مجتمعه بظروف مشابهة تمثل قطعًا ثابتًا في الحياة الإنسانية ؛ إذ إن مثل هذه الظروف يمثلها أشخاص لهم في ذاكرة الجهاعة دلالة صالحة ، كحاتم الطائي الذي كثيرًا ما ردده الشاعر لا لمجرد الترديد ، وإنها لما يحمله من مكتسبات إيجابية ، تؤكد مبدأ يعمق العلاقات ويزيد من ترابطها ، وتآلفها ، فيجعل من حاتم رمزًا لكل جواد بنفسه وبهاله ، فهو يتخذ من الشخصية تذكارًا ، ورمزًا لكل رجل يريد أن ينهج نهج حاتم ، وهي تعطي صفة

- (١) أبوبكر الصولي : أخبار البحتري، السابق ص (٢٢) .
  - (٢) بنو السمط : سبق التعريف بهم .
    - (۳) ديوانه (۱/ ٥٤٣) .

٨١

الديمومة ، فسيرة حاتم تاريخٌ لكل من تنبعث في نفسه الروح العربية الأصيلة ، وذلك من خلال قصيدة يمدح فيها (أبا جعفر بن حميـد) () يستلهم حياة المجتمع القديم وأخلاقًا متأصلة في ذواتهم ؛ يقول موضحًا ذلك (") : لَــكَ مِــنْ حَـاتم وَأَوْسْ (") وَزَيْــدٍ إَرْثُ أَكْرُومَـــةٍ وَإِرْثُ فَخَــار تِلْكَ أَفْعَالُهُمْ عَلَى قِدَم الدَّهْ رَوْكَانُوا جَدَاوِلًا مِنْ بِحَارٍ وَلَعمْ رِي!لَلجُ ود لِلنَّ اسِ بِالنَّ ا س، سِــوَاهُ بِــالثَّوْبِ والـــدِّينَارِ وكما في قوله (١) : وَإِذْ احْتَبَسى فِي أَسْسوَدَانِ لِسسُؤدَد أَعْطَاكَ حَبْوَة حاتِم فِي الحشرَج ثم إنَّ لاعتقاد الشاعر المتأصل في نفسه بأن مثل هذه الشخصيات تزيد من إلهامه قوة وشبابًا ذكر في مديحه (لمالك بن طوق) ( ) صفات الجود والكرم ، وأن من سأله لا يرده صفرًا ، فهذه المكارم متوارثة ، ويضرب بها المثل في (كعب) () و(هـرم) () ؛ قائلًا (^) : عَفَّتْ مَ آثِرَ مِنْ كَعْبِ وَمِنْ هِ رَم أَبْقَى ماآثِرَ مِنْ مَجْدٍ وَمِنْ كَرَم (١) أبوجعفر بن حميد : ذكر المرزباني بني حصيد وهم أبونه شل ، وأبونصر ، وأبوعب دالله بن حميد بن عبدالحميد الطائي الطوسي القائد وهم شعراء أدباء . معجم الشعراء ، ص٣٢٩ . (٢) دىوانە (٢/ ٩٩٠). (٣) أوس بن حارثة وسعدى أمه ، كان مسودًا في قومه . انظر : هامش الديوان ، ١/ ٥٨٥ . (٤) ديوانه (١/ ٤٠٢).

- (٥) مالك بن طوق : بن عتاب بن زافر بن شريح بن عبدالله بن عمرو بن كلثوم ، وابنا مالك بـن طوق : طوق وأحد ، كانت لهم جلالة ربيعة ، وإليهم تنسب رحبة مالك بـن طوق . انظر : ابـن حـزم الأندلسي : جمهرة أنساب العرب ، تحقيق : عبدالسلام محمد هارون ، طرت) ، دار المعارف ، القاهرة ، ص٢٦٢ .
- (٦) كعب : كعب بن مامه الإيادي الذي ضرب به المثل في الجود ، حتى إنه آثر رفيقًا له بها معه من الماء ومات هو عطشًا . انظر : هامش الديوان ، ٤/ ٢١٣٢ .
  - (٧) هرم : هو هرم بن سنان بن أبي حارثة المري . انظر : هامش الديوان ، ٤ / ٢١٣٢ .
    - (۸) ديوانه (۶/ ۲۱۳۲).

وكعب هذا يضرب به المثل في الإيثار والتضحية ، اتخذ منه البحتري أنموذجًا مساعدًا ، على إيصال فكرته في الحث على البذل ، حيث يقول<sup>(١)</sup> : والْبَذْلُ يُبْذَلُ مِنْ وَجْهِ الكَرِيمِ وَقَدْ يَضْحَى النَّدَى وَهُو لِلحُرِّ الكَرِيم رَدَى مَنْ ذَاكَ قِيلَ لكعْبِ يَوْمَ شُؤْدَدِهِ رِدْ كَعْبِ إِنَّكَ ورَّادٌ لما وَرَدَا

وقد أسهب شاعرنا في ذكر نهاذج جعلت في نفسه حياة لقيم المجتمعات السابقة بها كانت عليه ، بل ولربها تعد مدخلًا لنواح شتى ، تقدح في ذهنه شرارة الفقر الذي قاساه ، ثم إن حرية التعبير عظمت في نفسه تلك المبادئ التي اختطها أصحابها في سيرهم نحو الحياة ، فأورد على سبيل المثال قصة استقساء عمر بن الخطاب بالعباس ابن عبدالمطلب حين اشتد القحط ، فسقاهم الله تعالى به<sup>(۲)</sup> ، من خلال مدحه للمعتز الذي سقاهم من كرمه بعد سني المستعين<sup>(۳)</sup> الذي كان حكمه أشبه بالسراب ، فهو يرى أنه صورة ثانية لبني العباس الذين ينتهي إليهم نسب الممدوح ؛ قائلًا<sup>(2)</sup> :

وأَنْتَ ابن مَنْ أَسْقَى الحَجِيجَ عَلَى الظَّمَا وِنَاشَدَ فِي المَحْلِ السَّحَابَ فأمطرا

وهو ما تردد صداه حين مدح أباه المتوكل ؛ إذ يستلهم شرف بني العباس وسقايتهم بفضل منه سبحانه ثم بفضل دعائهم ، وصلاح أخلاقهم ، فما كان من عمر بن الخطاب إلا أن طلب من العباس أن يدعو الله بصالح أعمالهم ، فسقاهم الله ، وأخصبت الأرض ، وتحول حال المجتمع من سيء إلى حسن ، وقد أعاد ذلك في صورة موازية لما استلهمه من خلال المديح ؛ يقول<sup>(٥)</sup> : إنَّ الفَ ضِيلَةَ لِلَّهِ فِي اسْتَهمة من خَصْل المديح ؛ يقول<sup>(٥)</sup> :

وكان لهذه القيم أثرها على الشاعر إذ جعلته الظروف الاجتماعية تابعًا لها متبوعًا

- (۱) ديوانه (۱/ ۷۲۰) .
- (٢) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ (٢/ ١٦٨) .
  - (۳) نفسه (۶/ ۳۵۵) .
  - (٤) ديوانه (٢/ ٩٣٤) .
  - (٥) ديوانه (٢/ ١٣١١) .

٨٤\_\_\_\_\_

وهكذا تنفس البحتري رياح البخل عند أقوام ليسوا من صفات العربية بمكان ؛ إذ غابت عنهم أخلاق البدوي الأصيل الذي يعطى من لا شيء ، ولا يخس فقرًا ، فراح يستلهم هذه السجايا ، ويقابلها بواقع يثور فيه على أهل الشح الذين بهرتهم حضارة الفرس ، من خلال قصيدة يمدح فيها (على بن مر الطائي) ؛ كما في قوله ( ) : وَمَا الفَقِيرُ الَّذِي عَيَّرُتِ آونَةً بَلِ الزَّمَانُ إلى الأحرار مُفْتَقِرُ عَزَّى عَـن الحَـظِّ أَنَّ العَجْزَ يُدْرِكُهُ وَهَوَّنَ العُسْرَ عِلْمِي فِي مَنْ اليُسُرُ يَنَاهُ الوَهْمُ إلا هـ ذه الصُّوَرُ لَمْ يَبْقَ مِنْ جُلٍّ هـذا النَّاس بَاقِية منْ تِين حَتَّى يعفى خَلْفَهُ الأَثْرُ بُخْلٌ وَجَهْلٌ، وحَسْبُ المَرْءِ واحِدةٌ أَهُ ــزُّ بِالــشِّعْرِ أَقْوامًـا ذَوِي وَسَــن فِي الجَهْلِ لو ضُربُوا بِالسَّيفِ ما شَعَرُوا ب سرَّ مَنْ رَاءَ مُ ستَبطًا لَهَ القَدَرُ لأَرْحَلَــــنَّ وآمَـــالى مُطَرَّ حَــــةُ خِلْفٌ مِنَ الْعَيْش فيه الصَّابُ والصَّرُ لَـوْلاَ عَـليُّ بِـن مُـرٍّ لاسْتَمرَّ بنـا

- (١) انظر : د. محمد عبدالعزيز الموافي، حركة التجديد في الـ شعر العباسي ، مطبعة التقدم، القاهرة ، د. ط ،
   ص(٥٨) وما بعدها .
  - (۲) ديوانه (۳/ ۱۹۲۲).
- (٣) جديس بن جاثر بن أرم ، انظر : ابن حزم : جمهرة أنساب العرب ، ص(٤٦٢) ، وورد جديس بن عامر ابن أزهر بن سام ، كان ملكهم أيام ملوك الطوائف عمليق ، وكان ظالمًا قد تمادى في الظلم . انظر : ابن الأثير ، الكامل في التاريخ (١/ ٢٢٩) .
  - (٤) ديوانه (٢/ ٩٥٤) وما بعدها .

بَدَتْ عَالَى البَدوِ نُعْمَى مِنْهُ سَابِغَةٌ وَفْرَرَاء يحضُرُ أَخْرى مِثْلَها الحَضَرُ

وكما هو واضح أن الشاعر كان قائدًا بشعره إلى الإعجاب الباهت بالقديم بما فيه من عادات وقيم محافظة وسط حضارة نقلته من بدوي قادم من منبج إلى عاصمة الدنيا بغداد ، فأصبح حاله موزعًا بين ماض آسر وحاضر مغر ، وما كان منه إلا أن يكون مقودًا لريشته الملهمة التي أعطته زخمًا للتعبير عن ظروف عصره التي عاشها يومذاك ، وما رآه من قفزة حركت مكنونات نفسه ، ودعته للمناداة بما افتقر إليه مجتمعه من تقاليد العربي الأصيل<sup>(1)</sup> .

وقد استطرد البحتري في تقديم قيم عظمت بسببها أخلاق المجتمعات العربية القديمة ، واجتهد في عرضها في إطار ملهم ، وهو في هذا الصدد يعلن صراحة عن ذلك الصراع بين الأمل المنشود في ترسيخ جانب من جوانب القيم وواقعه ، وقد افتخر في قصيدة بأعماله وقومه بهدف السعي إلى إعلاء تلك القيم من خلال نماذج ملهمة ، كحاتم الطائي ، وعمرو بن معدي كرب<sup>(٢)</sup> ؛ فيقول<sup>(٣)</sup> : لَنَا حَسَبُ لَوْ كَانَ لِلْشَّمْسِ لَمُ تَغِبْ وَلِلبَدْرِ مَا اسْتولَى المحاقُ عَلَى البَدْرِ فَأَبْخَلنَا عَالَ إِالمَالِ نِحَدُّ لَحَسَاتِ مَنْ عَمْرِو

وفي إطار هذا المعنى يسلم البحتري وثيقة الإلهام لعمرو بن معدي كرب ، و(أوس بن سعدي)()) ، وما هاج في نفسه من ماضي بطولاتهم حين أتيح لـه مـدح

- (۱) خليل شرف الدين ، الموسوعة الأدبية الميسرة(٦) ، البحتري بين البركة والإيوان ، د.ط ، منشورات دار
   مكتبة الهلال ، بيروت ، ص(١٠٠) وما بعدها .
- (٢) عمرو بن معدي كرب ، شاعر فارس ، اشتهر بوقائعه في الجاهلية والإسلام ، وفد على المدينة سنة (٩)هـ وأسلم ، توفي سنة ٢١هـ، جمهرة أشعار العرب ، ابن حزم ، ط(٦) ، بدون تاريخ ، تحقيق : عبدالـسلام هارون ، ص(٣٦٧) .
  - (۳) ديوانه (۲/ ۱۰۸۵) .
- (٤) أوس بن سعدي ، أوس بن حارثة بن لأم الطائي ، سعدى أمه ، وفد مع حاتم الطائي على النعمان بن
   المنذر ، انظر : ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب ، ص٣٤٣ .

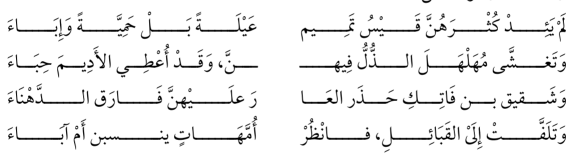
(محمد بن حميد)<sup>(1)</sup> ، معلنًا بأن الوسيلة التي أوصلت الممدوح لغايته هي نفسها التي عكف عليها أولئك ، وما تلك إلا نتيجة لترسبات الأحداث ، ومن ثم انصهارها بنار التجارب ، والسبيل في هذا لا ينبسط إلا بحد الشجاعة والإقدام التي بهما حقق استقرار المجتمع<sup>(1)</sup> . فتراه يقول<sup>(1)</sup> : i = j

ويبدو أنَّ أبا عبادة لم يسقط الزمن الماضي بها فيه من مبادئ وقيم ، ظل عليها عاكفًا حتى في زمن الجاهلية ، ولم يفصل الحاضر عن الماضي ، بل أكد ارتباط الحاضر بالماضي أو الواقع بالتاريخ ، لكنه في إطار هذا المعنى الإلهامي تورط في كثير ، ودخل بطريقة عكسية لا تتناسب ومعطيات الفكر العربي المسلم نحو نظرة المجتمع للمرأة ووقف مضطربًا ، في صراع بين أن يصوغ فلسفته في سياق استلهامي وبين فرضه بأن المستقبل على صورة الماضي وغراره<sup>(٤)</sup> ، متمثلًا في (قيس تميم) وما كان لديه من نظرة جاهلية تجاه المرأة ، وقد استنزف كل ما علق بذهنه من فكر سلبي ، وأخذ يورده في سياق تعزيته لمحمد بن حميد الطوسي ، وهو بهذا ينفي حالة من حالات التحول الذي أصاب الفكر العربي المسلم ، من خلال نظرته للمرأة ، ويجعله وقفًا على ماضي الجاهلية ، وما كان من وأد للبنات خوفًا من الفقر والعار والسبي<sup>(٥)</sup> . ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُرَدَةُ شُعِلَتْ ﴿) بِأَي ذَنُبٍ قُنِلَتَ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم

- (۱) أبونهشل ، محمد بن حميد الطائي قائد قتل في حرب بابك ، انظر: المرزباني ، معجم المشعراء ، دار الجيل ص(٤٣) .
  - (٢) انظر : نديم مرعشلي، البحتري ، ص(٦٩) .
    - (۳) ديوانه : ۱/ ۸۵۰ .
  - (٤) انظر : عز الدين إسهاعيل ، الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والعنوية ، ص(١٦) .
- (٥) انظر : عبدالحميد بوزوينه، نظرية الأدب في ضوء الإسلام ، القسم الأول ط١، ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م، دار البشير ص(٢٤).
  - (٦) سورة التكوير : (٨-٩) .

بِٱلْأُنثَى ظَلَّ وَجْهُهُ، مُسْوَدًا وَهُوَكَظِيمٌ ٢٠٠٠ يَنَوَرَى مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن شُوَءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَ هُونٍ أَمَر يَدُسُّهُ, فِي ٱلْتُرَابِ<sup>®</sup> أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ٢٠٠٠ .

ثُمَّ إنَّ التاريخ يحتوي آلاف الشواهد التي تدل على كرامة المرأة واقعيًا ، منها : ما حدث في عصره في عهد الخليفة المعتصم عندما بلغه أنَّ امرأة هاشمية صاحت وهي أسيرة في أيدي الروم : وامعتصهاه!<sup>('')</sup> وهذا امتداد لما فعله رسول الله محمد بن عبدالله تله من طرده لكل طوائف اليهود من المدينة المنورة وضواحيها ، بسبب إهانة أحدهم امرأة مسلمة، ونزع حجابها<sup>('')</sup> . فالبون شاسع بين واقعة في تكريمه للمرأة منذ فجر الإسلام وبين ما يقوله ليخدم غرضه ، ولو جرت هذه المحاكاة من سنن الله في الكون ، فلا يحق له أن يحكم بالذي كان على الذي سوف يكون<sup>(')</sup> ، لكنه ربها أراد أن يثير حركة التعبير في ثوب هش فضفاض دون تبرير مقنع لسعته وضعفه ، وهو القائل<sup>('')</sup> :



فالعامل الاجتماعي عند البحتري يمتاز بتمكسه الشديد بقيم ورثها العربي أبًا عن جد ، وهو يتصف باتجاهين : رجعي مرتبط باتجاه أخلاقي وهو أن مثل هذه الصفات تثري تجربته الفنية شكلًا ومضمونًا ، فمن حيث الشكل تجده لفه في إطار استلهامي ، ومن حيث المضمون يندرج تحته المعنى الذي يبحث عنه ، يتجلى في

- (١) سورة النحل : (٥٨-٥٩) .
- (٢) ابن الأثير، السابق (٤/ ٢٥٦) .
  - (۳) نفسه (۱/ ٤٤٥) .
- (٤) د. عبدالحميد بوزنية، السابق ، القسم الثاني ، ص(١١٣) .
  - دیوانه (۱/ ٤٠) و ما بعدها .

 $\Lambda\Lambda$ 

قوى أخلاقية مارسها المجتمع قديمًا ، وسيطرت على ذهنية الرجل من خلال التراكم المعرفي الذي حصل عليه من ثقافات سابقة ، أهمها على الإطلاق حفظه لأشعار الأوائل ونهله من ينابيعها التي لا تنضب .

واتجاه ثوري ؛ وبالرغم مما يعانيه المجتمع من ثراء عريض ، وأقول (يعانيه) إلا أن له مردودًا سلبيًا ، إذ الأموال صرفت في سبيل راحة الطبقة البرجوازية ، وتركت الطبقة الكادحة تعاني مرارة الحرمان ، وقساوة الزمان إذ استحوذ عليهم الفرس ، وظل صوت العربي خافتًا آنذاك ، فهو يثور في المجتمع رغبة منه في الوصول بهم إلى أسمى مراتب التكافل والتعاضد .

وبروز الاستلهام بعامل اجتماعي منه ما يصل إلى الباذخ ، ومنه الوسط ، ومنه الدني إلى الأرض ( ) . كما سبق أن بينت .

<sup>(</sup>١) على عشري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، ص (٢٨٣) .

ج – عوامل فنية :

يمكن القول : إن دراسة الشاعر وفق عوامل فنية يندرج تحته الآتي : أولًا : «حسه بالغنى الذي تكتسبه قصائده حين يستلهم فيها الأحداث ؛ وذلك لأن فيه إيحاءً بأن ماتثيره هذه الأحداث المستلهمة من الذاكرة العربية بأن الشاعر صاحب هم يتجه بأشكال مختلفة إلى أن يستند على الحقيقة التي ترتبط بتجارب الإنسان ، التي لا تقف عند حدود الوصف ، بل إن فيها من الإثارة ما يجعلها مرتبطة بالتاريخ ارتباطًا يخرجها من الحدود الضيقة ، فليس غريبًا إذن أن تجد الشاعر يفسح المجال في قصيدته للأصوات التي تتجاوب معه ، التي مرت ذات يوم بنفس التجربة وعانتها كما عاناها الشاعر نفسه»<sup>(۱)</sup> .

لذا فإن البحتري أعد العدة لدوره ، واختار من هذه المعطيات ما يوافق تجربته ، ويتراسل مع همومه وقضاياه ، ووظفها للتعبير عن هذه القضايا ، ليحقق بذلك هدفًا مزدوجًا ، بحيث يمنح تجربته نوعًا من المصداقية ، وهكذا يأخذ الشاعر العربي من أصوات الماضي ما يتناسب وحاضره ، التي يرى من خلالها ما هو جدير للحوار والنمو والفعل" .

ومن خلال هذا الوهج المنبعث من هذا العامل ، فإن اهتهام الشاعر منصب على تسلط الأضواء على الشخصيات التي تمت للحادث بسبب ؛ إذ للعاملين السياسي والاجتهاعي قوة جبارة بقوة الشخصية المستلهمة نفسها ، وما من ريب أن مستوى الشخصية التي يوردها في شعره يوازي الحدث نفسه ، وبتعبير أدق تعد معادلًا موضوعيًا لاستلهام الحدث وقوة التعبير به ، وهذا بحد ذاته ينبئ عن ارتباط الفكر الإنساني بالشعر ، وهو ارتباط قديم ينبئ عن علاقة وطيدة خاصة يكشف مدى

- (١) د.عز الدين إسهاعيل الشعر العربي المعاصر، قضاياه وظواهر الفنية والمعنوية ، المكتبة الأكاديمية،
   القاهرة، ط٦، ٢٠٠٣م، ١٤٢٣هـ، ص(١١٦) .
  - (٢) انظر : علي زايد، السابق، ص(٧٦) .

٨٩

٩.

التقارب والتجاذب بين الشاعر وبين ما يستمده من ماضيه ( ) .

ثانيًا : يتمثل في نزعة الـشاعر إلى إضفاء نـوع مـن الموضـوعية ، حيث كانـت القصيدة العربية وقتًا طويلًا من الزمن تعبيرًا عن عاطفة ذاتية لكنه حاول أن تكـون الموضوعية التي يُطعم بها أبياته ذات صلات قوية ، وفوائد عظيمة يرتجيها مـن فنـه بعودته بتجربته الشعرية إلى صوت المـاضي ، ولقـد كـان الاسـتلهام صـوتًا نـشيطًا أكسب الشاعر قدرة خاصة على التعبير عن تجربته الشعرية<sup>(٢)</sup> .

ولقد أصبحت تجربة الشاعر العباسي أكثر تشابكا وتعقيدًا من تلك التجربة الذاتية البسيطة التي تتسع لها القصيدة الغنائية ، فحاول أبوعبادة أن يضفي على الشكل الفني لتجربته لونًا من التاريخية ، حيث استعار بعض الأحداث الماضية ليسمو بشعره إلى أرباب السلطان ، ويقيم سورًا أصله ثابت على الرغم من مضي أحداثه وفرعه في السهاء والقاسم في هذا الأحداث . ولن يتحقق للشاعر ذلك الخلُق الموضوعي إلا إذا كان على وعي بالأحداث وعلى صلة وثيقة بها، وهنا تبرز ثقافة الشاعر إذ لم يعد الأمر قاصرًا على تسجيل التراث، بل أصبح عليه أن يستمد من الأحداث من خلال منظور فني أو سياسي أو اجتهاعي أو نفسي (تفسيري) فالاستلهام لا يوهب من شتات ، بل يحاول من خلاله العبور إلى تلك الينابيع الأولى ، ليستنزف منها حياة متجددة ، وقصيدته بهذا تستحق أن تعطيه ما دام تلفت إليها<sup>(٣)</sup>.

هذا وإن جاز لي من البداية استخدام فكرة استلهام ذي العامل الفني ، فالدافع من ورائه يكمن فيما يتركه من أثر باقٍ ، وغاية نبيلة ، فالشاعر الذي يفقد اتصاله بتاريخ قومه لا يصلح بحال من الأحوال أن يعبر عن وجدانها ، وأن يرتقي بذائقتها ، ولأن فقدان وعيه لشخصيات قومه وما مضى منهم تجعله أجنبيًا عنها

- انظر : علي عشري زايد، ص(١٧) وما بعدها ، نفسه .
- (٢) انظر : علي عشري زايد، نفسه ص(١٧–١٨) ، نفسه .
  - (٣) انظر : على عشري زايد ص(٣٠) ، نفسه .

باهتًا غريبًا عليها"

وقد يتشرب ديوانه بشخصيات لقي فيها من حلو الشمائل ما يفي بغرضه الـذي جاء في سياقه .

ولقد افتنَّ أبوعبادة البحتري منذ مطلع حياته الفنية باستلهام نهاذج مستوحاه من الشعر العربي القديم ، إيهانًا منه بقدرتها على ارتشاف أبعاد تجربته ، خاصة وأن مثل هذه النهاذج تسلمه وثيقة الأمان ، التي تعطيه التبرير لاستلهامه إياها ، وغالبًا مثل هذا النوع من الذاكرة البحترية يرتبط بشخصيات لها الدلالة نفسها ، بل إنها تستقطبه وبكل قوة إلى استخراج مكنوناتها لتكون في الوقت نفسه أكثر طواعية ومرونة ، فهو يتأول بعض جوانب الشخصية المستلهمة لتصلح عنوانًا على الفكرة التي يريد إيصالها للمتلقي ، ولا شك أن الشخصيات الأدبية هي الألصق بنفوس الشعراء عمومًا ووجدانهم وربها تمثلوها في حياتهم وصارت تمث الألعطاء والثراء<sup>(٢)</sup>.

هذا وإن كان ثمة استلهام في شعر الرجل فإن ذلك دليل على العبقرية الفنية ، التي تمكنه من الصياغة ، ومن حضور الأحداث بشكل أو بآخر ، ويمكن أن أقرأ هذا في قصائده التي باتت موئلًا للاستدلال .

وأما الشخصيات التي اختزلها بصوته جوقة المرارة ، والتوجع ، والإهانة في الشعر، شخصية الحطيئة الذي روي أن الفاروق عمر بن الخطاب اشترى منه أعراض المسلمين لشدة وقع هجائه<sup>(٣)</sup> ، إلا أن البحتري ربط بين حدة الحسام وشدة ما تعانيه هذه الشخصية من المرض ، وأصبحت علته واضحة للعيان ، لكنها أشد لذاعة من المرارة التي يتلقاها بنو البشر من هجاء الحطيئة ، هذا معنى يبدو في ظاهر

- (١) انظر : عائشة عبدالرحمن ، قيم جديدة لـلأدب العربي القديم، والمعاصر ، دار المعارف ، ١٩٧٠م ، ص(١٦٥) .
  - (٢) انظر : على عشري، السابق ص(١٧١) .
- (٣) انظر : صلاح الصفدي، الوافي بالوفيات ، تحقيق أحمد الأرناؤوط وغيره، د.ط ١٤٢٠هـ ، دار إحياء التراث ، بيروت ، ١١/ ٥٥ .

ظاهر الأمر ، ويحتمل تأويلًا آخر ؛ وهو أن هذا الهجاء مرض معنوي أخلاقي زاد من إعيائه ريحًا عاصفًا مميتة هي التي في شعر الحطيئة يقول<sup>(()</sup> : لَــئِنِ انْتَقَـضْتَ عَـلَى الـشَّكَاةِ فـإِنَّمَا بِالصَّقْلِ يَخْلُصُ ذَا الحَسَامِ الْمُرْهَـفُ هَبَـتُ بجـسْمِكَ لاَفِـحٌ مِـنْ عِلَـةٍ عَـصَفَتْ بَهَا لِلْـبُرَء رِيحٌ حَرْجَـفُ فَكَـانَّهَا إذ قُمـت قَـامَ حُطَيئـةٌ لِلشعِرِ، أو لِلْحِلْمِ قَامَ (الأحْنَفُ)<sup>(1)</sup>

وقد تشرب ديوانه بشخصيات لقي فيها من حلو الشمائل ما يفي بغرضه الذي جاءت في سياقه ، من ذلك استلهامه لشخصيتين بارزتين في العرف العربي ، وفي الذاكرة العربية ، التي كانت رمزًا من الرموز التي عاقرت السأم ، ناهيك من سلوكها النديَّ الذي اغترفت منه أبياته ، هاتان الشخصيتان هما عنترة الفوارس ، وعروة بن الورد . يقول الشاعر<sup>(۳)</sup> :

قَـدْ كَـانَ عَنْـتَرَةُ الْفَـوَارِسِ نَجِـدَةً يكف النَّجِيعَ وَعُـرُوَةَ الصَّعْلُوكَا وفَتَـى بَنِي عَـبْسِ<sup>(\*)</sup> وَمَـا زَالَ الفَتَـى مِـنْهُم إِذَا بَلَـغَ المَـدَى يَـشُدُوكا

ففي رؤية وبعد إنساني تحملها شخصيتا عنترة وعروة اللذين كانا نجوم سماء ، وشيوخ شعر ، يقرأ البحتري فيهما الماضي وينفض عنهما غبار السنين ، أولئك نماذج لمن عاش للاحتياج والفروسية ، وهو يتلمس بلغة الحياة التغني بمآثرهم وأمجادهم ، فقد دفعا حياتهما للخلود بأوتار المآسي التي غنوها ، وباتوا في ظلمات التجاهل ، والتنكر ، حتى من أقرب قريب لهم ، لكن ما يجمع بينهما وبين فكرته هو فتى بني عبس الذي صار رمزًا لكل عنترة ولكل عروة فأخو الذفافي ، وجه ثانٍ لهما حتى بعد أن تلاشى ذكره من الحياة إلا أن الماضي يعيده بإبداع لافت مخضب بجراح

- (۱) ديوانه (۳/ ١٤٢٥) .
- (۲) الأحنف : هو الأحنف بن قيس ، وقد اشتهر بالحلم ، كان سيد تميم . انظر : هامش الديوان
   (۲) ۱٤۲٥ .
  - (۳) ديوانه (۳/ ۱۵۷۲) .
- ٤) فتى بني عبس : لم أعثر على ترجمته ، ولكنه يبدو أنه أخو الذفافي الذي تزوج علوة الحلبية التي كان يهواها الشاعر . انظر : هامش الديوان ٢/ ٨٩٧ .

۹۳ 🖡

الفراق ، فلقد انتهى عنترة وعروة وظلت سيرتها مستلها لكل موقف إنساني . ثم إن أبا عبادة كاد أن يلفظ أنفاسه الشعرية عندما رأى أنه لا يتجانس مع آخرين ، ممن هم من بني جلدته في قول الشعر ، وأحس أنه غريب عنهم ، وأخذ يشمر عن ساعد الجد ، وركوب الهول الذي لا يتأتى إلا عن حنكة ، وخبرة ، وتجربة ، وأدواته في هذا تجافٍ عن الوساد بقلب يقظ ، حنكته تجارب الليالي والأيام ، فبات يناجيها وتناجيه ، وهو يعاكس أهل الشعر لا جهلًا ولا سفهًا حتى يظفر بحاجته ، وحاجته في هذا لا يكاد يجدها إلا في الاستلهام لأخوة له سبقوه وكانوا له مثلًا في قوة الشعر وروعته ، ولأنه رأى عكس ما كان وأصبح الشعر في مرحلة الزهو والتطلع ، فاستلهم نهاذج كامرئ القيس ، والخسن بن هانئ ، والشماخ ، وطرفة ، وزهرير ، ولبيد ، والنابغان ، والكميت ، وذي الرمة . يقول<sup>(۱)</sup> :

شعر يُغْذَى باءِ لفظٍ ركيكِ يا امْرَأ القَيْس، لو رَأَيْتَ حَبِيكَ الـ لَبَكيتَ التدِّمَاءَ لللأدب الغضَ (م) بفيض من الدموع سفوك وَلبيــــدًا وقَــــرْم آل نہيـــكِ ولأَبْكَيـــتَ طرفـــةً وزُهَــــرًا ثمامً صنَّاجَةُ الْقِريضِ المَحُوكِ وَبَكَسى النَّابِغان من فرط وَجْد (م) \_ةِ وصَّافٌ مَهْمَـ إِ ونَبِيـكِ؟ أَيْبِنَ شَبَيَّاخُ والكميْبِتُ وذو البرُّ حَسسناً؟ وَيْبَالهُ نَسدِيمَ الْمُلوك! أيسن ذاك الظريف، أعنسي ابسن هساني فَجَرى حُكْمُها بغير شُكُوكِ حَكَمَ ثَف فِيكُمُ أَكَف المِنَايَا وَرَ مِنْ بَيْن قُنْ ذَرَةٍ وأَفِيكِ وتبـــدَّلْتُ مِـــنْهُمُ البَــدَلَ الأَعْـــ

ويبدو في استلهامه لأولئك أمران : شاعر الأصالة والتراث ، ولا ضير في ذلك لأنه عاش في عصر المعركة بين القديم والجديد ، ومن جانب ثانٍ ، فإن الرجل

(۱) ديوانه (۳/ ۱۰۸۹) .

<sup>(</sup>٢) د.إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ط٤، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م، دار الثقافة، بروت،

يورد سببًا من أسباب المعاناة في بداية أي تجربة ، والشعرية واحدة من تلك المعاناة التي يحاول فيها أن يزحزح غيره ليتربع على عرش القلوب ، إذ كانت الحياة لم تصفُّ له بعد ، وشاءت الحكمة أن يظهر في عصر غطت عليه شهرة أبي تمام ، ولم يصل بعد بنفسه إلى البلاط ، وقد سبق أن رأينا كيف أن الفتح كان يحاول أن يقدمه إلى المتوكل ولكنها وعود ، وهو يشعر أنه أقل حظًا ، لكن السبيل إلى ذلك الاستلهام ، ولا مشاحة في ذلك ، بل هو بصير بها يدور حوله ، لكن ضبابية الشهرة وسوداوية الفقر ، كادت تنهيه وهو يرى في استلهام هذه النهاذج طريقًا للوصول ، بل هو متفائل من أنه سيصل كها وصل غيره .

ثم إنه يستلهم طرديًا ليعبر عن تجربة تنبئ عن وعي تاريخي بمن سبقه ، وتثبت ثقافة تاريخية لشخصية تتوافق دلالتها ودلالة الممدوح فهو مثلًا يستلهم طريقة الحطيئة في مديحه لبني شماس (أنف الناقة) ، وتحو لهم إلى الاعتزاز بهذا اللقب بعد أن كانوا يغضبون على ما يذكره النسابون ؛ ليوازي بها رؤيته الخاصة في تجربة مماثلة مع ممدوحه ليعلي من شأن الممدوح بالشعر الجيد<sup>(۱)</sup> . يقول<sup>(۱)</sup> : قَدْ قُلْتُ لمَّا أَنْ نَظَمَتَ حليَّها وَالسَشِّعْرُ يَبْعُتُ فِطْنَةَ الأَكْيَاسِ لَوْ لَلْفِحُولِ تَعِن أَنْ نَظَمَتَ حليَّها وَالِيهِ

وقد يعكس الاستلهام لأصحاب الفن الشعري شيئًا من الوضع النفسي للشاعر تتداعى من خلاله ذاكرة التاريخ ، ثم إنه لكي يستفيد من استلهامه يستدعي تجربة لبيد بن ربيعة العامري مما يعكس حصيلة ثقافات سابقة للشاعر ، فهو يسخط على قوم رجل يقال له سعيد بن معاوية ويراهم لأجله أردياء ، فيرى حاله معهم حالة لبيد مع قوم أردياء أيضًا ، فيذكر موقف لبيد منهم قائلًا<sup>(٣)</sup> :

- لبنان ، ص(١٤٧) وما بعدها .
- (١) انظر : على عشري زايد، ص(٢٥٥) .
  - (۲) ديوانه (۲/ ۱۱۷۵) .

(۳) ديوانه (۱/ ٥٨١) .

98

وخَلَّفَنسي الزَّمَانُ على أُنساسِ وجُسوهُهُم وأَيْسديمُ حَديدُ أنساسٌ لمسو تسأملهم لَبيكٌ بَكَسى الخَلْفَ الدي يَـشْكُو لَبِيدُ وكثيرًا ما يسلك الشاعر مسلك الاستلهام ليعثر من خلال نظمه للقصيدة على دلالة تضيء جانبًا من جوانب فكرته التي يعبر بها عن نهجه وتصوره ، فهاهو يعيد استلهام لبيد العامري المشهود له بالشاعرية ، وجرول (لقب الحطيئة العبسي) المشتهر على جودة شعره بالهجاء ، فيبدى من خلالهما المفارقة بين شعره وشعرهما ، وهو يستخدم شخصيتهما ؛ لأنهما يعدان مثلًا للفحولة الشعرية ، ولتبرير ما وصل إليه شعره من سهولة وعدم تعقيد ، فتراه يعبر عن ذلك بقوله (`` : ومعانٍ له و فصلتْها القوافي هجّنَتْ شِعْرَ (جرول) ولبيد حُـزْنَ مـسْتعمل الكَـلاَم اخْتِيارًا وتجنـب ظُلْمـة التعقيد وقد استمد من طريقة الأعشى في مدحه للخصال الحميدة التي اتصفت بها القبائل اليمنية ، واتخذ منها طريقة للاستلهام ؛ يقول (") : سَــــوابقُ مِــــنْ شَرَفٍ أولِ أَكَّـدهُ الأَعــشَى بـــهَا أكـدهُ إذَا تَأَمَّل ـ ـ تَ فَتَ ـ ـ مُ ـ ـ لَا حَج مَ لَا تَ عَيْنًا رَمَقَ ـ تُ سُودده وكذلك ما كان من استلهامه (للشماخ) الذي يرى في تجربته خلفية لكل ممدوح يتسم بالتقوى ، والانقطاع الذي لانظير له في العبادة ، خاصة إذا عرفنا أن ممدوح الشهاخ (عرابة) الذي رده رسول الله ﷺ لصغر سنه يوم أحد ، وصحبه السماخ إلى المدينة فأكرمه وأوقر له بعيريه تمرًا وبرًا ، فمدحه الشهاخ (") . يقول البحتري في ممدوحه ( ) : مَا ارْتَجَاهًا (الشَّبَاخَ)() عِنْدَ عَرابه أَرْتِجِسِي عِنْسِدَه فَواضِسِلَ نُعْمَسِي

- (۱) ديوانه (۱/ ۳۵۳).
- (۲) ديوانه (۲/ ٦٦٣) .
- (٣) ابن كثير ، البداية والنهاية (٢/ ٣١٤) .
  - (٤) ديوانه (١/ ١٤٧).
- ٥) الشماخ هو معقل بن ضرار الثعلبي شاعر مخضرم من أوصف الشعراء للقوس ، شهد القادسية . \_ \_

ولا شك أن مارتجاه الشماخ عند عرابة يظهر في قوله<sup>(1)</sup> : رَأَيْ تُ عُرَابَ تَ الأَوْسِي يَ سُمُو إِلَى الخَ يُرَاتِ مُنْقَطِ ع القَ رِينِ إِذَا مَ اراي تُ رُفِعَ تُ لَجُ لِ تَلَقَّاهَ مَ عُرَابَ قَ بِ اليَمينِ ولقد استحضر الشاعر من ذاكرته طريقة (ابن المفرغ)<sup>(1)</sup> الشاعر الأموي واستلهمها استلهامًا عكسيًا لتخدم ما تولد لديه من إحساس بالندم لبيعه غلامه نسيم الذي باعه طوع إرادته ، وعلى العكس منه ابن المفرغ الذي باع غلامه (برد) قهرًا لقضاء عليه ، مثل قوله<sup>(1)</sup> :

وقُلْتُ اسلُ عَنْهُ وَالجَوانحُ حَوْلَهُ وَكَيفَ سُلُوًّا ابن المفرِّغِ عَنْ بُرْدِ

ويبدو أنه يستلهم بوسيلة تضيء وتشع دلالات أقوى ليشير من خلالها إلى القائل بأسلوب توثيقي يعيد فيه الحق إلى أهله ، لكنه من جهة أخرى تتجاوز رؤيته رؤية أستاذه أبي تمام ، ذلك أن كف السماحة من ممدوحه أكرم من ديمة أستاذه حبيب ، ولعل هذا من أبرز ما وعيه الشاعر من خلال استلهامه لحبيب بن أوس الطائي<sup>(3)</sup> ، من ذلك قوله<sup>(0)</sup> :

وحَبِيبِ إِذْ قَسالَ وهُ وَ مَرُوقُ (دِيمَةُ سَمْحةُ الِقيَادِ سُكُوبُ) لو رَأتْ عِينَه حَيَسا كَفٍ يَخْيَسِي لَمْ تَرُقْبَهُ الغيوث وهَبِي تَصُوبُ

وفي موضع ثانٍ يربط الشاعر بين حاله وحالة حبيب الطائي وصريع الغواني في استلهامه بأن ما حصل له من جفاء وتغير في العادة قد سبقه في ذلك مَنْ هم يعدون

انظر : خير الدين الـزركلي ، الأعـلام ، دار العلـم للملايـين ، بـيروت ، لبنـان ، ط١٦ ، ٢٠٠٥م ، (٧/ ٢٢١) .

- (۱) نفسه (۲۲۲/۶) .
- (٢) ابن المفرغ : يزيد بن ربيعة الحميري من شعراء الدولة الأموية . انظر : هامش الديوان قصة هجاؤه لعباد بن وياد وما خلفته من أثره (١/ ٥٣٠) .
  - (۳) ديوانه (۱/ ٥٣٠) .
  - (٤) يشير الشاعر إلى مطلع قصيدة أبي تمام التي مدح بها محمد بن الهيثم . انظر : ديوانه ١ / ٣٥٣ .
    - (٥) ديوانه (١/ ٣٥٣) .

في هذه الحالة مصدرًا ملهمًا لحاله مع (البغوي) (') . يقول (') : وتَعجَّبُ مِنْ غير ما أنا فيه فَكَدا كَانَ مُسسْلَمٌ و حبيبُ حَفِيظَ الله أحمد ذَبِين مَنِيسِع مَا سَرَى كَوْكَبٌ، وَهبَّتْ جَنُوبُ

البغوي : هو أحمد بن منيع ، صاحب المسند ، هامش الديوان ١ / ٢٩٤ .

<sup>(</sup>۲) ديوانه (۱/ ۲٦٤) وما بعدها .

د – عوامل نفسية :

لقد استطاع البحتري ، أن يستمد من أثر الحيرة التي كانت تلف حياته عزيمة الانطلاق لبناء المجد ، وصنع القوافي الخالدة ، وقد تجلى هذا في استلهامه لكثير من الأحداث التي تثبت القوة الإرادية للإنسان في تحقيق الانتصار ، وتمكنه من التغلب على كثير مما يعترضه من مشاق ، فليس الاستلهام إذن في حقيقته ترفًا يزيده المشاعر على كثير مما يعترضه من مشاق ، فليس الاستلهام إذن في حقيقته ترفًا يزيده المساعر على أبياته ، بل لما يتبعه من أثر معنوي يتلاءم فيه الطموح الآني بطموح سابق ، ويحقق الحادث في أبياته ، بل لما يتبعه من أثر معنوي يتلاءم فيه الطموح الآني بطموح سابق ، ويحقق الحاجة الملحة في الذات الإنسانية التي تسعى إلى إشباعها ، فطريقة عرض أحدث في أصوات غائبة يعطي زخمًا تعبيريًا هائلًا تتحرك بموجبة معاني ذات أهداف إنسانية سامية الذي تعيشه الأمة بعامة ، وهي سمة من أمرات الإنساني الذي تعيشه الأمة بعامة ، وهي سمة من

وكما هو معلوم أن «الفنان كأي إنسان يقول كلمته ثم يرحل ، تاركًا الحكم للأجيال من بعده ، وللحق أن أبا عبادة البحتري كان لكلمته الأصيلة والجهيرة حيز في العرف العربي ، وبناءً على ذلك بقيت مرادفة لمعنى الخلود ، قادرة على الإيحاء ، والإشعاع، والتأثير ، ولأنها متمكنة في نفسه فإننا نجده قد استوعب معالم الحياة من حوله ومن خلال انفعاله بسعادة البشر وشقائهم»<sup>(٢)</sup> .

فقد كان ينتاب الشاعر نوع من الإحساس بالغربة خاصة بعد أن غاب جمع ممن كانوا له سندًا ، ولأجل هذا أصبح الاستلهام في هذه الحالة أكثر مطلبًا وأشد احتياجًا ، وهو شعور ناجم عما يسود العالم من حوله من زيف وخداع ، وبعد عن عفوية الحياة الأولى وتلقائيتها وبساطتها ، فكان هذا الإحساس المزدوج بالغربة وبجفاف الحياة داعيًا إلى الاستلهام ، يدفعه في هذا رغبة ملحة إلى الهرب من هذا

- انظر : نوري القيسي، الأديب والالتزام ص (٢٥).
- (٢) د.صالح حسين اليظي ، السابق ص (٣٣) وما بعدها.

٩٨

الواقع ، ونشدان عالم آخر ينسجم فيه مع نفسه أو مع آخرين ، وثمة تواصل آخر يجعله أكثر اطمئنانًا حين تتجاوب أحاسيسه مع أصداء الماضي الذي يرى فيه روحًا ومتنفسًا يبوح من أجلها ، ولأجلها قال شعرًا<sup>(۱)</sup> .

وربما كان من الصحيح أن : «الشاعر يحتال على الواقع بالإبداع ، فهو إنما يكتب لأنه يستمتع بعملية الإبداع ذاتها ، وهذه المتعة حافزة على الكتابة ، لأنه يتخلص بها من وطأة الظروف على نفسه ، فلقد هونت نشوة الإبداع على الشاعر الآلام ، بل وجعلته يستعذبها ، كما يقول عز الدين إسماعيل''.

ولو تتبعت الظروف المواتية للتقلبات الانفعالية بوصفها تشجع المبدع بإثارة العواطف في نتاجه ، لرأيت أنه من الجدير الإشارة إلى ما ذكره محمد بن سلام الجمحي الذي كان له فضل السبق في إبراز مظاهر الانفعال في النقد العربي نتيجة للتغلبات السياسية المؤدية للحرب ، التي تساعد على نمو تدفق الإبداع ، والموهبة الشعرية على وجه الخصوص ، وذلك بقوله : «وبالطائف شعر ، وليس بالكثير ، وإنها يكثر الشعر بالحروب التي تكون بين الأحياء نحو حرب الأوس والخزرج ، أو قوم يغيرون ويغار عليهم ، والذي قلل شعر قريش أنه لم يكن بينهم نائرة ، ولم يحاربوا ، وذلك الذي قلل الطائف في طرف»<sup>(٣)</sup> .

ويمكن أن أستنبط من مقارنة ابن سلام الوصفية بين شعراء الطائف وماكان لديهم من وفرة الـشعر ، وبين شعراء قريش وسبب قلته عندهم ؛ أن تحرك الانفعالات -وخاصة عند الشعراء- من العوامل المسببة لشحن القريحة ، بل فيه إبراز لحقيقة الشاعر النفسية وما يكتنفها من عمق تـدفق الانفعال ، وقـد كـان

- انظر : علي عشري زايد، السابق ، ص(٥١) .
- (٢) عز الدين إسهاعيل، التفسي النفسي للأدب ، بدون طبعة، دار العودة ودار الثقافة، بيروت، لبنان ،
   ص(٤٣) .
- (٣) ابن سلام الجمحي ، طبقات فحول الشعراء ، قرأه وشرحه محمود محمد شاكر، بدون طبعة، دار المدني ، جدة ، (١/ ٢٥٩) .

1 • •

لانفعال الشاعر أن وجه كثير من الأحداث السابقة وضمنها شعره ، «فالعامل النفسي ما هو إلا انعكاس لما يحيط الشاعر من شعور نفسي ، فمن خلال معرفة النفس وربطها بما يحيطها من انعكاسات في عملية الخلق الفني يحتكم إلى الإلهام في تفسير الأمور دون الاستسلام إلى عوارض النفس وانتظار وحي الإلهام حرصًا منه على الانسجام في تفسيره لما يقع بما اقتضاه أصول التفكير ، خاصة إذا انساب إلهامه بكل عفوية وتلقائية»<sup>(1)</sup> .

وقد برز الاستلهام ذو العامل النفسي بكل وضوح في المرحلة الأخيرة من حياة الشاعر ، حاول من خلاله أن يخفف من حدة التوتر والقلق ، عله يتئد قلبه خاصة لما أصابه من ذعر بعد مقتل الخليفة العباسي المتوكل ، ووزيره ، إذ أظلمت الدنيا في عينيه ، ولا مناص مما يشعر به إلا أن يستلهم فمن ذلك قوله ... : تَصَرَعَتْ حَوْلًا بِالعِراقِ مُجُرَّمًا مَدَافَعَة مِنْ وقوع الكُرْوِ ثَمَ انْدِفَاعِهِ

وَبَعْدَ اعْتَلَاقٍ مِنْ أَبِي الفَتْحِ ضَيْعَتِي لِيَلْحَقَها مُسْتَكْثِرًا فِي ضِياعِهِ ومَارَامَ ضُرِّي يسوم ذاك وإنَّسا أراغ امرؤٌ حررٌ مكان انتفاعِه إذا نسسي الله اطِّيسافي بيتسه ووفْدُ الحجيج حاشدٌ في اجتهاعه ووالله لا حديَّثْتُ نفسي بمنْعم سِسواكَ ولا عنَّيتُها باتِّباعه ولو وُنُو يُعْتَ

فقد جعل الذكرى ميثاقا لما يعتريه من ضنك العيش في العراق ، وهي في الوقت نفسه حافز للبقاء في المكان .

ولقد امتد تيار الاستلهام إلى حادثة سقوط الفتح بن خاقان ، فهو يركز على استعادة أحداث لها صلة بالخليفة المتوكل ، أو بمن معه في البلاط ، وهي مدعاة لأن

- (۱) عبدالقادر فيدوح، السابق ص(۲۷) وما بعدها .
  - (۲) ديوانه (۲/ ۱۳۲۰) وما بعدها .

1 • 1

يدرك في النهاية أن الشعور الإنساني والذوق الملهم ، والإحساس النبيل قادر على أن يصنع مثل هذا في أبياته () ، ثم هو أيضًا يلفت النظر إلى أن يعيد الأحداث ويستنطقها بحيث يجعلها وجه قصائده ، خاصة عندما تتصل بشخص المتوكل أو من في بلاطه . يقول () :

إِحْدَى الحَوادِثِ شَارَفَتْكَ فَرَدَّهَا دَفْعَ الإلَهِ وَصَنْعُهُ الْتَتَابِعُ دَلَتْ عَالَى رَأْي الإمَام وأَنَّهُ قَلِقُ الضَّمير، لِلا أَصَابَكَ جَازَعُ هَلْ غَايَة الوَجْدِ الْمُبِرِعَ غَيْرَ أَنْ يَعْلُو نَشِيجٌ أَوْ تَفَيضُ مَدامِعُ؟ وَفَضِيلَةٌ لَكَ إِنْ مُنِيتَ بِمِثْلِها فَنَجوتَ متئدًا وَقَلْبِكَ جَامِعُ حَرِبٌ يَسُوءُ الحَاسِدِينَ إِذَا بَدَا وأَعَادَ فِيهِ مُحَدَّثٌ، أوسَامِعُ

ولقد ترك حبس (محمد بن يوسف الثغري) ندوبًا في نفسه ، فراح يستلهم الموقف ويستمد منه قوة الشعور الإنساني ، إذ ما زال الموقف يتكرر أمام عينيه ، وهو يبني منه أبياته لا من قبيل الإسراف ، وإنها لارتباط الحدث الوثيق بنفسية الشاعر ، بل ولخطورته وما ترك على إثره من خراب حلَّ بالإسلام والمسلمين ، يقول<sup>(٣)</sup> : جُعِلْتُ فِدَاكَ الدهر ليس بِمنفكٌ مِنَ الحَادِثِ المُشْكُو والنَّازِل المُشْكِي وَمَا هَذَهَ فَعَنْ مَنْزِلِ رَحْب ومن مَنْ زِلِ المُنكِ وَمَا أَنْتَ بِالمَهْزُوز جأشًا على الأذى ولا المتفرِّي الجُلدَتين على الدُعك ومَا أَنْتَ بِالمَهْزُوز جأشًا على الأذى والمُنتقرِي الجُلدَتين على الدُعك عَلَى أَنَّه قَدْ ضِيمَ فِي حَبْسِكَ الهُدَى والْ المَتفرِّي الحُلدَتين على الدُعك

ومن الطبيعي وقد شغل الشاعر في عصر ظهرت فيه حتمية التطور والتجديد بالنفس البشرية حتى حظيت بالكثير من ملاحظات أبي عبادة ، وهي لا تلبث إلا

- (۱) انظر : سيد قطب، السابق ص (۷۷) .
  - (۲) ديوانه (۲/ ۱۳۰۷).
  - (۳) ديوانه (۳/ ١٥٦٣) وما بعدها .

1.7

أن تترجم إلى أبيات وثقها في درره ( ، ففي قصيدة يستمد منها ذكرى نكبة بنى مخلد حتى يصيب الهدف الذي يرمي إليه قائلًا ( ) : لَعَّا لَكُام مِنْ عَاثِرِينَ بِنَكْبَة بَنِي مَخْلَدٍ صَوْبَ الغَمَام المُطبِّق! تُحَابِكُمُ نَفْسي وإِنْ كَانَ حُابُكُمْ مصيبي بِأَهْواءِ الأَعَادِي وموبقي فدافع الحب هو الذي قوى شكيمة الاستلهام لنكبة بني مخلد ، فالحدث اندثر ، وبقى عطره يفوح في ذاكرته .

وليس من شك في أن الرجل قد وُهب مقدارًا وافرًا من الحس ، والحماسة والحنان ، ووهب نفسا أوسع من غيره من الناس أفقًا ، وفوق هذا لديه استعداد لأن يتأثر بالأشياء الغائبة كأنها حاضرة ، لهذا كله نجد لديه تمكن على التعبير عما يفكر ويحس ، ولاسيما من المشاعر والأفكار التي تنبعث فيه بلا مؤثرات خارجية ، لهذا يجتهد الشاعر في أن يجعل أحاسيسه قريبة من أولئك الأشخاص الذين يصفهم ، وهو أيضًا يحاول أن يخيل إلى نفسه أن مشاعره ومشاعر أولئك شيء واحد<sup>(7)</sup> .

وتتواصل حلقات الاستلهام بدافع نفسي مسيرتها بدرجة كبيرة في المرحلة الأخيرة التي أحس الشاعر فيها بالفقد المعنوي ، وبمعنى أدق بالاغتراب ، خاصة وأن من كان لهما يد طولى عليه قد غابا ، ووليا خلفه الحيرة ، لكنه لا يـزال يـذكرهما في أبيات يرى فيها أن المعتز وابنه عبدالله صورة من صور الماضي الآسر على فـؤاده ، الذي دعاه لأن يذكرها ، وما أصعبها على الفارس الذي سبق وأن رأيت أكثر شعره متسربلاً في معانٍ إنسانية حماسية ثائرة من دم الـشجاعة والإقـدام ، ثـم تـأتي لحظة

- (۱) انظر : محمد بن عبدالعزيز الكفراوي، الشعر العربي بين الجمود والتطور ص(۱۲۹)، د.ط، نهضة مـصر
   للطباعة، والنشر.
  - (۲) ديوانه (۳/ ۱۵۵۰).
- (٣) انظر : محمد خلف الله، دراسة الأدب من الوجهة النفسية ، ط٣، ٢٠٤ هـ ، دار العلوم ، عهان ، ص(٧٩) وما بعدها .

1.7

| نزيده وهنًا على وهن ، وربا أن استلهامه       | استلهام لأشخاص كان لهم فضل عليه فت               |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| منفذًا لمدح المعتمـد ، وفي قـرارة نفـسه أنـه | في هذه الحالة حيلة من الحيل التي تكون ه          |
|                                              | ليس أهلًا لما يقول . يقول() :                    |
| واعتَمِدْ بَحْرَ الإِمَامِ الْمُعْتَمِدْ     | خَـلِّ عَنْكَ النَّاسَ لاَ تَغْرِرْ بِهِمْ       |
| وَجَدَ الدَّنْيَا ف أَعْطَى مَا وَجَدْ       | مَلِكْ يَكْفِيكَ مَنْهُ أَنَّهُ                  |
| وَخِلْأَلْ فيه يَكْثُرنَ العَكَدُ            | هِمَــــةٌ نَعْرِفْهَــــا مِــــنْ جَعْفَــــرٍ |

فالهمة والعطاء سمتان طالما رددهما في شعره بعد رحيل المتوكل ، وجعل يذكر هذه الخلال جزمًا منه أنها لن تتكرر ، لكنه يعيدها بطريقة أو بأخرى لمجرد تأصيل هذه المبادئ في نفوس أبنائه ، وتذكيرهم بأن هذا نهجه وسيرته في الحياة ، فليقتفوا أثره حتى تكتب لسيرته الخلود .

ولعل العلاقة الحميمة بين قصائده ومن يمدحهم جعلت منه شاعرًا يستقي من أخلاق المتوكل ، ففي قصيدة يمدح فيها عبدالله بن المعتز يستلهم ما وسعه من ذكر المحاسن وما أخذ منهما في سالف أيامه . يقول<sup>(٢)</sup> : فَلَقَــــــدْ تَـــــوَلاَّنِي أَبُـــوه بِـــأَكْثَرِ النَّعْمَـــي وَجَــدُه

ثم إنه يستلهم أحداث مقتل الخليفة العباسي وقائده الذي آلمه أيلم أيلام ، وانعكس ذلك سلبًا على نفسية الرجل ، فمضى يذكرهما ، ويتوجع لفقدهما ، وفق إحساس ملهم في طريقة معالجته ، إذ لا أحد يعرف الصورة قدر معرفته بها . من مثل قوله<sup>(m)</sup> :

- (۱) ديوانه (۲/ ۲٦۸) .
- (۲) ديوانه (۱/ ۲۷۰) .
- (۳) ديوانه (۱/ ٤١٨) .

1 • 2

| وبَين صَبِيغٍ فِي الدَّمَاءِ مَصْرَّج           | مَـضَى جَعْفَـرٌ والفـتح بـين مُرمَّـلٍ          |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ثَوَى مِنْهُما فِي التُّرْبِ أَوْسِي وخَزْرَجِي | أَأَطْلُبُ أَنْصَارًا عَلَى الدَّهْرِ بَعْدَمَاً |
| حَلَبْتُ أَفَاوِيق الرَّبيع المـثجَّج           | أوَلئِكَ سَاداتي الـــذِينَ بِفَــضْلِهِمْ       |
| أَخَاطِبُ بِالتَّــاميرِ وَالي مَنْــبج         | مَهْضُوا أَمْمًا قَصْدًا وخُلِفْتُ بَعْدَهُمْ    |

فالمشهد ما زال يتكرر في ذاكرته ، ويعاوده من زمن لآخر ، في حيرة وذهول ملكته بعدما كانت السعادة ترفرف بجناحيها أيامها ﴿ فَلَفَمِنُ بَعَدِمٍ خَلَفٌ ﴾<sup>(1)</sup> قصروا ومالوا ، وما زال الماضي مسيطرًا على ذاكرته متحسرًا متوجعًا معتلًا لفقدهما ولقصد الغدر بها وإطاحتها ، وأظن أنها انكشفت كربته عند فقد أحبته باستلهامه ، ولعمري أن المصاب جلل وطئت دماؤها أرض السرور الذي اكتنفه أيامها ، فهم السادة الذين ارتشف وصالهم ، واليوم يضنيه التنائي ويعززه بالاستلهام بعد أن صار التراب مآلها .

ولقد استغل الرجل ملمحًا من ملامح حياته بعد رحيل المتوكل ، ونقله في شعره ، محاولة منه الهروب من واقع حياته المريرة ، ومن زيف الأحداث التي كثيرًا ما أفزعته غرابتها<sup>(٢)</sup> ، إذ لم يستطع أن يبدي أي حركة تنم عن الطعن في الانق لاب الذي وقع ، فكظم غيظه ، وأخذ يحتاط لنفسه ، ويقيها شر النقد والتجريح ، فجارى المظاهر<sup>(٣)</sup> ، وهذا ما يفسر قول المرزباني : «أن البحتري قد هجا نحوًا من أربعين رئيسًا ممن مدحه ، منهم خليفتان ؛ وهما المنتصر والمستعين ، وساق بعدهما الوزراء ورؤساء القواد ، ومن جرى مجراهم من جلة الكتاب ، والعهال ووجوه العهد ، وخبث الطريقة»<sup>(١)</sup> ، وهو بهذا يبحث عن واقع آخر أكثر نقاء وصدقًا ،

- (١) سورة مريم: (٥٩).
- (٢) انظر : نوري القيسي، السابق ص(٤٦) .
- (٣) عبدالسلام رستم، طيف الوليد أو حياة البحتري دراسة وتحليل، د.ط، دار المعارف، مصر ، ص١٧ .
  - (٤) الموشح ، ص(٤١٤) .

1.0

وعن ذات أخرى أكثر طهرًا ، فاستلهم وهو يمدح علي بن يحي الأرميني شخص الخليفة العباسي المتوكل وقائده معلنا على الملأكيف أن الحيرة تلف حياته في زمن يتمنى أن يذيب جليده ، فهو يحاول الخلاص من واقع متناقض يدركه من قرأ الظروف والملابسات التي أحاطت بالشاعر يكلف فيه بمدح من هم ليسوا أهلًا للمدح ، وهو ما صرح فيه بقوله<sup>(۱)</sup> : أَمِنْ بَعْدِ وَجْدِ الفَتْح بي وَغَرَامِ مِ

أُكَلَّفُ مَـدْحَ الأَرْمَنِي عَلَى الْـذِي لَدَيْهِ مِـنَ البَغْضَاءِ والشَّنَآنِ؟! نَـدِيمَى لاَزَالَ الــشَحَابُ مُـوَكَّلًا بجُـودِكُمَا بِالـشُحِ وَالْهُطْـلانِ

ومن هذا يتبين أنه في كثير من الأحيان وجدت هذه الظاهرة لديه نتيجة استجابة لمثير فعال للكشف عن مكنوناته<sup>(٢)</sup> ، إذ لم تكن الحالة التي يكشف عنها وهمًا ميتًا ، أو حالة منسية ، أو صورة باهتة ، وإنها كانت أجزاؤها ناطقة بالمعاني الإنسانية الكبيرة<sup>٣</sup> ، فقد لجأ إلى القول في غلامه واصفًا حالته النفسية دون زيادة أو نقصان ، متخذًا منها ذريعة للتعبير عن حقيقة ما عاناه مفسرًا بأنه عندما فقد غلامه فقد فارق من هما أعز منه المتوكل ، والفتح بن خاقان<sup>(١)</sup> ، يقول<sup>(٥)</sup> : عَسَى آيِسٌ مِنْ رَجعَةِ البَيِّنِ يُوصَلُ وَدَهْ رُ تَسَوَلُ وَلَهُ عِالاً حَسَّرِ التَّعامِ وَالتَّعْ التَعارِي دُونَ أَنْ مَا تَعْ مُنْ أَيَسا سَكَنًا فَساتَ الفِرَاق بِأَنسِهِ فَلاَ تَعْجَبَنْ أَنْ لَمُ يَغَلُ جَسْمِي الضَنى وَلَمُ يَخْتَرِمْ نَفِسِي الحِامُ المُعَجَّلُ

وَفَارَقَنِي شَافِعًا لَهُ الْمُتَوَكَالُ

- (۱) ديوانه (۲۲۷۹ /٤).
- (٢) عبدالقادر فيدوح، السابق ص (٢٣).

فَقَبْلِكَ بَانَ الفَتْحُ عَنِّي مُوَدِّعًا

- (٣) نوري القيسى، السابق ص (٤٦).
- (٤) انظر : عبداللطيف شرارة، شعراؤنا القدامي، أبوعبادة البحتري، دراسة ومختارات، دار الكتاب العالمي،
   ط۱، ۱۹۹۰م، ص١٤.
  - (٥) ديوانه ٣/ ١٨٨٨ .

1.7

ممَّا تقدَّم ، يتبين أن هذه العوامل فيها من التشابك والترابط ، ما يصعب فصل أحدها عن الآخر ، لما بينها من علاقات تأثير وتأثر وتبادل<sup>(۱)</sup> ، وليس عجيبًا أن يدير البحتري القلاع لكل ريح<sup>(۱)</sup> ، فيأخذ من الحوادث مادة ملهمة له على غزارة شعره ، ثم إنه يجاريها ويقبلها على علاتها ، وهو يتقلب في استلهامه تقلب المضطرب للعهد ، «ففي أعوام سبعة تداول خسة خلفاء كلهم أضداد وأعداء ، ولكل فريق منهم حاشية وحجاب ، وكثر في عهدهم الفتك والانتقام ، الفريق القائم بالحكم ينكل بالفريق الآخر المعادي له ، فإذا تغلب الثاني سعى بالأول وأراق دماء أنصاره<sup>(۱)</sup> ، بيد أن النسق الشعري الذي اتسقت فيه أحداث الخلافة العباسية حققت لأبي عبادة البحتري أسباب التواصل الذاتي والحياتي ، وأمدته بسيل وافر من المواصفات والمواقف ، التي تركت أثرها الكبير على طبيعة العصر ،

> هـ - المغزى من استلهامه لهذه الأحداث : يمكن وضعه في محورين ( ) :

 ١ – استثارة كوامن النفس البشرية ، وتحريك نوازع الاندفاع ، وتقديم العبر لمواقف البسالة التي انفطرت عليها نفس العربي ، ومغازي النبي محمد بن عبدالله ﷺ
 وصحابته خير نهاذج تمثل ذلك .

۲ – استظهار الثقافة التاريخية للشاعر

وقد تتسم حركة الاستلهام بأنها حركة ذات اتجاه واحد ، تستمد من ماضي

- انظر : على عشري زايد ، السابق ص(١٧) .
  - (٢) انظر : علي شلق ، البحتري ، ص(٧٨) .
  - (۳) عبدالسلام رستم، السابق ، ص(١٥٦) .
- ٤) نوري حمودي القيسي، شعر الحرب حتى القرن الأول الهجري، مكتبة النهضة العربية، ط١،٦٠٦هـ/
   دام م ص (٤٦) .

**\ • V** 

الحياة إلى الـشاعر ، ولا أعـرف نـصًا واحـدًا مـن نـصوصه يحـدث فيـه العكس ، فالاستلهام ليس مجرد ترديد ، بل هو في حقيقته له مغزى ، يرجو من ورائه أن تصل فكرته للمتلقي ، وفي حشد هذه الوقائع والأسماء استعادة لـزمن ولَّى ليجعـل نـصه أكثر كثافة وعمقًا ، لا أن يكون الأمر مجرد تلاعب بالأسماء ، ومما يزيد الأمر انتباهة أن هذه الأسماء اللامعة هي أسماء عربية لا غير ، بيد أن الزمن زمـن غلـمان ، قيـان جواري ، وإماء ، وهذا مما يثبت أصالة الشاعر وعربيته التي لم يتنازل عنها في خضم هذه الحقبة ، وفيها دلالة على أن العرب وحدهم هم أهل لما هم عليه . وقـد يأخـذ الاستلهام طابع التولد ، والتكرار ، والتأدب ، كما قد يسجل الـشريط الاسـتلهامي سلسلة من المواقف والانفعالات المتباينة<sup>(1)</sup> .

> و - أنهاط استخدام الشاعر للاستلهام : ١ - «استلهامه للحدث محور للقصيدة . ٢ - استلهامه للحدث ليحمل بعدًا من أبعاد التجربة . ٣ - استلهامه للحدث عنوان على مرحلة»<sup>(٢)</sup> .

لقد استنار أبوعبادة باستلهامه على ما يمثله موقف سياسيًّا واجتماعيًّا ونفسيًّا وفنيًّا ، وكانت تلك المواقف ذات تأثير في نفس المتلقي ، والشاعر ، لأنها خلدت في الذروة العليا من عقله ونفسه ، ويمكن أن أدرس أنموذجًا لكل نمط من هذه الأنهاط كالآتي :

(٢) انظر: على عشري زايد، السابق ص(٢٧٦) .

 <sup>(</sup>۱) انظر: هاني نصر الله، طيف البحتري في ضوء النقد الحديث ، ط۱، ۲۰۰۶م عالم الكتب الحديث للنشر والتوزيع ، إربد ، ص(۱۲۱) .

۱ – استلهامه للحدث محور للقصيدة :

لقد تسود الحدث السياسي في استلهام البحتري التاريخي ، وأصبح محور القصيدة ، يدور عليه معظم الأحداث ، ولن أتجاوز الحقيقة إذا قلت : إن هذا النوع هو أكثر موضوعية وأكثر تعقيدًا في الوقت نفسه ؛ إذ إن الشاعر يبنى عليه قصيدته ، ويجعل منه مادة ومرجعًا ليؤرخ فيه الحادثة ، فيستعير من ملامح الأحداث لتتحد اتحادًا تامًا مع ما جاء في المصادر التاريخية ، إذ فيها تفاصيل الحادثة ، وقصيدته على هذه الشاكلة موضوعية ﴿ تُؤَتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ ( ) ، والشواهد على ذلك كثيرة ، منها قصيدة يستلهم فيها الخلاف الذي وقع بين الأمين والمأمون (٢) ، يقول موضحًا ذلك من قصيدة يمدح فيها محمد بن عبدالله بن طاهر (") : لَوْلا الحُسسَيْنُ وَمُصعَبٌ وَقَبِيلُهُ مَا قَامَ مُلْكُ فِي بَنِي العَبَّاس وَبِنِذِي اليمينِ يْنِ الَّذِي مَا مِثْلُهُ لَحَسَمِ أَخْمَاسٍ إِلَى أَسْدَاس يَبْغِــي علِيَّـا إِذْ أَتَــي في جَحْفَـل حِنقِين أَهْل شَرَاسَةٍ ومِراس داسُوا أَبَا يَخْيَى أَشَـلاً دِيَاس فبـــدا بجِـــدِّهِمُ فَـــدَقَّ شَـــبَاتَهُ فَأَحَاطَ بِالمَلِكِ الْخَلِيعِ النَّاسِي وانحــطُّ يَطْلُــبُ بَــابلًا ومليكهــا دَاجَــاهُ حينًـا عَلَّــهُ أَن يَرْعَــوِي فَابَى وَمَالَ إلى المِجَفِّ الجاسي غَمَرَ الْمُلُوكَ وسائرَ الأجْنَاس قَدْ كَسانَ حِلْهُ أَخِيبِهِ حِلْهًا واسِعًا خ للله مُ بَ يْنَ صَرارِي أَطْفَ اسِ لكنه أصبغي ل\_«هرثمة» الَّذي فَأَتَـتْ قَـوَارِبْ «طَـ أَهِر» فَتَـ شَبَّتَتْ بِخَلِيفَ بِ الْجِ صْيانِ والنَّ سْنَاس لَا «كَــــوْثَرْ» أَغْنَــــى وَلَا أَشْــــيَاعُهُ مِنْ رَهْطٍ «بَيْدُونٍ» ولا «فِرْنَاس»

- (۱) سورة إبراهيم: (۲۵) ، بعض من آية .
- (۲) انظر: أبوحنيفة أحمد بن داود الدينوري ، الأخبار الطوال ، ط(۱) ، ۱٤۲۱/ ۲۰۰۱م، دار الكتب
   العلمية، بيروت ، ص(٥٨٣) وما بعدها .
  - (٣) ديوانه (٢/ ١١٦٨) وما بعدها .

يَبْقَــى أَسِـيرًا في يَــدِ الحُـرَّاسِ بِمَواقِفِ الأَرْصَادِ والأحْراسِ!؟ عجِلًا، فَقَالَ لَهُ: اشْفِنِي بالرَّاسِ! فَرَّ الْمُاجِدُ مِـنْ مُـدَى الأحْرَاسِ حَتَـى اسْتَقَرَّتْ كَـرَّةُ الأَفْرَاسِ عَـزْفٌ وَقَـصْفٌ طَـاعِمٌ أَوْ كَـاْسِ مَنْ كَاْنَ يَدْرِي أَنَّ آخِرَ أَمْرِهِ بل كيف يَنْجُو والمطالِبُ «طَاهِرٌ» فَسَعَى إِلَيْهِ مُبِشِّرًا بمحمَّدٍ مَا فَوْقَ ذا مَحْدٌ يصُولُ به امْرُؤُ مَا حَلَّ مُذْعَقَدَ «الزُرَيْتُق» إزارَهُ هَاذِي المَكارِمُ لَأْ عَروسٌ هُمُّهُ 11.

٢ - استلهامه للحدث ليحمل بعدًا من أبعاد التجربة :

وفي هذا النمط ، يكون للحدث الذي استلهمه الشاعر في تجربته الشعرية أهمية ، تتوجه حيث يذكر هذا الملمح ؛ ليحمل في طيات أوراقه حادثة مضت ، يعيد استلهامها بحيث تلتحم مع ما عرفته ذاكرته العربية ، وهذا الصنيع يزْهَرُ الحدث الغائب من أجله ، وتصبح القصيدة روضة يكتنفها بعد من الأبعاد الكريمة ، التي تعطي الشاعر نضارة في قصيدته ، ومثل هذا يندرج في مضانه استلهامه لقصة استسقاء سيدنا عمر ابن الخطاب شكل للمجتمع في عام الرمادة -كما سبق أن بينت-يقول الشاعر<sup>(1)</sup> : وقوله أيضًا<sup>(1)</sup>: وقوله أيضًا<sup>(1)</sup>:

<sup>(</sup>۱) ديوانه (۲/ ۲۳٤) .

<sup>(</sup>۲) ديوانه (۲/ ۱۳۱۱) .

٣ - استلهامه للحدث عنوان على مرحلة :

حين يقيم الشاعر استلهامه للحدث عنوانًا على مرحلة ، لا يرى بُدًا من طريقة للتأدب ، يخطو فيه بخطى تمتزج فيها حالة من حالات التجاوب مع ذاته والانفراد بها ، حينها تبدو في مظاهر دالة على حاله ، سواء مع من أحبهم وتأوه لفقدهم ، أو مع موقف من المواقف التي أثرت في نفسه ، وظلت مهيمنة على ذاكرته ، مثل هذا يكثر في مرحلة اتصاله بالمتوكل أو بعد مضي عهد المتوكل .

ففي قصيدة يمدح فيها الفتح بن خاقان ، استلهم سقوطه من الجسر ؛ كما سبق ذلك (') .

<sup>(</sup>۱) دیوانه (۲/ ۱۳۰۷) وما بعدها .

الموضوع الذي أخذ منه الشاعر مادة الأحداث :

لا شك أن البحتري لم ينقطع عن الماضي ، سواء أكان دافعه في هذا التعبير عما نتج من أحداث ، أم ما استلهمه من ذاكرته ؛ اعتقادًا منه أن إهماله لماضيه ما هو إلا إهمال للينابيع الأصيلة ، التي ينهل منها كل شاعر يريد أن تثبت جذوره ، وتتفرع في سماء الإبداع ؛ ولذا يحتل البحتري موقعًا متميزًا في مسيرة المشعر من وجهتي النظر التاريخية والمقدرة الفنية ، فتجد حضورًا للأحداث بأبعاد مختلفة ، جميعها يتنامى في سبيل تحقيق الموقف الذي يسعى له<sup>٢</sup> ؛ إذ إن نظمه يقتضي توثيق كلامه وقد اعتمد في موضوعه ملتزمًا بمسار الأحداث على الآتي : أ - جاهلي : يتجلى في أخبار العرب وما كان من عاداتهم . وأحوالهم ، ومغازيه .

جـ - <u>أموي</u> : بناء على ما استمده من معلومات عن العصر الأموي . د - <u>عباسي</u> : وجه الشاعر شعره فيه أحداث العصر وما تواترت فيه الأخبار عن انتصارات العرب على الروم .

۲) انظر: د.علي عشري زايد، ص(۷۳) وما بعدها .

 <sup>(</sup>١) انظر : د. خالد الكركي، الرموز التراثية في الشعر العربي الحديث ، ط١١، ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م، مكتبة الرائد العلمية ، عمان ، ص (١٨٣).

- المنهج الذي اتبعه الشاعر في صياغة الأحداث :

حاول الشاعر أن يلزم نفسه في مواضع كثيرة في شعره بصيغة ساعدت على اندماجه مع أحداث الزمن ، ولم يفت عينه الفاحصة التاريخ ، الذي ورثه عن عرش العروبة ، وما من ريب أن نظرته إلى هذا بحذر وارتياب أن يصير لهم ما صار منذ أزمنة سابقة قد دفعه لهذا<sup>(۱)</sup> ، وقد تتبع إثر ذلك منهجًا يقوم على مرحلتين :

المرحلة الأولى : تقوم المرحلة الأولى على تسجيل للأحداث وتدوين لها ، والتعبير عنها<sup>(٢)</sup> ، وكان هذا يندرج تحت ما أسميته نتاج الأحداث التاريخية . ولم تقف منهجيته عند هذا الحد بل سعى إلى تجديد صلته بالماضي ، وهذا يظهر من خلال المرحلة الآتية :

المرحلة الثانية : تقوم على إحياء الماضي والتعبير به للتحذير من مغبة الانهزامية والاتكال ، وهو واضح من خلال استلهامه للأحداث ؛ لذا أصبح شاعرنا في هذه المرحلة يعي وعيًا تامًا أنه يمارس مع الموروث نوعًا جديدًا من العلاقة ، مختلفًا في طبيعته وغاياته وكثير من بواعثه عن ذلك اللون من العلاقة التي كان نصيب التدوين فيها واضحًا .

(٢) انظر: علي عشري زايد ص(١٦٩) .

<sup>(</sup>١) انظر: عائشة عبدالرحمن ، السابق ص (١٢٦) .

- الرؤية الذاتية : - المبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي في شعر البحتري التاريخي . - المبحث الرابع : حياة المجتمع العباسي في شعر البحتري التاريخي .

الرؤية الذاتية :

إن انصباب الشعر في العصر العباسي نحو قيمة جديدة إخراج له من الأطر الكلاسيكية<sup>(۱)</sup> ، يتمثل في ارتشاف شعرائه للقصائد ، وفي مقدمتها تصويرهم للممدوح بوصفه أنموذج بطولة ، دليل على أن الشاعر أدرك القضايا التي تهم التاريخ ، فهو في الوقت نفسه يقدم تأويلًا من خلال منظوره الذاتي الذي أصبح هاجسًا يدفعه إلى الأخذ بالجانب الإيجابي الذي يتمنى الشاعر أن يراه في ممدوحيه ، الذي لو عملوا به لساد السلام في الأرض منذ زمن بعيد ، ولملأت العدالة ، والرحمة ، والمودة ، والخير أرجاء الحياة<sup>(۱)</sup> .

«إذ ليس المراد بالذاتية أن يقتصر الشاعر على التعبير عن ذاته ، وعواطفه ، وتجاربه الخاصة وحدها ، وإن كان ذلك من أهم مظاهر الذاتية ، بل أن يكون للشاعر كيان مستقل ، ونظرة متميزة للحياة والناس ، ووجدان يقظ يرصد المجتمع ، والطبيعة ، والنفس الإنسانية» (") .

ومن المعروف أن حياة البحتري قد حفلت منذ صباه -بالأحداث ، والتجارب- ، فخاض -وهو شاب- حرب العرب مع الروم ، وشارك في معارك عدة ، ثم قدر له أن يدلي بدلوه في أحداث عديدة كان منها حبس الثغري الذي لم يسهل عليه كظم غيظة وقت عذابه<sup>(١)</sup> ، ودبت إلى جسده شيخوخة الحرب حتى بدا على روحه اليأس ؛ خاصة في المرحلة الأخيرة من حياته ، وقد فرضت هذه التجارب والمحن على شخصه أن يرتد إلى ذاته ، فتنبعث من شعره الحرارة والعواطف الممتزجة بالبصيرة الصادقة النافذة من ملاحظة دائبة للنفس والحياة

- - (٤) ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، ٤/ ٣١٥ .

<sup>(</sup>١) انظر: د. يوسف خليف : في الشعر العباسي نحو منهج جديد، د.ط، دار غريب. القاهرة، ص٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر: نديم مرعشلي : البحتري، ط(١)، ١٩٦٠ دار طلاس، ص٧٨ .

والناس ( ) ، فالشاعر لم يتقوقع حول ذاته ، بل استطاع أن يقدم لنا بين الفينة والأخرى ومضات صادقة عن واقعه وعن الناس ( ) .

وستحاول هذه الدراسة من خلال مواجهة النصوص المشعرية إبراز الجوانب الوجدانية ، التي ينضوي تحت لوائها (الطبيعة ، والحب ، والفرح ، والحزن ، والهم ، والفرج ، والأمل ، والضيق ، والسعة) .

والجوانب الأخلاقية التي بات فيها الشاعر مُنظرًا يلملم بقايا من رفات الأخلاق في صورة أشعار تئن ، وقد كان نصيبها في ديوانه عظيمًا ، وحظها من العناية وفيرًا .

(٢) قريرة زرقون نصر: الاتجاه الرومانسي في المعر الحربي الحديث بالمغرب: عبدالكريم بن ثابت
 (أنموذجا)، ط(١) الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع، ليبيا، ص١٤٢.

<sup>(1)</sup> انظر: عبدالقادر القط: السابق، ص ٢٨.

المبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي في شعر البحتري التاريخي :

إن الرؤية الذاتية : عطاء أيها عطاء ، خاصة وإن ارتبطت بها يهذبها ، ويعكس السجايا الحميدة التي تؤصل صلة الفرد بالآخرين ، وتقيم علاقة إنسانية تنبثق من فجرها رؤية أخلاقية ووجدانية ، فيها يحب المرء لذاته ما يحب للآخرين ، بعيدًا عن النرجسية ، التي لا يرى فيها الفرد إلا نفسه ، هذا من ناحية ، ومن أخرى ، فلو طُولِب الشاعر بتجفيف نتاجه من كل ماله علاقة بمشاعره وأحاسيس الآخرين لجاء ما يقوله هباءً ، وجامدًا<sup>(1)</sup> .

لذا فقد اعتنى البحتري في أكثر قصائده بالموضوعات التي تتعلق بالوجدان ، والأخلاق ، وأبرزها في إطار يحمل بداخله خطابًا على اختلاف مستوياته ، وغالبًا ظهرت نتيجة معاناة ، بل إنه سعى في جهود حثيثة لينافس الهم الذي عاشه ، الـذي حد من حريته ، فانطلق من شعره انطلاق السجين من ضيقه ، معبرًا عن وجدانه ، ولا تفوته المراقبة العملية لتأثر النفس بأي حادثة محيطة ، حتى ولو كانت تافهة ؛ إذ قد يبدع الشاعر قصائد رائعة مع أن المناسبة لا تثير فينا اهتمامًا".

ولا أستطيع إنكار ما جاء به من جانب وجداني وأخلاقي يصب في بوتقَة التاريخ/ الأحداث ، التي وقع عامل التفاعل فيها بين الفكر والشعور ؛ إذ «لا بد أن يكون في الحسبان أنه ما من إبداع شعري إلا وله رؤية تعمق فلسفته وتضمن له البقاء والاستمرارية لتجارب صاحبه ، عندها لا نشك لحظة في استحالة الفن إلى عالم الخبرة ، ومنطقه من التأمل ، إلى جانب ملامحه الوجدانية التي تتعلق بمصادر

- (۱) انظر : د. عبدالحميد بوزوينة : نظرية الأدب في ضوء الإسلام : القسم الثالث ، ط(۱) ۱٤۱۱هـ ۱۹۹۰م ، دار البشير ، عمان الأردن ، ص٦٧ .
  - (٢) انظر : نفسه ، ص١١٤، القسم الأول .

التجارب وعالم الشعور»(') .

وكما أن الذين استخدموا البيان العربي في كشف الأحاسيس ، والإفصاح عن خفي المشاعر<sup>(٢)</sup> ، أحالوا ذلك على شعر البحتري ؛ إذ يقول صاحب الوساطة : «إذا أردت أن تعرف موقع اللفظ الرشيق من القلب ، وعظم غنائه في تحسين المشعر ، فتصفح شعر جرير وذي الرمة في القدماء ، والبحتري في المتأخرين ، ... وعليك بما قاله عن عفو خاطره ، وأول فكرته»<sup>(٣)</sup> .

ولقد أحرز البحتري قصب السبق في الجانب الوجداني والأخلاقي ، وكان بذلك أنموذجًا لشاعر الأحداث الذي لم تشغله همومه الذاتية عن هموم من حوله ؛ إذ يبدو شاعرًا يعيش الحياة بمسراتها وأشجانها ، ويفتح الحزن بصيرته على كثير من حقائق النفس والأخلاق ، فيصوغها صياغة تنبض بالحرارة والصدق ، وهذا ما جعله يستحل مكانة عند الناس<sup>(3)</sup>.

إذن فالشاعر الوجداني في التاريخ يرقب بوجدانه مجتمعًا مشدودًا بين أطراف القديم ومشارف الجديد ، وهو إلى جانب هذا يشعر شعورًا عامًا بها تنطوي عليه نفسه وبها يجذبه نحو الماضي ، يرويه في نظرة طهاعة إلى مس شغاف القلوب والرغبة إلى المثل الأعلى<sup>(0)</sup> .

وهو بهذا يُمكّن القارئ من الكشف عن قناعاته ؛ إذ ما صادف قلبه وورد على لسانه بلا تكلف ولا تصنع ، داخل في دائرة الوجدان () .

ولهذا يمكن أن تعد موضوعاته ذات صلة لا تنكر بذات الـشاعر ، وكـان لابـد من الإشارة إلى الموضوعات التي تطرق إليها .

- د.عبدالله التطاوي : حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ، ص٤٣١ .
- ۲) انظر : عبداللطيف شرارة : أبوعبادة البحتري، دراسة ومختارات ص٥.
- (٣) على بن عبدالعزيز الجرجاني : الوساطة بين المتنبى وخصومه، المكتبة العصرية ، صيدا -بيروت ، ص72 .
  - (٤) د. عبدالقادر القط : الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، ص٢٨ .
    - ٥) انظر : د. عبدالقادر القط ، ص١٣ .
- (٦) انظر : على بن محمد الجرجاني: كتاب التعريفات، ط١٢، ١٤٠٥هـ دار الكتاب العربي، بيروت، ص٣٢٣ .

ليس من الغريب أن يلتفت الشاعر إلى نفسه ، وإلى إحساسه للتعبير عنه ، ولا الغور في وجدانه للإفصاح عن ذلك الدفين المكبوت . ولعل الجديد في شعر الحب عنده هو التوجه إلى الأحداث التي كانت الموقع الوحيد للتعبير عن موقفه ، وقد كانت الموضوع الذي استبد بأكثرية قصائده ('') .

وقد تأتي أبياته ممثلة لأخلاقه ؛ إذ يقدم فيها أزهى صور القيم ، ويضع في أولوية حساباته الارتقاء بنفسه ، ومن حوله ؛ لينبعث وهج النقاء الإنساني<sup>(٢)</sup> ، ومع هذا يؤمن بالحب ، ويثمر قلبه ؛ فقد وقفت نكبة بني مخلد حدثًا يطرق فكره ، ويدخله من باب السنة اثنين وسبعين بعد المائتين حين قبض الموفق على صاعد بن مخلد وابنيه<sup>(٣)</sup> . يقول<sup>(١)</sup> :

تَحِبُّكُمُ نَفْسِي وَإِنْ كَانَ حُبَّكُمْ مُصِيبِي بِأَهْوَاء الأَعادِي وَمُوبِقِي وَمَا عَشِقَ النَّاسُ الأَحِبَّةَ عِشْقَهُمْ لِكُثْرِ جَدِيدٍ مِن جَدَاكُمْ وتُخْلِقِ فَمَنْ يَقْتَرِبْ بِالغَدرِ عَهْدًا فَإِنَّنَا وَفَيْنَا لِنَجْرَانِيْ يَهَانِ وَمُعْرِقِ حَبَوْنَاهُمُا الرِفْدَينِ حَتَّى تبيَّنُوا لَنَا الفَضْلِ مِنْ قَالِ ابْنِ عَمِّي وَمنْطِقي

ومن المعلوم أن التاريخ طريق ممتد لتجارب البشر أفرادًا أو أممًا ، وقد استطاع

- انظر : قريرة زرقون نصر : السابق ، ص ٥٠ .
- (٢) انظر : إلهام بنت عبدالعزيز الغنام: الاتجاه الوجداني في روميات أبي فراس الحمداني، رسالة ماجستير،
   مخطوط ١٤٢٠هـ جامعة الملك فيصل الأحساء، ص٧٧ .
  - (٣) انظر : ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ٤/ ٢٤٦ .
    - (٤) ديوانه ٣/ ١٥٥٠ .

17.

البحتري أن يسوق من أحداث الحياة مثلًا يحلل فيه ويقص مشاعر الحب التي تعتري المتوكل تجاه زوجه (قبيحة)<sup>(۱)</sup> ، وبحيث أخرج قصته من الخصوص إلى العموم ؛ إذ هو لا يصور مشاعر المتوكل خاصة ، بل أصبحت قصة إنسانية عامة يستطيع كل فرد أن يتصور نفسه فيها أو نفس غيره إذا اتفقت الظروف ، دون التقيد بجزئيات التاريخ<sup>(۱)</sup> .

يقول (") :

تَعاللتِ عَنْ وَصْلِ الْمُعَنَّى بِكِ الصَّبِّ وَٱثَرْتِ بُعْدَ الدَارِ مِنَّا عَلَى القُّرْبِ وَحَمَّلْتِنِ عِ ذَنْ سِ الفِ رَاقِ، وَإِنَّهُ لَذَنْبُكِ إِن أَنْصَفْتِ فِي الحُحْم لَا ذَنْبِ ي ووالله ما اخْتَرْتُ السُّلوَ على الْهُ وى وَلَا حُلْتُ عَمَّا تَعْهَدينَ مِنَ الحُبِّ ولا أَزْدَادَ إلا جــــدَّةً وتَمَكُنَّ الله عَنْ الله عَكَلُ كَمِنْ نَفْسِي، وَحظُّكِ مِنْ قَلْبِي فلا تجمعي هَجْرًا وعَتْبًا، فَلَمْ أَجِدْ جَلِيدًا عَلى هَجْرِ الأُحبَّةِ وَالعَتْبِ إ

ب - الشكوى :

شعره الوجداني والأخلاقي يلتقي مع المشكوى ويجعله وسيلة حتى تندمل جراحه ، وهو ينطلق من عالم الضرورة التي تدفعه إلى رصد تجاربه . فالمشكوى عنده شخصيَّة ، يخص بها رجال التاريخ الذين يجد عندهم مبتغاه ، وهو يلطف شكواه بالمدح حتى ينال عطف الآخرين ، ويختم قصائده بالمشكوى ، ومعلومٌ مدى صلتها بالتاريخ منذ العرف العربي في القدم . يقول<sup>(3)</sup> :

- (۱) كانت جميلة جدًا ، وسميت قبيحة حتى تبعد الحسد كعادة العرب .
- (۲) انظر : د. محمد مندور : الأدب ومذاهبه ، ۱۹۹۸م ، د.ط ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر،
   ص۱۳ .
  - (۳) ديوانه : ۱/۹۲۱ .
    - (٤) ديوانه: ١ / ٤٤ .

نَفْسي تَقِيبَ كَ وَوَالِدَى كَلاهما وَجَمِيعَ مَنْ وَلَدَا مِنَ الأُسْواءِ ثِقَالُ الخَراج عَالَ دَيْنُ مُؤْلِمٌ أَنْتَ الطَّبِيبُ لِدَاءِ جَرْحِي والذِّي أَنْتَ الطَّبِيبُ لِدَاءِ جَرْحِي والذِّي والوَعْدُ فيه مِنْكَ لِي مُتقارِّم والوَعْد ذُ فيه مِنْكَ لِي مُتقارِّم والوَعْد ذُ فيه مِنْكَ لِي مُتقارِّم فَامْنُنْ عاليَّ بِاللَّهِ مَا أَنْ عاليَّ بِاللَّهِ مَا أَنْ فَامْنُنْ عاليَّ بِاللَّهِ مَا مَا إِنْ يَكُونَ لَدِيكَ قَدْر غَداءِ فَامْنُنْ عاليَّ بِصوْم يَوْم واحد واجْعَلْ غَدَاءَك لِي ففيه غَنائي!

ذَبَّ في وجدان الشاعر مدى ما شعر به (الفضل بن مروان) من حزن وهَمٍ عندما قبض المعتصم عليه ، فأراد بذلك أن يعزيه بطريقة طريفة في ميزان الوجدان<sup>(۱)</sup> التاريخي تلمس الهم الذي عاشه . يقول<sup>۱۱</sup> : يا «فَضْلُ» لا تَجزَعَنْ مَّا رُمِيْتَ به ! مَنْ خَاصَمَ الدَّهرَ جَاثَاهُ على الرُّكَبِ كم من كَرِيم نَشَا في بيت مملكة أت اكَ مُكْتَئِبًا بالهُمِّ والكُرَبِ ؟! أَوْلَيْتَهُ مِنْ صَنْ عَرْدِم نَا أَبكي مَا في الحَرَبِ عَالَهُ مَا تَعَالَقُوْ مَا المَّا في الحَرَبِ عَالَهُ ما تشغي مُقْلَةٌ أبكيتَ ناظرَها حتى تراك على عرد الغرب العَروب العرب الفري العرب الفري المُرَبِ ؟! ما تشغي مُقْلَةٌ أبكيتَ ناظرَها حتى تراك على عُودٍ من الغَرَبِ

لاشك أن طبيعة الموضوعات الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخي تتسم بروحها الساطعة ، الواضحة ، الاستطرادية ، وخاصة في وصف حالته الوجدانية ، وهو بهذا يقيد شعره بحدود الواقع المفهوم (") . فمن ذلك فرحته بنجاة الفتح بن خاقان من الغرق وهي تبيان لفرح المتوكل .

- انظر : مناسبة القصيدة في هامش الديوان ١/ ٣٥٨ .
  - (۲) دیوانه ۱/۳۵۸ .
- (٣) انظر : إيليا حاوي : في النقد والأدب الجزء الخماس ، ومما بعدها ط (١) ، ١٩٨٠م . دار الكتماب اللبناني– بيروت ، ص٩٦ وما بعدها .

مـن الله يَزْكُون نيلُها ويطيبُ! وإنعامُه فيه عليك عجيبُ ومولاك، والمولى الصريح نسيبُ وأرضاك منه مشهد ومغيبُ كذا الدهر يخطي مرة ويصيبُ ويظهر للرائين ثم يغيبُ لدعوته، والموت منه قريبُ عيونٌ، ولجَّتْ في الغرام قُلُوبُ تقطع، والآمال فيه تخيبُ وبشرى أتت بعد النَعِيِّ تؤوبُ مثل قوله ('' : لتهنى ثم أمير المومنين عطية يسد الله في فستح إليك جميلة وليُّسك دون الأولياء محبية وعبدك أحظته إليك نصيحة رمته صروف النَّائِبَاتِ فَأَخطَاتُ ولم أنسسه يطفو ويرسب تارة ولم أنسسه يطفو ويرسب تارة فلولا دفاع الله دامت على البكا فجاء على يأس وقد كادت القوى فيا فرحة جاءت على إثر ترحة ثنت من تباريح الغليل ونهنهت

## هـ – الطبيعة :

من العناصر التي شكلت موضوعًا مميزًا في شعره : الطبيعة ، فالبحتري ألم بالتجارب الرومانسية ، وغلبه الانفعال على العقل ، إلا أنه لم يتخذه مذهبًا مطلقًا<sup>(٢)</sup> .

كما أنه انجرف نحو مجرى التعبير الوجداني الصادق للحدث ، وجعله رديفًا طبيعيًا لما تثيره في نفسه الطبيعة من نوازع الهروب من عالم الصخب ، رغم أن الموقف موقفُ حرب ، ومُشَادَة ، ونزاع بين عرب وروم ، وهو أيضًا يعيش هم ذاته المعذبة عندما ذاق لوعة الحب ، واكتوى بنارها ، فأجرى الوصف في الطبيعة وفق عملية التعويض المعروفة ، وهو أيضًا يوثق وجدانيًا طبيعة الحياة بطريقة مغايرة لما

- (۱) دیوانه : ۱/ ۲۰۳ .
- (٢) انظر : إيليا حاوي : الرومانسية في المعر العربي والغربي، ط. (٢) ١٩٨٣م ، دار الثقافة، بيروت،
   ص١٣١ ١٣٢ .

اعتاده الرومانسيون في العصر الحديث .

ولعل الشعر عند أبي عبادة وطن له تاريخ ، وله طبيعة ، تميز حدوده على خارطة الزمن ، وتعطيه أجواء متفردة عندها للحزن عَبرة ، وللسرور عِبرة ، فه وحين يذكر تاريخ العرب وجدانيًا في أبياته تأتي كأنها اللؤلؤة في مسبحة الخرز ؛ إذ لم يكن شعر الطبيعة في عصره إلا تمثيلًا لمرحلة الانتقال من حياة البداوة إلى حياة الحضارة ، ويمثل أيضًا استقرار هذه الحضارة وتمكنها في الحياة العربية ، لذا برز في شعره النزوع إلى كل طريف حديث ، يصور الطبيعة الحضارية بمحاسنها ومساوئها(٢) .

يقول في وصف المعركة البحرية التي قادها «أحمد بن دينار»<sup>(٣)</sup>: ألم تر تغليس الربيع المبكر وما حاك من وشي الرياض المنشر وسرعان ما ولى الشتاء، ولم يقف تسلل شخص الخائف المتنكر مرزاع على بطياس، وهي كأنها سبائب عصب، أو زرابي عبقر كأن سقوط القطر فيها، إذا انثنى إليها سقوط اللؤلؤ المتحدر وفي أرجواني من النور أحمر يشاب بإفرند من الروض أخضر إذا ما الندى وافاه صبحا تمايلت أعاليه من در نشير وجوهر إذا قابلته الشمس ردَّضياءها عليها صقال الأقحوان المنور

وهكذا غدا البحتري ابنًا بارًا بالطبيعة ، ترتشف من فيض محبته قـصائد غنائيـة تجلوها السكينة والخلوة الذاتية(<sup>ن)</sup> .

وهكذا حمل البحتري صورًا للحياة التي عاش في كنفها ، وعبّر عنها بظروفها

- (١) أ. خليل شرف الدين: البحتري بين البركة والإيوان، سلسلة الموسوعة الأدبية الميسرة(٦)، د.ط. د.ت،
   دار ومكتبة الهلال -بيروت ، ص٧٥.
- (٢) د. أنور عليان أبوسويلم: الطبيعة في شعر العصر العباسي الأول، ط. (١) ١٤٠٣هـ دار العلوم الأردن، ص٧.
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۹۸۰ .
  - (٤) انظر : قريرة زرقون نصر: السابق، ص٧٤ .

المستقرة ، أو المضطربة ، الهادئة أو الهائمة ، الغنية أو الفقيرة ، وانفعل با شاهد ، وناشد في كثير مما نظم برسم طريق أمثل لبلوغ أخلاق سامية ، وينصح با ينبغي نصحه ، ويستمد من ماضي الأمة وعظمة تاريخها وأبطالها ألوانًا حية تشع بالنخوة ، والأنفة ، والكرم ، والوفاء بالعهد ، وخوض معترك الحياة ، أذاع مكارم الأخلاق بصوتٍ عالٍ وحارب مساوئها . ولا تثريب على رجل مثله يمتلك عواطفَ تثور في أحاسيسه ووجدانه ؛ إذ إن الشاعر الحقيقي هو الذي يشعر بالأشياء التي تلمس قلوب الناس وتؤثر فيها تأثيرًا عميقًا<sup>(۱)</sup> .

لذا فإن البحتري شارك أمته في همومها ، وترجم أحاسيسها ، وعلى هذا الإحساس كانت الأخلاق سلاحه في كثير مما ذكر .

وقد جاءت كلمة الخلق بمعنى : السجية ، والطبع ، والمروءة ، والدين . قال صاحب اللسان : (الخُلُق) الخليقة ، أي : الطبيعة ، وفي التنزيل : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾(٢) . والجمع أخلاق ، والخُلُق -بضم اللام وسكونها- «هو الدين ، والطبع السجية»(٣) .

ويتجلى اهتمام البحتري بجانب الأخلاق الحميدة في قراءته وربطه بتاريخ الماضين قراءة ممعنة ، وعودته بذاكرته إلى قصة وفاء سيدنا إبراهيم الكلا وصدق الوعد ، فهو ينقد فيها محمد بن عباس الكلابي ؛ إذ إن العلاقة قائمة على المصلحة ، ولم يلق فيها من أخلاق الصدق والوفاء ، بل هي في ظاهرها مطل وتسويف . يقول<sup>(1)</sup> :

- (١) انظر: شوقي ضيف (الـ شعر): مجلة الرسالة ،ع . ٣٦ . في (٢٦ ذي القعدة ١٣٥٢هـ ، ١٢ مارس الله ، ١٩٣٤م) ، ص (٤١٥) .
  - (٢) سورة القلم ، الآية (٤) .
  - (٣) ابن منظور: لسان العرب، مادة (خ،ل،ق) .
    - (٤) ديوانه ٣/ ١٣٩٠.

لي سيد قد سامني الخَسْفَا أَكَدى من المعروف أم أَضَفى المائَسَةُ السَدينارِ مَنَسَسَيَّةُ فِي عِسَدَّةٍ أَشَسَبَعْتُها خُلْفَا للائَسَةُ الصَدق إسساعيل فيها ولا وفي عِسَدَة أَبِسَراهيمَ إذ وَفَى لا صدق إسساعيل فيها ولا وفساء إبراهيمَ إذ وَفَى ومفهوم الأخلاق لدى البحتري يفسر الاهتهام الكبير الذي أولاه للنواحي التاريخية في شعره ، حتى ليندر أن نقع على قصيدة دون أن تتضمن تاريخًا ، أو إشارة إلى التاريخ أو استعبارًا بأخلاق معينة .

أإبر اهيمُ: دعوة مستعيد لرأي منك محمود فقيد وفي عينيك ترجمة أراها تدل على الضغائن والحقود وأخلاق عهدت اللين فيها غدت، وكأنها زبر الحديد ومالي قوة تنهاك عنو ولا آوي إلى ركن شديد ظلمت أخًا لو التمس انتصارًا غزاك من القوافي في جنود وقد عاقدتني بخلاف هذا وقسال الله: أَوَفُواْ بِاَلَعُقُودِ !

وقد اقترن التاريخ في شعره بالمكان ، فهو يقرن اهتهامه بالتاريخ بخدمته مع قومه خدمة تنبئ عن ولائهم لدولة بني العباس ، وللأرض التي أنجبت منهم الوليد ، والناشئ ، والـشباب ، والـشيخ ، والكهل ، واحتلـوا الـسيادة برجاحة عقـولهم وفعالهم الحميدة .

- يقول<sup>(٢)</sup> : إن قومي قوم الشريف قديمًا وح وإذا ما عددت «يحيى» و «عمرًا» و «أ و «عبيدًا» و «مسهرًا» و «جديًا» و «ت لم أدع من مناقب المجد ما يق
  - (۱) دیوانه ۱/۲۷۲ وما بعدها .
  - (۲) دیوانه: ۱/۹۱ وما بعدها .

وحــديثًا: أبــوة وجــدودا و«أبانـا» و «عـامرًا» و«الوليـدا» و«تـدولًا» و«بحـترًا» و«عتـودًا» نـع مـن هـم أن يكون مجيـدًا له مساكنوه طُررًا عبيدا ق،وعادًا في عزِّها وثمودا كان إذ كان حنظلًا وهبيدا مؤتيًا أكله وطلعًا نضيدا غر الطف فيه حتى يسودا وإذا النقع ثار، ثاروا أسودا رفٌ منَّا إلا الفعال الحميدا؟ وشريبياً وناشيعًا ووليدا نزلوا كاهل الحجاز فأضحى منزلا قرربوا عليه العمالي فيإذا قروت وائل وتميم ظرر ولداننا يُغادون نخرلًا بلكٌ ينبت المعالي فما يت فإذا المحرُ حاء، جاءوا سيولًا سائل الدهر مذ عرفناه هل يع قد لعمري سُدناه كهلًا وشيخًا

والجانب الأخلاقي في شعره التاريخي يتمحور حول :

ضرب منه اجتمع عليه أكثر الشعراء منذ عصور سابقة إلى عصره ، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، كالكرم ، والـشجاعة ، والعدالـة ، والـصبر ، والحلـم ، والوفاء بالعهد .

وآخر اكتسب وجوده من مفاهيم الحياة الحضارية الجديدة ، المنعقدة على المعادلة الصعبة في هذه الحياة (أعطني تأخذ مني) أو (أعطني وإن لم يكن ذلك فلا عطاء) ، وهكذا تجد الشاعر أخذ يعبر عن هذا المنحى تعبيرًا ينساق ومتطلبات الحياة الجديدة .

يقول الشاعر<sup>(')</sup>: أبا الفتح قد وجَّهتُ روحي ومُهجتي إليكَ وجسمي وحدهُ متخلِّفُ وفيك بحمد الله ما بلغ الغنى وآمن ما أخشى وما أتخوف وأكثر ما يهدى خفيا مسترًا كثير التجني والتعتب مسرف! فعج بودادٍ حسب ما كنت واثقًا ولاتك وقافا كمن ليس يعرف

ثم إن الشاعر يقف عند أخلاق المتوكل ، فوجه اللقاء بين شعره والأخلاق هو

(۱) ديوانه ۲/ ۱٤۳۰.

اتحادهما في الغاية ، التي لأجلها أشاد بها ؛ إذ إن طريقة توثيقه لحدث خروج المتوكل من دمشق يحتم عليه الوقوف على أخلاق الخليفة . قائلًا<sup>(1)</sup> : قــــد جعـــل الله إلى جعفــر صيانة الــدين وقمـع النفـاق. طاعتـــه فــرض، وعــصيانه من أعظم الكفر وأعـلى الشقاق مـن لم يبحـك النـصح مـن قلبه فـم لــه في دينـه مـن خـلاق فاسـلم لنـا: يـسلم لنـا عزنـا وابـق فـإن الخير ما عـشت باق إن دمــشقًا أصــبحت جنـة خحضرة الـروض عـذاة الـبراق

«فالأخلاق مقياس ومعيار ، والشعر عاطفة وتخييل ، وهدف الـشعر الإمتاع ، وهدف الأخلاق التهذيب ، ومع ذلك يلتقيان في الغاية النهائية ، وهي مدح الفضيلة وتمجيدها ، وذمّ الرذيلة وتحقيرها»(٢) .

وقد يمثل مفهوم القيم الخلقية في شعر أبي عبادة الجذر الثابت لما كان عليه العرب قبل البعثة المحمدية من أخلاق ، ولما دعا الإسلام إلى تأصيلها في النفس ، فانبثقت في قصائده بشكلِ أو بآخر (") .

يقول في مدح الفتح بن خاقان<sup>(٤)</sup> : لقد جشَّمَ الفتح بن خاقان خطة من المجدِ ما يسطيعها المتجشمُ متى تلق متابق المكارم والندى وبعضهم في الفرط والحين يكرمُ وما هذه الأخلاق إلا مواهب وإلا حظوظٌ في الرجال تقسمُ تحمل أعباء المعالي بأُسْرِهَا إذا بسط منها مغرمٌ عادَ مغرمُ

وهو في كثير مما ينظم يكشف عن مكانة الجوانب الأخلاقية الإسلامية ، فمدحه

- (۱) ديوانه : ۳/ ۱۵۱۰ .
- (٢) محمد شحاته: مفهوم الأخلاق في الشعر العربي في العصر العباسي، إشراف: أ.د. محمود زيني. رسالة ماجستير . مخطوط. جامعة أم القرى، ص١ .
- (٣) انظر المحاضر: أشرف محمد علام: القيم الخلقية الإسلامية في الشعر العباسي، مجلة بيادر الصادرة عن نادي أبها الأدبي . العدد: الثامن. محرم . ١٤١٣هـ، ص١٠٢.
  - (٤) ديوانه : ٣/ ١٩٢٤ .

للعودة بهم إلى جادة الصواب .

وهذا ظاهرٌ في قوله (٢) : أَرَى المَكرُ مَـاتِ اسـتُهْلِكَتْ في مَعَـاشِر أرَاحُـوا مَطَايَـاهُم فَـلا الحَمـدُ يَبتَغِـى ومـا البـذلُ بالـشيء الـذي يـستطيعَهُ

ثم إنه يربط التاريخ الأخلاقي بالحس النقدي الذي ينبع من تأمله لكثير من القضايا التي يعيش فيها مجتمعه . قائلًا<sup>(٣)</sup>: ياضيعة العلم كيف يرزقه ذوالخرق منكم والعجب الصَّلَفِ تقودهما ضللة إلى ملكك يروقها بالقُوام والهِيَكِ

وبَادَت كما بَادَتْ جَدِيشٌ وجُرْهُمُ

ولا المجدُ يُستَبْقَى، ولا المالُ يهضمُ

مــن القــوم إلا الأروع المُــتَهَجَّمُ

- (۱) دیوانه : ۳/ ۱۹۲۵ .
- (۲) دیوانه : ۳/ ۱۹۲۲ .
- (۳) ديوانه : ۳/ ١٤٠٨ .

وكأن الشاعر لا يتوانى عن إبراز الصورة الأخلاقية لخلق الأمير ، وقد أقمام دستوره على أساس من الصفات المتأصلة في نفس أي عربي ، من ذلك مديحه ل (محمد بن صفوان العقيلي) حيث يظهر بالشخصية عز الإسلام ، وقهر لأعداء الإسلام ، وهو بهذا يدعم المنهج الإسلامي ، وقيمه الرفيعة ، ويحث على الدفاع عن حمى الإسلام .

يقول():

مالان مالان من أيامنا وصفا ثبت الجنان إذا قلب الجبان هفا حينًا، فأدركه مكروه ما اقترفا فرط الغلو لأطراف القنا هدفا مستقدما بهم للبغي مزدلفا شنعاء مذروبة أنيابها غضفا غمرًا، أماطا ظلام الظلم فانكشفا بِعَدْلِهِ ونَهَا أن ينفذوا تلفا معاشر شارفوا أن ينفذوا تلف

لولا الأميرُ ابن صفوانِ وأنعُمَه ماضي الحسام إذا حد الحسام نبا سائل سُلَيًا به إذ ماق جاهلها من حينهم أن غلوا بغيًا، فغادرهم أتوك يزجيهم للحين جاهلهم أبوك أطفأ نار الحرب إذ كشرت فأصبحت بعد أن غاضت بشاشتها يا ناصر الدين كافا الله سعيك عن أطفأت نار العدى عنهم وقد ذكوت

ولعل حديثه عن الجانب الأخلاقي يرجع إلى الوقت الذي استطاع فيه الإنسان أن يعي الحوادث ، ويلاحظ السلوك ، ويدرك الصلة بين الشيء وسببه ، ومن ذلك الوقت أخذ يفضي بتجاربه ، ويرسلها فيمن حوله نصائح وحكمًا تتوارثها الأجيال بالرواية والتعليق ، فهو يمتدح الفضيلة ويحض عليها ، ويذم الرذيلة وينفر منها ، وجاءت حكمه الأخلاقية في هذا النطاق يسيرة ، قوامها النظرة القريبة ، والتجربة السهلة<sup>(1)</sup> .

- (۱) ديوانه : ۳/ ١٤٣٤ وما بعدها .
- (٢) انظر : علي النجدي ناصف : الدين والأخلاق في شعر شوقي ، ط(٢) ، ١٩٦٤م . نهضة مصر-

17.

ويُرشِدُونَ، وما التعذالُ من رَشَـدِي مُستغلِقُ القَلبِ فيهم راهـنُ الكَبِـدِ؟ لو جُدتَ جُودَ «بني يزدادَ» لم تَزِدِ! كـرائم المـالِ في الإنعَـام والـصَّفَدِ أحييتها وهي من موتٍ على صدد

يقول<sup>(۱)</sup> مادحًا أبا صالح بن يزداد : يفنِّدونَ ، وهمم أدنَر إلى الفَنَدِ وكيف يُصغي إليهم أو يُصِيْخُ لهمْ تنصَّبَ البرقُ مختالًا فقلتُ له: الجاعلين عالى عالَاتِ دَهرمِ فاسلم « أبا صالح » للمكرمات فقد

القاهرة ، ص٢٥٤ .

(۱) دیوانه ۲/۸۵۲ .

٣ - الملامح الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخي :

يصعب على النفس البشرية ألا تتفاعل مع أي موقف من مواقف حياتها اليومية ، خاصة إن كان له علاقة بمن حولها ، ناهيك عن انفعالها عندما يكون شاعرًا ، فالشاعر لا يقدم تاريخًا محققًا ، وإنها يعيد إنتاجه وفق مكنوناته الخاصة<sup>(۱)</sup> ، وقد برقت ملامح خاصة بالأحداث تمت للوجدان والأخلاق في شعر شاعرنا برابطة ، وقد كان من أبرز هذه الملامح ما يأتي :

أ – الإبدال : (الاستبدال) :

إبدال المعيار التاريخي والوظيفة الشعرية في آن ، فالشاعر تحت وطأة الظروف السياسية تبنى فكرة التاريخ ، واعتنى بها ، وشرحها إلى أن تم له ذلك ، ثم غلفها بصياغة شعرية ، بدت وظيفة الشعر مختلفة تبعًا لـذلك ، وهو إبـدال منشبك بـما أشاعته الثورات الخارجية والداخلية على السواء ، بل إن هذه العملية المعقدة بمناخ جديد ، جعلت من السمة الوجدانية والأخلاقية في شعره صورة للظاهرة التاريخية . وفي هذا أحلَّ أصولًا تاريخية محل أصول فنية ، وهو لكي يتحرر مما أوجبه على نفسه بدت الأحداث عنده وكأنها دوي رياح ، أوقصف رعد ، ولا مناص حينها من أن يضبط ما استقرت عليه نفسه في صورة قصائد وثائقية .

ولا شك أن القصائد التي تندرج تحت هذا الملمح كثيرة جـدًا ، يـصعب عـلى الباحثة استيفاؤها جميعًا ، لكن سأورد بعض منها يكون دليلًا على ماذكر .

فقد تمازجت الوقائع بوجدان الشاعر ، واستطاع أن يبني منها شعرًا ، يستعين به

- أ.د. عمر عبدالواحد: التاريخ المؤول وجدل الأنا والآخر في القصيدة العربية ، دراستان، د.ط ، د.ت ،
   دار فرحة للنشر والتوزيع ، ص٥ .
  - (٢) انظر: قريرة زرقون نصر : السابق ، ص٤٤ وما بعدها .

لإبدال عهد التراخي والانحطاط ، والإذعان لعوامل الاندراس ، بقيم يعمّ نفعها ، ففي ظل العوامل التي اجتاحت عصره حاول أن يقيم علاقة تبدل الجدّل العقيم ، الذي يظهر في جوانب من علاقات الأخ مع أخيه ، والعشيرة فيا بينها ، بشعر يشد من مأزره أواصر القربة والمودة ، وكان له ألا يغفل لحظة عن حودات عصره وأحداثه ، وقد بعثها من وجدان ، ومن مسوغ أخلاقي ، غاص في بحرها والتقط<sup>(۱)</sup> .

يقول في قصيدة يمدح فيها المتوكل ، ويـذكر صـلح بني تغلب والـصفح عـن ربيعة (٢) :

أسيتُ لأخوالي ربيعة إذْ عَفَتْ مصانعها منها وأقوت ربوعها بِكَرْهِي أَنْ بَاتَتْ خَلاءً دِيَارَهَا ووحشا مغانيها وشتَّى جميعها وأمستُ تُسَاقي الموت من بعدِمَا غَدَتْ شروبا تساقي الراح رفها شروعها إذا افترقوا من وقعة جعتهم لأخرى دماء ما يطل نجيعها إذا احتربتُ يومًا ففاضت دماؤُها تذكرت القربى ففاضت دموعها شواجر أرماح تقطَّعُ بينهم شواجر أرحام ملوم قطُوعُهَا ولاعذر إلا أنَّ حِلْمَ حَليمِهَا تَسْتَقَى في شرِّ جَنَاهُ خَلِيْعُهَا

وقد تناول نفس الموضوع (حرب العشيرة) في قصيدة تنبض بأثر هذه الوقائع في وجدانه . فيقول مخاطبًا (الهيثم بن هارون بن معمر الغنوي)<sup>(٣)</sup> : أمـــا لربيعـــة الفــرس انتهــاء عــن الزلــزالِ فيهـا والخُـروبِ وكـــانوا رقعــوا أيــام ســلم عـلى تلـك القـوادح والنـدوبِ إذا مــا الجـرح رُمّ عـلى فــساد تبـين فيــه تفـريط الطبيـبِ

- (۱) محمد خورشيد : أمير الشعراء شوقي بين العاطفة والتاريخ ، ط(۱) ، مطبعة بيت المقدس . نابلس فلسطين ، ص١٠٩ .
  - (۲) دیوانه : ۲/ ۱۲۹۸ وما بعدها .
    - (۳) دیوانه ۱/۹۹ وما بعدها .

فمن يسمع وغَى الأخوين يذعر بصك من قراعها عجيب زعبيا خطية وردا حمامًا ورودهما جبا الماء الشروب فهل لبني عدي من رشيد يَرُدُ شريدَ حلمها العزيب أخاف عليها إمراز مَرعَى مِن الكَلا الذي علقاه مُوبي متى أحْرَزْتَ نصرَ بني عبيد إلى إخلاص ودِّ بَنِي والقلوبِ فقد أصبحتُ أغلبَ تَغْلِبي على أَيْدِي العشيرةِ والقلوبِ

ولا غرو أن الشاعر عاش في قلب الأحداث ، ف شكلت لديه معضلة ، ثم إن الموقف أكبر مما تصوره ، وهو لا يملك بعد أن أصيب بنتوءات في شرايينه أن يذعر حين يسمع ضوضاء الأخوين المقتتلين ، والحيين المتنازعين ، وترتاع عينه حين يرى صورة اشتباك الفرس والروم على حائط الإيوان<sup>(۱)</sup> .

وإذا مـا رأيـت صـورة أنطـا كيَّـة ارتعْتُ بَـينَ روم وفُـرْسِ

وقد ظهر لي من خلال دراسة هذا الضرب من الملامح الوجدانية والأخلاقية أنَّ كثيرًا منه هيأ الشاعر لإعداد شعر مليء بتجارب الحياة ، وتبدو هذه الصورة أكثر وضوحًا ، وأقرب إلى الإقناع عند تَتَبُّعي لما أبدلته الخطوب على البحتري ، وانعكس ذلك على شعره ؛ إذ يقول ضمن قصيدة يمدح فيها (أبا الصقر إسماعيل ابن بلبل)(") :

> تأملتُ أشخاصَ الخطوب فلم أُرَعْ بأفظعَ من فق ومِنْ عادَتي والعجز من غير عَادَتي متى لا أرُحْ عن فلولا الأميرُ ابنُ الأمير ووعدُهُ لقلَّ على أهـ

- (١) انظر : محمد صبري : السابق ، ص١٥٧ .
  - (۲) ديوانه : ۲/ ۱۱۵۲ .

و يقو ل(٢):

(۳) دیوانه : ۱/ ٤١٥ وما بعدها .

ب أفظعَ من فقدِ الأليفِ وأسمجِ متى لا أرُحْ عن حضرةِ النُّلِّ أُدلِج لقلَّ على أهل العراق مُعَرَّجِي عتادي الذي آوي إليه، وعُدَّتي لما أختَشِي من صرف دهْرِي وأرتجي سيثلج صدري اليأس، واليأس مَنْهَلُ متى تَغْتَرِفْ مِنْهُ الجَوَانِحُ تُـثْلِج قَنِعْتُ على كُره، وطأطأتُ ناظري إلى رنق مطروقٍ من العيش حشْرَج ولجلجتُ في قولي، وكنتُ متى أقلْ بمُـسْمِعَةٍ في مجمَع لا أُلجَّلِجِ يظنُّ العِدكى أنِّي فنيتُ، وإنَّها هي السِّنُّ في بُرْدٍ مِنَ الشَّيْبِ مُنْهَج

ولا شكَّ أن الحياة اليومية تتيح للإنسان فيضًا من التجارب الحكمية التي تتوهج منها ملامح أخلاقية . والشاعر واحدٌ من أولئك الذين كشف لنا شعره عن ذات حذرة في كل حالاتها ، إذ أبدلت أخلاق القوم أخلاقه ، وجعلته وسمة ذل لهم ، ولم تكن هذه شيمته لكن إساءتهم جعلته ليثًا لبيبًا .

يقو ل():

ورعيتُ غَيبَتَهُم بكلِّ مَشَاهِد! مَنْ رَامَ نَقْصَهُم بكلِّ تجاهُدِ والعين في الحالاتِ أعدَلُ شَاهِد والحلمُ بينَ أَقَاربٍ وأَبَاعِد وَفِعَاهُم، فِعْلَ الظَّلُوم الحَاسِد وكففتُ عنهم ناصِحِي ومُعَاضِدِي تَفَرُوا جميلَ الطَّولِ كُفْرَ الجَاحِد فيهم، ولم أكْذِب بقولِ زائدِ أعناقهم للخلق بعد قَلائِد واللهُ أخذ لُلمُصِيء العَانِدِ ليثًا يُقَضْقِضُكُم بأعْبَل سَاعِد! عجبً الأقوام وصَلْتُ حِبَ اللَّمُ وسترتُ عيبة م وكنتُ مجاهدا فرأيتُ غِشَ صُدُورِهم بعُيُونِم فعَرَفْ تُ ذاكَ ، ولم أدعْ إذنَ اعَهُم حَتَّى سَمِعْتُ عن الضَّغَائِن قَوْلَمُ مَتَى سَمِعْتُ عن الضَّغَائِن قَوْلَمُ مَتَى سَمِعْتُ عن الضَعْائِن قَوْلَمُ فلزِ مْتُ نَفْ سِي لا أُكَشَفْ غَيْبَهُم فلزِ مْتُ نَفْ سِي لا أُكَشَفْ فراوا جميل العفو ضعفاً بعدما فوسمتُ أَوْجُهَهُم ساتٍ ذُلِّلَتْ فوسمتُ أَوْجُهَهُم ساتٍ ذُلِّلَتْ والله أنصرُ للمُستالم ذي الحجمي قد قلتُ، لَو قِيلَ المَتَالُ: أَلا احذَرُوْا

(۱) دیوانه: ۲/ ۸۳۰ وما بعدها .

إِنْ كَنتَ تُنْكِرُ مَا أَقُولُ فَجَارِهِم تعرفُ خَرزَايَتَهُم بيرمٍ وَاحِدِ

ويقول مادحًا (أبا أيوب) (سليمان بن وهب) مستبدلًا من حادثة حبس الموفق له ولابنه في رؤية وجدانية تفيض فيها معاني الأخلاق السامية ؛ إذ يذكر هـذه الحادثـة بطريقة تلمس حس ابن وهب وما آل إليه حاله .

ينوبُ عنكَ إذا همَّتْ بكَ النُّوبُ وواصلتْكَ، وكانتْ أمس تَجْتَنِبُ عليك في رتبة من دونها الرُّتَبُ عِزَّ الحياةِ، وفيها الرغْبُ والرَّهَبُ قد شد فيها إليك الدلو والكرَبُ حالُ ،ويجمعها من جِذْمِهَا نَسَبُ وليس للدَّهْرِ فيا نَابَنا أَرَبُ ونشكُرُ الله شكرًا مِثلَ ما يَجِبُ وأعتَبَ الدهرُ قومًا طالَ ما عتبوا وعدٍ، وأبطلَ ما قَالُوا وما كَذَبُوا من بعدِ ما اصفرَّ في أرجائِها العُشُبُ! ومن وجيبِ قلوبِ قلَّ ما تَجَبُ يقول<sup>(''</sup> : نحن الفداء فم أخوذ ومُرْتَقِبُ قد قابلتك سعود العيش ضَاحِكَةً ونعمة من أمين أمين الله ضافية مملكها يا «أبا أيوبَ» إنَّ لها كم مِنْ رَجَاءٍ غَدَاة اقْتَدْتَ جِرْيَتَهَا كم مِنْ رَجَاءٍ غَدَاة اقْتَدْتَ جِرْيَتَهَا مَا لليالي، أراها ليس تجمعُها ونعدذ له حمداً تم واجِبُهُ الحمد لله حمداً تم واجِبُهُ أرضى الزمان نُفُوسًا طالما سَخِطَتْ وأكسف الله بال الكاشِجينَ على فمن دموع عيونِ قلَّا دمَعَتْ عافوكَ خَصَّكَ مكروة فعمَّهُهُ

ولعل ما يواجه الباحثة وهي تدرس سمة الاستبدال في شعره هو أن الكيفية التي بنى عليها الرجل قصائده تنظر إلى الشعر نظرة ثنائية ، تندمج اندماجًا كليًا مع ما كرس نظره إليه من أحداث ، وعلى الرغم من أن استبصاره الوجداني والأخلاقي

(۱) ديوانه: ۲/ ۱٦٩ .

يقود إلى حقائق ثابتة ، إلا أنها وقفات عابرة لا تلامس سوى السطح في أحيان<sup>(<sup>()</sup>)</sup> . ولعلي لا أبالغ أيضًا إن قلت : إن الشاعر استبدل قوة التاريخ بقوة الشاعرية المتسيدة في مرحلة مضطربة ، فالخطوة التعويضية المنبثقة من قوة الشاعرية تحاول أن تلغي منطق الغش ، والظلم ، وإراقة الدماء ، التي تغلب القيد على الحرية ، والبغض على الحب . وتؤصل القيم التي تثلج صدر العرب .

## ب – الاختزال :

هذه الأحداث اختزلها الرجل في معطيات تعتكف فيها المعاني الوجدانية والقيم الإنسانية ، التي تبعث على ترك خُلُق وتقبيحه ، في مقابل الانجذاب إلى خُلُق والعمل على نشره ؛ إذ انطلقت هذه النظرة من نفس تلامس الهموم والخصوصيات الفردية ، وتؤمن بمبادئها .

فقد انبثق من ديوانه كبريات حوادث عصره ، وماله مساس بنفوس أهلها ، وعني عناية خاصة باختزال الثورات ، ولطالما رددها عبرة بها آلت إليه من حال ، كل ذلك تغنى به ، وندبه بنفس طويل ، وإبداع غير قليل ، وهو يعالج الهموم الذاتية التي أعاقت من حوله عن الرقي الخلقي والفكري فتسبب ذلك في ، شلل وجداني ، وقد أخذ منها ما أخذ ، وترك لغيره ما وراءها ، علمًا منه بأن الشعر شعر مهما حمل من الحقائق ، ويغتفر للشاعر مالا يغتفر للناقد والمؤرخ<sup>(٢)</sup> .

يقول في ضرب (صالح بن وصيف) لـ(أحمد بن إسرائيل) و(أبي نوح)<sup>(٣)</sup> : نهيـتكم عـن صـالح فـأبى بكـم جَمَاجَكُم إلا اغـترارًا بـ «صـالح» وحـنَّرتُكُم أن تركبـواً الغـتيَّ سَـادرًا فيطـرَحكُم في مُوبقَـاتِ المطَـارِح

- (١) انظر : د . عبدالكريم راضي جعفر : رماد الشعر ، دراسة في البنية الموضوعية والفنية للـ شعر الوجـداني
   الحديث في العراق . ط.١ ، ١٩٩٨م بغداد . ص٨ .
  - (٢) انظر : محمد خورشيد : السابق ، ص١٥٥ .
    - (۳) ديوانه : ۱/ ٤٦٦ .

وتلجيجُكُم في مظلم اللجِّ طَافِح وماذا نقم تم منه لولا اعتسافكم وما مصمرٌ غـشًّا كـآخَر ناصِـحَ نصيح أمير المؤمنين وسيفه تك شُفَ نجم في الدُّجُنَّة لائِ حَ تكــــشَّفَ عــــن أسراره وعيوبــــه لو أنكم اخترتُم عفيَّ المنادِح وكانت لكم مندوحةٌ عن عِنَادِهِ فقد ظهرت أموالكم بعد سَترها وبعد تخفيها ظهور الفصفائح ذخائرُ دِيدَ الحقُّ عنها وأَرْتجتْ عليها مغاليقُ الصدورِ الشحائح سُئلتُم أناسيَّ الحداقِ اللوامح بدفع عن الحاجات حتى كأنَّما ترون به سُقْمَ النفوسِ الصَّحائح وبُعدٍ عن المعروف حتى كأنَّكُم ومن غابَ عن يوم الموالي ويومِكُم فقد غابَ عن يوم عظيم الجوانح غــدا، وغــدوتُم، والـسرادقُ موعِــدٌ لخصمين: ثبتٍ عن قليل، وطائح تقطَّعت الأسبابُ بالقوم وانتهوا إلى حدثٍ من نبوةِ الدهر فادح إذا أنبت لم تبضرب عن الحقيد لم تفُزْ بذكر ولم تمسعد بتقريظ ممادح ولين يرتجي في ماليكٍ غير مسجح ف الاتح ولا في قرادرٍ غرير صرافح

آثر البحتري بعد هذه الأحداث الإفصاح عما اختزن من ذاكرته ، فأخذ يتذكر عوامل الانقسام والفناء التي دبت في قومه منذ القدم'' . وفي هذا يقول'' :

مر حتى يلف مقدمًا بمؤخر ما أودتْ شبيبتَه ببسبعة أنسسر ا والمشرفية والعديد الأكثر م منه وأتبع تبعًا بالمندر وا حُرَّ الدموع للوعة المتذكر ت من حدٍّ شَوْكَتِهِم صروف الأدهر

أقصر فإنَّ الدَّهر ليس بمُقْصِر أودى بلقابان بن عاد بعدما وتناول الضحاك من خَلْفِ القَنَا وجذيمة الوضَّاحَ عطَّل تاجه وإذا ذكرت بني عبيد عبَّدوا أكلتهم نوب الزمان وفلَّلَت

(۱) انظر : محمد صبري: السابق ، ص۱۷ .

(۲) دیوانه : ۲/ ۱۰۲۹ وما بعدها .

عددا غدوا وهم أهلة بحتر في معشر إلاذَكَتْ في معشر حوضُ التقاطع غير سهل المصدر في لحظها جمرُ الغضا المتسعر للأبْرهين من الأجاج الأكدر لم يطفُ للحدث الجليل الأكبر براي حُمَيْدٍ بعده ومبشر يتأودان ومن يُعمَّر يكبر دركُ العيون وحاضرٌ لم يحضر ووراءكم من مضمر أو مظهر زهر لجدكم الأغر الأرهر

من بعدما كانوا ذؤابة طيئ وأرى الضغائنَ ليس تخبو منهم مهلًا بني شملال إن ورودكم ما بالكم تتقاذفون باعين وتذكروا حرب الفساد وما مرت ومن العجائب أن غل صدوركم ومن العجائب أن غل صدوركم ومن العجائب أن غل صدوركم ومن غائب عباي عبيد أردف من غائب عما عناكم لم يغبُ أو ما ترون الشامتين أمامكم وكأنَّما شرف الشريف إذا انتمى

ولقد أحاط كثيرًا من قصائده بسياج أخلاقي ، يدعو فيه إلى شموليتها في كل مجالات الحياة ؛ إذ لولا الأخلاق لضاع مفهوم الإنسانية من الوجود تمامًا ، فقد خلف ميراثًا من المواقف في حياة الناس ، وظهر جليًا في ذاته الصافية ، الهادية للخير والتصالح<sup>(۱)</sup> .

ففي قصيدة اهتز فيها وجدانه عقب حوادث طاحنة ، اختفت فيها الإنسانية ، وتضاءل فيها الفكر ؛ يقول(٢) :

(١) انظر : عبدالحميد بوزوينة : السابق ، القسم الأول ، ص١٨٨ .

(۲) ديوانه ۳/ ۱۳۵۳ .

طعامهم صنفٌ وأعيانهم صِنْفُ تسوَّق غادٍ في سياقته عسف فلم يستقيموا سار تلقاءهم زحفُ ولم يعش منها عن مراشدها طرفُ هوى بهم في غمر مَسْجُورة جُرفُ جَدِيشٌ وبانت عن منازلها هفُ خيارٌ إذا اختَار القسيمُ ولا نصفُ إذا قيل: كُفُوا عن تخمطكم كفوا

أرى النَّاسَ صِنفَي رفعةِ ودَناءَةٍ لقد شَرَّدَ الأعراب كل مُصْتَرَدٍ زحوفٌ إذا ما معشرٌ زاغَ رأيُهم رأت رُشدَهَا عِجْلُ فثابتْ حُلُومُها كانَّ الوديعِّينِ ليلةَ جئتُهم مَضَوا بين أضعافِ الخُطوبِ كما مضتْ ولا لابن سيار من الأمر بعدها فأضحوا وكانوا لاينهْنه شعبهم

«فالبحتري حين يذكر العرب وتنازعهم ، وتقلص عزهم ، يحنو عليهم ويتوجع لهم ، فهم أبناء خؤولته والأقربون... ولقد تكشف فؤاده لهم عن ألوان من الرقة ، كما يتكشف الصبح عن عوالم من الصور والحقائق الباهرة»(') .

ولا تكاد تخلو قصيدة من قصائده من ملمح من الملامح التي تنبئ عن خلق من حوله ؛ ذلك لأنه أفضى بنفسه وخواطرها ، وبفكره ، فتوفر فيه حافز مثير يدفعه إلى التوقف والتأمل في طريقة التعامل اليومية ألا وهي التجربة الشعرية ، التي قيل عنها «ليس بالضرورة أن يكون ممن عانى التجربة بنفسه ، بل يكفي أن يكون قد لاحظها بنفسه حتى يصفها ، وعرف بفكره عناصرها ، وآمن بها ، ودبت في نفسه حمياها»()

فها بالك برجل عاش التجربة وعاناها ، فشغف بأهل الكرم والهمة ، وكره أراذل الأخلاق .

يقول (٣) :

د.محمد صبري : أبوعبادة البحتري . درس وتحليل ، د.ط ، دار الكتب المصرية ، ١٩٤٦م ، ص١٦٢.

۲۸۱ د.محمد غنيمي هلال : السابق ، ص۳۸۶ .

(۳) ديوانه : ٤/٤ . ۲۳۰۶ .

| وقد مَثَلَهت نصب أعيانَها             | تغــاضي رجــالٌ عــن المكرمــات      |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| ق، وواجِبُه اخَلْفُ آذَانِهَ ا        | ولم تلتفتْ لوجوب الحقو               |
|                                       | وكما في قوله(١) :                    |
| وهون العسر علمي في من اليُسُر         | عـزَّى عـن الحـظ أن العجـز يدركـه    |
| ينالُحًا الـوهم إلا هـذه الـصور:      | لم يبـتَى مـن جـل هـذا النـاس باقيـة |
| من تين، حتى يعفى خلف الأثر            | بخل، وجهـل، وحـسبُ المرءِ واحـدةٌ    |
| كانت ڏُنُوبي، فقل لي كيف أعتـذرُ!؟    | إذا محاسمي المسلاتي أدلَّ بهمسما     |
|                                       | ويقول(٢):                            |
| ك مجدًا في طيء وسناءَ                 | خليق اللهُ يسامحميدُ أخلاق_          |
| صَـارَ قــولُ العــذال فيــه هبــاءَ  | فاذا مَا رياحُ جودِكَ هبَّت          |
|                                       | ويقول("):                            |
| بــــ«عقــرقس» والمــشرفية شــهدي     | وأنا المشجاع وقيد بيدا ليك ميوقفي    |
| رأخلاقية ، توزعت فيها اهتمامات الشاعر | وكل ذلك نفحة من نفحات وجدانية و      |
| هي الشواهد التي في ذاكرته ووجدانه .   | مابين حث عليها وتحسر لفقدها ، وكثيرة |
|                                       | التي لا يطيقها البحث .               |

## ج- الصراع:

لقد كان الشاعر يعيش صراعًا بين منطق الأصل التليد ، ومجابهة الثقافة الجديدة ، التي تحمل بين جوانحها منطقًا لم يألفه الشاعر ، ولم يتقيد به في شعره ، فبرر ذلك بالسهولة ، واختيار العذب الرقيق الذي يستطيع أن يجابه به الجديد ،

- (۱) ديوانه ۲/ ۹۰٤ .
- (۲) ديوانه: ۱۹/۱ .
- (۳) ديوانه: ۲۲۹/۱ .

فاختار الأحداث هوية لنفسه ، صالحة لأنْ تكون قيمة لشاعريته ، يتلمسها في أحداث سبقت عصره ، وهذه بحد ذاتها حققت التوازن بين الحياة القائمة ، ومقتضى الحياة القديمة ، بها يرضي نظرة الرجل ، وكان لها مردود يتوافق وقيم الإنسان العربي ، وعاداته أخلاقيًا ودينيًا ، فارتوى من نهر التاريخ ليرى ما أصاب الحياة العربية من تبدل وانبهار ، ورغب أن يكون الشعر تعبيرًا عن النفس الإنسانية<sup>(1)</sup> ، وطالما كانت لديه هذه السمة ، وهي وصف الصراع الذي يعيشه في حياته وحياة الآخرين وطبائعهم ، فهو يبعث رسالة مؤداها أن ذاته خطوات معذبة فاقمتها الأحداث ، وظروف مزرية جعلت ضميره لم يعد يتحمل هذا الاضطهاد .

وربما يجوز لي القول إنه تعبير عن مرحلة انتقل فيها الشاعر من نمط من أنماط الحياة إلى آخر ، يختلف في توجهاته ، ويناقض المجتمع الذي عاش فيه ، ومن هنا يكون لشعره الوجداني والأخلاقي خصوصية ترتبط بالتاريخ .

وما من شك أن الواقع الذي تعايش معه الرجل زاخر بأنواع الصراع ، سواء كان فكريًا ، أم اجتهاعيًا ، أم سياسيًا ؛ إذ نقل عقب ذلك مشاعره ، وإحساسه ، وما يكتنفها من صراع نفسي داخلي ، وصراع فكري ضمن رؤية إنسانية ذاتية يعبر عنها بمكنوناته الشعرية ، التي هي حدث وجداني ، أو عاطفي ، ينبع من نفس صاحبه ، ومن عقله ، ومن حواسه ، ومن الاستبطان النفسي الداخلي ، والخارجي الذي يرتكز عليه () .

فالمعاناة النفسية حدث عاشه البحتري بكل تفاصيله ، ليرسم لنا صورة جلية ، تجسد الانفعالات على اختلاف ظروفها ، وأبعادها ، ينقل فيها تجربة ، تحمل هم الإنسان حتى تكون صادقة . ومثله ما ذكره حين حبس محمد بن يوسف الثغري ؛ يقول<sup>(٣)</sup> :

- (۱) انظر : قريرة زرقون نصر : السابق ، ص٥٣ .
- (٢) أحمد الشايب . أصول النقد الأدبي . ط(٨) ، ١٩٧٣ م، مكتبة النهضة المصرية : القاهرة ، ص١٣٨.
  - (۳) دیوانه : ۳/ ۲۰۳۱ وما بعدها .

| والمـــسلمينَ، وضـــيعة الإســـلام | يــا ضــيعة الــدنيا وضــيعة أهلهــا  |
|------------------------------------|---------------------------------------|
| بين المداد وألمشن الأقملام         | طلبت ذحول الـشرك في أرض الهـدي        |
| یُج زَى على الأيام بالأيام         | هـذا «ابـن يوسـفَ» في يـدي أعدائـه    |
| عنه أميةٌ لو رعت بنيام!            | نامــت بنــو العبـاس عنــه، ولم تكــن |

فهاهو يصوح أفعال مغتصبة وفعل الضياع ليس على المستوى الشخصي ، بل على جميع المستويات ، فالضياع ليس متعلقًا بالبطل محمد بن يوسف ، بل تجاوز ذلك حدود الأهل ، المسلمين ، الإسلام ، والغفلة تجوب ليل المسلمين السرمدي ، ولعل ذلك واضح في تصويره للخطب ، فالمسلمون سامدون ، تاركون أمر البطل ، ومن هنا ينحدر سؤال زمهريري من سفح الاندهاش : أيعقل أن يكون بنو العباس غفلوا عن علم من أعلام البطولة الإسلامية ؟ والسؤال أيضًا ؛ هل يكتب البحتري عن أبي سعيد أو عن الدنيا التي هي في نظره في طريقها إلى الضياع ، أو أنه يكتب عن ضياع هذه وضياع ذاك؟!

ثم إنه أضاف مزية أخرى لنفسه ، يبدو لي أن أختصرها في جملة واحدة ، وهي : «أنه شاعر لا يرضى بالهوان» ، وإن صح ما أقول فإنه يرمز في خفاء لموقف المتوكل الذي تقاعس عن نصرة حامي ثغور الإسلام ، والمسلمين ، الذي وطن نفسه لحماية شريعة الله<sup>(۱)</sup> .

ولا شكَّ أنَّ الانغاس في الدنيا وملذاتها معول هدم على الخليفة وقومه ، فتختلط الأمور ، وتحول الحقائق فيصبح الباطل حقًا ، والحق باطلًا ، فقد جاء في الخبر «أن أبا سعيد طولب بمال بعد غزواته المشهورة ، وسُلَّم إلى أبي الخير النصراني ليستخرج المال منه ، فجعل يعذبه ، فشق ذلك على المسلمين ..»<sup>(٢)</sup> .

وقد جعل من التاريخ مصدرًا مهمًا لطاقة معنوية تـدفع بـه إلى التـيقظ لما يـدور حوله من صراع طبقي يستولي فيه الأغنياء ويجحفون حـق الطبقـة الكادحـة التـي

- (۱) انظر : د.نصرت عبدالرحمن : السابق ، ص١٢٦ .
  - ۲) أبوبكر الصولي : السابق ، ص۹۷ .

- (۱) ديوانه : ۲/ ۹٤٥ .
- (٢) سدوم : قرية قوم لوط ، انظر : هامش الديوان٢/ ٩٤٥ .
  - (۳) دیوانه : ۲/ ۸۹۸ .
  - (٤) ديوانه : ۱/ ١٣٠ .

د – الحنين إلى الماضي :

ارتسمت الوجدانية والأخلاقية في الفن الإنساني منذ القدم ، وخلص شاعرنا إلى تحديد الطباع الأولى في شعره ، باعتبار أن العامل الوجداني ، والأخلاقي جانب مسيطر على أحداث الفترة التي عاشها ، بل إنها حالة مقيمة في نفسه ، وقد نحا بذلك منحىً غلبت عليه العاطفة ، ولو نظرت إلى الأمر من زاوية أعم وجدت أن التجارب العاطفية ليست شيئًا جديدًا على الشعر العربي ، أو على البحتري ؛ لأن العواطف الإنسانية لا يكاد يخلو منها أي أدب إنساني في أي عصر من العصور<sup>(1)</sup> ؛ وذلك لأن الشعر العربي مرتبط بذات الشاعر ، ولا تصافه بالغنائية . كما سبق أن بينت .

غير أن دراسة متأنية لملامح الحنين تكشف عن ارتباطه بفكرة السؤال عن الماضي ؛ وإذا فيه عودة للنفس لعقد مصالحة معها ، فهاهو يوجه شطر قلبه إلى الحنين ، وشطرًا منه إلى عدم السؤال لم كان؟ لأن سؤاله عن ذلك معناه أنه سينتهك عار المصالحة مع الذات ، وسينكشف سترها ، ولات ساعة مندم . يقول<sup>(1)</sup> :

أخي متى خاصمتَ نفسَكَ فاحتَشِد لها، ومتى حدَّثْتَ نفسك فاصدُقِ! أرى عِلَلَ الأشياء شتَّى، ولا أرى الـ تَجَمُّ عَ إلا علـ قَ للتفرُقِ فلا تُتْبِع المَاضِي سُؤَالَكَ لم مضى؟ وعَرِّج على الباقي فسائله: لم بقي؟ ذكرتُ «أبا عيسى» فكفكفتُ مُقلَةً سفوحًا متى لا تسكبِ الدمْعَ تأرقِ فتَّى كان همَّ النفس أو فوقَ همِّهَا إذَا ماغَدَا في فضل رأي ومَصدقِ

- (١) انظر: إلهام بنت عبدالعزيز الغنام : السابق ، ص١ .
  - (۲) دیوانه : ۳/ ۱۵٤۸ وما بعدها .

122

٤ - العناصر الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخي :
 تتضح العناصر الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخي في الآتي :

أ-عناصر خارجية :

ترتبط بالواقع السياسي والاجتماعي والثقافي الذي عايـشه . إلى جانـب طبيعتـه الشخصية ومزاجه .

ب - عناصر داخلية :

تتمثل في ميل الشاعر إلى الطبيعة ، وتفانيه في الحب ، والجمال ، إضافة إلى ثورة الضيق من الزمان ، التي تغلف بعض شعره ، إلى جانب طبيعته الشخصية ومزاجه .

وهو القائل ··· : تعاظمت الحوادث حولَ حَظِّي وشبَّتْ دونَ بُغْيَتِ إلْحُرُوبُ

(۱) ديوانه : ۱/ ۲۸۵ .

المبحث الرابع : حياة المجتمع العباسي من خلال شعر البحتري التاريخي :

أفاض الدارسون في الحديث عن حياة المجتمع العباسي في الشعر العربي ، وأسبابه الفكرية ، والاجتهاعية ، والسياسية ، والحضارية عمومًا، وليست الغاية من وراء هذا المبحث عرض الحركة بكل تفصيلاتها، وإنها هو وسيلة تبرر بروز التاريخ عند شاعرنا . ففي دراسة الحياة الاجتهاعية للعصر تتخذ الدراسة المحاور الآتية : أ - العقيدة . ب - المرأة . ب - المرأة . هـ - الأوضاع الجهاعية والفردية . هـ - الأوضاع الجهاعية والفردية . ولعل حركة التوازي الطريف بين قصيدة البحتري وعصره تكشف صراحة عن ولعل حركة التوازي الطريف بين قصيدة المحتري وعصره تكشف صراحة عن ويبدو أن انتقاله بنا إلى محيط المجتمع حتى ينشئ هـذا التفاعـل بين مختلف العلاقات الاجتهاعية ، التي تتناسب مع مقومات المجتمع العباسي . ويمكـن لي أن أعرض أهم مقومات هذا المجتمع حسب ما رصده الشاعر كالآي :

 <sup>(</sup>۱) انظر : عبدالله التطاوي : حركة المسعر بين الفلسفة والتاريخ ، ص١٨ ، وانظر : للمؤلف نفسه ،
 الشاعر مؤرخًا ، ص٢٠ .

۱ – العقيدة :

«طبيعي أن التزامه بالنظرة الإسلامية ، يجنبه الشطط فيها حدق فيه من زاويته الشعرية ، فالعقيدة الإسلامية تكسب الإنسان تصورًا صحيحًا ، يحدد من خلاله وجهته نحو الثورة على سفاسف الأمور ، والجري وراء الشهوات ، وتعلوه همة ، وتعالٍ عن هذا الهراء ، وتُحيله إلى فكر سام ، وصفاءِ نفس»<sup>(1)</sup> .

«إذ لم تكن الخلافة العباسية مجرد تغيير سياسي فقط ، بل كانت ثورة اجتماعية ، غيرت من صورة مجتمعها إلى مجتمع إسلامي جديد ، تعيش فيه أمة إسلامية تـضم عناصر بشرية جديدة ، ارتفعت منزلة بعضها -كالفرس-على الجـنس العـربي ، واستطاعت أن تفرض نفوذها عليه ، وتطبعه بطابعها»(٢) .

وقد أعلن ذلك صراحة في أبيات يمدح فيها المتوكل وهو يلحُّ كثيرًا على المعاني الإسلامية ، من مثل قوله<sup>(٣)</sup> :

شرفًا بني العباس إن أباكم عمر النبي، وعيصه المتفرعُ إن الفضيلة للذي استسقى به عمر، وشفع، إذ غدا يستشفعُ وأرى الخلافة، وهي أعظم رتبة حقًا لكم، ووراثة ما تنزعُ أعطاكموها الله عن علم بكم والله يعطي من يشاء ويمنعُ من ذا يساجلكم، وحوض محمد بسقاية العباس فيكم يشفعُ ويقول<sup>(1)</sup> :

- عبدالحميد أبوزوينه ، ص ٢١٠ . القسم الثاني .
- ٢) د.محمد عبدالعزيز الموافي : حركة التجديد في الشعر العباسي . مطبعة التقدم . ص٢٧ .
  - (٣) ديوانه : ٢/ ١٢٩٦ .
  - (٤) ديوانه : ٤/ ٢٠٧١ .

151

أبي طالب في قصائده<sup>(٢)</sup> ، ولكنه قصد هذا بعد وفاة المتوكل من خلال مدحه للمنتصر ، وفي ظني أنه ذهب هذا المذهب للتقرب من المنتصر ، على الرغم من قناعاته بالسنة ، ونبذ الاختلاف والتفرق .

- (۱) ديوانه : ۳/ ۱۹۲۲ .
- ۲) انظر : د. عبدالعزيز سيد الأهل : السابق ، ص٥٠٥ .
  - (۳) ديوانه: ۲/ ۸۵۰ .

٢ – الزينة :

وتظهر مشاركة البحتري في تصويره الحياة بكل ألوانها ، إذ استوقفه من اللباس ظاهرة الزينة والتزين بالمعادن الثمينة ، وأصبح شعره مرآةً انعكس فيها تـرف المجتمع .

وقوله مادحًا سيوفَ قومِهِ (') : وراحت من التضر اب كالذهب التبر غدت بيضنا مثل اللجين ابيضاضها ويقول في معرض حديثه عن حادثة بيعة المتوكل لأبنائه من بعده : وبنظم لؤلو تاجِهَا المعقُود كسانوا أحسقَّ بعَقسدِ بيعَتِهَسا ضُسحَي وفي سياق مدحه لأكارم الناس يقول " : كــــأنها الــــدرة مـــاء وجهـــه وجسمه أحسن من ماء الذهب وما استوقفه من اللباس هو ما احتفظ به الخلفاء العباسيون من عمامة الرسول عليه وما ورثوه عنه التليفة . وهذا ماثل في قوله (٤) : وإنــا نــري ســيا النبــي «محمــد» وسنته في وجهك الضاحك الطلق وقد علمت تلك العمامةُ أنها

ويذكر بردة النبي محمد ﷺ من خلال مدحه للمتوكل حين خطب بالناس يـوم

تلاث على تلك النجابة والعتق

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۰۸۳ .
  - (۲) ديوانه : ۲/۱ . ۷ .
  - (۳) دیوانه : ۱/ ۵۰۰ .
- (٤) ديوانه : ٣/ ١٥٤٢ .

129

10.

العيد؛ يقول ٠٠٠

ووقفت في برد النبي مذكرًا بالله تنذر ترارة وتبشرُ كما يورد لباس الخليفة المهتدي وما يحمله من زهد بمن لبس الحرير ؛ نظرًا لحرمته ، وفي هذا مناسبة للمعتقد الديني يقول<sup>(1)</sup> : وللصوف أولى بالأئمة من سبا الحر (م) ير وإن راقت بصبغ جسادها

وهكذا فإنه شاهد عصره، يصور الطبقات الاجتماعية ، من ذلك مدحه للحسن ابن سهل الذي يرجع إلى أصول فارسية متشبهًا بلباس الأكاسرة في الماضي ؛ قائلًا(") :

| جــان، أهــل النهــي وأهــل الخــيرِ | عيد آبائك الملوك ذوي التيـــ  |
|--------------------------------------|-------------------------------|
| ز وکــــسري وقـــبلهم أردشـــيرِ     | مين «قبياذ» و «يزدجيرد» وفيرو |
| (م) کبيرٍ مين فيارسٍ وصيغيرِ         | إن للمهرجان حقًا عالى كال     |

- (1) دیوانه : ۲/ ۱۰۷۳ .
- (۲) ديوانه : ۲/ ۲۷۷ .
- (۳) ديوانه : ۲/ ۸۸۲ .

## ٣ – المرأة :

لقد راق للبحتري أن يترسم صورة المرأة عامة ؛ إذ لم يقتصر على امرأة بعينها ، فأعجبته المرأة البيضاء كالبدر في حسنها ، والنجم في بُعدها ، والغصن في قدّها ، والورد في خدّها() .

ويبدو أن إعجاب الشاعر بجمال المرأة حسي لم يخرج عما اعتدتُ أن أسمعه من الشعراء الجاهليين ، وهم يخلعون على محبوباتهم هذه الصفات الأنثوية ، ويلهجون بذكرها(٢) .

وقد ذكر إحدى وعشرين امرأة (٣) منهن : أثيلة ، أسماء ، تكتم ، دعد ، الرباب ، زينب ، سعاد ، سعدى ، سلمى ، طلوم ، ظمياء ، عثمة ، علوة ، لبنى ، لميس ، لعوب ، ليلى ، هند (٢) .

- المرأة/ الحبيبة :

ويحسن بي أن أقف على «علوة» ؛ لأنها فيما يبدو لي ومن خلال استقراء ديوانـه أو اطلاعي على دراسات سابقة ومتخصصة عن البحتري تبين لي أنهـا المـرأة الوحيـدة التي أحبها حسًا وروحًا .

فمحبوبته «علوة» تمثل عناصر الطبيعة الأربعة (الماء ، الهواء ، التراب ، النار) . وعلاقته بها .

وعلاقته بمحبوبته (علوة) علاقة متوترة يسودها الصد والقرب ، والبعد ،

- انظر : دیوانه : ٥/ ۲۹۷۸ وما بعدها .
- ۲) انظر : د . أحمد محمد الحوفي : المرأة في المسعر الجاهلي ، دار نهضة مصر القاهرة . د.ت. د.ط ،
   ص ٣٤٣ .
  - (۳) انظر : دیوانه : ۵/ ۲۹۸۲ .
    - (٤) ديوانه : ۲/ ١١٤٧ .

والهجر . يقول (') : يا علو لو شئت أبدلت الصدود لنا وصلًا ولان لصبّ قلبكِ القاسي وهي بعيدة قريبة ، بعيدة في المكان ، قريبة إلى نفسه ، وارتباطه بها ارتباط بزمن الشباب ، والصب ، والنخوة ، والفروسية ، وذكريات أخر . وهذا واضح من قوله (٢) : وما أنسبي لا أنسبي عهد الشبا (م) ب ، وعلوة إذ عيرتنبي الكبر كما تعكس علاقته بها في قربه الإثارة ؛ إذ تبدو «علوة» صادة لا كرهًا ؛ وإنها تدلَّلًا ، فتثير حب الوطن والذكريات؛ يقول " : هل من سبيل إلى الظهران من حلب ونــشوةٍ بــين ذاك الـورد والآسي و قائلًا :) «وعلوة» خُلَّتي وهوى فؤادي جفوتُ المشامَ مرتبعم وأُنسسي وقوله أيضًا (•): كتبيتُ فسأكثرتُ الكتيابَ إليبكم کـذی رغبـة حتـی لقـد مـلَّ کـاتبی أما تتقين الله في قتل عاشق صريع قريح القلب كالشن ذائب! أُقَلِّبَ طرفي نحوكم كل جانب فأقـــسمُ لـــو أبــصر تني متــضر عًا أباعِــدُ أهــلي كُلَّهــم وأقــاربي وحـولي مـن العـواد بـالاً ومـشفق كأنك بى يا علو قد قامَ نادبى لأبكاكِ منتى ما ترين توجعًا فأقبلت أسعى قبل كُلِّ مجاوب وقد قال داعي الحب هل من مجاوب؟ تكون، ولا إلا إليه مــــذاهبي ف\_\_\_\_ إن ل\_\_\_ ه إلا إلى م\_\_\_\_ ذاهب

- (۱) دیوانه : ۲/ ۸٤۸ .
- (۲) ديوانه : ۲/ ۱۱٤۷ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۷۲۶ .
  - (٤) ديوانه : ١ / ٢١٣ .
  - (٥) ديوانه : ١/ ٢٨٩ .

والحق أن أبا عبادة تلفت إلى «علوة» لفتة المحب العاشق المدلَّل الصادق العاذل ، وأعطته عكس ما تمنى... وكانت مثار أرقه وشجوه ، في قصائد بدت لوحة الحزن شيئًا من ملامحها .

– المرأة/ التاريخ :

استند البحتري إلى المرأة ، وعاش حالة الشتات في تجلية الوجه الآخر للمرأة ، سواء في عصره أم في عصور سابقة ، وكما هو معلومٌ أن في العصر العباسي تنوسيت المرأة العربية ، وكثرت الجواري بعد انغماس المسلمين في الترف ، ومحاكماتهم للفرس والأتراك ممن شاركوا في قيام دولتهم ، إذ ذهبت المناقب الأصيلة ، وغابت العصبية العربية<sup>(۱)</sup> .

- ففي سياق مدحه «إبراهيم بن المدبر» الذي هرب من أسر الزنج ، يـذكر (أثيلـة) في شعره ، وهي تُوازن منزلًا متجدد المعالم . يقو ل<sup>(11)</sup> :
- يرو جئنا نحيي من أثيلة منزلًا جددًا معالمه بذي الأنصاب

وتتحول (تكتم) دارًا عفت معالمها وينص عليها صراحة ؛ قائلًا<sup>(")</sup> : لعمري لقد تامت فؤادك تكتم وردت لك العرفان وهي توهم هي الدرار إلا أنها لا تكلم عفا معلم منها وأقفر معلم ولعل ما يعزز القول بهذا ، قوله مادحًا سليهان بن عبدالله بن طاهر ، الذي أقطع الشاعر مساحة من أرضه ليبني فيها دارًا يتملكها ؛ في قوله<sup>(٤)</sup> : هويناك من لوم على حب تُكتها! وقصرك نستخبر ربوعًا وأرسها!

- وما في سوال الدار إدراك حاجة إذا استعجمت آياتها أن تكلّها
  - انظر : د.حسين الحاج حسن : حضارة العرب في العصر العباسي ، ص٢٥ وما بعدها .
    - (۲) ديوانه : ۱/ ۲۸۹ .
    - (۳) ديوانه : ۳/ ۱۹۲۳ .
    - (٤) ديوانه : ٣/ ٢٠٣٧ .

إن «تكتم» هي أم مالك تعادل مطمحه الالتقاء بممدوحه ابن طاهر ، وهو ما حققه بعد يأس ؛ يقول<sup>(...</sup> : ذكر تــك ذكـرى طـامع في تجمـع رأى اليأس فار فضت مدامعه دما

ومثلك قد أعطي سليان بلغة إلى المجد لو أعطي سليان منعما

وترتبط «سلمى» بأحد جبال طي (سلمى وأجا) وهما شرقي المدينة المنورة ، وقد سكنتها قبيلته ، وكانت سلمى امرأة لها خلم يقال له أجا ، فهرب بها فلحقه زوج سلمى فقتل أجا ، وصلبه على ذلك الجبل ، فسمي به ، وكذلك فعل بسلمى على الجبل الآخر فسمي بها<sup>(٢)</sup> . ويبدو أن قبيلة طي قد احتلت هذين الجبلين في قتال وسكنتها ؛ لأن الشاعر أشار أكثر من مرة إلى هذين الجبلين واحتلالها بالقوة ، يقول<sup>(٣)</sup> :

إذا الجب ل الط ائي ذلت سراته ولانت لطرَّاق العدوِّ جوانبه وقوله في قومه من بني طيء<sup>ن</sup> :

قوم يضيمون الجبال وقد رست أعلامُها برجاحة الألباب نزلوا من الجبلين حيث تعلَّقت غر السحائب من ربى وهضابِ

ومن هنا فإن ماضي سلمى دليل علاقة على ماضي طيء التاريخي وموقع سكنها بعد احتلال هذين الجبلين ، منهما (سلمى) ، فسلمى مرتبطة بوثاق تاريخي ، وهو مؤشر يتحول الشاعر من خلاله إلى أمنيات أبت أن تتحقق بفعل الكاشحين ؛ مما نغص على ربيبها (أجا) حواجز من سلمى وبرك غمادها<sup>(ه)</sup> .

- (۱) ديوانه : ۳/ ۲۰٤۱ .
- (٢) ياقوت الحموي : معجم البلدان : مادة (أجأ) : مادة (س ل م ي) ٢/ ٧٥٠ .
  - (۳) ديوانه : ۲۸٦/۱ .
  - (٤) ديوانه : ٢٩٦/١ .
  - (٥) الحموي : ١ / ٩٤ .

ويقول ():

| إذا أعرضت أحداج سلمي فنادها       |
|-----------------------------------|
| وددت، وهـل نفـس امـرئ بملومـة     |
| لـو ان سُـليمي أسـجحت أو لـو انـه |
| يكثــر فيهــا الكاشــحون وبيننــا |
|                                   |

ويتخذ الشاعر (أسماء) دلالة على كثرة الحروب، وكره اللقاء؛ قائلًا<sup>(٢)</sup> : يمضي هزيم لم يطف طائف من عند أسماء ويأتي هزيم إذا توقعنما نواهما جمرت سمواكب يحمو فيها النجيم توقصع الكرره ازديماد المما (م) عذاب من يرقبه لا الوقوعُ

وقد تدرج الشاعر في مسالك المرأة عذريًا ، فحمل من تاريخ جميل بثينة إلهامًا ممتدًا ؛ لعلاقته بغلامه نسيم ؛ يقول ( : :

هوى لا جميل في بثينة نالبه بمثل ولا عمرو بن عجلان في هند وتتحول المرأة عنده تحول حروب ممدوحه أبي سعيد الثغري في وقعاته مع الروم بحبٍّ لاهب، ، على الرغم مما يقاسيه في القتال . يقول<sup>(1)</sup> :

ووصلت أرض الروم وصل كثير أطلال عزة في لوى تياء في كل يوم قد نتجت منية لحماتها من حربك العُشراء ويستطيع أن يرجع البحتري بالتاريخ النسوي إلى أبعاد رحبة ، يتشكل من خلالها تراث ماض ، فكان من أبرز ما ذكره (الزباء ، مريم –عليها السلام-، صفية بنت عبدالمطلب رضى الله عنها ، سعدى الطائية ، سجاح الكذوب) . ولعل من

- (۱) ديوانه : ۲/ ۲۶ .
- (۲) ديوانه : ۲/ ۱۲۵۸ .
  - (۳) ديوانه : ۱/ ۵۲۹ .
    - (٤) ديوانه : ۱ / ۹ .

يقرأ أشعاره فيهن يجده وظفها توظيفًا يتناسب ومعطيات التاريخ ، وقد أسرف في بعض ما قال حتى شابه شوائب من خرافات...

فالحرب من الدواهي ، وحيلة من الحيل ، فقد جاءت الزباء في معرض الاتعاظ من كثرة الحروب ، والالتفاف يد واحدة حتى لا يصاب قومه من كثرة الحروب بما أصابت (الزباء) (جذيمة الوضاح) . فقد ذكر في مديحه (أبا الصقر بن بلبل) صاحب الدهاء(والزباء) قاتله (جذيمة الوضاح) ، وفيه توافق مع ما يقول . وهـذا ظاهر في قوله (٢) :

منه، وأتبع « تبعًا » بـــ «المنــذر» و(جذيمــة الوضــاح) عطــل تاجــه

معروف من خلال التاريخ عن (سعدي الطائية) ما تحمله من جانب كبير من المكر والدهاء ؛ إذ أشارت على ولدها أوس أن يعفو عن أسيره الشاعر الهجاء ليستبدل هجاءه في ولدها أوس مدحًا ، فصدق نظرها ، وقد أتبي هذا في سياق مدحه (لأبي نهشل الطائي) ؛ إذ وافق بينه وبين معطيات التاريخ في المكيدة لأوس بن سعدى؛ يقول (") :

ب\_ ا أمرت سعدى وورث لام وقد شملت بشرًا لأوس صنيعة وقوله (٤):

وعمرو بن معدى إن ذهبت تهيجه

وأوس بن سعدي إن ذهبت تكايـده أما (سجاح) المعروف في تاريخها الكذب ، فيستشفى بذكرها عند قتل (نجاح بن سلمة) صاحب التوقيع والتتبع على العمال في عهد المتوكل ، يقول ... :

وأكذب من مسيلمة بن صعب وأفضح في العشيرة من سجاح

- انظر : مأمون محيى الدين جنان : السابق ، ص٥٩ .
  - (Y) دیوانه : Y/ ۹۱۰ .
  - (٣) ديوانه : ٢٠٦٦ (٣)
    - (٤) ديوانه : ٢/ ٤٤ .
    - (0) دیوانه : ۱/۹۸۱ .

ويبدو أن الشاعر يهدف من كثرة الإتيان بأسهاء النساء إلى أن يزيح الستار عن الأسهاء اللامعة في التاريخ ، واللاتي يعدنَ علامة بارزة في التاريخ النسوي<sup>(1)</sup> ، من ذلك ما ذكره عن أرحام الخلفاء منها (العواتك والفواطم) من جدات النبي الكريمﷺ ، ظاهر في مديحه لأبي جعفر بن علي القمي الكاتب ؛ يقول<sup>(1)</sup> : بين العواتك والفواطم منتمي

واستقى من (نتلة ( ) إحدى جدات المتوكل ، والتي لها الأصل من ربيعة التي تثور في عهد المتوكل ، فيتخذها-(جاهه) بين المتوكل وأبناء قبيلتها ، فيستشفع بها إليه ، فيصفح المتوكل ؛ يقول ( ) :

أعمام « نتلة » أمكم وهمي التمي شرفت، وأخوه عمامر المضحيان

وقد بلغ به الأمر أن وظف المرأة مستمدًا مما ورثته ذاكرته البحترية عن ماضي سيدنا شعيب التلك وآدم التكل ، وعزيز عليَّ أن ينظر للمرأة من هذه الزاوية التي لاتنصفها ، وكأنها وسمة عار ، كما ذهب إلى ذلك المجتمع الجاهلي<sup>(٥)</sup> ، قائلً<sup>(٢)</sup> : لـسنَ مِنْ زينة الحياة كعلً الله منها الأموال والأبناء وعلى غيرهنَّ أُحْزِنَ «يعقو ب» وقد جاءه بنوهُ عِشاءَ واستزلَّ «الشيطانُ» آدم «في الج ينة لما أغرى به «حواء»

- (1) انظر : د. عبدالله التطاوي : الشاعر مؤرخًا ، ص١٠٧ وما بعدها .
  - (۲) ديوانه : ۲۱/۱ .
- (٣) نتلة : بنت ضباب بن كليب بن مالك بن الضحيان ، أم العباس بن عبدالمطلب . انظر : الأعلام ، خير
   الدين الزركلي ، السابق ، ٤/ ٣٣ .
  - (٤) ديوانه : ٤/ ٢٢٥١ .
- (٥) انظر : د.واجدة مجيد : المرأة في أدب العصر العباسي ، ط. (١) ، ٢٠٠٢ م ١٤٢٣ هـ ، مركز زايـد
   للتراث والتاريخ العين ، ص ٢١ .
  - (٦) ديوانه : ۱/ ٤٠ .

المسيح مسارًا في حفظ المواثيق عكس ما كان من مهجوه ؛ في قوله<sup>(...</sup> : فخالفـــــت مــــريم في دينهـــا وفارقْـــتَ نامُوســـها المنـــتهج - المرأة/ الجارية :

وحفل العصر العباسي بعدد كبير من القيان ، كـان لهـن الأثـر الكبـير في توجيـه حياة المجتمع عامة ، والشعراء خاصة ، وجهة ناعمة لاهية ، وجهة ترهـف الحـس بالفن والجمال" .

«وإذا قد ذكر الجواري فإن معنى هذا أن المجتمع توفر وتجاوز حد الضروري إلى الحاجي ، ثم إلى الكمالي ، وتفننوا فيه ؛ لأنه لا يستدعيها إلا من فرغ من جميع حاجاته الضرورية ، والمهمة من المعاش ، والمنزل وغيره ، وأمعنوا في اللهو واللعب»".

فمن أبرز ما ذكره عن الجاريات : (سيرين) جارية كسرى عند الفرس ؛ إذ يوظف في سياق هجائه «لدحمان بن نهيك» الذي تفاخر بنسبه وبلده ؛ إذ لا يصل مجده مجد كسرى مخدومًا بسيرين ؛ يقول<sup>(،)</sup> :

لا تفخرن فلم ينسب أبوك إلى جرام جور ولا جرام شوبين لا النو شجان ولا نونجت طاف به ولا تبلج عن كسرى وسيرين كما وظف (ملح) العطارة عند العرب ، وهي حلبية وكان يألفها ويتحنن إليها ، ويرى أن البعد عنها عدوه ، قائلًا<sup>(0)</sup> :

وكـان البعـد عـن ملـح عـدو الـصبر والجلـد

- (۱) ديوانه : ۱/ ٤٢٢ .
- (٢) انظر : د. واجدة مجيد: السابق ، ص٢٣٧.
- (۳) ابن خلدون : مقدمة ابن خلدون . تحقيق : حامد أحمد الطاهر ، ١٤٢٥هـ، ط. (١) دار الفجر للتراث
  - (٤) ديوانه : ٤/ ٢٣١٩ .
    - (٥) ديوانه : ۱ / ۲۱۳ .

وخلاصة القول : أن للمرأة في التاريخ حضورًا مكثفًا في شعر أبي عبادة .

٤ - العمران :

أمضى البحتري زمنًا طويلًا مهتمًا بالتاريخ ، وحرص على تتبع حضارة العرب والروم ، ومما أتيح له ذلك هو معاصرته لخليفتين أولعا بتشييد القصور وعمرانها ، وهما الخليفة «المتوكل على الله» ، وابنه «المعتز» ، فيذكر قصر (الساج ، والجعفري ، الجوسن ، والبديع ، والصبيح) «وكلها من قصور المتوكل الذي لم يفق غرامه ببناء القصور إلا شغف عبدالرحمن الناصر بها في الأندلس»<sup>(1)</sup> .

«وقد بنى الخليفة المتوكل قصر الجعفري عام ٢٤٥هـ ، وقتل فيه عام ٢٤٧هـ . وكان قد اعتنى في زخرفته ، وشيده فوق ربوة عالية تجري تحته دجلة ، وجلب إليه وسائل الحضارة ، كما أحاطت به حديقة فسيحة تلاعب الريح أشجارها» ··· .

يقول في وصف هذا القصر في قصيدة مدح بها المتوكل" :

قد تم حسن الجعفري ولم يكن لي تم إلا بالخليف ت جعف ر ملك تب وأخير دار إقامة في خير مبدى للأنام ومح ضر في رأس مشرفة حصاها لؤلؤ وترابها مسك يشاب بعن بر مخضرة والغيث ليس بساكب ومضيئة والليل ليس بمقصر فرفعت بنياتًا كأن زهاءُ أعلامُ رضوى أو شواهقُ خَيبَر أزرى على هم الملوك وغضَّ من بنيان كسرى في الزمان وقي صر عال على لحظ العيون كأنها ينظرنَ منهُ إلى بَياضِ المشترِي مَلَاتُ جوانبُهُ الفضاءَ وعانَقَتْ شرفاتُه قِطعَ السَّحاب المطر

- (۱) د. مصطفى الـ شكعة : الـ شعر والـ شعراء في العـصر العباسي. ط. ۱. ۱۹۷۹م. دار العلـم للملايـين بيروت، ص٧١٥ .
  - (٢) ابن الأثير : السابق ٤/ ٢٥٤
  - (٣) ديوانه : ۲/ ١٠٤٠ وما بعدها .

وفي موضع آخر يصف الـشاعر قـصرين مـن قـصور المتوكـل ، وهما الـصبيح والمليح ، ويذكر ياقوت في معجمه أن المتوكل أنفق على بناء الصبيح خمسة آلاف درهم ، وأنفق على بناء المليح مثلها ، وقد أنشأهما في سامراء ... .

ويقول في مدحه للمتوكل ويصف قصريه الصبيح والمليح (٢) : واستتم الصبيح في خرير وقرت فهر مغنى أنسس ودارُ مُقَام ناظرٌ وجهة المليح فلوين صطق حيا معلنًا بالسلام ك فمن ضاحكٍ ومِنْ بُسَمَّام أفرطا في العناق والالترام \_\_\_ ه فتكب\_و م\_\_ن وني\_ة وس\_آم مستمد بجدول من عباب الـ سَمّاء كالأبيض الصقيل الحسام راء ألقت عليه صبغ الرخام يخدع العين وهو ماء عهام ضے یے سقی بہن ت غیر النعام بًا بكُرْه العدى لخير الأنام ز إليه كالراغ بالمعتام \_\_جم يلمع\_نَ في سواد الظلام رك إلا بــــالظن والإيمـــام أو نراهَا في طارق الأحلام يوجب اللهُ فيه أجرر الإمام في اجتنباب النذَّنوب والآثسامُ

كــــالمحبين لــــو أطاقــــا التقــــاء تنفف الريح جريها بين قطريب فإذا ما توسَّط البركة الخَض والـــدواليث إذ يــدرن ولا نــا إن خــير القــصور أصــبح موهــو ج\_اور الجعف\_ري وانح\_از ش\_بدا حلــلٌ مــن منـازلِ الملــك كالأنـــ مفحےات تعیے الےصفات فےا تے د فكأنبا نُحِبِيشَها في الأمباني ءُ\_\_رَفٌ م\_\_ن بن\_اء دي\_ن ودني\_ا شــــــوَّقتنا إلى الجنـــــانِ فَزدنـــــا

- (١) انظر : هامش الديوان ، ص ٢٠٠ .
  - (۲) دیوانه : ۳/ ۲۰۰۱ .

وهكذا أبرز الشاعر قصر الساج الذي بناه الخليفة المعتز فقال : وكأن قصر الساج خلة عاشق برزتْ لوامقها بوجيه مونَّقِ قَصْرٌ تكامل حسسنة في قلعة بيضاءَ واسطة لبحر محدق داني المحل فلا المزار بشاسع عمن يزور ولا الفناءُ بِضَيِّق وإذا الرياح لعبن فيه بسطن من موج عليه مدرَّج مترقرق

وفي قصيدة أخرى يمدح المعتز يصف فيها «الزو» واحدًا من قصور المتوكل ؛ يقول ··· :

إله لأن النيل من تحتب يجري

لقل لديه ما يكثر من مصر

حقير الذي نالت يداهُ من الأمر

يروح ويغدو فوق أمواجها يجري

قع\_ودٍ ع\_لي أرجائ\_ه وقي\_ام

تَــدفَّق بحــر ثل بالـسهاحة طـام

وينق\_اد إم\_ا قدت\_\_\_ ه بزم\_\_\_ام

تعجبت من فرعون إذ ظن أنه ولو شاهد الدنيا وجامع ملكها ولو بصرت عيناه ب «الزوِّ» لا زدرى إذًا لرأى قصرًا على ظهر لجيةٍ

وقال أيضًا يصفه (") :

أبى يومنا بالزو إلا تحسناً غنينًا على قصر يسير بفتية تحدر بالكرَّاج من كل شاهق فلم أركالقاطول يحمل ماؤه ولا جبلًا كالزوِّ يوقف تارةً

يقول ياقوت : «الزو نوع من السفن عظيم ، وكان المتوكل بنى في كل واحد قصرًا ، وعلى هذا فالقصور التي بناها المتوكل تسمى بالزو ، وأن السفينة التي تحمل القصر تسمى باسمه .

- (۱) دیوانه : ۳/ ۱٤۷۹ وما بعدها .
  - (۲) دیوانه : ۲/ ۱۰۵۳ .

(۳) ديوانه : ۳/ ۱۹۹۷ .

وهكذا فإن المجتمع الحضري قد أعطى البحتري فائدة من حيث إبراز تاريخ الحضارة التي عاش وسطها ، ومن حيث ما شاهده من العمران والازدهار في القصور الفخمة ، والعمارات الضخمة ، التي كان لها دور في توسع خيال الشاعر (') .

## ٥ – الأوضاع الجماعية والفردية :

لا شك أن الشاعر لن يلقى القبول من مجتمعه إلا إذا امتلك ناصية التأثير في سامعيه ، «وهو الذي يستطيع أن يتحدث عن آلام الحرمان ، حتى وإن لم يعشه ، وكم من واحد يعيش آلام البؤس ، ومع ذلك لا يستطيع أن يصوغ تجربته ؛ لأنه لا يملك القدرة الشعرية اللازمة»(٢) .

لقد تأثر أبوعبادة بالحياة الخارجية خارجة عن قصر الخلافة ، وهاهو ذا يستمد شعره من أوضاع المجتمع بحالتيها الفردية والجماعية ، وقد تحدوه في هذا النظرة الناقدة التي تنظر بمعيار آخر ، تبرز الحقيقة في قوتها . وهنا تأتي العبارة المأخوذة عن بعض النقاد التي تقول :

«إن الأدب نقد للحياة (")» .

وفي مأزق الوضع الجماعي تنشأ الغربة الفكرية المتمثلة في طريقة تفكير المجتمع في ظل التحول الحضاري الشامل الذي انتقل فيه المجتمع إلى أنظمة صدرت من مفهوم التوسع في مصطلحات الدولة ؛ لتخلق تصورًا في الروابط الاجتماعية ، من ذلك نظام الحجابة<sup>(3)</sup> .

- (١) انظر : د.حسين الحاج حسن : أعلام في العصر العباسي ، ط(١)، ١٤٠٥هـ، الناشر : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع . بيروت ، ص١٦٩.
  - (٢) د. محمد مندور : الأدب ومذاهبه : د.ط ، ١٩٩٨م . دار نهضة مصر ، ص١٧ ١٨ .
    - (٣) د. عز الدين إسهاعيل : الأدب وفنونه . دار المعرفة ، ص٢٩ .
- (٤) انظر : د. حسين الحاج حسن : حضارة العرب في العصر العباسي . ط١، ١٤١٤هـ. المؤسسة الجامعية
   للدراسات والنشر بيروت ، ص٢٠١ .

كلَّ عليهِ مِنكَ وشم لائكُ فارفقْ به! فالشيخُ شَيخٌ صالحُ «سعد» ، ولكنْ أنتَ سَعدُ الذابحُ

«أبا حسن» بديوان البريب رغاء البكر في وادي «ثمود» فقد أيتممت منه أبا الوليد وسلم منك أولاد «الرشيد» فإنَّ قصيرها: ياعين جودِي بشُؤم مِنكَ يثلم في الحَدِيدِ؟! عليهم باجتنابِ « أبي سعيدِ »! وفي ذلك يقول<sup>(۱)</sup> : ياسعد إنك قد حجبت ثلاثة وأراك تخدم رابعًا لتبيده ياحاجب الوزراء إنك عندهم ومثله قوله<sup>(۲)</sup> : مككت على «سليان بن وَهْبٍ» وآل «أبي الوزير» رغوت فيهم وأما « أحمد بن أبي دواد» فسشدَّ الله من بغدادَ ركنًا وكلُّ مديجة لك في أُناس

وفي ظل القيم أو الأوضاع الجماعية وعدم الرضا عنها ينشأ لديه الشعور بالدونية ومالها من تبعات في نفوس الآخرين ، وفي هذا يقول " : أشـــكو إلى الله ثلاثًــا، وهـــ نَّ: الجــوعُ والغربــهُ والعُزبَـهُ ونحــن أضـياف «أبي خالــد» نهـيمُ بَـيْنَ القـصر والرّحبـةُ لا ينفــذ القــوت إلى غــيره كَــأنما نــضمر للحلبــه !

وينشأ عن الوضع الفردي له غربة جمالية متمثلة في الثورة على القصيدة العربية التقليدية ، التي نشأ عنها معركة أدبية كبرى بين أنصار القديم ، وأنصار الجديد ، المنجرف مع حضارة العصر ؛ إذ طرحت بـشكلٍ واضح نظرةً متناسبة ، وروح

- (۱) ديوانه : ۱/ ٤٦٢ .
- (۲) ديوانه : ۱ / ۷۸۲ .
- (۳) ديوانه : ۱/ ۲٤۰ .

العصر التي لم تتفق وثقافة الشاعر ( . وهذا ظاهر من قوله ( ) : وكان حقَّاعا عالى أفعل الله إذا تابي المسصَّديقُ أجتنب ف والنصفُ منِّي متى سَمَحْتُ به مع اقتداري تطولًا أهب ف خيرتي عقل صاحبي فمتى سقت القوافي فخيرتي أدبُه العقل من صنعة وتجرب في المعر اللغي عن صدقة ومكتبُه كلفتمونا حدود منطقكم في الشعر «يلغي عن» صِدْقِةِ كذبُه ولم يكن ذو القروح يلهج بالمنطق منطق ما نوعُه، وما سببُه ؟ والسشِّعرُ لمحُ تكف ي إشارتهُ وليس باله ذر طوّلَتْ خُطَبُه

ومن هنا يتضح اتضاحًا تامًا أنه يصعب على دارس شعر البحتري أن يتجاهل تأثير الواقع الاجتهاعي عليه ؛ إذ تظل قصائده مشاركة طريفة ، ويظل إسهامًا في إثراء حقيقة المجتمع ، مع التحفظ على خصوصية الرؤية الشعرية عنده ؛ إذ ليس من المعقول أن يتحول شعره إلى بديل محقق للمؤرخ أو لعلم الاجتهاع ، إنها هو يقع في طرف مواز لهما<sup>(٣)</sup> .

- (۱) انظر : إحسان عباس : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، ط. (٤)، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م. دار الثقافة بيروت – لبنان ، ص٤٠٤.
  - (۲) دیوانه : ۲۰۸/۱ .
- (٣) انظر : عبدالله التطاوي : الشاعر مؤرخًا ، ص ٢٠ ، وانظر : للمؤلف نفسه حركة الـ شعر بـ ين الفلـ سفة والتاريخ، ص ١٨ .

170

الفصل الثاني: ثنائية الفن والوثيقة التاريخية

وتحته أربعة مباحث :

المبحث الأول : البناء الفني في شعر البحتري التاريخي .

إنَّ وجود التاريخ مؤشر في القصيدة يُنبئ بولادة جديدة للنص ، ويبعث الحركة ، ثُمَّ إنه يفتح للمتلقي مضامين أخرى غير ما هو ظاهرٌ على السطح ، وعند وقوف القراءة على القشور فإن ذلك إيذانٌ بإلغاء الفكر ، وعمق الروح الإنسانية التي تبحث هنا وهناك<sup>(۱)</sup> .

لذلك نجد أنَّ البحتري أسس بناء قصائده حسب ما أملته الذاكرة من تراكم معرفي ، فدبت الحياة في هيكله .

أ - بنية المطلع :

عندما يعمد الشاعر إلى استهلال قصائده ، فإنَّهُ يضفي عليها اللون المعروف للقصيدة العربية من حيث الشكل والمضمون ، بها فيه من التمسك بالسَّنَن المألوف المتمثل في عمود الشعر العربي الذي اتفق عليه نقاد عصره ، ومن أجل ذلك قيل عنه إنه شاعر مطبوع<sup>(٢)</sup> .

وعلى هذا النمط لوَّحَ البحتري بقصائده ، وجعل العلاقة وطيدة بين مطلع القصيدة ومعناها العام ، كما يرى ذلك ابن الأثير ، حين تحدث عن الافتتاحات ، والمبادىء إذ آمن بضرورة : «أن يجعل مطلع الكلام دالا على المعنى المقصود ، فإن كان فتحا ففتحا ، وإن كان هناء فهناء ، أو كان عزاء فعزاء ، ... إذ يجب على الشاعر إذا نظم قصيدةً أن ينظر فإن كان مديحًا صرفًا لا يختص بحادثة من الحوادث فهو مخير بين أن يفتتحها بغزل ، أو لا يفتتحها» (").

- (۱) انظر : أ.د. أحمد شاكر غضيب : أثر الإسلام في بناء القصيدة العربية . ط. (۲۰۰۱م) ، دار الضياء –
   عمان ، ص ۲۱ .
- (٢) انظر : د.إحسان عباس : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، دار الثقافة ، بيروت -لبنان ،
   ط(٤) ١٤١٢هـ ١٩٩٢م ، ص١٦٢ .
- (٣) ابن الأثير : المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ، تحقيق : محمد محيي الدين عبدالحميد ، المكتبة

ويقول ابن رشيق : «وللشعراء مذاهب في افتتاح القصائد بالنسبة لما فيه من عطف القلوب ، واستدعاء القبول ، بحسب ما في الطباع من حب الغزل ، والميل إلى اللهو ، والنساء ، وإن ذلك استدراج إلى ما بعده» (() هذا وقد اعتنى القدماء بمطلع قصائدهم ، إذ يقولون : «أحسنوا معاشر الكتاب الابتداءات فإنهن دلائل البيان» (() .

وبعد فإن الوقوف على ما تيسر من قصائد الـشاعر سيبين هـذا ، ثـم إنني إذا أخذت في مقدماته سأجد ما يؤكد حسن ابتداءاته ، إذ يقول صاحب الموازنة :

«أما البحتري فإنه أُولع بذكر الخيال ، فقال فيه ، وأكثر ، وأجاد ، وأبدع ، وتصرف في معانٍ لم يأتِ أحد مثلها ، واستفتح قصائد كثيرة بذكر الخيال لشدة شغفه به ، فأحسن في ابتداءاته كلها ، وزاد على الإحسان»(") .

من ذلك قصيدة مدح فيها (الفتح بن خاقان) استغرقت المقدمة أحد عشر بيتًا بعد مطلعها الذي أورده قائلًا(<sup>ن)</sup> :

بِنَا أَنْتِ مِنْ مَجْفُوةٍ لَمْ تُعَتَّبِ ومَعْذُورَةٍ فِي هَجْرِهَا لَمْ تُوَنِّ فِي

فالمقدمة مرتبطة بالمطلع إذ قال : وَنَازِحَةٍ، والَّذَرُ منها قَرِيبَةٌ وَمَا قُرْبُ ثَاوٍ فِي التُّرَابِ مُغَيَّبِ مَضَتْ عُقبُ الأَيامِ فينا بِفُرْقَةٍ مَتى ما تُغَالَبُ بالتَّجلُّدِ تَغْلِب فَإِنْ أَبْكِ لَا أَشْفِ الغَلِيلَ، وإنْ أَدَعْ حُرْقَةً فِي الصَّدْرِ ذَاتَ تَلَهُّبِ ألا لا تُذَكِّر في «الجِمَى» ! إنَّ عَهْدَهُ جَوًى للمَشُوقِ الْسْتَهَامِ المُعذَّبِ

العصرية ، صيدا -بيروت ، د.ط. ، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م ، ٢/ ٥٦ .

- (١) ابن رشيق: العمدة ١/ ٢٢٥ .
- (٢) أبوهلال العسكري : كتاب المصناعتين الكتابة والمشعر ، تحقيق : علي محمد البجاوي ، ومحمد أبوالفضل إبراهيم ، دار الفكر العربي ، ط(٢) ، د.ت ، ص٤٥١ .
- (٣) الآمدي : الموازنة بين شعر البحتري وأبو تمام ، تحقيق : السيد أحمد صقر ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، الناشر : دار المعارف ، ط(٤) ، ٢/ ١٧٠ .
  - (٤) ديوانه: ١٩٠/١

أتَتْ دُونَ ذاك العَهْ لِ آيَّامُ جُرْهُم وَطَارَتُ بذاك العِيش عَنْقَاءُ مَغْرِبِ ويا لائمي في عَبْرَةٍ قَدْ سَفَحْتُها لِبَيْنِ، وأُخْرى قَبْلَها لِتَجنُّب! ومَا كَبِدي بالمُسْتَطِيعَةِ للأسي فَأَسْلُو، ولا قُلْبي كَثيرُ التَّقَلُّبِ وما تزايلُنا مِنَ الجِزْع وانْتَاى مُشَرِّقُ رَكْبٍ مُصْعِداً عَنْ مَغَرَّبِ ولما تزايلُنا مِنَ الجِزع وانْتَاى مُشَرِّقُ رَكْبٍ مُصْعِداً عَنْ مَغَرَّبِ تَسُرُّ، وأن لا خُلَّةً بَعْد دَيْنَبِ لَعَلَّ وَحِيفَ العِيسِ في غلَسِ الدُّجَى وَطِيَّ المَطَايَا سبسباً بعد سَبْسَبِ

فالبحتري في قصيدته ينهج نهجًا تقليديًّا لمن سبقوه من البكاء ، والعذل للحبيبة ، التي تريد أن تحيل وجهة قلبه إلى البين وما ينتجه من أسى ، وهي تحاول جاهدة تغيير شيمته ، ومذهب ظل ذاهبه ، لكن خلته/ زينب ، سيطرت على مشاعره ، واستفحل أمرها ، وأصبح لايرى دارًا غيره عالج ، ولايرى عشقًا غير عشق قلبه لزينب .

ومن هذا الضرب مقدمة قصيدة يمدح فيها (يوسف بن محمد بن يوسف) ، قائلًا فيها بعد أن استهلها بمطلع يقول فيه (')

بين الـشَّقِيقَةِ، فـالَّلوَى فَـالأَجْرَعِ دِمَـنٌ حُبِسْنَ عَلَى الرِّيَاحِ الأَرْبَعِ ثابة معادالة دمة التيديدام بالله أي فع ماحديثه مع بذلل دياري معافعاته

ثم أتبعها بالمقدمة التي يواصل الشاعر فيها حديثه عن الديار ، وما فعلته بالصحب قائلًا فيها<sup>(٢)</sup> :

ضَمنته أَحْسَناءُ الْمُحِبِّ الْمُوجَعِ لَشفى الرَّبِيعُ غليل تِلْكَ الأَرْبَعِ يا صَاحِبِيَّ إذا قَضَتْ لَمْ تَرْجِعِ! بَيْنٌ كَتَقْسُويضِ الجَهَام الْمُقْلِعِ ومُصوَدِّع بالبَيْنِ غَيْر مُصوَدِّعِ ذكر الفِرَاقُ أَقَمْنَ عُوجَ الأَضْلُعِ فك أنَّما ضَمِنَتْ مَعَالِمُها الَّذِي لَوْ أَنَّ أَنْوَاءَ السَّحَابِ تُطِيعُني ما أحْسَنَ الأَيَّامُ، إلَّا أَنَّهَا كانُوا جَمِيعاً، ثمَّ فَرَق بَيْنَهُمْ مِنْ وَاقفٍ في المجر ليس بواقفٍ ووَرَاءَهُمْ صُعَدَاء أَنْفَاسٍ إذا

(۱) دیوانه ۲/ ۱۲۸۲ .

(۲) ديوانه ۲/ ۱۲۸۲ .

وإذا كان الأمر كذلك .. فهذا يعني أن الرجل يدخل في أغلب الأحيان في دائرة العلاقة بين التقليد ، ومقصد الشاعر فيه<sup>(۱)</sup> ، ورؤيته للمكان ومدى سلبيته على محب مثله ، لم يجن منه غير الوجع ، وعدم الاستمرارية في الوصل ، وعدم العودة ، بل إن الفراق والهجر ، والوداع ، شعارات لهذا المكان الذي خلف رحيل من كانوا فيه أن جعله يتنفس الصعداء .

ولعلي أشير إلى أنَّه من جماليات مطلع القصيدتين السابقتين هو مجيؤها بالتصريع'') ، وكذا حسن اللفظ ، وسلاسة الجرس ، وخلوها من التعقيد'") ، فالمباشرة تكاد تكون علامة بارزة من علامات التمهيد المتبعة في مطالع عساجده .

أمَّا المشكل التقليدي ، وصوغ تجربته مع البكاء ، والفراق ، والرحيل ، والأماكن ، فله معه مندوحة واسعة ، وبخاصة في القصائد التي يمدح فيها شخصيات في مواقف واقعية ، ولست أدري أهي رغبة في الولوج إلى واقعه التاريخي أم أنها طمأنة لنفسه خاصة مع نشوب الصراعات؟!

وخير ما يمثل ما أقول قصيدة يمدح فيها (أحمد بن محمد الطائي) يـذكر فيهـا موقف (عجل وبني شيبان) ، افتتحها بقوله ··· :

خَطَتْهُ فَلَمْ تَحْفِلْ بِه الأعيُنُ الوُطْفُ وكان الصَّبا إِلْفاً، فَفَارَقَهُ الإِلْفُ وَأَسْلى الغَوانِي عَنْهُ مُبْيَضٌ فَوْدِه وَكَانَ يُعِنِّيهُنَّ مُسْوَدُهُ الوَحُفُ فقد أثبتت هذه القصيدة على أنها مطلع ، يتحدث فيه الشاعر عن المدوح وعلى الخصوص عن مرحلة من حياة أي إنسان على وجه هذه البسيطة ، وهي مرحلة

- (۱) انظر : د. يوسف حسين بكار : بناء القصيدة العربية ، دار الإصلاح للطباعة والنشر –المملكة العربية السعودية ، الدمام ، ص٢٧٢ .
- (٢) التصريع : جعل مطلع المصراع الأول في البيت الأول من القصيدة مثل قافيتها .
   ينظر : قدامة بن جعفر : نقد الشعر ، ص٨٦ ، تحقيق : محمد عبدالمنعم خفاجي ، المكتبة الأزهرية للتراث ، القاهرة ، ١٢٩٨هـ .
  - (٣) ابن رشيق : السابق ، ١/ ٢٢٢ .
    - (٤) ديوانه ٣/ ١٣٥١ .

11.

المشيب بعد الصِّبا ، وما يُسلِي الفؤاد من وعود الغانيات ، ثم ما علاقة الخيال بالمشيب والصِّبا إلا أنها لها قدرتها في التفاعل مع ذكريات صارت كأنها خيال مع ردود فعل المحبين ، وما لا قوه من عنت ، ومطل إثر لوعة الفراق ، يعقبها لوعة . ومن هنا خلق الحب عالمًا جديدًا ، يظهر فيها احتدام المشعور ، وجفاء المضجع ، وتسويف الموعد ، ومفارقة الإلف ، فالصِّبا الذي يعد أزهى وأقوى مرحلة من مراحل العمر وهي مرحلة تفصح عن شيوع جو الفعل ، والحركة ، والنشاط ، في مساحة الذاكرة<sup>(1)</sup> ، استشرفها وشعت ليست لمجرد الخيال فحسب بل يثبتها قوله<sup>(1)</sup> :

وقد أَشْرَقَتْ حتى أقامتْ وجُوهها على جهة الغرب الفوارِسُ والرِّدْفُ وُقُوفًا باعلى مَنْظَرٍ قَدْ توازنَتْ مَنَاكِبُ مِنْهُمْ مِثْلُ مَا وقف الصَّفُ فَكَمْ مَوْعِدٍ أَتَوِيْنَهُ وَلَوَيْنَهُ! فَأَوَّلُه مَطْلُ، واَخِرُهُ خُلْفُ جَفَا مَضْجَعِي، وأيُّ مَضْجع مُغْرَم يُقَضُّ بِلَوْعَاتِ الفِرَاقِ فلا يَخْفُو! وَجَدْتُ المَحبِّينَ اسْتُرِقَتْ دُمُوعُهُمْ فَهُنَّ عَلَى أَشْجَانِ لَوْعَاتِم وَقْفُ

وفي أغلب المطالع يتميز بمثله للموروث القديم" ، ففي قصيدة يمدح فيها المتوكل ، ويذكر صلح بني تغلب يقدم لأبياته بذكر الحبيبة ، وشكوى صدودها بالرغم من أنها مناه ، وغاية نفسه ، ويعود ليذكر الموئل / منعرج اللوى الذي حمل له هواها ، وصانه ، لكنه يشكو صدعًا في تركيبة العلاقة حتى بدأ يشك في وفاء الغانيات من حوله ، فبفعلها هذا أساء الظن بمن حوله ، حتى وإن كان همه أن

- (١) انظر : د.عبدالكريم راضي جعفر : رماد الشعر ، دراسة في البنية الموضوعية والفنية للشعر الوجداني
   الحديث في العراق ، ط(١) ١٩٩٨م ، الناشر -دار الـشؤون الثقافية العامة، آفاق عربية -بغداد ،
   ص٢٦ .
  - (٢) ديوانه: ٣/ ١٣٥٢ .
  - (٣) انظر : د.أحمد شاكر الغضيب : أثر الإسلام في بناء القصيدة العربية ، ص٢١ .

فالشاعر يبين في مقدمته الأمنيات التي تراوده في نفسه عن أسهاء/ المرأة/ الرمز ؛ إذ يخلع عليها الشاعر جملة أحاسيسه ومشاعره ، وينحو بها منحنى نفسيًا يزيد المعنى إثارة ، بل إنها تعد رمزًا للثراء والنعيم ، الذي يعيشه المتوكل على الله ، ولم يستطع أن يصل إليه ، وقد تتحول دلالة المعنى إلى المصير ، الذي نجم عن الصلح ، ويُعلي من ربط الحاضر بالماضي ، وقد تتحول أسهاء أيضًا عن مدلولها التقليدي الموروث عن صورة الحبيبة الراحلة ، الصادة ، إلى مدلول موضوعي يستدل فيه الشاعر على ما يحويه قصر المتوكل من غانيات شغفن قلبه لكنه مع معاناة مع القصيدة ، وطور

(۲) ديوانه: ۲/ ۱۲۹۲ .

<sup>(</sup>١) انظر : د . حسين عطوان : مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الثاني ، ص٧٤ .

خروجها ، يحيطها بالأمنيات التي يكسب بها ود الخليفة ومن بعد ذلك تكون وسيلة للوصول إلى قصره لغرض في نفسه ، وفي نفس الخليفة ، وهذا ما أعلنه صراحة في قوله :

وَلَـسْتُ بِـزَوَّار الْمُلُـوكِ عَـلَى الوَجَـا لَـئِنْ لَمْ تَجُـلْ أَغْراضُها ونُـسُوعُها

وقد فعَّل الشاعر حديثه بالدخول تلميحًا لهذه القصور ، ثم إن (منعرج اللوى) يأخذ بعدًا تراثيًا ، يكشف فيه الـشاعر عـن حالـة التجـدد ، فمنعـرج اللـوى رمـز للماضي ، و(البرج ، والغرد ، والبديع) رمـز للحـاضر ، ومـا يكابـده الـشاعر مـن السعي إلى معالجة الصورة في ذهن المتلقي ، وربطها بالحاضر .

وهكذا فإنه يتبين من خلال ما عرضته في الصفحات السابقة أنَّ الشاعر : ١ – يحاول الملائمة بين الموروث ومتطلبات الواقع الجديد الذي عاصره . ٢ – يجعل الشاعر للمكان التأريخي سمة الحضور والغياب .

٣ – تمثل المشاعر للقديم في مطالع قمائده في الأغلب وفي المقابل يسعى للدخول في الموضوع مباشرة كما سيتضح من خلال هذا المبحث .

وثمة نظرة للقارئ صوب شلالات قصائده المنحدرة إلى الأحداث ؛ ليجعل منها طاقة شعرية ثائرة بمعاني واقعه ، إذ يعمد «أبوعبادة» البحتري إلى مزج مظاهر الحياة بطريقة يسهل معها استخلاص الحقائق لقارئ الأبيات<sup>(۱)</sup> . من ذلك قصيدة يمدح فيها «محمد بن يوسف»<sup>(۲)</sup> ، يقول<sup>(۳)</sup> :

- (١) انظر : د.عمر الطيب الساسي : دراسات في الأدب العربي على مر العصور ، مع بحث خاص في
   الأدب السعودي ، الناشر : مكتبة دار جدة ، ط(٢) ١٤١٨هـ ، ص١٢ .
  - (٢) محمد بن يوسف : سبق التعريف به .
    - (۳) ديوانه : ۱ / ٤٤ .

نَفْسِي تَقِيكَ ووالِدَي كِلَاهُمَا وَجَمِيعُ مَنْ وَلَدَا مِنَ الأَسْوَاءِ ثِقَـلُ الخَـراجِ عليَّ دَيْنُ مُـؤُلِ<sup>6</sup> وَلَـدَيَّكَ مِتَّا الطبيبُ لِدَاءَ جُرْحي، والذي بِدَوائِه لا شَـك أَدْفَعُ دائِسي والوَعْـدُ فيه مِنْكَ لِي مُتَقَـدًمُ فَامْنُنْ عَلِيَّ بان تُخِفَ أَدَائِسي والوَعْـدُ فيه مِنْكَ لِي مُتَقَـدًمُ فَامْنُنْ عَلِيَّ بان تُخِفَ أَدَائِسي فامْنُنْ علي بِدَوائِه مَا فَامْنُنْ عَالَيَ بِان تُخِفَا أَدَائِسي فامْنُنْ عَالَيَ بِعَان قُضْ عَانَ بُوا بِي فَا مَنْ مَا إِنْ يَكُونَ لَدِيكَ قَدْر عَداءِ فَامْنُنْ عَالَيْ عَالَي فَفِيه غَنَائي !

لا شك أن مستوى النص يقرب في بنيته لما ثار عليه أبناء عصره من عدم التقيد ، والتقليد لما استقر في جذور الشعر الجاهلي وما تـلاه في فـواتح القـصيدة<sup>(۱)</sup> ، وكأنـه يندد ، أو ينادي بصوت خافت بينه وبين نفسه من عدم الرضا بالمقـدمات الطللية ناهيك عن طبيعة الحياة التي عاشها من الفقر ، فهو يتقرب لمن يفديه ليعيش عيشة الكفاف ، فلا الأطلال تستثيره ، ولا الحب يشغله ، بل الموقف يجتاحه لـئن يـدخل في الموضوع مباشرة دون أية مقدمات ، معللا بأن ما يشغله هو ثقل الخراج ، فالعلة واضحة وقد عكرت صفو حياته وعلى الرغم من الخلفية الإيجابية التي يحملها في ناهنه للممدوح إلا أنه لم ينته بنهاية تفاوّلية ، لأن الـداء رابض ، ويجعل في نهاية المطاف المنة حلا للمعضلة التي يعيشها .

وفي نص آخر يرشدنا فيه إلى المستوى الواقعي لقضية «وصيف» القائد التركي الذي أسر . يقول (٢) :

(۲) دیوانه ۱/ ۱۳۹ وما بعدها .

 <sup>(1)</sup> انظر : د. حسين عطوان : مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، ص٩٩ .

فَأَجريْتُ سَكْباً مِنْ دُمُوعِي عَلَى سَكْبِ ذَكَرتْ «وصيفا» ذِكْرَةَ الهائم الصَّبِّ أُسيرٌ بِأَرْضِ الشام مَا حَفِظوا لَهُ ذِمَامَ الْهَوى فِيهِ ولا حُرْمَةَ الْحُبِّ ومَا كَانَ مَوْلاهُ وقد سَامَهُ الرَّدى بمُتَّئدِ البُقْيَا ولا لين القَلْب ومَا خِلْتُ أَنَّ البَدْرَ يأتِي من الغَرْبِ وقالوا أتى مِنْ جَانِب الغَرْب مُقْبِلاً ومَا ذنْبُ مَقْصُورِ اليَدَينِ عن الأَذَى رقيق الحواشي عِنْ مُقَارِفِة النَّنْب وَعَتْب مليكٍ جَاوزَ الحَـدَّ في العَتْب عَـلى خَـوْفِ أَعـدَاءٍ وَرَقبَـةِ كَاشِـح صُرُوف اللَّيالي مِنْ شفيع ومن قُرْبِ أصــادقتي فيــك المنــى ومُــدِيلتي فَلا أَرَبِي مَنْهَا قضيتُ ولا نحبِي ! متى تَـذْهَب الـدنيا ولَمْ أَشْـفَ مـنهما

إن المتتبع لبنية النص يلحظ أن البيت الأول ذو دافعية عظمى في خلق الإثارة النفسية للنص ، كيف لا والذكرى ، والهيام ، والدموع المنسكبة آلاته ، ووصيف هذا أنموذج لقائد يستحق كل هذا من الشاعر ، ويبدأ في شرح القضية التي بيتها الأول سبب لهذا ، فبدأ بالسبب/ الذكرى ، وشرح المسبب/ الأسر ، وتأتي الأبيات التالية تعكس لنا القضية ، فقد انتهكت حرمة الحب التي لم يحفظها مولاه ، ولم يراع الذمام ، بل هيمنت القسوة على قلبه ، ثم ينتقل من حديث النفس إلى حديث الأحرين ، حديث يتناسب والذكرى والغياب ، ولا أظن أنه غياب أبدي بدليل قوله «وقالوا أتى من جانب ...» لكن ما زال قيد السلاسل ليس لوصيف بل جاوز المنتصر وأتباعه ، وخالطهم في الوقوع في دم وصيف ، وجهذا فشلت طموحه ، وكانت أحداث الليالي سببا آخر في زيادة نحيبه ، ووعده الذي أخذه على نفسه حتى يقتص منهما .

ثُمَّ إنَّه كثيرًا ما يتحدث في مقدمات قصائده عن عواطفه ، وعواطف آخرين ممن لهم صلة وطيدة به فلم تقتصر مقدمات قصائده على التعبير عن وجدانه ، بل استدعاه الضمير لأن يصور كل ما يلم بحياة الآخرين ، سواء في علاقاتهم مع المحبوبة أم في الأحداث التي مرت عليهم ، والكوارث التي أصابت شخصية

بعينها ، وهاهي أتت مقدماته منسجمة تمام الانسجام مع تطلعاته ( ) .

فمن ذلك قصيدة قالها على لسان المتوكل وبعث بها إلى زوجه (قبيحة) ، يقول() :

تَعَالَلْتِ عَنْ وَصْلِ الْمُعَنَّى بِكِ الصَّبِّ وَآثَرْتِ بُعْدَ الدَّارِ مِنَّا عَلَى القُرْبِ وَحَمَّلَتْنِسِي ذَنْسب الفِراقِ وإِنَّهُ لَذَنْبُك إِنْ أَنْصَفْتِ فِي الحكم لا ذَنْبِي ووالله ما اخْتَرْتُ السُّلوَّ عَلَى الْمَوَى وَلَا حُلْتُ عَمَّا تَعْهَدِينَ مِنَ الحُبِّ وَلا ازْدَادَ إِلَّا جِسْدَةَ وَتَمَكُنَسا مَحَلُّكِ مِنْ نفسِي، وَحَظُّكِ مِنْ قُلْبِي فلا تجمعي هَجْراً وعَتْباً، فلَم أَجِدْ جَلِيداً عَلَى هَجْرِ الأَحِبَّةِ والعَتْبِ !

ويستمر البحتري في عطائه عبر رؤية فنية -للتاريخ- ، ولا شك أن مثل هذا له دوافعه الحقيقية ، التي لا تلبث أن تتحول إلى رصد لواقع غاضب عليه ، لكثرة ما طغى عليه من نزع للألفة ، واضطراب في مصداقية الطباع ، حتى وصلت النتيجة إلى الموت<sup>(٣)</sup> ، إذ يختار من عناصر حادثة قتل «نجاح بن مسلمة» ما يبني عليه نصه ، وهو بهذا يتفق مع ما ذكره د. «محمد غنيمي هلال» في كون الشعر ليس رصدًا حرفيًا للواقع ، وإنها رؤية فنية له ، وتكرار لإنتاجه بطريقة مغايرة لما ورد في التاريخ<sup>(3)</sup> .

- (١) انظر : حسين عطوان : مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، دار المعارف بمصر ،
   سلسلة مكتبة الدراسات الأدبية ، ص٢٦١ .
  - (۲) ديوانه : ۱/۹۲۱ .
  - (٣) انظر : أ.د. عمر عبدالواحد : السابق ، ص١٤ ،
    - (٤) انظر : النقد الأدبي الحديث ، ص٥٦ .
      - (٥) ديوانه ١ / ٤٦٣ .

دواعي الحين سُقْنَ إلى نجاح ركوب البغي للأجل المتاح عبيدالله أسبق من نجاح ول\_و ن\_صحاً أراد لك\_ان في\_ه وَحَــل بأَهْلِــهِ سـوء الـصباح فحاق برَ أُسِبِ ما كان يَنْهوي مُـــــدِلُّ بالــــسعاية والتَّبَــــدِّي بها قترل الإمام بلا جُناح وَأَفْضَحُ فِي العشيرة من سجاح وَأَكَذِبُ مِنْ مُسَيْلَمَةَ بِن صَعْب بَدِتْ لِخَلِيفَةِ الرَّحْمَنِ مِنْهُ مَزَايُنُ خَرائِنِ نَطِفٍ وَقَراح فکان یرید نصحاً وہو مُـضْبِ عملى غمشً كمأطراف الرِّمماح وَعَــم النَّـاسُ ذَلـكَ بِالـصَّلَاح فَأَبْــسلَ بِالــذي كــسبت يــداه ف لا عَدِم الإمامَ صَوابَ رَأي نفى الجرباء عن عطن الصحاح لَتَ شيد المَكَ إِم والــــسَّهَاح وَأَبْقَاهُ الإلَهُ بَقَاءُ «نُوح»

فما هو متعارف عليه أن (نجاح بن سلمة) كان على ديوان التوقيع ، والتتبع في عهد المتوكل ، وكانت له هيبة لكنه استغل ثقة المتوكل وقتئذ حاجته لبناء قصوره ، فأخذ الأموال بدون وجه حق ، إلى أن قبض عليه (عبيدالله بن يحيى بن خاقان) كاشفًا غشه وكذبه() .

وها هو ذا البحتري قد تسرب إلى بناء قصيدته معاناة الاستغلال ، والتغافل التي لا يسلم منها أي مجتمع ، إذ يشرح الموقف بكل تفاصيله ، فأسـباب الحـين/ المـوت لنجاح لم تكن من فراغ ، بل كانت الوشاية ، والكذب ، ذريعة لهذا .

فالبناء الفني للقصيدة يتكئ على قطعة تحكي الحدث ، ويتشكل من رؤية تناصية يعقب فيها الشاعر على أفعاله بأفعال سجاح ، ومسيلمة ، لكن شاء المولى للحقيقة أن تظهر ، وشاء للحق أن ينتصر ، وخذلت الخيانة ، وأهلها ، وساد الصلاح ، وعلت المكارم ، والسماحة ، وكأن نهاية القصيدة/ القصة/ الحدث تدور حول الغش ، والعاقبة للمتقين .

وتمتد النظرة الواقعية عن كثب ، لتكشف رؤيته عن تـراكمات ذهنيـة مـن واقـع

<sup>(</sup>۱) انظر : هامش الديوان ۱/ ٤٦٣ .

 $\mathbf{V}\mathbf{V}$ 

بليد يجعل من النفس الإنسانية نفسًا تعاني الكثير ، وترصد بعينها أبعادًا سلبيَّةً من منظور فني ، فالشاعر في زمن المهتدي مدح «آل ثوابه» ، ولم يجزل له العطاء ، ومدحهم ثانية ، ولم ينل ما يصبو إليه ولو جزءًا يسيرًا لكن ذلك لا يعدو أن يكون خاطرة تخطو على البال ، ثم تتلاشى بمرور الأيام ، ويتضح هذا من خلال ما أورده د.«حسن كامل الصيرفي» عند إتيانه بمناسبة هذه القصيدة<sup>(۱)</sup> ، لكن الشاعر بدأ بسرد الموقف مباشرة ، دون تلميح ، بل استدعاه إلى ذكر مجموعة من الأنساب وجعل البيت الأول مفتتحًا لحكاية قصة التل هذه .

يقول<sup>(٢)</sup>: قِصَّةُ التَّلُ فَاسْمَعُوهَا عُجَابَهُ إِنَّ فِي مِثْلِهَا تَطُولُ الخَطَابَهُ ادَّعَا التَّلُ فَرْقَتَانِ تَلَاحُوا الْهُ عَالَا عَالَهُ وَ الْمُعَلَى» وَ الْمُ ثوابِهُ حَكَمَ الحَاكِمُ والجُنَّيدِيِّ فِيهمْ بِصوابٍ فَلَا عَدِمْنَا صَوَابَهُ حَكَمَ الحَاكِمُ والجُنَّيدِيِّ فِيهمْ بِصوابٍ فَلَا عَدِمْنَا صَوَابَهُ احْفِرُوا التلَّ يا بني عَبْدُ الاعْلَى وَ أَثِرَيرُوا صحورَهُ وَتُرَابَهُ إِنْ وَجَدْتُمْ فِيه شِبَاكَ أَبِيكُمْ كُنْتَتُمُ دَوُنَ غَدِيكَم أَرْبَابَهُ أَوْ وَجَدَتُمْ فِيه مِنَاكَ أَبِيكُمْ ذَالَ شَاكُ العِصابَةِ الرَّابَهُ فَبَدَتْ جونَةُ مِنَ الخَوضِ فِيها اللهُ السَيخُ وَهُ وَ حَدَدُّ لُبَابَهُ

(۲) ديوانه ۱/ ۱٦۷ .

<sup>(</sup>١) انظر : هامش الديوان ، تحقيق : د.حسن كامل الصير في ١/ ١٦٧ .

١V٨

## ب - بنية الموضوع :

بعد أن قطع السهول ، وبكى الحبيبة ، وشكا فراقها ، وصل بنا إلى بر الحدث ، فقد تطلع إلى النقلة التي ستأخذ قارئها إلى حوادث كان لها من قداسة الفكرة ما جعله يعانق التاريخ معانقة تنبئ قارئ أبيات القصيدة عن شغف يقف أمامه (الفتح بن خاقان) ، إذ يكشف من خلالها عن عناصر أخلاقية سياسية محنكة ، بحيث يلغي من أسلوب نصه حدود المسافات الزمنية ، وكأني «بالفتح بن خاقان» شعلة تضيء للعقول حكمتها ، وتبصرها بالأمور ، إذ يجعل في سياق الأبيات تصويرًا للشخصية من منظور كلي من حيث شكلها ، وروحها ، إذ اكتسبت شرف خَلْق ، وشرف فعل ، بحيث سكنت قلوبهم محبته ، فضلًا عن التباهي بطلته كالكوكب الدري .

ربيد . نهايدة آمسالي وَغَايدة مَطْلَب ي إذا مسا بَدا أكْرُومة لَمْ يُعَقِّب عَلَى أعين الرائينَ يَعْلُو فَيَرْتبِ ي لَمُ عَنْ مَهِيب فِي الصُّدُورِ مُحَبَّبِ لَمْ عَنْ مَهِيب فِي الصُّدُورِ مُحَبَّبِ لَهُ فِكرُ يُنْجَحْنَ فِي كلِّ مَطْلَبِ تَسَرُّعَ جَهْ لَ الطَائِشِ الْمَتَوَثِّبِ وَقُورٌ متى يَقْدَحُ بِزَنديه مُتَعَجِّبِ وكم حَيَّرتْ مِنْ سَامِع مُتَعَجِّبِ! لِأَخْلَاقِ أَصْفَارِ مِنَ الْمَحِدِ خُيَّب

يقول في قصيدته بعد أن افتتحها بمقدمة غزلية (`` : يُبَلْغُنِ يالفَ تُحُ بِنَ خَاقَ انِ إِنَّهُ نَهَا يَنَ فت كَ لا ير رى أكروم قَ لُزَنَّ لا إِذَا مَ وَمُسْتَ شُرِفٌ بِين السَمَاطِين مُ شُرِفٌ عَلَى أَ وَمُسْتَ شُرِفٌ بِين السَمَاطِين مُ شُرِفٌ عَلَى أَ يَغُضُّونَ فَضْلَ اللَّحْظِ مِنْ حَيْثُ مَا بَدَا لَهُمْ عَنَ إذا انْ سابَ في تَدْبِير أَمْ رِ تَرَافَ دَتْ لَهُ فِكَ إذا انْ سابَ في تَدْبِير أَمْ رِ تَرَافَ دَتْ لَهُ فِكَ خف يُّ مَ دَبِّ الكَي لِ تَنْنَ عَ أَنَاتُهُ تَسَرُّرُ وَ يُبْذِي الرِّضَا فِي حَالَةِ السُّخْطِ لِلْعِدَى وَقُورٌ عَرَائِ أَخ لاقٍ هي الروض جَادَهُ مُكِنُّ فكم عَجَبتْ من ناظِرٍ مُتَامِّ لِ ! وكم حَ

(۱) دیوانه ۱/ ۱۹۰ .

وَحُـسْنُ دَرَارِيِّ الكواكـب أَنْ تُـرَى طوالِع في دَاجٍ من الليل غَيْهَبِ

فبعد تعداد المناقب ، والآثار التي تمخضت في سياقها الأبيات ، يعيدنا إلى (موقف أهالي حمص)<sup>(١)</sup> ، متلمسًا عناصر الحدث التي تسهم بشكل أو بآخر في تكوين البناء الفني ، محاولًا فيها اقتناص ألفاظ ذات صلة ، وحس ، حتى لا يقع في نفس المتلقي تنافر بين لوحات الحدث/ القصيدة بل يسوقها وحدة المشاعر<sup>(١)</sup> . يقو ل<sup>(٦)</sup> :

بعُقْب افتراقٍ مِنْكُمْ وتَشَعُّب أَرَى شَـمْلَكُمْ يا أَهـلَ حِمْص مُجَمِّعاً وثاو ردٍ، أو خائفٍ مُترقِّب وَكُنْتُمْ شُعَاعاً من طَريلٍ مُشَرِّدٍ إذا الشمسُ لَاحَتْهُم حَرَابِيٌّ تَنْضُب ومن نَفَرٍ فَوْقَ الجَذُوع كَأَنَّهُمْ تَلاف اكُمُ الفَتْحُ بِنَ خَاقًان بَعْدَ مَا تَدَهْ لَهْتُمْ مِنْ حَالِقٍ مُتَصَوِّب بَعارفةٍ أَهْدَتْ: أماناً لِخَائِفٍ وَغَوْثًا لَلِهُ وفٍ، وَعَفْ وا لَمُ نُنِب عَنَتْ طِّيئًا جَمَعْاً، وثَنَّتْ بِمُـذْحِج خُصوصًا، وَعَمَّتْ فِي الكَلَاع ويحْصُب لْهُمْ جانِبَ اليَوْم العَبُوسِ العَصَبْصَب رَدَدْتَ الرَّدَى عَنْ أَهْلَ حِمْصٍ وَقَدْ بَـدَا وَلَوْ لَمْ تُرَدَافِعْ دُوَنَهُ الْتَفَرَّقَتْ أيَادِي سَبًا عنها «سَبآء بن يَشْجُب» بِهِمْ مَا هَوى من سُخْطٍ أَسْوانَ مُغْضَب رَفَ دْتَهُمُ عِنْ دَ السَّرِيرِ وَقَدْ هَـوَى وَكَانَتْ يداً بَيْضَاءَ مِثْلَ اليبدِ التِي نعشت بها «عَمْرو بن غَنْم بن تَغْلِب» تَنَاءَهُمَا في «ابني مَعَـدٍّ، ويَعْـرُب» فَلَهُمْ تَر عينه نِعْمَتَ بِن استحقَّتَا

فاجتماع الشمل هاجس يعتريه، ويؤرقه ، إذ حملت لوحة حوادثه وثوب أهل حمص بعاملهم على المعونة ألوانًا قاتمة ، ودلالات سلبية تشي ذلك اليوم العبوس ، وما فيه من التشعب والخذلان إذ إن أسوأ صورة من صور الخذلان صورة النفر

- ينظر : ابن الأثير : الكامل في التاريخ ٤ / ٣٣١ .
- (٢) ينظر : أحمد شاكر غضيب : أثر الإسلام في بناء القصيدة ، ص١٥ .
  - (۳) دیوانه : ۱/ ۱۹۱ وما بعدها .

وهم كحرباء ، وما في أمرهم من النفاق ، والشقاق ، وسوء الأخلاق .

ثم إنه يعمد في موضوع قصيدته التي استهلها بقوله «منى النفس ...»<sup>(1)</sup> إلى علم من أعلام الخلافة في التاريخ العباسي وهو الخليفة (المتوكل على الله)<sup>(1)</sup> ليسرد للقارئ ما قامت به هذه الشخصية خلال فترة توليتها الحكم ، إذ لم يكتب الشاعر شعره ليقص التاريخ لكن ليمدح الخليفة ، ومع هذا تبدو أقرب إلى الرؤية التاريخية من خلال سرد أحداث مرت بالشاعر في زمنه<sup>(1)</sup> .

يجد القارئ في موضوع هذه القصيدة أن المتوكل على الله رداء للندى ، والعدل ، وحماية حوزة الإسلام والمسلمين حتى عم نوره أفئدتهم وموئل هبوطه . يقول<sup>(1)</sup> :

تَسَزُورُ أَمِسَيَر المَسوَمنين، وَدُونَهُ سُهُوبُ البلاد: رَحْبُها وَوَسِيعُها إِذَا مَا هَبَطْنَا بَلدة كَسَرَّ أَهْلُها أَحادِيثَ إِحْسَانٍ نداهُ يُذِيعُها حَمَى حوزة الإسلام فارتدع العِدى وقد عَلِمُوا ألا يُسرَامَ منِيعُها ولَّسَا رَعَسى سِرْبَ الرَّعِيةِ ذَادها عَنِ الجَدْبِ مُخْضَرُّ البِلَادِ مَرِيعُها عَلِمْتُ يقيناً مُنْ تَوَكَّلَ «جَعْفَرُ» عَلَى الله فِيها أَنَّهُ لا يُسضِيعُها جَلَا الشَّكَّ عَنْ أَبْدَى رَوْنَقَ الحَقِّ نُورُها وأَشْرَقَ فِي سِرِّ القُلُوعُها

ثم بعد أن ذكر المآثر التي كان للخليفة فضل في إرساء دعائمها ، يذكر منها على وجه التفصيل (صلح بني تغلب) ، فالقصيدة يتكون نسيجها البنائي من سياسية ، بدت شخصية الخليفة فيها قادرة على بعث النور من جديد بعد ما كادت أن تزيغ

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۲۹۶ .
- (٢) المتوكل على الله : هو جعفر بن المعتصم بن الرشيد ، وهـ و عـ اشر خلفاء بنـي العبـ اس ، ولـ د سـنة
   ٢٠٦هـ ، وتوفي سنة ٢٤٧هـ . انظر : الزركلي : السابق ٢/ ١٢٧ .
- (٣) انظر : د . عبدالله التطاوي : مرجعية المشعر العباسي بين الخبر والمنص ومداخل مبدئية لقراءة المرحلة ، طر١٥) المرحلة ، طر١٥) الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة ، ص ١٤٥ .
  - (٤) ديوانه : ٢/ ١٢٩٨ .

14.

قلوب العباسيين «نَفَى الظُّلَمَ عنَّا والظَّلَامَ صَديعُها» . ومن خلال هذه السياسة الترجيحية التي تستحق التأمل في أخلاقياتها يلهب شعلة الخير التي تجلت في موقفه من الصلح . قائلًا() :

أَسِيتُ لِأَخْرِوَالِي «رَبِيعَةَ» إذْ عَفَتْ مَصَانِعُها منها، وَأَقْوَتْ رُبُوعُها بِكُرْهِمِي أَنْ بَاتَمَتْ خَمَلاً وَيَارُهَا وَوَحْـشاً مَغَانِيها، وشَـتَّى جَمِيعُها شُرُوباً تَسَاقى الرَّاحَ رِفْها شُرُوعُها وَأَمْسَتْ تساقى المَوْتِ مِنْ بَعْدِ مَا غَـدَتْ لِأُخْبِرَى دِمَبَا مِبَا يِطِلُّ نَجِيعُهِمَا إِذَا افْتَرَقُهِ اعَبِنْ وِقْعَهِ جَمَعَهُ تُهُمُ إذا بَاتَ دُونَ التَّأْرِ وهْـوَ ضـجيعُها تَــذُمُّ الفَتَـاةُ الـرُّوُد شِـيمَة بَعْلِهَـا كليبية أعيا الرِّجَالَ خُصْوعُها حَمِيَّةُ شَعْبٍ جَاهِلِيٍّ وعِزَةٍ وَفُرْسَانُ هَيْجَاءٍ تجِيشُ صُدُورُهَا بأحقادها حَتَّبي تَضِيقَ دُرُوعُها تُقَتِّلُ مِنْ وِتْرِ أَعَزَّ نُفُوسِهَا عَلَيْهَا بِأَيْلٍ ما تَكادُ تُطِيعُها تَذَكَّرتِ القُرْبَى فَفَاضَتْ دُمُوعُها إذا احْتَرَبَتْ يَوْماً فَفَاضَتْ دِمَاؤُها شَوَاجِرَ أَرْحَام مَلُوم قَطُوعُها شَرواجِرُ أَرْمَاح تُقَطِّعُ بَيِنَهُم

فهذه القطعة من قصيدته يظهر فيها (أبوعبادة البحتري) حزينًا أسيًّا لما أصاب قرابته من تشتت ، وتحول ، وتمزق ، في طبائع من حوله ، وإذا به يطرح هذه القضية من منطق القربة مما يجعل كل بيت فيها مأساة إنسانية لها أبعادها ، ويختزل في صورة ماضوية إذ يعزو كل هذا التباغض ، والفرقة ، والدماء ، إلى عصبية جاهلية ما كان لهم أن يتركوها حتى تفككت العُرى ، وسادت الحروب ، والقطيعة . لكن تركيز الشاعر على ذلك سيطر على نفسه وهو في خضم انفعاله ، يظل ينتقي

(۱) ديوانه : ۲/ ۱۲۹۷ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه ٥/ ٦٠٩ ، رقم الحديث (٣٦٦١) ، كتاب المناقب ، باب (٥) .

| نسهم في هذا الصلح . يقول() :                  | فقد سعى إلى إيراد كثير من الأفعال التي ن          |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| لَعَادَتْ جُيُوبٌ والدِّمَاءُ رُدُوعُها       | فَلَوْلَا أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ وَطُوْلُهُ       |
| بِها اسْتُبقيتْ أَغْصَابُها وَفُرُوعُها       | وَلَا اصطلَمتْ جُرْثوم تُ تغْلبي تُ               |
| وَقَـدْ يَئـسَتْ أَنْ يـستَقِلَّ صَريعُها     | رَفَعْتَ بِضَبِعَيْ تَغْلِبَ ابْنَةِ «وائلِ»      |
| وَمَـوْلَاكَ فَـتْحْ يَوْمَـذَاك شَـفِيعُها   | فَكُنْتَ أَمْتِينَ الله مَتَوْلَى حَيَاتِهِ       |
| إِلَيْهِمْ، ونُعْمَى ظَلَّ فِيهِمْ يُشِيعُهَا | لَعَمْ رِي لَقَ لْ شَرَّ فْتَ هُ بِ صَنِيعَةٍ     |
| حفائظُ أُخْلاقٍ بَطِيءٍ رُجُوعُها             | تَالَفَهُمْ مِنْ بَعْدِ ما شرَّدَتْ بِهِمْ        |
| وَأَقْصَرَ غَالِيها ودَانَبي شـسُوعُهَا       | فَأَبْ صَرَ غَاوِيهَا المحجَّةَ فاهْتَ دَي        |
| وَمَخْفُوضِها راضٍ بِهِ ورَفِيعُها            | وأَمْـضَى قَـضَاءَ بَيْنَهـا فَتَحَـاجَزَتْ       |
| رِقَاقُ الظُّبَا مَجْفُوًّ ها وصَنِيعُها      | فَقَدْ رُكِزَتْ سُـمْرُ الرِّمَـاحِ وأُغْمِـدَتْ  |
| ونَامَتْ عُيُونٌ كَانَ نَزْراً هُجُوعُها      | فَقَـرَّتْ قُلُـوبٌ كـان جَمَّـاً وَجِيبُهـا      |
| وباعَــدَها عَــمَّا كَرِهْــتَ نُزُوعُهـا    | أَتَتْ كَ وَقَـدْ ثَابَـتْ إِلَيْهَـا حُلُومُهـا  |
| سَبَائِبُ رَوْضِ الْحَزْنِ جَادَ رَبِيعُها    | تُعِيدُ وتُبدي من ثَنَاءٍ كأَنَّهُ                |
| أَتَى النَّنْبَ عَاصِيها فَليمَ مطِّيعُها     | تَصْدُ حَيَاءً أن تَراكَ بأَوْجُهٍ                |
| تَـــسَفَّهَ فِي شرٍّ جَنَـــاهُ خَلِيعُهــا  | ولا عُـــذْرَ إِلَّا أَنَّ حِلْــــمَ حَلِيمهـــا |
| لأوَّلِ هَيْجَاءٍ تُلَاقِبٍ جُمُوعُهَا        | ومُ شْفِقَةٍ تَخْسَبَى الجِسَامَ عَسلى ابْنِهِ ا  |

فالشاعر يحاول من خلال هذه الأبيات أن يشرح أبعاد هذا الصلح ، فيضيف عنصرًا ذا أهمية ، يترتب عليه حياة قبيلة تغلب ، إذ وفر لهم هذا الصلح من الناحية النفسية الألفة بعد التباغض ، والاهتداء إلى جادة الصواب بعد الغواية ، والهدوء بعد القلق والتوتر ، وكان الفيصل الحاسم في هذه القضية ، حتى زالت الشحناء وجعهم قلب واحد . وما كان لهذه الحياة القاسية العنيفة ، التي يهدد فيها الإنسان -كل يوم- بالموت إلا أن تتوقع الأم -وفي أي لحظة- وقوعه على ابنها ما دامت

(۱) دیوانه ۲/ ۱۳۰۰ وما بعدها .

الهيجاء واقعة لا محالة. فهو يعكس علاقة الحب المكين في وجدان الأم ، ومـا يـنجم عنه من إشفاق ، وخوف ، وحذر من الغارات (') .

إن المنهج الذي اتكاً عليه في موضوع قصائده يدور حول أحداث ، وأبياته بمثابة كشف عن جدية موقفه تجاه الممدوح ، إذ يشرح نفسيًّا وقائع المعركة ، ولا يخفى على القارئ أنه خص الثغور بقدر متميز ، وكأنها وزع عليها ثقافته التاريخية ، عبر خيوط انفعاله ، فتمثل لديه الموقف النفسي والمعرفي<sup>(٢)</sup> ، وعلى غرار ذلك قصيدته التي مطلعها : «بين الشقيقة فاللوى فالأجرع .... »<sup>(٣)</sup>.

فهو ينتقل إلى الثغور فيقول<sup>(2)</sup> : أَمَّ الثغور فَقَ دُغَ دَون عواصاً لثغور رأي كالجبال السشَّرَعِ مُ دَّت ولاية يوسف بن محمد سوراً على ذاك الفضاء البَلْقَعِ مُ دَّت ولاية يوسف بن محمد لا يرهب الطَّرف البعيد تَطرُّفاً عاد المُضَيَّعُ وهو غير مُضَيَّع وهي الوديعة لا يُؤَمِّ لُ حِفْظُها حتى تصح حفيظة المُسْتَوْدَع واعنة الإسلام في يد حازم قد قادَهَا زمناً وَلَمْ يتزعزع أمسى يُ دَبِّرُها بهدي «أُسَامة» وَبكيد «بَهْ رَام» ونَجْدةِ «تُبَعِ» فكفاك من شرف الرياسة أنَّه يثني الأعنَّة كلهُ نَ بِإصْبَع

فالبناء الموضوعي للقصيدة يفضي إلى ولاية «يوسف بن محمد بن يوسف الثغري» وما حققه من إنجاز إثر توليته الثغور ، فالقصيدة تبدو تبادلًا للمواقع بين توليه أمر الثغور وحالها قبل تعيينه إياها . فبرزت كالجبال وما في أمر الجبال من ثبات ، وصلابة ، وحزم ، وهذه جميعها إسقاط على شخصية الممدوح ، وجميل

- (۱) انظر : د. عباس بيومي عجلان : عناصر الإبداع الفني في شعر الأعشى ، الناشر : مؤسسة شباب
   الجامعة الإسكندرية ١٩٨٥م ، ص ٣٥٠ .
- (٢) انظر : د. عبدالله التطاوي : أشكال الصراع في القصيدة العربية من القديم إلى المعاصر (رحلة المعارضات) ، ص٩٨ وما بعدها .
  - (۳) دیوانه ۲/ ۱۲۸۲ .
  - (٤) ديوانه ۲/ ١٢٨٧ .

- (۱) دیوانه ۲/ ۱۲۸۸ وما بعدها .
- (٢) عمرو بن معد يكرب بن ربيعة ، وهو من فحول الفرسان والشعراء ، مات بالفالج في زمن عثمان بـن
   عفان . انظر : المرزباني : معجم الشعراء ، ص ٢٠
- (٣) عاصم بن الأسقع : ويقال : عاصم بن الأصقع ، شاعر من مذحج من بني زبيد الأصغر ، ينتهي نسبه إلى أسد العشيرة . انظر : هامش الديوان ٢/ ١٢٩٠ .

وبعد أن فصَّل في أمر الولاية ينتقل إلى تهنئته بها ، فكل منهما كان جديرًا بالآخر ، ثم يستدل بوقعة «مرعش» ليعطي المتلقي صورة مشرقة عن ابن الثغري حيث إنه في أي أرض يقع عليها يضع فيها وسمًا من بسالته وإقدامه . قائلًا :

طلبت كَ من بَلَ لِ بعيد المنزع فَحُرًا، ولم تَسْال لها عن موضع فوق العَلَّ من الرِّجالِ الأَرْفَعِ باغر وافي الساعدين سميدع خلقاً إذا ضرَّ الندى لم ينفع في جانبيها «الشنفرى» لم يُسرِع وَمَنعْتَ فلم تذكرْ مساعي (مِسْمع) وَمَنعْتَ في الحرمات ما لم يمنع ما كان فيها السيْفُ غَيْرَ مُشَيَّع بحريمه وَبْلاياب المُسْرِع

ولتهنك الآن الولاية أنَّهَ الله لم تعطها أمللا ولم تسشغل بها لم تعطها أمللا ولم تسشغل بها ورأيت نفسك فوقها وهي التي وصلتك حين هجرتها، وتزينت ومهاول دون العللا كلفتها فقطعتها ركض الجواد، ولو مشى سعيَّ إذا سمعت «ربيعةُ » ذِكْرَهُ أعطيتَ ما لم يُعْطِ في بذل اللُّهى وبعثت كيْدك غازياً في غارة جزعت له أمُّ الصَّليب، ومن يَصُبْ واستقرضوا من أهل «مرعش » وقعةً

ثُمَّ إنَّهُ ينبعث من -قصيدته- التي مدح بها (أحمد بن محمد الطائي) ، واستفتحها بقوله : (خطته فلم تحفل به الأعين الوطف..) (رؤيا تجسد تصور خاص عمن حوله ، ليس في طعامهم فحسب ، بل في منحاهم ، وسلوكياتهم ، وهي نبرة يتعالى فيها صوت الزيغ ، إذ يشهد واقع مرير ، ينحدر فيه دناءة الخُلُق ، وعدم اتفاقية ، وهو بذلك يحاول عقد مصالحة مع النفس ثم مع الجمع (الأعراب) حتى يستقيم ما

(۱) ديوانه ۲/ ۱۲۹۰ .

ثم يستطرد في تفصيل القضية ، ليعكس أصناف الناس في واقع عجل ، وبني شيبان ، ويذكر أن ما لا قوه هو نتيجة عدم الوفاء بالعهد ، مما شكل صورة مأساوية في ظل ما حل بهم من مصائب ، وقد تدهور الحال كما كانت عليه من قبلهم (جديس)()

قائلًا (") :

ولم يَعْشَ منها عَنْ مَرَاشِدُهَا طَرْفُ رأت رشدها « عجلُ » فثابت حلومُها ولا إلَّ للعاصي، لديك ولا حلف وجاءت بنو شيبان تنشذ حلفها ك\_أن ال\_وديعيَّين ليل\_ةَ جِئْ\_تَهُم هوى بهمم في غَمر مسجورةٍ جرف جديس وبانت عن منازلها هفَّ مضوابين أضعاف الخطول كما مضت خيارٌ إذا اختار القسيمُ ولا نِصْفُ ولا لابن سيار من الأمر بعدها إذا قيل كفوا عن تخمطِكُمْ كفُّوا وأضحوا وكانوا لاينهنه شغبهم فلا الظَّهْرُ من ساتيد ماء ولا اللَّحْفُ ولما استقرت في جَلُولا ديارُهُمْ لديهم وصرْفُ الـدهر بينهم صرْفُ أقماموا نمدامي مُتْرَعمات كؤوسُهمْ لقوا صعقةً أو فضَّ بينهم حَتْفُ توافــت لهـــم آجــالهم فكـــأنَّهمُ ولا يزال الداء متفشيًا ، والشغب مستمرًا (ولا لابن سيار من الأمر بعدما..)

- (۱) ديوانه ۳/ ۱۳۵۲ .
- (٢) جديس : ابن جاثر بن إرم بن سام بن نوح –عليه السلام . ينظر : أبومحمد علي بن أحمد بن سعيد بن
   حزم الأندلسي : جمهرة أنساب العرب . ط(٦) د.ت. دار المعارف ، القاهرة ، ص٤٦٢ .
   (٣) ديوانه ٣/ ١٣٥٢ .

وكأنه ينقد ما هم فيه إذ كل شيء مصيره إلى الفناء ، فالأمر الذي هم فيه لا يستوجب كل هذا ، إذ انتهى تنازعهم ، وغمرتهم إلى عاقبة غير محمودة ( ) . ثم بلغ الأمر من بنى تيم ما بلغ غيرهم ، من المطل ، وخلف العهد ، حتى صيَّر

حياتهم إلى ارتداد ، ولا رادع لهم إلا أن تدور رحى الحرب ، وتحسم القضية . وهذا واضحٌ في قوله ··· :

ورامت بنو تيم بكرماء مُتْعَةً وما بَرَحَ التفريطُ حتى أصارهم إذا انتزفوا خِلْفاً من الشَّر رَدَّهمْ وإلا يُنيبوا تقضب القضبُ الرَّدى وإلا يُنيبوا صاغرينَ ويرجِعُوا

ف ما كَرُمُ وا عند اللِّقاءِ ولا عَفُ وا إلى خُطَةٍ فيها الخزيةُ والخَسْفُ إلى أوَّل الوِرْدِ الذي انتزفُوا خلْفُ وسُمْرٌ بسا بروج (" تَمْنعُها عُجْفُ تَدُرْ بينَهُمْ كأس الحِمَام بك الصِّرفُ

- (۲) دیوانه ۳/ ۱۳۵٤ وما بعدها .
- (٣) سابروج : موضع بنواحي بغداد .

 <sup>(1)</sup> انظر : محمد صبري : أبوعبادة البحتري درس وتحليل ، ص ١٦٢ .

ج- نسق الخاتمة :

تعد الخاتمة في العرف النقدي قاعدة القصيدة ، وآخر ما يبقى منها في الأسماع<sup>(۱)</sup> ، وقد أطلق المنظرون عليها اصطلاح المقطع<sup>(۲)</sup> ، وعلى القدر الذي اهتموا به في المطلع يوجهون الاهتمام نفسه بالخاتمة ، حيث إنهم اشترطوا أن يكون لكل غرض ما يناسبه ، مع عذوبة اللفظ ، وجزالة المعنى<sup>(۳)</sup> ، ونحو ذلك .

ويرى ابن رشيق أن يكون آخر القصيدة «محكمًا لا تكمن الزيادة عليه ، ولا يـأتي بعده أحسن منه ، وإذا كان أول الشعر مفتاحًا له ، وجب أن يكون الآخر قفلًا»<sup>(٤)</sup> .

ولا شك أن عناصر البناء الفني للقصيدة العربية من «الابتداء ، والتخلص ، والمقطع»<sup>(٥)</sup> تسهم في التئام العمل ، وإخراجه بالصورة التي ارتضاها النقاد . وقد تبيَّن لي أن الشاعر نوّع في خواتيم قصائده بتنوع الأحداث فقد شملت الآتى :

١ – الخاتمة للإشادة بالممدوح والثناء عليه ··· .

ويظهر هذا من خلال نص مدح فيه الفتح بن خاقان ، يخلص فيه إلى أن وحدة المشاعر عنده سبقت وحدة البناء الفني ، لكن الاجتماع الذي ينشده لنفسه ، ولقومه حريُّ به أن يسوق الشكر مختتمًا لما كان للفتح بن خاقان من آلاء وأياد بيضاء

- (۱) ابن رشيق : العمدة ۱/ ۱۹۰ .
- (٢) أبوهلال العسكري : الصناعتين ، ص٤٥٨ .
- (٣) انظر : أبوهلال العسكري : الصناعتين ص٤٤٣ ، ويوسف بكار : السابق ، ص٣٠١ ، وأحمد بدوي : أسس النقد الأدبي عند العرب ، ص٣١٢ .
  - (٤) السابق : ١٩٥/١
  - ٥) على مراشده : بنية القصيدة الجاهلية ، ص٢٤٩ .
- (٦) انظر : مجدي بن محمد خواجي : الجوانب الفنية في شعر محمد بن حمير الهمذاني (شاعر الدولة الرسولية في القرن السابع الهجري) ط.١ ، ١٤٢٢هـ ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ص٨٢ .

١٨٨

| م الأعداء ، وكأن القـصيدة ثنـاء وعرفـان        | على الشاعر ، وعلى القوم الذي دفع عنه.         |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                                                | بالجميل ليس إلاً .                            |
|                                                | يقول^ :                                       |
| لِـــسَانهما فِي كُـــلِّ شَرْقٍ وَمَغْـــرِبِ | شَكَرْ تُكَ عَنْ قَـوْمِي وقَوْمـك إنَّنِي    |
| نسبْتُ إليها دُونَ رَهْطِي وَمنْصِبِي          | وَمَا أَنَا إِلا عَبْدُ نِعْمَتِكَ الَّتِي    |
| بِآلائِها فِي مَصشْهَدٍ لا أُكَانَوْبِ         | وَمَوْلَى أَيَادٍ منك بِيضٍ مَتَى أقلْ        |
| عَلَى كُـرِهِ شـتَّى مِـنْ شُـهُودٍ وَغَيَّـبِ | وَٱلَيْتُ لَا أَنْسَى بُلُـوغِي بِـكَ العُـلا |
| دَفعْتُ بِرُكْنٍ مِنْ «شَرَوْرَى» وَمَنكِبِ    | وَدَفْعِي بِكَ الْأَعْدَاءَ عَنِّي وإنَّهَا   |
| حًا أحمد بن محمد الطائي ، تسير في خاتمتها      | وفي قصيدة أخرى وجهها الشاعر ماد               |

وي عميدة ، عربي و بهه ، مساعر ما ع ، منا بن عمد ، عمد ، عمدي ، سير ي عمده . على هذا النهج ، إذ تحمل بين جوانحها طابع الثناء ، والفخر بمحامد الأخلاق . من مثل قوله(") :

لَنَسَا حَاتِمَسَانِ، للمُجَسدَّدِ مِسنْهُمَا عَلَى الْمُبْتَدِى فِي كُلِّ مَكْرُمَةٍ ضِعْفُ خَلَائِقُ إِن أَكْدَى الحَيَسَافِي غَمَامِهِ تَتابَعَ عُرْفاً من كَرَائِمِهِما العُرْفُ أحاطَتْ بآفاقِ المَعَسالي وِأَشْرَفَتْ بِها نخوةٌ من أَنْ يُحِيطَ بها وَصْفُ لَبِسْنَا مِسنَ الطَّسائِيِّ آثَسارَ نِعْمَةٍ تَبِينُ عَلَى مَرِّ اللَّيَسالي ولا تَعْفُو إذا سَبقَتْ منهُ يَسدُ فتستوهِرَتْ أَبَرَّتْ عَلَيْها من نَدَاهُ يَدُ تَقْفُو وأَلْفَسانِ مِسايَنْ مَنْ جَاهِهِ أَلْفُ

ففي هذه الأبيات يستقرئ الشاعر محاسن الممدوح ، ويجعلها رديفة لأخلاق حاتم الطائي ، بل إن المدوح بفعله هذا يجدد ماكان قديمًا ، إذ وصل إلى أضعاف ما امتلكه حاتم الطائي من الكرم ، ودماثة الخلق ، ثم إنَّ البحتري يستشرف في تعداد هذه المعالي ، التي عجز عن وصفها ، لكن ما لبسه هو ، وما ألبسه الطائي غيره واضحان للعيان ، ولن تضمحل هذه العطايا بالرغم من مرور الليالي ، والأيام . إذ

- (۱) دیوانه : ۱/ ۱۹٤ وما بعدها .
  - (۲) دیوانه : ۳/ ۱۳۵۵ .

19.

أثبت الممدوح نبله ، كما عرف حاتم بكرمه العربي في الأجيال من بعده . ۲ - خاتمة استفهامية تأكيدية :

ويظهر ذلك من خاتمة قصيدة مدح بها (يوسف بن محمد بن يوسف) يقول<sup>(</sup> : مِــنْ أَيِّهِــمْ لَمْ تَــستقِدْ؟ وَلِأَيِّهِــمْ لَمَ تَنْجَــرِدْ؟ وبِــأَيَّهِمْ لَمْ تُوقِــع بَــلْ أي نَــسْل مِــنْهم لَمْ تَــسْتَبِحْ وَثَنيَّـةٍ مِـنْ أَرْضِـهِمْ لَمْ تَطْلُـع ؟

فكما هو ظاهر أن الشاعر مهتم بقصيدته ، إذ يجعل للأجيال القادمة خطابًا استذكاريًا ، يشعل فيه مزايا ابن الثغري على خارطة التاريخ ، ثم إنه بهذه الاستفهامات يكثف من دلالة العمل ، فهو يقرر أفعال الشجاعة ، والذود عن الثغور ، وما واجه الأعداء من هذا العلم .

إذن هذه خاتمة تقريرية لأفعال الممدوح خلال الأحداث الضخمة المعضلة .

٣ - خاتمة تقليدية دعائية ()

وهي منبثقة من الدعاء للممدوح ، وقد أكثر منها الشاعر ، وقد تجلى ذلك في قصيدة مدح فيها الخليفة (المتوكل على الله) . قصيدة مدح فيها الخليفة (المتوكل على الله) . يقول (") :

رَبَطْتَ بِصُلْحِ القَوْمِ نَافِرَ جَأْشِها فَقَرَّتْ حَشَاها واطْمَأَنَّتْ ضُلُوعُهَا رَبَطْتَ بِصُلْحِ القَوْمِ نَافِرَ جَأْشِها فَقَرَّتْ حَشَاها واطْمَأَنَّتْ ضُلُوعُهَا بَقِيتَ فَكَمْ أَبْقَيْتَ بِالعَفُو مُحْسِنًا عَلَى «تَغْلِب» حَتَّى اسْتَمرَّ ظَلِيعُها

وقد حلا للشاعر عند مديحه للملوك ، وللوزراء ، والقواد أن يختتمها بهذا الشكل بدعوى ارتياح الممدوح لمثل هذا النوع ، فالشاعر يدعو (للمتوكل على الله) بالبقاء لمساندته للقوم ، ولمه للشتات ، وعفوه عن أهل تغلب الذي عكس طمأنة على قلوبهم ، واستقرارًا في أمورهم ، وأدى إلى استمرارية الحياة الرغدة ، وهو

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۲۹۱ .
- (٢) انظر : مجدي محمد خواجي : السابق ، ص٨٢ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۱۳۰۱ .

يسعى إلى المواءمة بين المعنى الذي بنيت عليه القصيدة والخاتمة إذ تشعر نهايتها برغبة الشاعر في العفو والسماح فضلًا عما لشعر المدح من زيادة في تمجيد الأخلاق الحميدة ، وكذلك تبرز قيمته في تصوير الاتجاهات السياسية<sup>(1)</sup> ، وترغيب النفس البشرية بالتمثل بصفات العفو وما يجنيه من إيجابيات تتجلى في توفيق الشاعر بين خاتمة قصيدته وما سبقها من معانٍ في بنية الموضوع<sup>(1)</sup> . إذ وفق الشاعر في الانسجام بين أبيات القصيدة وكأن خاتمتها تبيانا لما سبق ويظهر هذا في قوله<sup>(1)</sup> : فَقَرَرَّت قُلُونٌ كَانَ نَزْرًا هُجُوعُها

وقد سار على هذا المنوال في قصيدة يروي فيها قصة قتـل (نجـاح بـن سـلمة) إذ

اختتمها بالدعاء ل\_ (عبیدالله بن یحیی بن خاقان) قائلًا(<sup>۱)</sup> :

وأبقـاه الإلـه بقـاء «نـوح» لتـشيد المكارم والـشَرَاح

وعلى العكس من ذلك يقف البحتري مختتمًا قصيدة له يدعو فيها على (خالد) من خلال حادثة قصة التل التي أوردها في أبياته . يقول<sup>(٥)</sup> :

خَالِيدٌ لَا سَيقَى الإَلَيهُ صَدَاه فَبَنُوه اللَّئامُ شَانُوا الكِتَابَة

إذ عمد إلى شرح هذه القصة مع جعل خاتمتها تفصيلًا لهذه المعضلة التي بـدت من سوء تصرف أرباب الكتابة الذين لم يعطوا كل ذي حق حقه ، وهـذا مـن عـدم الاكتراث بحقوق البشر .

## ٤ - خاتمة لطلب النوال :

وهي خاتمة تبدو لي في ظاهرها احتيال البحتري ، وأخذه فوق حاجته دون طوع لعزة نفسه ، أو تمثله للـشاعر العفيف ، فالباعـث المادي هـو المحـرك في طبعـه .

- (١) انظر : أحمد أحمد بدوي : ص١٥٧ .
- (٢) انظر : مجدي بن محمد خواجي : ص٨٣ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۱۳۰۱ .
    - (٤) ديوانه ١ / ٤٦٣ .
    - (٥) ديوانه: ١٦٧/١ .

يقول () :

فَ امْنُنْ ع ليَّ بِ صَوْم يَ وْم واح فِ واجع ل غ داءك لي ففيه غَنَ ائي! ٥ - الخاتمة التأثيرية :

وقد جنح الشاعر لمثل هذه الخاتمة في خدمة المعنى ، الذي درج عليه في الأبيات السابقة من مثل قوله في خاتمة قصيدته ، التي يروي فيها قضية أسر (وصيف) القائد التركي ، يقول () :

مَتَى تَذْهَبِ الدُّنيَا وَلَمْ أُشْفَ مِنْهُمَا فَلَا أَرَبِي مِنْهَا قَضَيتِ ولَا نَحَبِي

## ٦ - الخاتمة العاطفية :

وهي ممزوجة بلون من الحب ، الذي تأصل في نفس الخليفة (المتوكل على الله) تجاه زوجته (قبيحة) فبعدها عنه يمثل فترة انتقالية من عمر المحب ، وهي الراغبة الممتنعة من مثل قوله" :

فَلَا تَجْمَعِي هَجْراً وعَتَباً فَلَمْ أَجِدْ جَلِيداً عَلَى هَجْرِ الأَحِبَّةِ والعَتب

وهو ختام موفق ، احتوى مشاعر (المتوكل على الله) وأخذ يظهر ما بقلب الحبيبة من جليد لمسه الخليفة منها ، وعلى القدر الذي يحمله بين جوانحه من مشاعر حب راقٍ ، إلا أنَّهُ لن يستطيع أن يحتمل بعدها ، وعذلها ، ويطالبها في الوقت نفسه ألَّا تجمع بين الاثنين ، لأنَّ ذلك في اعتبار حاليهما يعد شكلًا من أشكال هذا الحب ، وصورة واضحة لما يحمله كل منهما للآخر من عاطفة مرموقة .

- (۱) ديوانه : ۱/ ٤٤ .
  - (۲) دیوانه ۱/ ٤٧ .
- (۳) ديوانه ۱/ ۱۲۹ .

## المبحث الثاني : المعجم اللغوي لقصيدة شعر التاريخ

اللغة عند البحترى :

ليس من الشعر إلا ما هو لغة ، وهذه اللغة شديدة الارتباط بالحالة المعورية للشاعر ، وموقفه من الحياة ، ورؤيته لها ، وهي «وسيلة لبعث صور إيحائية ، يعيد من خلالها الشاعر إلى الكلمات قوة معانيها التصويرية ، بما يبث فيها من صور وخيالات» ( ) . فاللغة الشعرية : لغة غنية إذ تنقل المعنى الحرفي المعجمي للمفردة إلى المعنى الإيحائي ( ) .

فاللغة والشعر أمران متلازمان ، ولا يمكن لنا أن نفهم ماهية الشعر إلا عن طريق اللغة ، وإذا صعبت ، وتعقدت فلذلك يعاب على الشاعر ، وكلما كانت لغة الشعر أقرب إلى الوضوح وإلى ذهن المتلقي أدت قيمتها في التعبير عن ما يريده الشاعر ، والشعر عند القدماء والمحدثين يتطلب لغة لها خصوصية منبعثة من شروط لا يتعداها الشعراء ، وإن حدث ما يخل بها بالتالي مما ينقص من قدر المعنى الشعري ، كاجتناب حوشي الكلام ، وتقارب الحروف ، وغيرها<sup>(٣)</sup> ومع أن القدماء لم يبحثوا في لغة الشعر إلا أنهم ألمحوا إلى وجود لغة خاصة بالشعر ، وكما ذكر ذلك قول صاحب الكتاب : «أنه يجوز في الشعر ما لا يجوز في الكلام»<sup>(٤)</sup> ، وكما ذكر ذلك

«وللشعراء ألفاظ معروفة ، وأمثلة مألوفة ، لا ينبغي أن يعدوها ولا أن يستعمل

- (1) محمد غنيمي هلال : النقد الأدبي الحديث : ص ٣٧٦ دار الثقافة ودار العودة بيروت •
- (٢) د . عدنان خالد عبدالله : النقد التطبيقي التحليلي ص٢٢ ، ط . (١) ١٩٨٦م ، دار الـ شئون الثقافية
   العامة بغداد .
  - (٣) د. جمال نجم العبيدي : لغة الشعر في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، ص١٦ .
- (٤) سيبويه : الكتاب ، تحقيق : عبدالسسلام هارون . الناشر : مكتبة الخانجي ، القاهرة ،
   ط(٣) ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م ، ١/ ٢٦ .

غيرها»().

ومن خلال هذا العرض لأهمية اللغة في الشعر ، يتأكد لنا مسؤوليتها العظمى الواقعة على كاهل الـشاعر ، كما أنه «ينبغي للـشعراء أن ينهجوا منهجًا خاصًّا يتخيروا فيه الجميل المناسب ، ولا يبلغوا إليها إلا بالتأني ، والبحث ، والاختيار ، حتى تتفق مع الوزن والقافية ، والمعاني متفقة مع إحساس الشعراء الـذاتي وهـذا لا يأتي إلا بعـد كـد الـذهن»<sup>(۲)</sup> ، والخبرة والمعاناة حتى تجيء الألف اظ متآلفة مع مشاعرهم من خلال التراكيب وهذه تكوِّن ما يسمى بالأسلوب<sup>(۳)</sup> .

وعندما ينتقل بي المقام إلى المعجم اللغوي عند البحتري ، فإنَّهُ لا يسعني إلا أن أضع قدمي وتستقر عيني على ما ذكره السابقون من دلالات معروفة عن اللغة الشعرية عند أبي عبادة ، فابن الأثير وصف رقة ألفاظه برقة المرأة الحسناء بقوله : «وترى ألفاظ البحتري كأنهن نساء حسان ، عليهن غلائل مصبغات ، وقد تحلين بأصناف الحلي»<sup>(1)</sup> .

وقال عنه الآمدي : «وأنه يتجنب التعقيد ومستنكرة اللفظ ، ووحشي الكلام ، وكان يفضل سهل الكلام وقريبه ، ويؤثر صحة السبك ، وحسن العبارة ، وحلو اللفظ ، وكثرة الماء ، والرونق ، وإنها كان يتعمد حذف الغريب ، والوحشي من شعره ليغربه على فهم من يمدحه ، إلاً أن يأتيه طبعه باللفظة بعد اللفظة من مواضعها من غير طلب لها»<sup>(0)</sup> .

لقد نها في قلب البحتري حب الشعر ، مثلها استقر في وجدانه ، وكان يرسل

- (۱) بن رشيق : العمدة ۱/۸ .
- (٢) د . جمال نجم العبيدي : ص٢٢ .
- (٣) لغة الشعر في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، دار زهران -عمان ، ٢٠٠٣م ، ص١٧ .
   انظر : د.أحمد درويش : دراسة الأسلوب بين المعاصرة والـتراث ، دار غريب للطباعـة والنشر القاهرة ، د.ط ، د.ت ، ص٤٧ .
  - (٤) ابن الأثير : المثل السائر ١/ ٢٥٠ .
  - ٥) أبوالقاسم ، الحسن بن بشر الآمدي ، ١ / ٢٣ .

نفسه على سجيتها ، لايتعمق ، ولا يتكلف ، بل إنَّ القارئ يجد نفسه مفتونًا بجهال الديباجة العربية وقد كان حريصًا على جمال اللفظ<sup>(۱)</sup> ، وهذه الألف اظ متمركزة في الذات الشاعرة فخلاصة الكلهات التي أوردها ما هي إلَّا محاولة اتصاله بالآخرين لإيصال استجابته الانفعالية ، والعقلية المبنية على خبرته الشخصية ، وبذلك يكون شعره مرآة أو وجهًا آخر لواقعه الذي عاصره<sup>(۱)</sup> .

دراسة المعجم اللغوي وفق نصوصه الشعرية :

فالشاعر في استمداده من التاريخ يقدم لنا معجمًا ، لغويًا تتنوع ألفاظه ، تبعًا للموقف الذي يستند إليه ، فمثلًا عندما يكون المقام مقام مدح ، يظهر اختياره للألفاظ الجزلة القوية خاصة عندما يستذكر أو يستنهض همة العباسيين ، وكما نراه يصوغ ألفاظه صياغة محكمة في الشجاعة والحرب ، ويظهر معجمه كذلك عند الانكسار للواقع الذي خلفته الاضطرابات ، والتنازع على الرياسة ، فإنه يختار ألفاظًا تعلن صراحة رؤياه للوضع الذي يعيشه هو والآخرون ، ثم نجد ألفاظًا عنيفةً ، وموبخةً يستعملها ليستدرك الأخطاء التي وقع فيها بنو جلدته ، كما سنرى .

وقد يلجأ الشاعر إلى الحوارية ، وهو أسلوب أصبح قنديلًا يعمد فيه إلى الحوار بينه وبين نفسه ، أو بينه وبين صاحبته في مقدمة قصائده . ليحسن الخروج إلى الموضوع التاريخي الذي يجتهد الشاعر في الإتيان به ، ولعلَّ هـذا في قصائده التي يمدح فيها القادة ، أو يستلهم فيها أعمالهم .

ومن ذلك قصيدته التي مدح فيها الخضر بن أحمد يقول (") : لامَــتْ ملامــة مُــشْفِقٍ مُتَعَتِّـب وَسَـطَتْ سَـطِيَةَ نَاصِـح لَمْ يَكْـذِبِ تبدو جمالية هذا النص في حديثه عن الفكرة/ المضمون/ الحدث فنيَّا عـن طريق

- (١) انظر : طه حسين من حديث الشعر والنثر ، ط (١٢) ذ.ت دار المعارف ، القاهرة ، ص١١٧ .
  - (٢) د. عدنان خالد عبد الله : السابق ، ص٢١ .
    - (۳) ديوانه : ۱/۱۳۲ .

استخدامه لكثير من الأدوات الفنية بحيث تطغى الحوارية التي تكشف بعدًا حزينًا لما يلاقيه الشاعر من عنت في سبيل البحث عن أهل العطايا لكن الحبيبة يشع من ثنايا حديثها البعد الإنساني الذي يقف موقفًا وضاءً يدخل من باب الناصح المحب الذي يأمل لصاحبه الاستقرار في نوع من العيش الرغد بالرغم من اللوم الذي يحمله .

لُسُنٌ مَتَى تَصِفِ الكَآبَةِ تُسْهِب واسْتَــشْفَعَتْ بِــدُّمُوعِها ودُموعُهـا ذَاك عَالَى جَمْر الغَاضَا المُتَلَه ب ولِحُزْنِهِا بِصَمِيمٍ قَلْبِسِي موقِعٌ وَبِرِيْبِهِ الْمُتَصِرِّ فِ الْمُتَقَلِّ بَ غَيْدَاءُ عَاجَلَهَا الزمَانُ بِنَكْثِقِ منْها الخُطوبُ غَريرةً لمْ تُنْكَب فابْتَزَهَا حُسْنُ العَزاء ، وصَادَفتْ قَالِيتْ أراك بِيشَرَّ مِينْ را ثاويًا في مَرْبَع جَـشْبٍ وعـيش مُنـضَب فِي حيْثُ لا يَلْفِي الـشريف مُناسِبًا يَخْنُو عَلَيْهِ بِرأَفَةٍ وَتَحَدُب أهل اللهمي أو جانب مَنْ يَعْرُب فاعمد لِظل مِنْ ندزار فَابَهُمْ وانهـض لأيـة بلـدةٍ حلّوا بهـا في الأرض إن قربت وإن لم تَقرب يُغْرِيكَ مِنْ نسب قريب المُطلب! فهنالك الحسبُ الصميمُ وحيثُ لا قُلْتُ : اربعي ! في سُرَّ من را سيدُ كَرُمَتْ ضرائبه عظيم المطلب

فالحدث والشاعر في هذه القصيدة متلازمان والحوارية المنبعثة من هذا حوارية نفس/ الـذات ، بـالرغم مـن صـدور كـل رغبـات ، ومستلزمات الحـوار مع المرأة/ الحبيبة ، والشاعر يبرز لومها ، وبكاءها ، واستجداءها في تـرك المكان/ سر من رأى ، فهو لا يتناسب ومطالب الشاعر ، ثـم الانتقـال إلى أي مكان تقطـن بـه قبيلة نزار ، لكنه يتروى ، ويطلب منها التأني والانتظار ، وهو في قرارة نفسه واثـق من أن رغباتها صادرة عن صدق ، ونصيحة بدليل مطلع القصيدة (وسطت سطية ناصح لم يكذب) ، ثم إنَّ دلالة الزمن دلالة سلبية فصروف الدهر متقلبة ، أعقبت على الحبيبة الرقيقة الحزن ، والكآبة ، والقهر ، ولذلك غدا قلب مع هـذه الصورة الحزينة لها كجمرة نار ، وهو ينتقل من دلالة الزمان إلى دلالة المكان/ سر من رأى ،

والمكان في نظرها ليس بأفضل من الزمن الذي عاجلها وهي ما زالت في مقتبل العمر ، فالحبيبة/ الذات الشاعرة تدور في رحى المعاناة ، وتجسد صخر الواقع ، فالعيش المنغص المتعب وخشونة الأرض ، وليس في الحقيقة المكان ، بل أهل المكان على سبيل التعبير المجازي . كل هذه الفضاءات تنقلنا إلى الشعور بالقهر ، والنبذ ، والاسترسال في توضيح المعاناة ، بل وتمده بالحل الذي ترسو عليه قاعدة الاستقرار ، وهي إعطاء صورة إيجابية فعالة لقبيلتي (نزار – يعرب) تبرهن على جانب من تاريخ أخلاقه م النبيلة لكن هناك من أغرى وأبهر الشاعر بسجاياه الحميدة ألا وهو الخضر بن أهد العدوي الذي مور صفاته بالبحر لكثرتها وسعة عطائها ، وبدأ يطمئن الحبيبة بسرد أخلاقه يقول<sup>(1)</sup> : بَحرَّ متى تقـف الظـاء بمورد منه يطـب هـم جـداه ويعـذُب خصر بـن أهـد طـود عِـزً شـامخٌ راس دعائمه ، أمـين المنك ب كَهْ فَ إذا اسـتذرى العفاة بظلـه الحالي الى كنفي رحيب مخـضب

ثم يوضح السبب في مكثه في سُرَّ مَنْ رَأَى ، وهو يعيش في ظل قوتين غلب عليها البعد ، والتشتت ، والتشعب ، والتفرقة إلَّا أنَّهُ يرفد من بحر خضر بن أحمد رافدًا ، سلسبيلًا ، رقراقًا ، يمتشج فيه العذوبة ، والسماحة ، فقد وجد المكان ، والشخص الذي به يأمن بعد الله من وقوف الزمن في وجهه . قائلًا() :

إن تمس عبد القيس مني قد نأت والأزدبين تسشتُّتٍ وتسشعُّبِ فقد اعتصمت بموئل منْ وائلٍ وغلَبتُ أحداثَ الزَّمانِ بتَغْلبِ ثم يقف على نسب المدوح ، ومواقفه في الحرب ، وهذا ظاهرُ من قوله (") : يا ابن المورث من ربيعة مجدها وابن المؤثل كلّ عِزِّ أغلبِ كم مِنْ أَبِ لك ذي مناقب جمةٍ حامٍ وجدٍ ذي مكارم منجب

- (۱) دیوانه : ۱/۱۲ .
- (۲) ديوانه : ۱/ ۳٤۱ .
- (۳) ديوانه : ۱/ ۳٤۱ .

فسمت بـذكْرِكُمُ سـمو الكوكب! وتنازعتْ كأسُ الردَى مِـنْ مشْرِبِ بوراثـة عَـنْ كـل لَيْتْ محِـرِبِ مـنْ كـلِّ مُحْتَضَر الـرُّواق مُحَجَبِ ولَبِـسْتَ أَبْهَة الجليل الأشـيب مـن حازم مَـاضي العَـزيم مُجَرَّب مِـنْ مُرْهفٍ شـهَرتْه كف مغضب للمـستجير المرهـف المترَّقـب مِـنْ واكـفٍ مـسحنْفِرٍ مُتَـصَبِّب مَتقَـرِبٍ مُتَوصِّل مُتَـصَبِّبِ بـذراك مِـنْ زمنٍ حديـدِ المخلَبِ إذْ كـان بَـرْق يـديك لـيس يخْلب وعُلَّ تقاصرت المساعي دون و وإذا الكامة تكافحت في معرك فلَكُمْ مواقف في الوغى مشهورةٌ يا حضرُ أنت مُسوَّدٌ في سادة قد شدت في حال الحداثة يافعًا وأرتك أعقاب الأمور رويَّةٌ ولأنت أرْهفُ حينَ تدْهِم خطة ولأنت أمْنَعُ مِنْ كليب جانبًا ولأنت أنف بالنواف والندى وكأن وجُهك حين تُسْالُ مُشْرِبُ هذا وليك مستجيرًا عائاً

وبعد هذا فقد عرجت القصيدة بمعجم لغوي مكثف ، تناول فيه الشاعر حوارًا صريحًا بينه وبين حبيبته/ نفسه ثم انتقل إلى الخطاب الذي يبرزه الضمير المنفصل أنت مع كاف الخطاب وقد شكَّلا طريقًا يلمس من خلالهما المتلقي انفراجًا بعد ضيق مر به الشاعر إضافة إلى الضمير المتصل (التاء في أرتك ، والكاف/ لكم ، وإليك ، وجهك ، والهاء ، خذها) فهذه الضهائر التي تورث فيها أفعال المدوح وسابقيه تومئ بالانفساح للشاعر من (زمن حديد مخلب) ليجد الشاعر العطاء وتتبدل من خلالها حاله .

وأما عندما يهيمن الموقف على وجدانه ، تظهر الألفاظ مغلفة بشعور وجداني ، رقراق ، ينأى عن الجزالة ، ويقرب من مخالطة القلوب ، يسيل عذوبة ، وصفاء ، فمن ذلك قصيدة ، يستلهم فيها الشاعر نكبة بني مخلد ، ففي كل مفردة من مفردات أبياتها ، تمتلئ بالعاطفة التي تغرق في بحر الأخوة والتناصح ، وكأن هذه

القصيدة تاريخ لحياته برؤية يسوغ له فيها أن يعلن على صفحة الكون وقوف مع نفسه موقفًا متزنًا بل وكأنها مخالصة مع نفسه وتأديبًا لها . يقول() :

لها ومَتَى حَدَّثْتَ نَفْسَكَ فاصْدُق! تَجَمُ عَ إِلا عِلَّ عَلَّ للتف رق فكس في ابتغاء العيش كيسك أومق! يقي الله في بعض المواطن من يقي وعرِّج على الباقي فسائله : لم بقي؟ محب متى تحسن بعينيه تطلُق فتحسبها صنعي لطيف وأخرق سفوحًا متى لا تسكُب الدَّمْع تأرقِ إذا ما غدا في فَضْل رأي ومصدق بني مخْلدٍ صَوْب الغهام المُطْبقِ مُصيبي بأهُواءِ الأعَادي ومُوبقي لكشُر جديدٍ مِنْ جداكُمْ ومُخْلق وفِينا لِنجراني يان ومُعرق أخِي متى خَاصَمَت نَفْ سكَ فَاحْتَشِدْ أَرَى علل الأشياء شتَّى ولا أرى ال أرى العيش ظلاً توشك الشمسُ نَقْلَه أرى الدهر غولًا للنُفوس ، وإنها فلا تتبع الماضي سؤالك لم مَضَى ؟ ولَمْ أَرَ كَالَدَدُنيا حليلَ الله وامَ ولَمْ أَرَ كَالَدَ دُنيا حليلَ والك لم تراها عيانًا وهي صنعة واحدٍ فترى كَانَ هَمَّ النَّفسِ أَو فَوْقَ هَمَّها فتم كَانَ هَمَّ النَّفسِ أَو فَوْقَ هَمَّها فمَ أَكُمُ مَنْ عَادَةٍ ولَ سُتُ بِمَ سُتَوفٍ تَمَامَ سعادَةٍ فَحَرَ بُكُمْ نَفْسِ وإن كانَ حُبُكُم فمَ نُ يَقْ تَرَبْ بِالغَدِ عَهْ دًا فإنا ا

فلو تتبعت المفردات في النص أخي ، أصدق ، التجمع ، ظل العيش ، دموعًا تسكب ، فضل رأي ، ومصدق ، محب ، سعادة ، تحبكم نفسي ، حبكم ، عشق الناس ، الوفاء ، لوجدت أن الشاعر يكاد يذيب الفوارق بينه وبين نفسه أولًا ثم بينه وبين من حوله ليقيم علاقة جميلة ، فالصدق ، والحب ، والوفاء ، والتجمع ، معاني ترسم بياضًا ، يذهب سوداوية العداوة ، وغيض الغدر ، والفرقة . والشاعر يرتكز أيضًا على أسلوب حكمي ، يلتقي فيه مع حديث النبي صلى الله

(۱) ديوانه ۲/ ١٥٤٨ .

۲..

عليه وسلم : «الكيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ المَوتِ ، وَالغَافِلُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هُوَاهَا وَتَمَنَّى على الله الأَمَانِي<sup>(۱)</sup> وهذا واضح من خلال قول الشاعر : أرى العيش ظلًا توشَك الـشمس نقلـه فكس في ابتغاء العيش كيسك أومق! فالواقع لا ينقله الشاعر عن سماع بل عن رؤية وتجربة عاشها ، وكـذلك حـال الدنيا لا تكاد تجمع إلا وتفرق ، وهذا ظاهر من قوله : أرى علـل الأشـياء شـتى ولا أرى الـ تجمـع إلا علّـ قلتف للتفـرق وهو بهذا يعارض أو يلتقي مع قول التنبي<sup>(۱)</sup> : ونجد مثل هذه الألفاظ العذبة التي تحمل تاريخًا أخلاقيًّا ووجدانيًا في قوله وهـو يصف خروج المتوكل على الله يوم العيد<sup>(۱)</sup> :

- (۱) أخرجه الترمذي في سننه ، ٤/ ٦٣٨ ، رقم الحديث (٢٤٥٩) ، كتاب صفة القيامة والرقاق والورع
   باب (٥) ؛ وابن ماجه في سننه ، ٢/ ١٤٢٣ ، رقم الحديث (٤٢٦٠) ، كتاب الزهد ، باب ذكر الموت
   والاستعداد له .
- (٢) ديوان أبي الطيب المتنبي : بـشرح العلامة أبي البقاء العكبري البغدادي ، ضبط نـصوصه وأعـد
   فهارسه : عمر فاروق الطباع ، دار الأرقم ابـن أبي الأرقم –بيروت –لبنـان ، ط(١) ١٤١٨هـ ،
   ١/ ٢٥٢ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۱۰۷۰ .

7.1

وأُلامُ في كَمَدِ عليْكَ وأُعْدَرُ مُلْكًا يُحَسِنَه الخَليفَ جَعْفَرُ واللهُ يرزقُ من يشاءُ ويقْدرُ وبسنة الله الرضيّة تُفْطِرُ يومًا أغَرُ مَنْ الرمَانِ مُشَهَرُ لجب يُحاط الدين فيه ويُنْصَرُ لمَا طَلَعْتَ مِنْ الصَّفوفِ وكَبَروا نُورَ الْهُدى يبدو عَلَيْكَ ويَظْهَرُ لله لايزه\_ي ولَايَتَكَ أُخْفِي هـوى لـك في الضَّلُوع وأَظْهِرُ اللهُ مكــــنَ للخليفـــة جعْفَــرِ نُعْمَـى مِـنْ الله اصطفاهُ بفـضلها بالبِّر صمتَ وأنـتَ أفـضلُ صائم فــانعمْ بيَـوْم الفِطـرِ عيْنَـا إنـه أظْهَرْتَ عِـز الْلللكِ فيه بِجحْفَلِ أظْهَرْت عِـز الْللكِ فيه مِحفَلِ حتـى انتهيـت إلى المُـصلى لابـسا ومـشيت مـشية خاشـع متواضـع

فالشاعر يجدد الموقف التاريخي في هذه القصيدة عن طريق المعجم اللغوي . فه و يعطي القارئ ركيزة للحقيقة الواقعة أمامه ، وذلك لأنه يبدع وفي نفس الوقت يعطي وثيقة لما حدث ، وهذا ظاهر من خلال الكلمات ، والجمل في الأبيات ، ولا ضير أن الشاعر تقليدي مطبوع ، كذلك تطرد مفرداته على نمط من المزج بين الأسهاء والأفعال والضمائر ، وتكوين عناصر تاريخية يكتشفها القارئ ، ويلمسها مع أول خيط من خيوط القراءة ، والشاعر عبر التضاد في الأفعال (أخفى/ وأظهر) ، (وألام ، وأعذر) اختص دلالة الكلمات إلى دلالة المتوكل في قلبه وتمكنه من هذه المنزلة حتى إنه ساوى في النعيم الذي وصل إليه الخليفة جعفر بعمله للخيرات ، من صيام ، وتمسكه بالواجب الخطاب ، والسيادة على وجدانه الحبيبة/ علوة ، ثم يبدو عليها الوضوح عندما يبرز الذي دعا إليه الله وهو الفطر يوم العيد والفرح به ، وأنه أجل ما في الأيام التي في الذي دعا إليه الله وهو الفطر يوم العيد والفرح به ، وأنه أجل ما في الأيام التي في الذي دعا إليه الله وهو الفطر يوم العيد والفرح به ، وأنه أجل ما في الأيام التي في الذي دعا إليه الله وهو الفطر يوم العيد والفرح به ، وأنه أجل ما في الأيام التي في الذي دعا إليه الله وهو الفطر يوم العيد والفرح به ، وأنه أجل ما في الأيام التي في والذك واعتزازه به باستخدام الفعل الماضي وتعاضده مع تاء الفاعل الذي لا يمكن ظهور العز والأنفة والكرامة إلا بحراسة الدين ، وإحاطته بالجيش الكثير العتاد والعدة يقهور العز والأنفة والكرامة إلا بحراسة الدين ، وإحاطته بالجيش الكثير العتاد والعدة يندكر حال الخليفة حين ظهر للعباسيين ببردة فجعلها مرادفة لحال الذي عمد صلالما ۲ • ۲

عليه وسلم وهو يخطب بالمسلمين ، وهذا ظاهر في (ذكروا ، هللوا ، طلعت ، كبروا ، انتهيت ، مشيت) وهو يبدو عليه النور ، والتواضع ، والخشوع ، والبعد عن الكبر وفيها التقاء مع بعض من أخلاق النبي محمد صلى الله عليه وسلم واستلهام لسيرته العطره ، ولا شك أنه أعطى رؤية كلية عن أخلاق الخليفة وأفعاله ويقف الشاعر بهذا في جدل المفردة تقديرا للماضي ، وقراءة ثانية له ( ) .

ثمة ظواهر أسلوبية يلحظها المترقب لشعره وتطالعنا من خلال استكثار البحتري من استخدامه لألفاظ الزينة ، الخلافة ، القصور ، السيف ، أسماء الأشخاص كما هو الآتي :

يقول الشاعر<sup>(۲)</sup>: هَـلْ مِـنْ رَسُـولٍ يُـوَّدي مـا أُحَمَّلُهُ إلى الأمِيرِ (أبي مُوسَى بـنْ عَبَاسِ)<sup>(۳)</sup> (عبـاسُ بـنُ سَـعيدِ)<sup>(٢)</sup> في أرومَتِـه يَحْكِي أرُومة (عَبَّاسِ بن مِـرْدَاسِ)<sup>(۳)</sup> أيـات منـك لقـد أعطيـت مـأثرةً مأثُورةً عَـنْ جُـدودٍ غـير أنكـاسِ أبـاؤك الـصِّيدُ تَحْمـيهُم وتجْمَعُهُـمْ منـازلُ العِـزِ مِـنْ غَيْـل وأخيـاسِ (المُقْعِصوُنَ)<sup>(1)</sup> (زُهَـيْرًا)<sup>(۳)</sup>عَـنْ غَنِيهِمُ وقد سقاها كُوّوس المَوْتِ في (شـاسِ)<sup>(١)</sup>

- (۱) إياد عبدالمجيد إبراهيم : البناء الفني في شعر الهذليين دراسة تحليلية ، الطبعة الأولى (۲۰۰۰م) ،
   بغداد ، ص ۲۷۱ .
  - (۲) ديوانه : ۲/ ۱۱٤۸ .
  - (٣) عباس بن سعيد : جد الممدوح . انظر : هامش الديوان٢/ ١١٤٨ .
- ٤) عباس بن سعيد أبوموسى محمد بن العباس الكلابي : قائد من قواد أحمد بن طولون توفي سنة
   ٢٧١هـ ، انظر : هامش الديوان ٢/ ٦٨٠ .
- ٥) عباس مرداس بن أبي عامر السلمي المغربي ، أمه الخنساء الشاعرة ، مات في خلافة عمر بن الخطاب ،
   أعطاه الرسول على يوم حنين مائة من الإبل . انظر : ابن قتيبة : الشعر والشعراء ، ص١٨٨ .
  - (٦) المقعصون أقعص الرجل : قتله مكانه ، أجهز عليه . انظر : ديوانه ٢/ ١١٤٩ .
- (٧) زهير : هو زهير جذيمة بن رواحة سيد بني عبس قتل في يوم النفروات في حرب النبي عامر على بني عبس .
  - (٨) شأس : بن زهير المذكور قتل في يوم منحج . انظر : هامش الديوان ٢/ ١١٤٩ .

فالظاهر في هذه الأبيات أن الـشاعر يحمل غناء تاريخيا لأناس لهم في ذاكرة الجماعة وقع ، وقيمة ، ولا يسوق أبوعبادة هذا الصوت البعيد عن الواقع القريب من الذهن مساق التوهم ، بل التعميم للقيم التي استحضرها الشاعر عن وضوح الرؤية تجلت عن أجداد الممدوح .

كما ورد في شعره كذلك ذكر الأسماء من ذلك قصيدة يمدح فيها محمد بن عبدالله بن طاهر يقول ( ) :

ولَقَد أَقُولُ لِمَص يُن يُسَدِدُ رُمْحَه خُذَهَا كِفَاحًا مِنْ يدي (جَسَّاس)<sup>(1)</sup> وَلَقَدْ رَأَيْتُ ، وَقَدْ سَمِعْتُ بِمَنْ مَضَى فَاذا (زَريتُ )<sup>(1)</sup> سَيّدُ السُوَّاسِ فافْخَرْ به و (بِمُصْعَبٍ)<sup>(1)</sup> وخَليفه إنَ (الحُسَيّنَ)<sup>(0)</sup> أَجَّلُ مِنْ (نشنَاسِ)<sup>(1)</sup> لَولَا (الحُسَينُ) و (مُصْعَبُ) وقبيلِه ما قامَ ملكٌ في بندي العَباسِ و(بذي اليمينين)<sup>(1)</sup> الذي مَا مِثْلَه لمستير أخماسٍ إلى أسداس

تمثل الأبيات السابقة رصيدا من أفعال الشخصيات التي أكسبت شعره صبغة تاريخية ، ممثلة في جساس بن مرة ، ومصعب بن زريق ، وأبيه زريق بن ماهان ، وكذلك أشناس التركي ، والممدوح طاهر بن الحسين ، ففي توظيف لهذه الأعلام

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۱٦۷ .
- (٢) جساس بن مرة ، شجاع من فرسان العرب . انظر : الديوان ٢/ ١١٦٧ .
  - (٣) هو رزيق بن هامان . هامش الديوان ٢/ ١١٦٨ .
  - (٤) مصعب هو بن رزيق ، هامش الديوان ٢/ ١١٦٨ .
    - ٥) الحسين هو بن مصعب بن رزيق .
- (٦) نشناس هكذا بالأصل ، والمعروف هو أشناس التركي غلام المعتصم (ت سنة ٢٥٢ هـ) . انظر :
   هامش الديوان ٢/ ١١٦٨ .
- (٧) ذو اليمينين : أبو الطيب طاهر بن الحسين بن مصعب بن زريق بن هامان ، من أكبر أعوان المأمون ،
   ولد سنة ١٥٩هـ ، ومات ٢٠٧هـ ، اختلف في تلقيبه بذو اليمينين ، قيل : لأنه ضرب شخصًا فقده
   نصفين . انظر : هامش الديوان ١/ ٢٠٨ .

۲ • ٤

تأكيد لما حققوه من إنجازات في مسيرة الدولة العباسية ، وتبيان لحبه لمثل هـذه النهاذج ، وأنها محفورة في ذاكرته .

ونراه في موضع آخر يحمل للشخصيات ارتباطاً يومئ للقارئ بأن الـشاعر يريـد أن يشركه في هذا العالم الفسيح ، الذي اختلطت به الرؤية بالحقيقة الواقعـة ويظهـر هذا عنده في قوله('' :

لَقَدْ أَمْسَسَكَ اللهُ الجَلافَة بعْدَما وَهَتْ وَتَلافى سِرْبَهَا أَن يُنفرا بِمُعْتَمَدٍ فِيها على الله أَسْنِدَتْ إليه فأَلفَتْه الرِضَا المُتَخَسِرا وَلَمَا بِدَامِنْ سُدة الْمُلْكِ طالِعًا ذَكَرْنَا بِه خَيْرَ الخَلائِف جعْفَرَا

ويبدو من الأبيات السابقة أن المتوكل على الله وأبناءه ، ومنهم المعتمد كانوا على قدر عالٍ من تحمل أعباء الخلافة ، لـذلك استدعى الـشاعر صورة أبيهم حين أسندت إليه أمور الخلافة ، ومثل هذا يعد إعلانًا صريحًا ، وكشفًا لما كانت تنهض به تلك الشخصية التاريخية ، سواء أكانت محورية أساسها واضح في العرش العباسي كالخليفة المتوكل على الله ، وأبنائه ، أم كانت غير ذلك .

ومثل هذا قوله في المعتز<sup>(۲)</sup> : وَلَمَ أَرَ كَــــالْمُعَتَزِّ إذ راحَ موفيَّــا عليه بِوَجْهٍ لاح في الرَوْنَقِ النَضْرِ بقيــتَ أمــير المُــؤمِنينَ فَــإِنْهَا بَقَـاؤَكَ يُسْرُ النَّاسِ شَرَّدَ بِالعُسْرِ! وأحيانًا يأتي استحضار الشاعر للشخصية بدافع الردع والزجر والنهي عنها -ومثل هذا قوله<sup>(۳)</sup> : نَهَيْ تُكُمْ عَـنْ (صالِح)<sup>(۱)</sup> فأبَى بِكُمْ لَجَـاجُكُمْ إلا اغــترارًا بـصالِح

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۰۵۵
- (۲) ديوانه : ۲/ ۲۰۰۳ .
- (۳) ديوانه : ۱/ ٤٦٦ .
- (٤) صالح : هو أبوالفضل صالح بن وصيف وهو ابن وصيف القائد التركي ، توفي سنة ٢٥٦هـ .
   انظر : هامش الديوان ١/ ٤٦٦ .

۲ • ٥

أو قد يكون ذكر العلم للنداء والتعجب من حاله وهو يعنف (سعد النوشري) على طريقته في حجب الناس عند الوزير (عبيد الله بن يحيى بن خاقان) ، وهذا واضح من قول الشاعر (') : يا سَعْدُ إِنَكَ قَدْ حَجَبْتَ ثَلاَثَةً كُلُّ عَلِيه مِنْكَ وشَمٌ لائِحُ

ويمتد هذا الضجر من (سعد ( في بقائه على هذا النظام بالرغم من تغير الوزراء ، كما نجد الشاعر يقول(٢) :

إلى كَــم أرَى سَــعْدًا مُقِــيًا مكانــه وَيَمْـضِي وزيـرُ عنـه ثـمّ وزيـرُ ؟!

وتمتد الألفاظ عند أبي عبادة البحتري إلى ألفاظ الخلافة فنراه يصرح باسمها أو بالملك أو الإمارة فرصيده من هذه الأسماء كافٍ لما قد أسميه بظاهرة في شعره ، وقد رأينا أن الشاعر حريص على حضور الشخصيات في شعره حضورا مكثفاً وهذا يقودنا إلى السؤال ما الباعث في ذكر هذه الأسماء ؟

لعله كان يريد أن يجسد واقعًا ، أويصف مشهدًا أثريًا ؛ ليثبت صحة نقله للخبر ، وعلى هذا فقد تنوعت ألفاظه ؛ تبعًا للمواقف التي يصفها ، وملائمتها بطريقة تشعر القارئ بالتمكن .

وبالرغم من شيوع الألفاظ المأنوسة عند صاحبنا، ووصف القدماء لـ شعره بجمال الديباجة ، إلا أن الألفاظ الغريبة ، التي تحتاج معرفتها إلى معاجم اللغة تأخذ مسارها في شعره التاريخي مثل قوله (") :

وَلَأَنْتَ أَنْفَحُ بِالنَّوافِلِ وَالنَّدِى مِنْ وَاكِفٍ (مُسْحَنْفِرٍ) (\*) مُتَصَبِّبِ

وكذلك هناك مفردات غريبة ، وذلك عندما يعمد الشاعر إلى ذكر الأماكن وهذا

- (۱) ديوانه : ۱/ ٤٦٢ .
  - (۲) ديوانه : ۲/ ۸۹۸ .
  - (۳) ديوانه : ۱/ ۳٤۲ .
- (٤) مسحنفر : الكثير الانصباب .

ظاهر من قوله'' :

بَيْنَ (الشقيقة)<sup>(\*)</sup>فَاللوى<sup>(\*)</sup> (فالأجرع)<sup>(\*)</sup> دِمَـنٌ حبسن عَـلَى الرِياح الأَرْبَعِ

- (۱) دیوانه : ۲/ ۱۳۸۶ .
- (٢) الشقيقة : اسم بئر في ناحية أبلى من نواحي المدينة .
- (٣) اللوى : منقطع الرمل ومن غير إضافة وادٍ من أودية بني سليم .
- (٤) الأجرعين : موضع باليمامة ، والأجرع : الرملة المستوية لا تنبت شيئًا .

**1 • V** 

إنَّ المتتبع للدراسات الأدبية ، والنقدية ، والبلاغية يلحظ أن للصورة مكانة مهمة ، إذ غدت وسيلة للكشف بين الشاعر وما يريد أن يعبر عنه ، وانطلاقًا من أهميتها عبر زمن الجاهلية ، وما تلاه من عصور كان لا بد للبحث أن يأخذ سيره إلى إعطاء موجز عن الجذور الأولى للدراسات العربية للصورة ، حيث تتفاوت درجة اهتهامهم بها بين إشارات ، وبين إدراك واع لفهمها ، وهذا ما وجدناه من خلال تفضيل (أم جندب) شعر (علقمة) غريم زوجها على شعر زوجها (امرئ القيس)<sup>(()</sup> ، وكذا لم يغب معيار الصورة على (النابغة الذبياني) حين اعترض نصًا لحسان بن ثابت<sup>(\*)</sup> .

ومن المتعارف عليه أنَّ النقد العربي عالج موضوع الصورة معالجة تتناسب مع ظروفه التاريخية ، والحضارية ، فاهتم اهتهامًا منقطع النظير بالتحليل البلاغي للصورة القرآنية ، وتمييز أنواعها ، وأنهاطها المجازية ، وركز في دراسة الصورة الفنية عند الشعراء الكبار أمثال أبي تمام ، والبحتري ، وابن المعتز ، وانتبه إلى الآثار اللافتة التي تحدثها الصورة في الملتقي ، والتقت نوعًا ما إلى الصلة الوثيقة بين الصورة والشعر . باعتبارها إحدى خصائصه النوعية التي تميزه عن غيره .

ومع هذه الجهود لم يكن للخيال ذكر صريح على الرغم من أهميته في إعادة خلـق الأشياء في صورة فنية ، إذ كان الاهتمام ، والانشغال بقضية اللفظ ، والمعنى ، وكذا

- (١) انظر : أبوعبدالله محمد بن عمران بن موسى المرزباني : الموشح ، مآخذ العلهاء على المشعراء في عدة أنواع في صناعة الشعر : تحقيق : علي محمد البجاوي ، دار الفكر العبي –القاهرة ، د.ط ، د.ت ، ص٣٤ وما بعدها .
  - (۲) نفسه، ص۷۷.

قضية الطبع والصنعة ، وقضية الصدق ، والكذب<sup>(۱)</sup> ، وكانت جهودهم بدءًا من الجاحظ ت سنة (٢٥٥)هـ الذي أشار إلى الصورة بقوله : (..وإنَّها الشعر صناعة ، وضرب من النسج ، وجنس من التصوير)<sup>(٢)</sup> .

ثم يأتينا (أبا هلال العسكري) ت (٣٩٥)هـ الذي أدرك ماهيتها في موضوع الإبانة عن حد البلاغة بقوله : (والبلاغة : كل ما تبلغ به المعنى قلب السامع ، فتمكنه في نفسه ، لتمكنه في نفسك ، مع صورة مقبولة ، ومعرض حسن ، وإنَّا جعلنا المعرض وقبول الصورة شرطا في البلاغة ؛ لأن الكلام إذا كانت عبارته رثة ، لم يسم بليغا ، وإن كان مفهوم المعنى مكشوف المغزى)<sup>(٣)</sup> .

إلى أن نصل إلى الإمام عبدالقاهر الجرجاني ت سنة (٤٧١)هـ الذي ابتدع مصطلح الصورة بالدراسة المستفيضة في كتابيه (أسرار البلاغة) ، و(دلائل الإعجاز) ، فمن إشارته إليها قوله : (ومن الفضيلة الجامعة فيها : أنها تبرز هذا البيان في صورة مستجدة تزيد قدره نبلًا ، وتوجب له بعد الفضل فضلًا)<sup>(3)</sup> .

وهو حين يدرسها لا ينظر إلى اللفظ وحده ، أو إلى المعنى وحده ، بل ينظر إليها نظرة متكاملة . يقول : «واعلم أن قولنا : (الصورة) إنها هو تمثيل ، وقياس لما نعلمه بعقولنا على الذي نراه بأبصارنا» (•) .

وبعد هذا الموجز يتبين أهمية الصورة حيث تعد من مرتكزات العمل الفني ، وروحه ، التي لا غنى للأديب عنها ، وذلك لما تضفيه على إنتاجه من أبعاد ، إذ تسهم في نقل التجربة ، وتنظيمها ، وتكشف له عن المعنى الأعمق للحياة

- (۱) انظر : د.إحسان عباس : تاريخ النقد الدبي عند العرب ، دار الثقافة بيروت لبنان ، ط(٤)
   ۱٤۲۱هـ ١٩٩٢م .
- - (٣) كتاب الصناعتين ، ص١٦ .
- (٤) أسرار البلاغة ، قرأه وعلق عليه : أبوفهر محمود محمد شاكر ، الناشر : مطبعة المدني ، القاهرة-دار
   المدني-جدة ، ط(١) ١٤١٢هـ-١٩٩١م ، ص٤٢ .
  - (٥) دلائل الإعجاز ، ص٨٠٥ .

7.9

والوجود : المتمثل في الخير والشر من حيث المضمون ، والمبنى بطريقة إيحائية مخصبة من حيث الشكل»('' ، وبهذا تترك أثرًا في نفس المتلقي وهو ما اهتم به النقاد .

والصورة وإن وجدت في النثر إلا أنها بالشعر ألصق «لأن الـ شعر كلـ ه يـ ستعمل الصور ؛ ليعبر عن حالات غامضة ، لا يستطاع بلوغها مبـ اشرة ، أو مـن أجـل أن تنقل الدلالة الحق لما يجده الشاعر »(٢) .

«فهي كيان فني متميز قيم ، ولا نظن وجود شعر من غير صور ، لذا فكل معنى شعري ، هو صورة لا محالة ، وكل صورة هي موقف من العالم يظهر من خلال اللغة ، فإبداع الشاعر في الصورة ليس قائمًا على طبيعة الموضوع ، ونوعه وإنَّما توازن بين المعلوم والمجهول للوصول إلى الدهشة ، إذ تظهر من إحساس عميق ، وشعور مكثف يتضح في تركيبة لغوية ، ولا شك أنها تحمل سمة للمرحلة الشعرية ، التي يعدد الشاعر جزءًا منها ، وكا تهدف إلى تحويل غير المرحلة الشعرية ، التي التي الميعد المرحلة المعرية ، التي المحلوم والمجهول للوصول إلى الدهشة ، إذ تظهر من إحساس عميق ، وشعور مكثف يتضح في تركيبة لغوية ، ولا شك أنها تحمل سمة للمرحلة المعرية ، التي يعدد الماعر جزءًا منها ، وكا تهدف إلى تحويل غير المرئي ، من المعاني إلى المحسوس ، وتحويل الغائب إلى ضرب من الحضور ، لكن با يثير الاختلاف ، ويستدعي التأويل بقرينة ، أو دليل ، الأمر الذي يغذي المعنى الأدبي بمفرداته المحصوصة لدى المتلقي ، إذ يتغير مسار الألفاظ في الصورة عن دلالتها المعجمية إلى دلالات خطابية صافية وجديدة ، ومن ثم يمنح النص هويته التي تتجدد دائما مع كل قراءة»<sup>(n)</sup> .

ولا شك أن الصورة عند شاعرنا هي المحك الذي خلدت به قصائده عبر سنين .

فالبحتري كما نعلم اختلط بطبقات مختلفة من البشر بدءًا من أسفل السلم إلى

- (١) د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، ص١٤ ، ط (١) ١٤٠٠هـ ، جامعة اليرموك
   إربد الأردن .
- (٢) د.مصطفى ناصف : الصورة الأدبية ، ط(٣) ١٩٨٣م ، دار الأندلس للطباعة والنشر ، بيروت –
   لبنان ، ص ٢١٧ .
  - ۳) د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، ص١٤ .

أعلاه من غلمنة ، وخدم ، وأصحاب الدواوين ، وأصحاب البريد ، وكتبه ، وقادة ، ووزراء ، وخلفاء . وهذه الشرائح استوقفت الشاعر وتأملها في سلمها ، وحربها ، وأمنها ، وخوفها ، وضيقها ، ورغدها ، وماضيها ، وحاضرها . وها هو يصور أوجاع من حوله ، وينقلها لنا عبر اهتزازات النفس الشاعرة المضطربة أو الهادئة «في رؤية ذاتية داخلية ، تولدت من بنية فكرية ، وشحنت شعوره الفردي بشبكة علاقات مترابطة في إطار الوحدة التكاملية في القصيدة»<sup>(1)</sup>

وفي قصائده التي أنشدها للخلفاء العشرة الذين عاصرهم بلغت مائة وأربع قصائد ، نال المتوكل منها ستًا وأربعين قصيدة ، توقف عند المتوكل برصد إنجازاته العمرانية ، يصور قصوره ، وبركته ، وحلبة سباق خيله ، ويهنئه بها ، كما يعزيه لحريق وقع في قصر ولي عهده ، ويرثي أم المتوكل لما قضى نحبها ، كما امتدت رؤياه سياسيًا ، فسجل له شفاعته في أمر البيعة ، كما تقمص شخصية المتوكل ليصلح بينه وبين زوجته (قبيحة) بشعره ، وقد تم له ما أراد وكذلك زيارته دمشق ، وانصرافه عنها<sup>(۲)</sup> .

وعلى هذا فإن صور أبي عباده البحتري ، ليست على نمط واحد ، بل إنها تختلف تبعًا لاختلاف وسائله التي اعتمد عليها ، وتبعًا لاختلاف طريقة الأداء وهذه جميعها تمنح نصه هويته ، فمنها ما يأتيك عميقة يفوح عبقها في آفاق الدنى ، ومنها ما يأتيك يطفو على السطح ، تعيش في حدود معينة لا تخرج عنها ، كما سيأتي بيان هذا .

 <sup>(1)</sup> انظر : عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر زهير بن أبي سلمى ، ص٩٦ .

<sup>(</sup>۲) دیوانه : ۵/ ۲۸٤۷ وما بعدها .

وسائل الصورة الفنية في شعر البحتري التاريخي :

وفي إطار تجربة الشاعر تتشكل الصورة الفنية من خلال مجموعة من الأحداث ، التي تزاحت في نفس الشاعر ، ورسم فيها كيانه حتى نقلها في صورة مؤثرة ، حيوية تتظافر في خلق جو من التفاعل والتواصل ، بين ما كان ، وبين ما هو كائن<sup>(۱)</sup> ، فقد تكون الحوادث استهلاكًا للإنسانية ، خاصة وإن كان من وقع فيها يعد أنموذجًا يحتذى به أمام من حوله ، لكن هذه النوائب ربها تكون دليلًا على رباطة قلب صاحبها على الرغم من ضيمها وشدة وقعها عليه . إذ شبه الشاعر الثغري وقت نزول الحوادث عليه ، ورباطة جأشه بالذهب حين يسبك فيصفو ثم يأتي في حلة بهيجة . وهذا واضح من خلال قوله<sup>(۱)</sup> :

جُعِلْت فِدَاكَ اللَّهُوُ لَيْسَ بِمُنْفَكً مِنْ الحَادِثِ المَشْكُو ، والنَازِل المُشْكِي ومَا هَا هَا هَا مَنَازِلُ فَمِنْ مَنْزِل رَحْبٍ وَمِنْ مَنْزِل ضَائكَ وَقَا دُهَا الذَّهَبُ الإبريزُ قَبْلكَ بالسبك وَمَا أَنَت بِالمَهْزُوزِ جَأَشًا عِلى الأَذى وَلَاَ المَتفرِي الجِلْدَتَينِ عَلَى الدَّعْكِ

فالبحتري يسعى إلى تطعيم الصورة من ناحيتين : صورة ماضية ، وصورة الواقع ، وهذه الصورة في واقعها ، تتعدى الجانب التقريري الذي لا يتجاوز الصورة السمعية ، والبصرية إلى الجانب النفسي ، فالشاعر تفجرت عواطفه حين حبس ، وعذب الثغري من قبل أبي الخير النصراني ، فهو يفديه بنفسه ، وأخذ يسترسل في حديثه عن معاناته ، إذ هي في حقيقتها معاناة للآخر ، ولا يقف عند حدود التشبيه بل إنه بها وسعت طاقته الشعرية أخذ يذكره بحالة نبي الله يوسف

- (۱) انظر : د . عدنان حسين قاسم : التصوير الشعري رؤية نقدية لبلاغتنا العربية ، الـدار العربية للنـشر والتوزيع مصر -مدينة نصر (۲۰۰۰) م . ص١٦ .
  - (۲) ديوانه : ۳/ ١٥٤٢ وما بعدها .

عليه السلام ، وما آل إليه أمره فكانت عاقبتها خيرًا .

ولعله يحمل من المثل ما تتصادم مع واقعه ، فهو يدعم تشبيهه بذكر المتوكل على الله الذي أحبه ، واستأنس بوجوده ، وكذلك وزيره الفتح بن خاقان ؛ إذ هما يمثلان له النصرة والفضل ، فيحور في الذكرى إذ يشبهها بالانتصار على نوائب الدهر ، وكأن الشاعر في جو من الحرب مفزع يطلب وقتها نجدة ونصرة ، فيجعل الذكرى لهما خطوة تعويضية منبثقة من أنهما الأنموذج ، ولذلك يحاول أن يخلق جانبا آخر من النمط البلاغي في قوله (حلبت) فهو مجاز مرسل لعلاقة السببية فالفعل مسند إلى الفعل الذي تلقاه الشاعر منهما ، ثم إن فضلهما كفضل الربيع حين يحل فتكتسي به الأرض .

وفي هذا يقول() :

مَضَى جَعْفَرُ والْفَتْحُ بَيْنَ (مُرَمَّلِ) وَبَيْنَ صَبِيعَ في الدِمَاء (مُضَّرِج) أأطْلُبُ أنْصَارًا عَلَى الدَّهْرِ بَعْدَمًا ثَوى منها في التُرَّبِ أوْسِي وَخَزْرَجِى أولَئِكَ سَاداتِي الدِينَ بفَصْلَهْم حَلِبتُ (أَفَاَوِيق)'' الرَّبيع (المُتَجّحِ)'' مَضَوا أَمَا قَصْدًا وخُلقتَ بَعْدِهُمْ أَخاطِبُ بِالتَّامِيرِ وإلى مَنْ

وليس عجيبًا أن يتخذ أبوعبادة البحتري من البحر معادلًا لما يتصف بـ ٢ الخليفة المعتمد من الجود ، والسماحة ، وخلالٍ كثيرةٍ ورثها الإمام المعتمد عن أبيـ ٢ المتوكل على الله فلزم على الشاعر أن يشبه المعتمد بالبحر في هيبته ، وعطائه . وهذه القاعـدة التشبيهية لا يمسك الشاعر فيها من طرف التشبيه فقط ، بل تحمـل بعـدًا نفسيًا لما تتدفق به نفسه من حب خيوطه متينة للخليفة جعفر .

ولذلك يمضي الشاعر في قوله (،) :

- (۱) دیوانه : ۱/۸۱ .
- (٢) أفاويق : السحاب ، لسان العرب ، مادة (أفاق) .
- (٣) المثجّج : يقال مثج البئر إذا نزحها ، مُثج : الشيء الذي يسيل . السابق ، مادة (مثج) .
  - (٤) ديوانه : ١ / ٦٦٨ .

| واعْتَمِ ذْ بَحْرَ الإِمَامِ الْمُعَتَمِ نْ | خَـلِّ عَنْـكَ النَّـاسَ لَا تَغَـرُدْ بِهِـمْ |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------|
| وَجَدَ الدَّنْيَا فَأَعْطَى مَا وَجَدْ      | مَلِكٌ يكْفِيكَ مِنْهِ أَنَّهُ                 |
| وَخِــلَال فيــه يكثـرن العَــدَدْ          | هِمَــــةٌ نَعْرِفهــــامِــــنْ جَعْفَــــرٍ  |

وما دام الشاعر يحمل في قلبه فيضًا من المشاعر الرقراقة ، فقد ذهب يصور حادث سقوط الفتح بن خاقان فيشعر القارئ أنه يبلغ مبلغا يجاور فيه الإحساس بالآخرين ، حيث تكون العاطفة هي الغالبة على الذات الشاعرة ، بحيث تكون النجاة في هذا الموقف حلا للمعضلة التي واجهها صاحبها ، وهذا بين من قول الشاعر():

قُلْنَالِعًا لِمَّاعَثَرْتَ وَلَا تَزَنُ نُوَبُ اللَّيَالِي وَهَي عَنْكَ رَوَاجِعُ وَلَـرُبَّمَا عُثِرَرَ الجَـوادُ وَشَـاوه مُتَقَـدًمٌ ونبا الحـسامُ القاطع حتى بَرَزت لنا وجأشك ساكن مِنْ نَجْدَة وضياء وَجْهك ساطع

وكما هو واضح أن التجربة الشعرية تدور حول حادث ، لكن الشاعر يقف فيه بين جدل الشعر وجدل التاريخ فلم يكن له فكاك من أن يمحورها في الاستناد إلى قاعدتي الاستعارة وتظهر في كونه شبه نوائب الدهر في قدومها ورجوعها بالرجل ، فحذف المشبه به ، وأبقى شيئًا من لوازمه للمشبه ، وهو العودة على سبيل الاستعارة التصريحية ، ثم إنه اختار الليل بما يبعثه من هدوء وسكينة في النفس وعلى العكس من هذا بما يحمله في هذا الموقف من قلق ، واضطراب ، وسواد حالك ، الشاعر يهب الموقف سموا بتشبيه القائد بالجواد الذي يتقلد الصف الأول إلا أنه قد تدور الدائرة يومًا ما ، فيتخلف عن منصبه ، ويزيد من ذلك تشبيه الفتح بن خاقان بالسيف ، وكما هو معلوم عن السيف وصرامته فقد يضعف ، فهو في هذا خلاف المعهود ، ولا ريب أن شاعرنا يحاول أن يحمل الوجه الثاني لأبياته التي قالها في هذا الحادث وفي نجاة صاحبها ، فالنجاة ودفع الضرر أولًا وأخيرًا من الله تعالى ،

<sup>(</sup>۱) دیوانه : ۲/ ۱۳۰۷ وما بعدها .

والظفر في الأمور كلها بيد الله سبحانه وتعالى ، ثم باتباع رأي الإمام ، وهـذه بحـد ذاتها فضيلة تحسب للقائد ، فهو يعلم في قراره نفسه «أن ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه» ، فرباطة الجأش وسكونه بالرغم من صعوبة الموقف وحدته وهو في ضنك يبحث عن النجدة ، إلاً أنه يحمل دلالات وإيحاءات أقـوى ، أهمها سمة التوازن ، وعـدم الانهزامية . فهم في استشراف وجه كالـشمس في ضيائها ، وتوهجها وسطوعها ، فحـذف المشبه به (الـشمس) وأثبت شيئًا من صفاتها للمشبه (الضياء – السطوع) على سبيل الاستعارة المكنية .

ومن الواضح أنَّ هذه التجربة تبث بين جنباتها صوت الواقع بحيث يبدو للمحب أقوى تأثيرًا . فبروز القائد في نهاية المطاف أساء للحاقدين ويبقى النصف الآخر الذي فرح ، واستبشر .

وكما نلحظ في مَدْح الشاعر الكاتب (أبوجعفر القمي) () يعتمد على التشبيه بعد أن سرد في القصيدة نسب الممدوح وأن من شيمة الشاعر الوفاء لممدوحه حتى إن الملوك تحسد أبوجعفر لسيرورة شعر الشاعر فيه ، وكذا فإن الشعراء سيحسدون شاعرنا لجود الممدوح وكرمه قائلًا () :

مَلَــكُ أَغَــرُّ لآلِ طَلْحــة فَخْــرُهُ كَفَــاهُ أَرْضٌ سَـــمْحَةٌ وسَـــمَاءُ لَيس التي ظَلْتْ تميمٌ وسْطها (الـدْ دَهْنَـاءَ) لا بَــلْ صَـدْرُكَ الـدَّهْناءُ

فرحابة صدر محمد بن علي وسماحته في التعامل مع الآخرين تجاوزت حدود المكان . إذ شبه الشاعر كف الممدوح بالأرض ، وما تحمله في رحمها من خصوبة ، ونهاء ، وبالسماء وما تهطله من غيث يعم نفعه ، ثم تتسع الدائرة التشبيهية ليحرك الخيال في ذهن المتلقي إذ يشبه صدر الشاعر بالفلاة وما لها من اتساع .

ولا يفوتني أن الشاعر تجري صوره في لوحات فنية مجرى وادٍ يعم نفعه ، فينتشر

- (١) هو أبوجعفر محمد بن القائد المشهور الرافضي علي بن عيسى بن موسى بن طلحة بن محمد بن السائب
   بن مالك الأشعري . انظر : هامش الديوان ١/ ٢٠ .
  - (۲) دیوانه : ۱/ ۲۰ وما بعدها .

حوله الزرع ، وتعجب به النفس إلى درجة كبيرة ، ثم ترتقي هذه اللوحة بخياله ، فيبدو على وجه قصائده الخجل والعذوبة ، إذ إن لهذه الوسيلة من الخيال حظ وافر في الصور الشعرية عند أبي عبادة ، ومن المعروف تأثر خيال البحتري بمن سبقه ، وتأثيره فيمن جاء بعده ، ولا شك أن ثراء الطبيعة التي عاشها الشاعر ، أكسبت شعره خيالًا لا ينضب ، فجسد هذا في قصائده () .

ومن ذلك مطلع قصيدته التي مدح بها أحمد بن دينار" في المعركة البحرية حيث يقول" :

أَلَمْ تَسرَ تَغْلِسيسَ الَّربيسع الْمُبَكِّسرِ وَمَا حاَكَ مِنْ وشْي الريَاضِ الْمُنَشِّرِ

فشبه الروض في الربيع ، وما أبدعه الخالق جل وعلا من ألوان زاهية نضرة ، تظفر به النفس ، وتتمتع بصورة الإنسان المرتدي ثوبًا ، فحذف المشبه به وأبقى قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي ، وهي الثياب الموشاة ، فالربيع هو الذي يحوك هذا اللباس .

وابن دينار هو الذي يبكر على العدو ولكنه يـزين لبـاس أعدائـه بـاللون الأحمـر القاني .

ولا منازع في أنَّ الاستعارة تُعَدُّ شكلًا صوريًا ، يقوم على المشابهة ، وتعرفها البلاغة العربية تشبيهًا حذف أحد طرفيه<sup>(،)</sup> ، ولعل في حذف طرفي التشبيه فوائد منها : تمييز بين التشبيه والاستعارة ، ومنها أن الطرف المصرح به أو بجزء منه يوحي بدلالات خفية ، ولا يعني أن الطرف المحذوف لا يعني الاستغناء عنه ، وإنها الإتيان بالطرف المصرح يحفز خيال المتلقي للبحث عن دلالات المحذوف الذي

- (٢) أحمد بن دينار : سبق التعريف به في الفصل الأول ، المبحث الأول من رسالتنا .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۹۸۰ .
- (٤) عبدالقاهر الجرجاني : دلائل الإعجاز ، قرأه وعلق عليه : محمود محمد شاكر : الناشر : مطبعة المدني
   –القاهرة ، دار المدني–جدة ، ط(٣) ١٤١٣هـ–١٩٩٢م ، ص٣٤٢ .

 <sup>(1)</sup> انظر : طه مصطفى أبوكريشة : الخيال الشعري في شعر الوصف عند البحتري ، ص ٥٠ .

استبقى مشاكلة ما بينه وبين الطرف الآخر<sup>(1)</sup> ، «وفي رأي معظم البلاغيين القدامى أن الاستعارة أقل قدرًا من التشبيه لأنها بحذف طرف منها يمتد فكر المتلقي إلى الخيال ، وهم يرفضون أن يتجاوز الشعر في امتداداته حدود العقل ، وما يقتضيه من أحكام منطقية»<sup>(1)</sup> .

وقد كان أداة من أدوات تقريب المعنى وإيضاحه ، ووسيلة لحفظ الحقائق والمعارف والتجارب : (فالعرب أودعت أشعارها من الأوصاف والتشبيهات ما أحاطت به معرفتها ، وأدركه عيانها ، ومرت به تجاربها»<sup>(٣)</sup> فالتشبيه عند العرب شأنه عظيم ، حتى إن المبرد ذهب إلى أن «التشبيه جار كثيرًا في كلام العرب ، حتى لو قال قائل : إنه أكثر كلامهم لم يبعد»<sup>(٤)</sup> .

وقد كثرت الاستعارات في شعر شاعرنا بما يتناسب وصيغة الحدث الذي يـشعر به ، كما في قوله (•) :

تَأَملُت أَشْخَاصَ الخُطُوبِ فَلَمْ أَرَعْ بِأَفْظَعَ مِنْ فَقْدِ الأَلِيفِ وأَسْمَجَ

هذا بيت من قصيدة مرت بنا ، والشاعر يستلهم أحداث مقتل الخليفة المتوكل ، وقائده الفتح بن خاقان ، والبحتري في هذا البيت يخرجه من دافع نفسي قوي هيمن عليه ، فجعل مصائب الدهر أشخاصًا خرسى ، يقف أبوعبادة أمامها متأملًا مطيلًا في تمعنه فيها ، فينتهي بنتيجة مفزعة مأساوية ، يحتل البين المرتبة الأولى والأخيرة فيها ، والتأمل سنة من سنن الله في الكون ، ولا يكون إلا في دائرة من سعة النفس إلا أن الرجل على الضد من ذلك فقد يتأمل هنا وقد ضاقت عليه الأرض .

- (۱) انظر : د.حسن ربابعة : السابق ، ص۳۱۶ .
- (٢) د.عدنان حسين قاسم : التصوير الشعري رؤية نقدية لبلاغتنا العربية ، الدار العربية للنشر مصر ،
   مدينة نصر ٢٠٠٠م ، ص٤٩ .
  - (٣) ابن طباطبا : السابق ، ص١٦ .
- (٤) الكامل في اللغة والأدب ، علق عليه : محمد أبوالفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية صيدا بيروت ،
   ط(١) ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م ، ص٦٨ .

(٥) ديوانه : ١/ ٤١٥ .

ويبدو أن هذا من قبيل الاستعارة التشخيصية التي ذكرها عبدالقاهر الجرجاني بقوله : «فإنك لترى الجماد بها حيَّا ناطقًا ، والأعجم فصيحًا ، والأجسام الخرس مبينة»(١) .

وكما تظهر الاستعارة حين يصف خروج الخليفة المتوكل على الله يوم العيد حيث يقول(): :

أَظْهَرْتَ عِزَّ الْمُلْكِ فيه (بجَحْفَل) لجِبٍ يُحَاطُ الدّينُ فيه ويُنْصَرُ خِلْنَا الجِبَالَ تَسِيُر فيه وَقَدْ غَدَتْ عُدَدًا يَسيرُ بها العَديدُ الأَكْثَرُ

فالصورة الاستعارية تتشكل هنا من حركة الجيش كثير العدد والعدة ، حتى إن من كثرته وسعة انتشاره في الجبال يظهر للناظر أنها تسير مع مسيرة الجيش ، وهـذا دليلٌ على حرصه على نصرة وحراسة الدين .

ومن وسائل الصورة التي اعتمد عليها الشاعر في ذكره للأحداث المجاز : والمجاز لغة من جاز الشيء إذا تعداه (") .

واصطلاحًا «استعمال الكلمة في غير معناها الحقيقي لعلاقة مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي»(؛) .

والشاعر يشبع نصوصه بكثير من علاقات المجاز سواء «للمكانية أو البدلية ، أو السببية ، أو المسببية ، أو المجاورة ، أو الكلية ، أو الجزئية ، أو الحالية ، أو لعلاقة الآلية أو علاقة اعتبار ما كان ، أو ما يكون..<sup>(٥)</sup> ومن قبيل هذا ما ورد عن الشاعر في سياق مدحه يوسف بن محمد بن يوسف من خلال حروبه مع الروم ، وانتصاره عليهم . فيقول<sup>(٢)</sup> :

- الإمام عبدالقاهر الجرجاني : أسرار البلاغة ، ص٣٣ .
  - (۲) ديوانه : ۱ / ۱۰۷۱ .
  - (٣) انظر : ابن منظور : لسان العرب : مادة (ج و ز) .
    - (٤) السكاكي : مفتاح العلوم ، ص ١٧٠ .
- ٥) انظر : عبدالمتعال الصعيدي : السابق ، ٣/ ٧٦ وما بعدها .
  - (٦) ديوانه : ٢/ ١٢٨٨ .

أَدْمَى (فِجَاجَ<sup>(1)</sup>) الرُّومِ حتى مَاهَا سَيْلٌ سِوَى دُفَع اللَّمَاءِ (الْمُمَّع<sup>(1)</sup>) ويبدو أَنَّ الصورة متشكلة من المجاز المرسل بعلاقة الكلية لأن ذكر الشاعر لفجاج الروم ولم يقصد بها جميع أو كل طرق الروم تصبغت بالدماء بل جزء منها وهذا الجزء هو الذي غار عليه الثغري ، ولا يقف حد الصورة عند المجاز المرسل ، فهذا البيت في نظري يتلون بالأحداث المعيشة التي وقعت في أرض الروم ، حيث إن نضال الثغري في سبيل حماية الإسلام والمسلمين أصبحت فيها الفجاج أضحية ينال منها المسلمون ، وهي شديدة الاتصال بالحركة التاريخية لواقع العباسيين ، ثم إنه يعدي الفعل (أدمى) وكونه يغوص بالمتلقي إلى آبار عميقة ، يخرج منها بدلالات ، وإيحاءات نفسية تكشف عن عالم مضطرب للروم ، كما أن فيه كناية عن بسالة الثغري (كناية عن موصوف) وكذلك يحيل الدماء إلى صوت شديد ، «فالـشاعر يـرتبط تصويره الحسي بالتجربة النضالية إذ يظهـر صورة سمعية ، وبصرية ، ولونية<sup>(٣)</sup> . وهي في جميعها مصدره عن الانفعال .

ومثله قول الشاعر (؛) :

وَأَزَارَ أَرْضَ الرُّومِ (أطراف الظُبا") حَتَى أَقَامَ مُلُوكَهَا فِي المِقْسَم

كما يبدو أن المجاز مرسل لعلاقة الكلية إذ إن الشاعر لا يقصد أن الثغري تمكن من زيارة أرض الروم كلها بل جزء منها .

ويتوجه الشاعر إلى مدح أبي القاسم (الهيثم الغنوي) () من قصيدة مطلعها () :

- فجاج : الطريق الواسع الواضح بين جبلين .
  - (٢) الهمع : السائلة
- (٣) أفدت من : د.عبدالقادر الرباعي . الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، ص١٤٦ .
  - (٤) ديوانه٤/ ٢٠٨٢ .
  - أطراف الظبا : حد السيف .
- (٦) الهيثم الغنوي : أبو القاسم ، قائد من أهل الجزيرة ، اشترك في حرب بابك . انظر : ديوانه ٤ / ٢٠٨٠

هَــنِي المعاهـد مــن (سُـعَادَ) فَــسَلِّم وأسْـأل وإن وَجِمَـتْ فَلَـمْ تــتكلَّم!

فبعد أن ذكر ديار الحبيبة ، عرج الشاعر على ركب مكة ، وعلى الحجيج ، ثم ذكر حرب الهيثم الغنوي ضد بابك الخرمي ، ذكر هذا البيت وكما يبدو هناك نوعان من المجاز المرسل ، أولهما : مجاز مرسل لعلاقة الكلية ف البحتري لا يقصد أن الغنوي تمكن من زيارة أرض الروم جميعها بل جزء منها ، ثم تتوسع علاقة المجاز إلى المحلية فلم يزر الأرض وإنها أهل المحل/ الروم ، ثم أيضًا إن هذا البيت يخرج بانطباع نفسي ، وهو ت أثر ملوك الروم وهم في حالة من الانهزامية والعرب يقتسمون الغنائم ، وينبئون عنهم بالنصرة والقوة ضد أعدائهم .

وهو يقيم علاقات المجاز المرسل من خلال قصيدة يمدح فيها يوسف بن محمد ابن يوسف الثغري في قوله (·) :

| قــد قادهــا زمنَّــا ولم يتزعــزع     | وأعنه الإسلام في يد حازم               |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| يثنـــي الأعنـــة كلهـــن بأصـــبع     | فكفاك ممن شرف الرياسية أنيهً           |
| وسـحاب ُ جـودٍ لـيس بالمتقـشع          | بحــرٌ لأهــل الثغــر لــيس بغــائضٍ   |
| وإذا هُــمُ فزعـوا فــأقْرب مَفْــزَعِ | وإذا هُـــمُ قحطــوا فأعــشب مَرْبَــع |

فالشاعر -كما نعلم- من خلال الأبيات السابقة يتمحور في إطارين : إطار سياسي يبزغ من خلال رسمه لمعالم الشخصية القيادية الأخلاقية ، وإطار اجتماعي ، يحكي فيه تجربة الذات من خلال رؤيته ، وفهمه للآخر ، وتقديره له ، وكما نرى أنه يسير في حركة من الوعي «على أنه ينبغي ألا يفهم أن الفن انعكاسًا ميكانيكيًا للواقع ، أو رصدًا آليًا له بل هو نشاط إنساني ، وحين يبدعه الأديب فإنه يكون على درجة كبيرة من الوعي ، ويقوم بعمليات لا حصر لها عند تشكيل التجربة ، إن رؤيته الشاملة للواقع تجعله يلم شعث ما تبعثر ، ويؤلف بين ما تفرق ، مبصرًا المحور الأساسي لأزمة الإنسان في مجتمعه»<sup>(٢)</sup> فالشاعر بعد أن ذكر فضل الثغري

(۱) ديوانه ۲/ ۱۲۸۲ .

<sup>(</sup>٢) د.طه وادي: جماليات القصيدة المعاصرة ، ط (٣) ١٩٩٤م دار المعارف – القاهرة ، ص٢٢ .

22.

على الإسلام وأهله ، وأنه يحمل هموم الدولة العباسية زمنًا ولم ترعه الحوادث ، ولم يقف عاجزًا أمامها ، كما أنه يشكل من تعدد علاقات المجاز المرسل صورة فنية كما في قوله (يد)

فهو مجاز مرسل لعلاقة السببية التي تفيد التعبير بالسبب عن المسبب فيبدو استعهالها مجازيًا . كذلك استخدامه للمجاز المرسل باعتبار ما سيكون إذ يظهر صورة من صور الوقعات النفسية على أهل الثغور حين يحل عليهم (يوسف الثغري) فيصف حالهم ، باعتبار ما سيكون وقت تأزم ظروفهم ، بل إنه ينصهر في ضمير الجهاعة فيأتي الثغري في الصف المقابل للنظرة التفاؤلية كما في قوله : «وإذا هم قحطوا ، وإذا هم فزعوا ، فأعشب مربع ، فأقرب مفزع» . كما توحي بدلالة من القحط والفزع ، وسني العطاء والسلام .

وتشكل الصور أيضًا من المجاز المرسل باعتبار ما سيكون في قول الشاعر (') : تتــداني الآجــال ضربًـا وطعنًـا حـين يـدنو فيـشهد الهيجـاء

فهو يصف وقعة من وقعات الحرب على الروم حين يصمم لها الثغري فالمشهد يتكون من لوحة حربية تتضخم بالأصوات وتتلون بالدماء . وهكذا حالهم حين يكون الثغري مشرفًا على ساحة القتال .

ثم يبرز التعبير مجازيًا في قوله'<sup>(٢)</sup> : لَمْ تَـسَعْهُمْ بـرود (جيحـان)<sup>(٣)</sup> حتـى قلــسوا في الرمــاح ذاك المــاء

فالبيت يحكي لوحة ثانية من الصراع النفسي الذي تعيشه الروم حين يغير عليهم الثغري ، وصورة من العجز والضنك فجيحان على سعته ضاق بهم ، وعلى برودتـه

- (۱) ديوانه : ۱/ ۱۵ .
- (۲) دیوانه : ۱/ ۱۷ .
- (٣) جيحان : نهر بالمصيصة من ثغور الشام . انظر : ياقوت الحموي : معجم البلدان . مادة : (ج ، ي ، ح ، ۱ ، ن) .

لم يشف صدورهم ، فالغل الذي أوقعه بهم شديد فقد اختلط ماء جيحان بدمائهم ، فطغت مرارة الغل ، وحرارة الدماء على برودة النهر ، فالمجاز يتكون من نوعين : مجاز مرسل بعلاقة المكانية (المحلية) ، (جيحان) وهو موقع مهم تدور فيه الأحداث ، وأيضًا مجاز مرسل لعلاقة الآلية : (الرماح) وطعناتها على الأعداء .

ويتسع المجاز بعلاقته في مجالات الحرب من ذلك قول البحتري<sup>())</sup> : وَوَصَــلْتَ أَرْضَ الـرَّومِ وَصْـلَ كُثـيرٍ أطــلال عــزَّة في لِــوى تــيماءِ

فالمجاز ذو العلاقة السببية مسند إلى فعل البطل (وصلتَ) يقصد به أبوسعيد محمد بن يوسف ، فهو سبب يصل الجيش به إلى أرض الروم ، ولا يعقل أن يكون هو وحده وصل لمحاربة الروم . فالدافع قوي محبب إليه وهو خدمة الإسلام من أجل ذلك ، وعلى الرغم من خطر الموقف ، فمحبة الإسلام أعظم في نفسه من وقوع الخطر مثلها وصل المحب (كثير) أطلال (عزة) .

ثم يقف الشاعر عند المجاز المرسل باعتبار ما كان من خلال وصفه للخليفة العباسي المهتدي بالله ، ويتضح هذا في قوله (٢) : وللصوف أولى بالأئمة من سبا

ولا جرم أن الصورة تعكس جانبًا خلقيًا بقي عليه الإمام المهتدي بالله ، يتبع فيه سنن الشرع من عدم جواز لبس الحرير للرجال ، فهو الزاهد ، الذي لا يشغله زخرف الدنيا وما فيها من تقدم ، وترف حضاري تعيشه الخلافة العباسية في الملبس ، والمسكن ، فالخليفة سفير نفسه ، يقتدي بمن سلفه من رسول الله ، وصحابته ، لا يرغب في متاع الدنيا (مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ الله بَاقَ (") ثم إنه يتحرى جنة الخلد (وَلِبَاسُهُمْ فِيْهَا حَرِيْر )

- (۱) ديوانه : ۱/ ۱۰ .
- (۲) ديوانه : ۲/ ۲۷۷ .
- (٣) سورة النحل : آية (٩٦)
- (٤) سورة الحج : آبة (٣٣) .

عليه السلف.

كما أن البحتري يقدم ممدوحه بطريقة فنية خاصة تكشف عن خلق الممدوح كما في مدحه لـ (أحمد بن محمد الطائي) فهو يشير إلى أن جوده وعطائه كجود وعطاء (حاتم الطائي) الذي ينتهي نسب الممدوح إليه ، وهو يسعى إلى إبراز صورة أخلاقية لم تفلتها يد الزمن ، تعتمد هذه الصورة على الاستعمال المجازي ، ويتجلى هذا في قوله (') :

لَنَسا حاتِمَسانِ ، للمُجَسدَّدِ مِسنْهُمَا على المبتدي في كلِّ مَكْرُمةٍ ضِعْفُ خَلَائِتُ قَ إِنْ أَكْدى الحَيَسا في غَمَامِهِ تَتَابَعَ عُرْفا مِنْ كرائمها العُرْف لَبِسْنَا مِنْ الطَسائي آثارَ نِعْمَةٍ تَبَينُ عَلَى مَرِّ الْلَيالِي وَلَا تغفو إذا سَبَقَتْ مِنهُ يَدُ (فتشوهرت)<sup>(۱)</sup> (أَبَرَّتْ)<sup>(۱)</sup>عَلَيْهَا مِنْ نداه يدُّ تقفو

فنلحظ أن المجاز المرسل بعلاقة السببية في كلمة (يد) ، فكما كان عطاء وكرم حاتم الطائي ، الذي كانت (يده) سببًا في ذيوع صيته ، فإن الممدوح هنا غلبت شهرته في الندى على حاتم ، و(اليد) استعمالها مجازا سببًا في الماثلة بينهما .

والصورة لا تقف عند حد المشاكلة الذهنية ، والمجاز المرسل بل تظهر الاستعارة الصريحة ، فقد شبه الشاعر النعم المتوالية من الممدوح على أهلها باللباس الضافي ، الذي لن ينسى على مر الأيام على سبيل الاستعارة التصريحية في الفعل الماضي (لبس) .

كما يوظف الشاعر اليد مجازيًا بعلاقة السببية في ممدوحه الفارس الهيثم بن عثمان الغنوي ، فكما يرى أن يده تمتد بالبياض جودًا ونبلًا في العطاء ، وتتلون بالدماء في حربه على الأعداء ، فهي مكونة من تركيبة مختلطة يمتزج فيها اللون الأبيض الصافي باللون الأحمر الدموي ، تبعًا للسلم أو الحرب ، والشاعر في هذا ينظر إلى ممدوحه

- (۱) دیوانه : ۳/ ۱۳۵۵ .
- (٢) فتشوهرت : اشتهرت .
  - (٣) أبرت : فاق عليه .

من زاوية نفسية . ويظهر هذا في قوله ('' : يُدْنِي يَدَا بَيْضَاء يَخْتَلِطُ النَّدَى فِيهَا إِذا لَقِي الفَوارِسَ بِالدَّم وعلى المستوى الاجتماعي ، وإحساس الشاعر بالآخرين ، يسم الشاعر علة أصابت الحسن بن وهب بقوله (' : فَاشْكُرْ يَدُ الأَيام فِي (حَسَنِ) فَقَدْ عَفَى إِسَاءَتُها بِه إحْسَائُهَا أو مَا تَرَه تَغَرَيَتُ قَمَرِيَّةٌ فِي لَوْنِهِ فَتَغَمَي يَرَتْ ألوائُهَا

فالشاعر في هذين البيتين يقدم صورة ممدوحه وقت المرض ، ويسعى لتشكيلها بالمجاز المرسل بعلاقة السببية (يد الأيام) ، وتتبدل الصورة وفقا لحالة المريض التي لم يتم استقرارها ، وكما يعمم إحسان المنعم ومنته في الشفاء عقب المرض ، واختزل اللون الأبيض الماثل في القمر والشفاء وعمه على طمأنة الحال واستقرارها للممدوح ، ولمن يشعر به ، ويبدو من خلال هذا الوصف «أن الشاعر يحرص على مراعاة المقام فالخيال هنا مركزي مجند لخدمة الواقع» (\*) .

ويستخدم الشاعر أسلوب **الكناية** ، فهي وسيلة أخرى يعتمد عليها في تـشكيل الصورة . وهي لغة : إذا تكلمت بشئ وأردت غيره<sup>(،)</sup> .

واصطلاحًا : لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادة المعنى الأصلي (°) .

فالـشاعر عنـدما يـستند إلى رؤيـاه الداخليـة تقـف الكنايـة وسـيلة في الـصورة البحترية ، وغالبًا ما ترتبط الكناية لديه بالحدث السياسي() .

وعلى كل تأتي الكناية عند أبي عبادة مقارنة بالوسائل البلاغية السابقة في الدرجة الصغرى رتبة وقلة .

- (۱) ديوانه : ۲۰۸۳ (
- (۲) ديوانه : ٤/ ۲۱۹۰ .
- (٣) انظر : د . إحسان عباس : السابق. ص ٣٩ .
  - (٤) ابن منظور : لسان العرب ، مادة (كني) .
    - ٥) القزويني : الإيضاح ، ص٣١٨ .
- (٦) انظر : د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر زهير ، السابق ، ص١٦٤ .

ومن الكناية في شعر البحتري قوله ('' : قَــوْمٌ إِذَا شَــهِدُوا الكَرِيمَـةَ صَــيَّروا كُمَــمُ الرِّمـاح جَمَـاجِمَ الأَقْـرَانِ الصورة الكنائية تظهر في قوله : (صيروا كُمَمَ الرِّماح جَمَاجِمَ الأَقْرَانِ) كناية عـن بسالة قومه في الحرب ، وشدة بأسهم ، وكما نلحظ فيها كناية عن صفة .

ثم إن أبا عبادة البحتري في معرض مديحه يتخلله جانب الحكمة في تدبير الأمور ، وقيادتها بأنه ليس في وسع كل إنسان يحمل سيفًا يحسن حمله ويجيد هدفه ، وهو كناية عن نسبة ، حينها يصرح بالصفة والموصوف ولا يصرح بالنسبة الموجودة مع أنها هي المراده<sup>(۲)</sup> ويبدو هذا في قوله<sup>(۳)</sup> : وَأَعلَهُمُ مَا كُلُلُ الرِّجَالِ مُشْيَعً وما كُلُلُ أَسْيَاف الرِّجَالِ حُسَامُ

اعلهم من تشل الرجب لِ مسيع من وم عن السياف الرجب لِ حس

فليس كل سيف بتار ، وليس كل رجل مصيب بسيفه .

وتأتي الكناية عن موصوف من خلال تمجيده للمثل العليا القائمة على مبدأ العفو والإصلاح ، وعلى حساب هذا المبدأ يعبر عنه بقوله<sup>(،)</sup> : رَبَطْتَ بِصُلْح القوم نَافِرَ جَأْشِها فَقَرتْ حَشَاهَا واطْمأَنَّتْ ضُلُوعُهَا بَقِيتَ فَكَمْ أَبْقَيْتَ بِالعَفْوِ مُحْسِنًا عَلَى تغلب حَتَى اسْتَمَّرَ ظَلِيعُهَا

كناية عن صفة ألا وهو خلق المتوكل على الله الذي جمع قلوبهم بالعفو ، وربط بينهم بالتآلف والإصلاح حتى استقام ما اعوج ، ربطت أي بحزمك ، الصفة ربطت والموصوف أهل تغلب وما كان بينهم من شقاق وتنافر حتى اضطربت نفوسهم ، ولم يثبت أمرهم على حال .

وبوساطة الكناية ، تبرز الصورة الفنية من خلال وصف الـشاعر لمعركـة حربيـة قادها ممدوحه في قوله<sup>(ه)</sup> :

- (۱) ديوانه : ۲۳٦٦ .
- ۲) د . بكري شيخ أمين : البلاغة العربية في ثوبها الجديد ، ص١٦٢ .
  - (۳) ديوانه : ٤/ ٢٠٦٧ .
    - (٤) ديوانه ٢/ ١٣٠١ .
  - (٥) ديوانه : ٤/ ٢٢١٠ .

فَتِلْكَ جِباَلْهُ اعَادَتْ سُهُولًا وكَانَتْ قَبْلَ مَغْزَاهُ حُزُونَا

فالكناية تتجلى في قوله (جبالها عادت سهولًا) فلا يتصور العقل أن الجبال على رسوخها وثباتها عادت سهلًا إلا على سبيل التخييل ، ثم إن صورة الجبال كناية عن إذابة الروم وإذلالهم بعد غزوه عليهم وفتحها . وفيها تجسيد لحالة معنوية ثم فيها رصد لذل الروم بعد عزهم .

وتتآزر الصورة الفنية بوسيلة الكناية عن طريق مدحه الترحال في مدح من يستوجب المدح في نظره ، (فالشاعر يرى كل شئ من خلال عينيّ سيده ، وهو الطابع العام لحياة الشاعر العربي عامة ، والبحتري خاصة الذي يتجه نحو الإنسان الذي يمئ له مصدر الرزق)().

ويتضح هذا من خلال قوله (') : أوَمَا رَأَيْتَ المَجْدَ أَلْقَدى رَحْلَهُ فِي آلِ طَلْحَدة ثُمَد مَ لَمْ يَتَحْدولِ

ونرى أن الشاعر يجد في الشعر مندوحة يضخم فيها من الممدوح ، إذ ليس من المعقول أن المجد لن يتحول عن آل طلحة ، لكنه يحمله على التعبير الكنائي (فثبات المجد) عند الممدوح محمد بن علي القمي ، لم يتحول وكأنه لقي مكانه ، واستقراره عندهم فهنا كناية بنسبة ثبات المجد في آل طلحة . ويعزز الشاعر الصورة كما نرى في المخزون اللغوي ، فانظر مثلًا : إلى الاستفهام الإنكاري في الجملة الإنشائية ، وما تستدعيه من إيحاءات إلى وقوف المجد على آل طلحة ، وما فيها من تشخيص المجد على سبيل الاستعارة المكنية ، فهو شبه المجد بالإنسان الذي يلقى رحاله في مكان ليستقر ، وحذف المشبه به ، وأثبت شيئًا من لوازمه للمشبه (ألقى رحله) .

وهذا هو حال البحتري مع ممدوحيه ، وكأنه يومي من طرف خفي إلى أسفاره حتى يثبت المجد لنفسه ، فيها معنى نفسي ، وعلى الرغم من أن البحتري كان يريـد أن يجعل الشعر سلمًا للوصول إلى المال ، وإلى أقصى ما يحلم به الفرد في ذلك العـصر

- (۱) انظر : د . إحسان عباس : السابق ، ص ۱٤۱ .
  - (۲) ديوانه : ۳/ ۱۷٤٥ .

إلا أنه يضطرب لخلو المقاييس الأخلاقية والاجتماعية (`` ، ويبدي ضجره صدد الأحداث ، ويحاول جاهدًا أن يثبت لنفسه حسن نواياه ، وللآخرين شجاعة نفسية فيبدو في مواضع يناصر بقصيده وقت عجزه عن المناصرة بسيفه ، ولا عجب وهو القائل (`` :

وَلَّسًا لَمْ أَجِدْ لِلْدِسَنَيْفِ حَدَدًا أَصُولُ بِه نَصَرْ تُكَ بِالقَصِيدِ

ويؤكد ما أقول من خلال حديثه مع صاحبته عن كثرة أسفاره ، وعلو همته ، ومجابهته للشدائد . حتى وإن كلفه الأمر كثير عناء ، وإن كان الثمن من عمره ، ووقته ، فهو يبدي في كثير من قصائده الطامح لمعالي الأمور ، والترفع عن سفاسفها(") وقد لف هذه المعاني جميعها في قوله(") :

وقَائِلَةُ والَدَّمْعُ يصْبُغُ خَدَّهَا رُويَدَكَ ياابْنَ السِّتِّ عَشْرة كَمْ تَسْرِي! فَقُلْتُ : أحقُ النَّاسُ بالعَزْم والسُرى طُلاب المَعَالي صَاحِبُ الستِّ والعشرِ مَقامُ الفتى في الحي حيَّا مُسْلَمًا مُعافَى مُقَامُ ذِلَّةٍ بالفتى يُنزرِي وما الحزم إلا العزم في كل موطنٍ وما المَالُ إلا مَعْدَنُ الجُودِ والوفْرِ وما المسال إلا حَدْه فَلَا خَيْرَ في المرِّ

وهو يشير إلى رجاحة عقله ، فالمرأة/ الحبيبة العاشق لها ، والمال / الناهم في سعيه لا وجود لهما ، ولن يستطيعا حل المعضلة التي يعيشها : فهمه أكبر ، وسعيه جاد ، فالحزم والعزم ، والجود ، وطلب المعالي تنطوي على الحث على السعي المطرد ، وكلها مفاهيم وقيم تربت عليها النفس العربية ، وهذه صورة توثيقية لجانب من جوانب حياة الشاعر ، ثم بعد هذه الحوارية بينه وبين صاحبته ، يأتي في النهاية لينبئ عن موقفه ، وليمنح القارئ كثيرًا من التأويلات التي تفضي بالإنسان

- (۱) انظر : د. إحسان عباس ، السابق ، ص ١٤١ .
  - (۲) ديوانه : ۱/ ۵۲۱ .
- (٣) انظر : يونس السامرائي : البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل ، السابق ، ص١٣ .
  - (٤) دیوانه ۲/۸۱/۲ وما بعدها .

7 7 V

إلى نبذ عالم الرتابة ، وتجعل منه إنسانًا يهوى الفرار ، وإن كان على حساب الصاحبة ، ويرغب في مواجهة قساوة الحياة التي يرى فيها عشقًا ثانيًا معادلًا للعشق الأول ، والبحتري في صقيع الرتابة يجعل الغلبة والنصرة لطلب المعالي ، والقرب من حياض الموت ، وبعد هذا الانتقال المفاجئ واللامعقول وهو ابن الست عشرة إلى عالم العزلة ، عالم التنوفة ، يتطلب منه وبلا شك الفراق ومفارقة الحبيبة ليحقق ما ران على نفسه ، فيأتي بالقرار الأخير والنهائي لتنبعث رؤية مستقبلية أخرى له : (سأخبط وجه الدهر) على سبيل الاستعارة المكنية ، وإن كنت لا أعلم أهو خبط عشواء أم خبط من نوع ثانٍ يقصده؟!

يقول() :

ى تَخُزُقُ ثَوبُ الليَل في وضح الفَجْرِ لا عَلى قُرْبِ عِرْسِي في السَواجِيرِ أو أثري ـهُ ويَحْملُني مِنْها عـلى مَرْكَبٍ وَعْرِ

سَأَخْبُطُ وجْـهَ الـدَّهْرِ والليَلِ ، أو أرَى وَأو ثــرُ عَنْــسِي في المَهامَــةِ والفــلا تَحمِّلنِــي الأيَــامُ مــالا أطيقُــةُ

وكما يبدو أن الاستعارة تشخيصية كما في قول مثوب الليل ، وفيها كناية عن موصوف/ الشاعر الذي يحاول أن يجد ضالته في وضوح الرؤية ، وظهور الحقائق المغمورة في الليل الذي ينكشف ستره بطلوع الفجر ، ويظهر لون آخر هو الصورة اللونية في سواد الليل وبياض الفجر . ولا شك أن هذه الصورة مكثفة في الامتداد الحاصل من الصورة البلاغية ومواءمتها للجانب أو الشعور النفسي الذي اهتزت له أعماق المتلقي .

ومن قبيل هذه الطريقة الحوارية في أبياته التي تجعل منه مؤكدًا لموقف في سبيل علاقة إنسانية حميمة وتبدو صورة المحبوبة السلبية تجاه الشاعر وقد قابلته بالنكران ، وهو لم يتحول عن صفات النخوة ، والاعتزاز ، والأنفة ، والإباء في سبيل الألفة والتجمع ، لكن الحبيبة تبدو غربية ، منكرة ، جافة ، معاندة ، جامدة ، وجاحدة لموقفه مع الجماعة ، وهو يوحي في تصويره لجانب أخلاقي ، بشيء من

(۱) ديوانه : ۲/ ۱۰۸۲ .

التعقل والتروي في مقابلة الأمور (لا تنكريني ، لم أحل عن خلائقي واعتيادي) فعادته أن يبقى أسيرًا لتحقيق الوحدة ، وهو في حاجة أيضًا لأن يوقظ في نفس صاحبته نهجه في الحياة ، وما يكابده من قلة الزاد ، وفرقة المعشر ، فالشدائد توقد في نفسه الهجوم ، وهو جلد يروض ما يثور ، ووطنه أينها حل أو ارتحل هو البحث عن علاقة مستقرة سواء في أرض العشيرة أو المحبوبة ، ولا أغالي إن قلت : إن دهره يومان : يوم للفرقة ويوم للبحث عن المال ، ولا أظن أنه يقصد إلى فراقه هو للحبيبة بل هو يشير إلى انشطار الجهاعة ، وتصدعها إلى أجل غير معلوم : ولا تخلو بالسيف وهذا أقصى ما نجد من افتخار بالنفس في حدتها في مواجهة الأحداث ، ويبرز في قوله : «إن تريني ترى حسامًا..» ثم يعقبها بأسلوب كنائي يظهر من قوله : «نديم النجوم..» كناية عن كثرة أسفاره وكثرة أرقه إزاء التفكير في الأحداث التي تواجهه ، ثم المجاز المرسل لعلاقة المحلية ، في قوله : «ليلة بالـشام..» وفيها للتي تواجهه ، ثم المجاز الرسل لعلاقة المحلية ، في قوله : «ليلة بالـشام..» وفيها كناية عن موصوف ففي هذا كناية عن كثرة أسفاره وكثرة أرقه إزاء التفكير في الأحداث كناية عن موصوف ففي هذا كناية عن كثرة أسفار وكثرة أرقه إزاء التفكير في الأحداث

يقول():

لَمُ أَحُلْ عَنْ خَلَائِقِي وَاعْتِيادي مـشرفيًّا مـن الـسيوف الجـدادِ ـر نـديم النجـوم ، تِـرْب السُّهاد وَازِ ، يومًا ، ولَيْلَـةً بالـسَوادِ وذِراعـي الوِسادُ وهُـو مِهَادي وَهُجُـومٌ عَلَى الأُمُـورِ السُّدادِ تِلْكَ مِنْ طَارِفِي وَذَا مِنْ تِـلادِي فُرْقَتِـى مَعْـشَرِي وَقِلَّـةُ زَادِي

(۱) ديوانه : ۱/ ۲۱۹ وما بعدها .

وتشكل الصورة بالتعريض دون التصريح بلفظه دالة على الشيء بالمفهوم لا المنطوق<sup>(۱)</sup> . بإمالة الكلام إلى عرض يدل على المعنى المقصود لإغراض مختلفة<sup>(۲)</sup> ، والشواهد على هذا كثيرة في شعر أبي عبادة ، من ذلك قوله<sup>(۳)</sup> : رَدَدْت المَطَ المَ واسْتَرَ جَعَتْ يَدَاكَ الحُقُوقَ لَكِنْ قَدْ قُهِرْ وَصَـلْتَ شَـوَابِكَ أَرْحَامَهُم وَقْد أَوْشَـكَ الحَبْلُ أَنْ يَنْبَتِرْ قَصَرِ ابْتَكُمْ بِـنْ قَارَكُمْ وَإِنْ عَلَيْ مَنْ يَعْدَ أَوْشَابَ الْحَالِ مَا يَنْبَقَرُ

ففي الأبيات السابقة انبرى أبوعبادة في مدح المنتصر ، ومن رؤية واضحة مفهومة وهو يعرض بسياسة الخليفة المتوكل على الله ، الذي كان يولي آل علي بن أبي طالب كل الحقد ، والتضييق عليهم ، وربها أن الشاعر يقصد أنه في عهد المنتصر ردت الحقوق إليهم (آل علي) . وقول الشاعر أيضًا<sup>(1)</sup> :

وفي رؤية أخرى يقول الشاعر معرضًا بالمنتصر :

مَـضَى جَعْفَـرٌ والفَـتْحُ بِين مُرَمْـلِ وَبَـيْنَ صَـبِيغ في الـدِمَاءِ مُـضَرَّج مَـضَوا أَمَـا قَـصْدًا وخُلْفتُ بَعْدَهُمَ أُخَاطِـبُ بِالتِــأمير وإلى مَنْــبَج

فالشاعر يتخذ موقفًا خاصًا من مقتل المتوكل ، وولي عهده ، ويشنع على من فعل بهم هذا الفعل ، وغدر ، وعنده رغبة جامحة بالتشفي فلا تأتيه الفرصة إلا ويعرض بقاتليهم ، ويتجلى هذا من قوله :

- (۱) ابن منظور : السابق ، مادة(عرض) .
- (٢) انظر : عبدالمتعال الصعيدي : بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة ، الناشر : مكتبة الآداب –القاهرة ، د.ط ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م ، ٣/ ١٦٣ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۸۵۰ .
  - (٤) ديوانه : ١ / ٤١٨ .

۲۳.

(مضوا أممًا قصدًا) فالقتل مقصودٌ بهم . وينقلنا الشاعر إلى تعريض ثانٍ في قوله<sup>(١)</sup> : وَهَـلُ أَرْتَجِي أَنْ يَطْلُبَ الـدم وَاتِر يَـد الـدَهْرِ وَالْمُوتُورُ بِالـدّم وَاتِرُه ؟ أكـانَ ولِيُّ العَهْـد أَضْـمَرَ غَـدْرَه فَمِنْ عَجَبٍ أَنَّ ولِي العَهْـدِ غَادِرُه؟ إله. إلى المتاه البحتري مشهد القتل ، وهو هنا يعرض بالمنتصر الذي اتهـم بقتـل

هذا وقد كشف البحث عن وسائل أخرى تعددت وبرزت بحسب أهميتها وكثافتها في التصوير ، من ذلك : أ – صور فنية نابضة/ مكثفة<sup>(٢)</sup> : ب – صور فنية راكدة/ بسيطة<sup>(٣)</sup> :

ومن اللافت للنظر في الصورة الفنية المكثفة أنها تولد الشعور بالنهاء ، وتعرج بنا إلى رقي الخيال . بمعنى أنها ترتقي بالخيال ، وتتوسع في وضع تركيبي قائم على وسائل بلاغية من تشبيه واستعارة وغيرهما ، أي تجعل الصورة نابضة بشريان الحياة<sup>(1)</sup> ، والنفس لمثل هذا أكثر ميلًا .

ولهذا الصنو أمثل بقول الشاعر : أقـاموا نـدامي مترعـات كؤوسـهم لديهم وَصَرفُ الدَهرِ بَيْنَهُمْ صِرْفُ (<sup>٥)</sup>

\* \* \*

لا يَقْرَبُ ونَ الطّيب بَ إلا بِالقَنَا وتدُورُ كَأَسُهُمْ لَمُهُمْ في مِغْفَرِ ('' في البيتين السابقين صورتان في الواقع ، ففي البيت الأول (أقاموا ندامي..

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱۰٤۸ .
- (٢) انظر : د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر أبي تمام : ص١٨٢ .
  - (۳) نفسه ۱۸۳ .
  - (٤) السابق : ص١٨٢ .
  - (٥) ديوانه : ٣/ ١٣٥٤ .
    - (٦) ديوانه : ٢/ ٩٥١ .

إلخ) . صورة حسية أكثر منها معنوية ، فالشاعر طاب له تصوير الرجال وهم جالسون حول الكؤوس يشربون وهم في حالة السلم ، والرفاهية (مترعات كؤوسهم) أما الصورة الأخرى في البيت الثاني (وتدور كأسهم) فالكأس هنا تشرب من دماء العدو وهذا هو حالهم في الحرب ، فالشاعر في هذا يقول<sup>(۱)</sup> : قَــومٌ إذَا جَـرّوا الّرِمَـاحِ تَكَـسَروا غَيْظًـا إذا رَجَعَـتْ وَلَمْ تَتَكَـسَّرِ لَا يَقْــرَبُنَ الطِيــبَ إلا بالقنَـا وتَـدُورُ كأسهُم هَمُـمْ في مِغْفَـرِ

والربط بين قوله (أقاموا ندامي...) ، و(لا يقربون الطيب..) .

دقيق جدا كيف وإن صروف الدهر بينهم صرف ، تنمو الصورة بالـشعور بـأن كل شيء لا يبقى على حاله ، والنعيم زائل لا محالة ، وتستدعيني إلى القول بـما قالـه الشاعر" :

أَلَا كُــلُّ شيءٍ مـا خَـلا الله باطِـلٌ وكُـل نَعِـيم لَا محالـة زائِـلُ وَكُـلُ أُنـاسٍ سَـوْفَ تَـدْنُحُلُ بيْـنَهم دُويْهِـةٌ تـصْفَر مِنْهَـا الأَنَامِـلُ

ولا منازع في أن للصورة ببعديها المكثف والبسيط حضورًا ومعاشًا ، في شعره فمن ذلك قوله (") :

كَانَ (الَاوَديعِينَ) لَيْلَاتَةَ جِئْتُهُمْ هَوى بهم في غمر (مسجورة) (جرف) مضوا بين أضعاف الخطوب كما مضت (جديشٌ) وبانت عن منازلها (هـف)

فالصورة هنا تنبعث من جدلية الصراع بين الواقع والماضي ، وهـذه واحـدة ، وأخرى تتأكد بوقت مجيء الشاعر إلى قبيلة وديعة ، وموقف عجـل وبنـي شـيبان ، وثالثة تبرز بالوسائل البلاغية التـي تعمـق دلالـة الموقـف ، وبـشاعته ، فـالبحتري يشبه تنازعهم ، واختلاف رأيهم ، بالشيء الـذي تجرفه الـسيول ولا يبقـى نفعـه ،

- (۱) ديوانه : ۲/ ۹۰۱ .
- (٢) ديوان لبيد بن ربيعة العامري : تأليف : يحيى شامي ، دار الفكر العربي للطباعة والنشر ، ٢٠٠٢م ،
   ط(١) ، سلسلة أعلام الفكر العربي ، ص٧٧ .
  - (٣) ديوانه : ٣/ ١٣٥٣ .

فيهلك كل شيء بعده ، ولا يستوي على حاله وكذلك القبيلتان أدى كثرة الجدل والتباغض إلى أمور لا تحمد عقباها ، وتزداد الصورة توسعًا حين يضمن أو يتناص مع حدث سابق انتهى أمر أصحابه إلى الإبادة والفناء بحكم تخبطهم ، وشتات أمرهم ، وكثرة حروبهم ، وهم جديس التي أوهنتها المصائب ، ودبت في نفوسهم إلى أن تخلخلت في أجسادهم فأصبحوا هشيا تذروهم الرياح . ومن منزع نفسي يصور الشاعر مدى التوتر الذي أصاب القوم وأصابه معهم ، وكأنه يصوت للسلام ، وثمة تحول من التشبيه إلى التعبير الكنائي بقوله (هوى بهم في غمر مسجورة جرف) كناية عن هيجان الشغب ، وتلاطم الرأي ، وكثرة الحروب .

ثم تزداد الصورة تألقًا حين ينقلنا إلى مشهد تاريخي آخر ، يصور فيه سياسيًا حدة المعاناة التي يعيشها بنو عباس ، وهذا جلي في قوله (') :

بكى النُسْبَرُ السَشَّرْقيُ إذْ خَسار فَوْقَهُ مَعَلَى النَّاسِ ثَوْرٌ قَدْ تَدلَّتْ غَبَاغِبُه ثَقِيلٌ عَلَى جَنْبِ الثَّريد مُرَاقَبٌ لِشَخْص الخَوانِ يَبْتدي فَيُواثِبُه إذَا مَا احْتَشَى مِنْ حَاضِرِ الزَادِ لَمْ يَبُلْ

انصبت الصورة على إيراد صفات غير قيادية للمستعين ، وكما هو معلوم في تاريخ المستعين أنه حاول انتزاع الخلافة من المعتز بن المتوكل ، فالتشخيص عامل أضفى على الصورة بعدًا ، إذ استعار البكاء للمنبر على سبيل الاستعارة التصريحية فشبه المنبر بالإنسان الذي يبكي ثم حذف المشبه وأبقى شيئًا من لوازمه وهو البكاء على سبيل الاستعارة التصريحية في الفعل الماضي بكى ، ثم انتزع صورة الثور المترهل جلده من السمنة ليضيف بجانب الصورة البصرية صنفًا ثانيًا من الأسلوب وعدم جدارته بالكان ، بل إن ما يلقيه على الناس أمر في غاية السخف لأن مثله لا ينتظر الناس منه إلا الإطاحة بالملك ، ووهن الخلافة فليس همه إلا حشو بطنه ، وعقله خال من تدبير ، وحكمة الأمور ، وقد خار المنبر بعد أن بكى ، فهمو يصيح

(۱) ديوانه : ۱/ ۲۱۵ .

بخطبة لا تعود إلا بالذم ، والاستهزاء منه ولا يبعد -والحالة هذه- عن صوت كخوار البقر لا يعي من حولها ماذا تريد ، وماذا تود أن تفعل؟! .

فالخلافة شأنها عظيم ، ومن هان عليه أمرها وهو متقلد إياها ، لا تصلح له . إذن بعد أن استعار من صورة المنبر ثم انتزع صورة الثور ثم أردفها بصيغة المبالغة (ثقيل) ثم تحولت الصورة إلى مشهد ساخر ، لا شك أن مكونات الصورة هنا خرجت من دافع نفسي صلب ، ضربت جذوره أعهاق الأرض ، ولعل الشاعر يسوغ بكاءه ببكاء المنبر ومن معه .

وعلى العكس من هذا التصوير الساخر يأتي البحتري وينقلنا إلى مشهد آخر يمثل المهابة ، والتقدير ، وحسن القيادة مما أدى إلى الانبهار ، والطاعة للولي من قناعة فرضها عليهم ومنحها الخليفة لنفسه وللآخرين ، كيف لا تكون كذلك وهي عن المتوكل على الله . فيتجدد التصوير للبحتري من مثل قوله<sup>(۱)</sup> : وَلَّهَا صَعَدْتَ الِنْبَرَ اهْتَزَ واكْتَسى ضِيَاءً وإشْرَاقاً كَمَا سَطَعَ الفَجْرُ

فالصورة هنا رسمت مشهدًا ، وموقفًا نفسيًا ، كما أن فيها مهارة في التقاط المشهد وتنبه الحواس إليه ، فالمتوكل حين صعد المنبر انتشر الضياء ، وامتد في كل زاوية من زوايا النفس الإنسانية فرحًا ، وتبجيلًا ، وطربًا بها يقول ، فصعود المنبر صورة حركية وجدانية ، ثم شبه المنبر بالإنسان الذي يرتدي ثوبًا فيأتي في حلة جديدة فحذف المشبه وأتى بدلالات من دلالاته (اهتز قلبه وخفق حبًا ، واكتسى حلة جديدة) على سبيل الاستعارة التصريحية ، ثم أعقب الصورة باللون الأبيض (ضياء-إشراقًا) وأتبعها بالتشبيه ، فخطبته بالناس سطعت كسطوع الفجر بأداة التشبيه الكاف ، ثم إن تشبيه المتوكل بالفجر له دلالة على بدء الحياة ويوم جديد مليء بالضياء والسهاحة . ممَّا دعا إلى تكثيف الصورة ، وملئها بالإيحاءات النفسية فاهتزاز المنبر صورة تشخيصية / وجدانية/ بصرية/ حركية/ على الضد من بكاء المنبر

(۱) ديوانه : ۲/ ۹۹۳ .

كما في الصورة السابقة (١) .

| بل توجهه إلى دمشق فيقول(٢) :                 | ويتابع الشاعر المسير فيصور المتوكل قب             |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| لَحَسَدْتُ أو نَافَسْتُ أهـلَ المَوْصِلِ     | لَـوْ كُنْـتْ أَحْـسِدُ أوأنَـافِسُ مَعْـشَرًا    |
| وَكِلَاكُــــهَا ذو بَـــارِقٍ مُتَهَلِّــلِ | غَــشْيَ الْرَبِيْــعُ ديَــارَهُمْ وَغَــشِيتَها |
| داج وأخْــصَب كــلَ وادٍ مُمْحــلَ           | فأضَبَاءَ مِنْهَا كَلَّ فَعِج مُظْلِمِ            |
| بلِّدي نباتَّا مـن نـداك المُـسْبِلَ         | فمتـــى تخـــيم بالـــشَّآم فيَكْتَــسي           |
| جُـددٍ معالمُـه وتـارك مَنْـزِلَ             | في كـلّ يـومٍ أنْـتَ نـازلُ منْـزِلٍّ             |

وهذه الصورة المفصلة عن الممدوح نوع تعبيري صادق عن تحركات الخليفة ، وهي صورة حسية مشحونة بألوان من المشاعر ، وكثيرًا ما نصادف مثل هذه الصور في الشعر العربي القديم عامة والعباسي على وجه الخصوص ، بل وهذا التعبير المباشر يوقعنا على الدلالة التي يحملها الموقف دون مشقة في البحث عنها<sup>(\*\*)</sup> ، فاستقرار المتوكل على الله في موطن يحل به الخصب ، والثراء ، وهي صورة تحويلية نفسية مرتبطة بالإرتياح النفسي للمكان الذي يكون به ، فيأنس به ساكنوه ، وعلى الضد إذا غادر البلد فيوحش به ساكنوه ، ويحل الربيع على الدار التي سيأتيها ، وكم نعلم أن الربيع رمز للعطاء ، رمز لصدقه على الأرض فيكسبها جمالًا ورونقًا ، فالصورة تتمركز حول معنى اجتماعي وأخلاقي ، وتبعث في النفس الطمأنينة ، وحب الخير<sup>(\*)</sup> .

وعطفًا على ما قلت لا يبعد الحدث التاريخي الذي ترويه المصادر والمراجع التاريخية عن المتوكل ، وآخر نراه يظهر وراء نسيج الشعر ويهاشيه ، وكأن البحتري

- (۱) انظر : عز الدين إسماعيل : التفسير النفسي لـلأدب ، النـاشر : دار العـودة ، ودار الثقافة ، بـيروت ،
   ص٨٩ وما بعدها .
  - (۲) ديوانه : ۳/ ۱٦۲۳ .
  - (۳) انظر : د.إحسان عباس : السابق ، ص۹۱ .
  - (٤) انظر : د . حسن ربابعة : السابق ، ص١٢٧ .

٢٣٤

أراد أن يكون الطيف لواقع المتوكل وأقرانه الذين عايشوه آنذاك<sup>())</sup> . وهكذا نجد الشاعر يكثف في الصورة على نحو قوله<sup>()</sup> : وَكَـمْ لَبِـسَتْ مِنْـكَ العِـراقُ صـنيعَةً يُـشَارِفُ مِنْهَـا الأفـقُ أنْ يَتَغَــيَّمَا

فها نحن في استشراف صورة للممدوح وعلى ما أرى أن الوسيلة أو الأدوات – إن صح التعبير – التي استخدمها البحتري قادرة على إعادة إنتاج مشهد ممتد إلى خيال المتلقي ، فصنائع المدوح مادية كانت أو معنوية هطلت على أهلها من منبع صافٍ ، فالعراق لبست لباسًا ليس على وجه الحقيقة وإنها على وجه الاستعارة التشخيصية التي عبر عنها عبدالقاهر الجرجاني من خلال حديثه عن الاستعارة المفيدة بقوله : «إن شئت أرتك المعاني اللطيفة التي هي من خبايا العقل كأنها قد جسمت حتى رأتها العيون»<sup>(۳)</sup> .

ثم تأتي علاقة المحلية في المجاز المرسل إذ ليس المقصود العراق لكن المقصود أهل العراق ، وكم التكثيرية الخبرية تزيد في الصورة فصنائع الممدوح مكثارة وواضحة على أهلها ، ومتنوعة ، والكرم ، وسيادة الأمن من ضمنها .

واستمرارًا لوصف الصورة بنوعيها أقف على الصورة الراكدة أو البسيطة بتعريف مبسط لها ، وهي التي لم تتمكن من نفوسنا ، وبالتالي تقف عاجزة عن الخيال والإثارة ، وغالبًا ما تكون ذات تعبير مباشر وسطحي<sup>(،)</sup> .

وأدرج أمثلة على هذا النوع من الصورة من قول الشاعر<sup>()</sup> : أشــــكو إلى الله ثلاثَـــا وهـــــ نَّ : الجــوع والعزبــة والغربــة

فالبيت لا يعدو سوى شكوى من الحالة التي هو عليها ، وهو عند (أبي خالد بن

- (۱) انظر : د.محمد محمد أبوموسى : قراءة في كتاب قديم ، ط(۲) (ت/ ۱٤۱۹هـ) الناشر : مكتبة وهبة –
   القاهرة ، ص٤٧ .
  - (۲) ديوانه : ۲/ ۲۰٤۰ .
  - (٣) الإمام عبدالقاهر الجرجاني : أسرار البلاغة ، ص٣٣ .
  - ٤) انظر : د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، ص١٧٧ وما بعدها .
    - (٥) ديوانه : ۱/ ۲٤۰ .

مر الطائي) فيشرح الحال التي كانوا عليها ، ويلغي صفة الكرم ، ومعنى هذا أن المستضيف بخيل . فالصورة تظهر حالة الشاعر ومن معه . وبهذا تكون سطحية .

وفي موضع ثانٍ نراه ينقل خبر ضرب ، وعلى هذا لا يتبع الـشاعر فيها معنى إيحائي ، غير أنه يخبر عن أمر أولئك المحكوم عليهم ، وهذا يظهر من خلال قوله('' :

نهية تكم عن صالح فأبى بكم لجاجكم إلا اغترارًا بصالح وحذرتكم أن تركبوا الغي سادرا فيطرحكم في موبقات المطارح

وكذلك ونحن نقرأ أبياته التي قالها في سعد الحاجب ، لا نراها تعود بالنفس إلى معنى مؤثر ، بل تنقله مباشرة إلى نظام الحجابة التي كانت في ذلك العصر . وعلى هذا يقو ل() :

يا سعد إنك قد حجبت ثلاثة كل عليه منك وشم لائح

وكذلك نجده يمتدح المعتز ، ويذكر صورة الفتوح ، وأنها مختلفة باختلاف الأماكن التي يغزوها الممدوح ، وهذا واضح في قوله<sup>(٣)</sup> : تتابعت الفُتُوح وَهُمن شَمتَى ال أماكن في العدى-شتّى الفُنُونِ

وفي موضع آخر نجده ينتقص من (صالح بن عمار) ، وتبدو الصورة راكدة في قوله () :

- أصلح أبا صالح يارب إن له نهاية الوصف من ظلم وعدوان! فهو يدعو له بصلاح الحال لما تجاوز أمره من الظلم والعدوان . وقد كان يصف (يونس بن بغاء)<sup>(ه)</sup> بأنَّه طريق يوصله إلى المعتز بن المتوكل لأنه
  - (۱) ديوانه :۱/ ٤٦٦ .
    - (٢) ديوانه : ١ / ٤٦٢
  - (۳) ديوانه : ٤/ ٢٢٦٧
  - (٤) ديوانه : ٤/ ١٣١٤
  - هامش الديوان .

23V

كان أثيرًا عنده ، وعلى هذا تبدو الصورة سطحية حيث يقول<sup>())</sup> : وَصَــلْتَ بَيُـونس بــن بغـاءَ حُـبْلى فَرُحْــتُ أمــتُ بالــسبب المِتــينِ

وغير ذلك كثير في شعره ، ولضيق المقام لا أستطيع إيرادها جميعًا . وقد كشف البحث بجانب الصورة الفنية المكثفة والصورة الفنية البسيطة وسائل حسية أخرى ، فقد وجد في شعره صور بصرية ، وصور سمعية ، ولونية ، وحركية ، وذوقية ، وشمية ، ولمسية ، وسأورد شواهد على هذه الصور .

وتبرز الصورة اللونية ، وكذا اللمسية عند مديح البحتري للمتوكل على الله واصفًا مشهد دمشق عند ذهابه لها فيقول<sup>(٢)</sup> : إنَّ دِمَــــشْقًا أَصْــــبَحَتْ جَنَّــه مَّ مُخْضَرَة الرَّوض (عَـذَاة) (البراق)

وعلى ما يبدو فإن ظهور الصورة اللونية ترتدي لونًا مخضرًّا رمز للسلام والعطاء والارتياح ، ولمسيه في قوله (عذاة) فهي ذات تربة طيبة . ثم يعقب على وصفه يقوله" :

هَواؤُها الفضفاضُ غَضُّ النَّدى ومَاؤُهَا السَّلْسَالُ عَذْبُ المَدَاق

ولعل في مزاوجة الشاعر بين الصور اللونية ، واللمسية ، وبين الصور الشميَّة (هواؤها الفضفاض..) والذوقية (وماءوها السلسال..) تنمُّ عن إعجاب أبي عبادة بشخصية الخليفة ، وبالتالي أظهر ذلك عن طريق تشبيه دمشق بالجنة في اخضر ارها ، وجمال الطبيعة بجمال الممدوح وطلاقة بشره ، والتشبيه قد يظهره شدة اهتمام صاحبه بالمشبه وذلك واضح من تشبيه سمت الممدوح بسمت النبي محمد صلى الله عليه وسلم ، في اتباعه للسنن وكأن أبا عبادة جاء بتشبيهه من خلال هذه الصورة تلخيصًا للمعاني التي وردت متناثرة ، فهو يقدمها مركزة ، ملونة ، موشاة

- (۱) ديوانه : ۲۲۶۹/٤ .
- (۲) ديوانه : ۳/ ۱۰۱۰ .
- (۳) ديوانه : ۳/ ۱۰۱۱ .

بالخيال المنمنم<sup>()</sup> . وهذ واضح من قوله<sup>()</sup> : وإنَــا نَـرَى سِـيهَا النَّبِـيِّ (مُحَمَّـدٍ) وسُنَتَه في وَجْهِكَ الضَاحِك الطَّلْقِ

فكما هو بيّن أنَّ ظهور الصورة البصرية من خلال وضوح رؤية ومنهج الممدوح التي تذكر الشاعر بطريقة النبي محمد بن عبدالله صلى الله عليه وسلم .

وتبرز الصورة اللونية من خلال قول الـشاعر ، واصفًا المعركة البحرية التي قادها أحمد بن دينار (") :

مررنا على بطياس وهي كأنها سبائب عصب أو زرابي عبقر وفي أرجــواني مــن النّـور أحْمَرٍ يُشَابُ بإفْرِندٍ مِنْ الرّوضِ أخْضَر

فالعلاقة كما تبدو وشيجة بين المكان / بطياس / بلد المحبوبة وبين الأرجواني والسيف ، فالنور الأحمر يشار به إلى إفرند السيف وهي كناية عن حماية الأرض / المكان ومن خلال الحماية يأتي الربيع الذي رمز إليه الشاعر بالروض الأخضر ، وحين يحل الربيع يكتسب المكان ثروة ، وهذه بحاجة إلى من يوفر لها الحماية ، وكذا السيف المشار إليه في بداية الموقف بالأحمر هو تذكير بالدم الذي سيحل بالعدو ، وتحمى به الذمار ، هذا من ناحية ويتحول بسبب الإفرند الذي يحمله ابن دينار إلى نهاية ختامية للمشهد بأن الروض الأخضر سيعم المكان ، ويسود السلام<sup>(3)</sup> .

ويأتي الشاعر مصورًا قصر الجعفري في قوله<sup>(٠)</sup> : في رأس مُـــشرِفةٍ حـــصاها لُؤْلـــؤٌ وتُرابُهــا مِــسْكٌ يُــشابُ بِعَنْــبَرِ مُخْـضَرةٌ والغَيْــثُ لَــيْسَ بــسَاكِبٍ ومُـضِيئةٌ والليّــلُ لــيس بِمُقْمــرِ

(1) انظر : د.محمد العيد الخطراوي : في محاورة النص تطبيقات وتأويلات ، ص١١٠ وما بعدها .

- (۲) ديوانه : ۳/ ۱۰٤۲ .
- (۳) دیوانه : ۲/ ۹۸۰ وما بعدها .
- (٤) انظر : د.حسن ربابعة : حرب الأساطيل في ديوان البحتري (قراءة جديدة) ، ضمن سلسلة دراسات نقدية في العصر العباسي الثاني وما بعده – المركز القومي للنشر – إربد الأردن ١٩٩٩م ، ص٣٨وما بعدها .
  - (٥) ديوانه : ۲/ ١٠٤٠

فمن خلال هذا المظهر العمراني الذي يدل على حضارة العصر ، يصف الشاعر حديقة قصر الجعفري ، الذي يسكنه المتوكل ، وتتآزر الصور لتكشف عن حقيقة الموقف الجمالي الذي لمسه الشاعر حين ملازمته للقصر ، وليس هذا فحسب بل ربا يرمي إلى معنى آخر ، وهو أن صفات القصر أخذت من صفات صاحب القصر ، فهي حالة شعورية مصاحبة للشاعر حين نقلها . فتعددت المشاهد فمن مشهد بصري / حصاها لؤلؤ/ إلى صورة شمية/ ترابها مسك ، وكذا صورة لونية / مخضرة ، مضيئة ، إلى صورة لمسية تلامس القلب ، حصاها لؤلؤ .

ولعل هذه الصورة هي من أنواع التشبيه البليغ ، فالتشبيه الجيد عند البلاغيين ما كان قريبًا من العقول() . فالتشابه قائم على موضوع حسي بموضوع حسي آخر إذ يغذي الحس قبل أن يغذي العقل كما هو في الاستعارة التمثيلية() .

«وعلى أي حال فقد كثر ترديد الصورة الشعرية تاريخيًّا عند أبي عبادة ، بوصفه معركة أو قائد أو أخلاق أو حتى مشهد حضاري ، وكانت في أغلبها مقرونة بأحاسيس الشاعر ، إذ هي في حقيقتها تكونت نتيجة بحث في سجلات قديمة أو كائنة ، وعلى هذا يمكنني أن أضعها تحت أنهاط ثلاثة وهي :

أنهاط الصورة الفنية في شعره :

أ – النمط النفسي : ويأتي هذا النمط –مرتبط بما يحدثه من تأثير ، وبما يحرك فينا من شعور . ب – النمط البلاغي : وهو النمط الذي يعتمد على أي شكل من أشكال البلاغة سواء من تشبيه أو استعارة أو كناية أو مجاز .

(۱) انظر د.عدنان حسين قاسم : السابق ص ٤٩

(٢) انظر : د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر زهير بن أبي سلمي ص ١٧٧

ج - النمط الفني : وهو الوعاء الذي ينصب فيه النمطين السابقين «النفسي ، والبلاغي) فتخرج الصورة حينئذٍ عذبة مستساغة»<sup>(۱)</sup> . مما يؤدي بالصورة إلى التكثيف في الدلالة على نحو ما سبق .

 <sup>(</sup>١) انظر : د.عبدالقادر الرباعي : الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، ص١٤٥ وما بعدها .

## طرق استخدام الصورة الفنية في شعر البحتري التاريخي :

يحتضن أبوعبادة البحتري في استخدامه للصورة الفنية طرقًا يمكننا أن نـضمها وفق الآتي :

أ- الاقتباس :

فالاقتباس لغة : يقال : قبست منه نارًا فأقبسني أي أعطاني ، واقتبست منه علمًا أي استفدت ( ) . والاقتباس اصطلاحًا هو أن يضمن الكلام شيئًا من القرآن الكريم والحديث الشريف ولا ينبه عليه للعلم به ( ) .

ولا منازع من أنَّ النفس المتلقية تتوق لمثل هذا القبس الذي ينير من الصورة المعرية ، وكلام الله تعالى ، ثم أحاديث نبيه محمد علي تشكلان الذروة في الاستخدام وكان هذا الاقتباس زاد البحتري وغذاؤه في صوره فقد أكثر أبوعبادة من اقتباس الآيات القرآنية ، والأحاديث النبوية الشريفة ، التي يستشهد بذكرها على ما يتفق والحدث فمن ذلك قول الشاعر" :

قَدَدُ جَاءَ نَصْرُ اللهُ والفَتَتُحُ وشَتَقَ عَنَا الظُّلْمَةُ الصَّبْحُ وزِيرُ مَلْكُ ورجا دَوْلَةٍ شِيمتُه الإنعام والصفح وكل باب للنَّدَى مغلق في الما مِفْتَاحه الفَصتح فالشاعر يقتبس من قوله تعالى ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ الله وَالفَتْح ﴾<sup>(1)</sup> ويستلهم حادثة فتح مكة فيجعلها حدثًا معادلًا للذي فعله الفتح بنَ خاقان في حروبه ضد أعداء العباسيين ، إلَّا أنَّه جعل هذا في معرض مدحي فالعلاقة هنا بين مدحه للفتح بن

- (۱) ابن منظور : مادة (قبس) .
- (٢) عبدالمتعال الصعيدي : السابق ، ٤/ ١١٤ .
  - (۳) ديوانه : ۱/ ٤٧٤ .
  - (٤) سورة النصر: آية (١) .

خاقان في سياق حروبه ، وبين فتح مكة طردية ، إذ هو الوزير وفيه من الصفات التي تجعله محل استبشار ونصر لأوليائه ، فهو بطريقة أخرى (فتح لأوليائه حتف لأعدائه) وكذا فتح مكة عاد بالنصر والفرح والاستبشار للمسلمين ، وهذا مما ساعد على إعطاء أبيات مميزة ، إذ جمع في المفردة (الفتح) معانٍ عدة مما زاد من بذخ الدلالة .

ويتخذ الشاعر في مجال علاقته مع الأمير من قصة يوسف عليه السلام مع أخوته قبسًا واضحًا يشعل به أبياته ، فتنير فكرته التي يوردها تحت ظل انعدام المبادئ والقيم الأخلاقية حتى بين الأخ وأخيه ، فمن ذلك قوله<sup>(۱)</sup> : أيمذا الأمير!قد مسنا الضصر ومدت يد الخطوب إلينا ولسدينا بصضاعة مزجاةً قَلَ خطابُها ، فبارت لدينا أيمذا الأمير! أوف لنا الكي لي با شئت أو تصدَّقْ عَلَيْنَا

وهو في هذا يستلهم ويقتبس من قوله تعالى ﴿يَاآَيُّهَا العَزِيْـزُ مَـسَّنَا وَأَهْلَنَـا الضُّرُّ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الكَيْلَ وتَصَدَّقْ عَلَيْنَا.. ﴾(٢) .

فأبوعبادة البحتري يكاد أن ينبه الإحساس بالظلم ، وعدم أخذ الحقوق مع أن الأمير قادر على ذلك .

ويتفاعل شعره مع ما يدور في مجال الحياة اليومية ، ونلمس من هذا أن الشاعر يود أن يخلق من الاقتباس طريقًا للتعامل مع الآخرين فالدين المعاملة ، وقد أمر الله بالوفاء بالعقود ، وهو يستغل هذا في إيضاح توجه ممدوحه الذي يخاف أن يتنكر لوعوده إياه ، ويظهر ذلك من قوله<sup>(٣)</sup> : وقد عاقدتني بخللف هذا وقد الله : أَوْفُرُوْ بِالعُقُوْدِ

- (۱) ديوانه : ٤/ ۲۳۹۲ .
- (۲) سورة يوسف : آية (۸۸) .
  - (۳) دیوانه : ۱/ ۵۷۸ .

وهذا مأخوذ ومقتبس من قوله تعالى : ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا أَوْفُوْا بِالعُقُوْدِ ﴾ (') ثمة اقتباس آخر يورده الشاعر يخص جانبًا من جوانب الحياة الاجتهاعية التي من شأنها أن تعكس صورة من صور الثراء الذي يعيشه خلفاء بني عباس . وفي هذا يقول('):

ك أن ج نّ س ليمان ال ذين ول وا إب داعها ف أدقُّوا في معانيه ا فل و تم رُّ بها بلق يس عن عرض قالتْ هي الصَّرْحُ تمثيلًا وتَشْبيها

فهو مقتبس من قوله تعالى : ﴿وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَأٍ بِنَبَأٍ يَقِيْن إِنِّيْ وَجَـدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوْتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيءٍ وَلَمَا عَرْشُ عَظِيْمُ ﴾(") ، ﴿قِيْلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لِجَّةً وَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُمَرَّدُ مِنْ قَوَارِيْرَ.. ﴾ (ن) .

ويتلو ذلك ما أورده أبوعبادة في مدح المعتز بن المتوكل ، ووصفه لقصر الزو العائم على سفينة في دجلة ، وهو في هذا لديه القدرة الثقافية الواعية التي يوازن فيها بين قصر فرعون في مصر في الزمن الماضي الغابر ، وبين قصر الزو في الوقت الحالي ، فيبدو له بأنه ما كان عليه العمران لا يقاس بها وصل إليه في عصره ، ولو رأى هذا فرعون ، لاستصغر ولاستحقر ما كان عنده ، وفيها دلالة على الرقي ، والازدهار في العمران في عصره ، وهو يذكر هذا في قوله<sup>(٥)</sup> : تَعَجَبْتُ مِنْ فِرْعَوْنَ إِذْ ظَنَنَّ أَنَّهُ إِلَهُ لَأَنَّ النَّيلَ لَ مِنْ تَخْتَهُ يَجْرِي

وَلَـوْ شَـاهَدَ الـدُّنَّيَا وجَـامِع مُلْكِهـا لَقَـلَ لَدَيـهِ مَـا يكثِّر مِـنْ مِـصْر وأستطيع أن أقول : إن ما ذكره الشاعر من خلال الإتيان بأمور ليست في وعي

الجماعة ، تُعَدُّ طريقة من طرق الاستلهام لذكريات الماضي ، وتذكير من لم تكن في

- (١) سورة المائدة : آية (١) .
  - (۲) ديوانه : ٤/ ٢٤١٧ .
- (٣) سورة النمل : آية (٢٢- ٢٣) .
  - (٤) سورة النمل : آية (٤٤) .
    - (٥) ديوانه : ۲/ ١٠٥٣ .

وعيه . وأعود لأقول : إن الأبيات السابقة مقتبسة من قوله تعالى ('' : ﴿وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِيْ قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الأَنْهَارُ تَجْرِيْ مِنْ تَخْتِي أَفَلا تُبْصِرُوْنَ .

#### ب – التضمين :

التضمين لغةً ذكر الكلام غير الشعر أوالنثر في المنظوم أو المنثور ، في حالة كونه كثيرًا أو بيتًا من الشعر سمي تـضمينًا ، وفي حالة كـان قلـيلًا سـمي إيـداعًا وتـارة رفوًا(٢) .

اصطلاحًا : هو اسم يضم مصطلحات كثيرة في البلاغة ، منها : الاستلحاق ، الاشتراك ، «والحقيقة أن لمصطلح التضمين في البلاغة العربية مدلولين :

أحدهما عروضي ، وهو تعلق معنى البيت الثاني بالبيت الأول ، وهذا من عيوب الشعر عندهم .

والثاني تضمين الشاعر شعره بيتًا أو جزءًا من بيت لـشاعر آخر» (") ، لكنني في هذا البحث أهمله على معنى أوسع ، فالـشاعر يضمن المواقع الحربية ، وكـذلك الشخوص التي لها مردود في الـتراكم المعرفي عنـد المتلقي ، فهو يضمن الحادثة ويجاريها بها يقع في عصره ، ويوائم بين التشخيص وبين الجانب الخلقي أو الاجتهاعي في الشخصية التي يوردها ، وهكذا تعـددت الـشواهد بتعـداد المواقف المضمنة شعره .

وأما بالنسبة إلى الأحداث التي ضمنها شعره ، فتظهر في ثلاثين موقعة مختلفة في

- (١) سورة الزخرف : آية (٥٠) .
- (٢) كامل المهندس ، ومجدي وهبة : السابق ، ص١٠٨ .
- (٣) د. ربى عبدالقادر الرباعي : المعنى الشعري وجماليات التلقي في التراث النقدي ، دار جرير –عهان الأردن . ط(١) ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م ، ص١١٤ وما بعدها .

الجاهلية ، والإسلام ، وفي العصر العباسي الذي عاش فيه ('' . ويظهر هذا من خلال تتبع أحوال السابقين وأخبارهم حين نزلت بهم النوازل ، واشتدت عليهم الخطوب ، فنجد الشاعر يضمنها حتى تأخذهم العبرة ، ويتبينوا أمرهم . فمن ذلك قوله ('' :

كَأَنَّ (الَوَدِيعِينَ)<sup>(٣)</sup> لَيْلَةَ جَنْتُهُمْ هَوَى بِهُمْ فِي غُمْرِ (مَسْجُورَةُ) (جُرْفُ) مَضَوا بِيْنَ أَضْعافِ الخُطُوبِ كَمَا مَضَتْ (جَدِيسُ) وَبَانَتْ عَنْ منَازِهْ اهَفٌ

فالرجل يرى أن ما أصاب قبيلة وديعة من اضطراب أمورها ، وتشقق رأيها حتى أصبحت حياتهم -إثر التنازع- كالأمواج المتلاطمة : فالشاعر يتخذ من أمر قبيلة جديس طريقًا من طرق التضمين ، فهو يرجئ أمرها إلى حروب لم تنته إلا بالفناء والدمار لكل من القبيلتين .

والشاعر في موقف ثانٍ يخلع عنه دجى حرب البسوس ، والفجار ، ليبقي المتلقي في وعي لما عليه حاله ، فتنكشف عتمة السفك ، والدماء ، إذ يحيل الأمر إلى العقل ، والتجربة -تجربة السابقين وتذكير قومه بها ، والاعتبار بها أكثر مما يحتمله الواقع ، فواقع المستعين وخلافته على العباسيين ما هو إلا نحس وتعاسة .

والشاعر يضمن الصورة الماضية المتمثلة في (قدار) عاقر ناقة ثمود عليه السلام - ثم يستجلب لذاكرته صورة أكبر بحدث الفجار وحرب البسوس ومن أجل هذا فإن بقاء المستعين في الخلافة ، سيهلك منه الآخرون ، فهو لا يراعي حرمة القربة ، والأخوة والدين كما لم تراع الفجار حرمة الشهر الحرام ، وكذا فإن السبب الذي من شأنه وقعت حرب البسوس يماثل ما وقع فيه المستعين وهذا واضح في قول البحتري<sup>(3)</sup>:

- (۱) انظر : دیوانه ۵/ ۳۱۱۳ وما بعدها .
  - (۲) ديوانه : ۳/ ۱۳۵۳ .
  - (٣) الوديعين : سبق التعريف بهم .

(٤) ديوانه : ۱ / ۹۳۷ .

وَكَانَ أَضَر فِ يهِمْ مِنْ سُهَيْلِ إذَا أَوْبَا، وَأَشْام مِنْ قَدَارِ تَفَانَى النَاسُ حَتَى قُلْتُ عَادُوا إلَى حَرْبِ البَسُوسِ أو الفِجَارِ كما أن تتبع موارد التضمين التي وجدت في قصائد أبي عبادة يبرز فيما يقول<sup>(')</sup>: اللهُ لِلْمُعْتَّ زِ جَارُ إِنَاسَهُ مِنْ عَدْلِهُ مَا السَّرِّ مِته داً وفي الإعْارَنِ في المَعْوَلِ مُعِعَانَ قُلُسومُ مُ إِيْسه ببيعة ما كَانَتْ شابيهةَ بيْعةِ الرِّضُوانِ

فالشاعر يعود بالمتلقي إلى أحداث عام (٦)هـ الذي كان فيه مبايعة الرسول محمد بن عبدالله صلى الله عليه وسلم للناس على السمع والطاعة ، فيضمن هـذه البيعة بمبايعة المعتز بن المتوكل للعباسيين ، ويرتد في تضمينه التصويري إلى ما اختزن في الوعي الجمعي عن هذه البيعة من إفلاح في الرئاسة ، ومن ثم ارتياح لهـؤلاء العباسيين مثل ما حدث من توافق وتآلف بين المسلمين ، ثم إنه يعزز من مكان البيعة وربما يكون في قصره ويشاكله بالمكان الذي بايع فيه أشرف الخلق تحت شجرة سمرة ذكرها الله في كتابه<sup>(٢)</sup> .

وقد وقف الشاعر في الصورة موقفًا تضمينيًا حين ذكر غزوتين مشهورتين على الصعيدين الديني ، والسياسي ، وهما غزوة بدر الكبرى وغزوة أحد ، فيعطي من خلال مديحه للمعتمد المتلقي حالة مقنعة وتصور لمستقبل منير ، يناسب البعد الذي كان عليه المسلمون من فرح بالقيادة ، ونصرة عند الحرب . فهو يقول<sup>(٣)</sup> : أُسَصِرَتْ رَايَتَ ه أو نَاسَسَبَتْ رايسةُ السدِّينِ بِبِدْرٍ وأُحُسدُ فَلَسَهُ كَسَلُّ مَسبَاحٍ في العِسدى وقعسةُ تسثُلُم فِسيهِم وتَهُسدُ

ويضمن الشاعر مواقف الخوارج/ الشراة في زمنه ويجعلها تسير في مسار معبر عن أمر الخوارج ، الذين شقوا عصا الطاعة بعد وفاة النبي محمد صلى الله عليه

- (۱) ديوانه : ۲۲۲۶ .
- (۲) انظر : ديوانه ٤/ ۲۲۲۶ .
  - (۳) دیوانه : ۲/ ۷۰۶ .

وسلم فشقوا من الخليفة أبي بكر الصديق ، وكيف كان أمرهم في زمن محمد بن يوسف الثغري الذي كان منبعًا لشقائهم وقلقهم ، والإنهاء عليهم . وهذا ظاهر من قوله() :

| من أهْل قومانِ الأوائل مَوقا؟       | وسَل الـشراة فـإنَّهُمْ أَشْقَى بـه            |
|-------------------------------------|------------------------------------------------|
| طلبوا الخلافة َفَجْرَةً وفُسْسُوقًا | كُنَا نُكفِّرُ من أمية عُصْبةً                 |
| ونَعنَه فُ المصديقَ والفارُوقَا     | وَنَلُـــومُ طَلْحَــةَ والـــزُبير كِلَيْهِما |

ومن الواضح عنده أن الظاهرة التاريخية تأخذ في السعي إلى تغيير مناخ الواقع من أجل استشراف عالم آخر مليء بالعدل ، والحرية ، والكرامة ، وفيها تنبيه الوعي الجمعي من الوقوع فيا وقع فيه سلفهم ، وفي هذا يوقد البحتري شرارة من رؤية مستخلصة من كم كبير من المشاهدات التاريخية ، فهو يضمن رؤية الثغري على الشراة/ الخوارج مع الخوارج الذين ظهروا بعد وفاة النبي محمد بن عبد الله ورفضهم دفع الزكاة لأبي بكر الصديق من أجل صندوق مال المسلمين ، ولعل إشارته إلى طلحة ، والزبير ، وأبي بكر الصديق ، وعمر بن الخطاب لا تفهم إلا في إطار الدفاع عن الجهة التي رفضوا حقها المطلق في الخلافة ، ثم إنَّ المزج والتداخل بين زمنين : إسلامي ، وعباسي ، هو تبرير لمواقف متشابهة من ناحية ، ومن ثانية فإنه تأكيد أن الخطر يستشري ، ويتسرب في كيان العرب بوجه خاص ، عندما لا يجد من يتصدى له والثغري يعد في هذا رمزًا من رموز المناضلة<sup>(۳)</sup> ، يكماد يشبه أو يتوافق مع أبي بكر ، وعمر بن الخطاب ، في سياستهم وحسن تصرفهم .

وكذلك يقدم البحتري موقف أهل حمص ويزيد من إيحاءات التصوير بتضمينه المثل لأهل سبأ عند خراب سد مأرب ، وهذا ظاهر من طريقة مديحه للفتح بن خاقان الذي دافع عن أهل حمص ، ودفع الأذى عنهم ، فالدمار لكليهما يتكرر بصورة ماضوية تشتت فيها أهلها وفقدوا نعمًا كثيرةً أهمها على الإطلاق سيادة

(۱) ديوانه : ۳/ ۱٤٤۸ .

<sup>(</sup>٢) انظر : د.خالد الكركي : الرموز التراثية العربية في الشعر العربي الحديث ، ص١٥٤ وما بعدها .

الأمن ، ودفاع الفتح ما هو إلَّا رمز لمعنى إنساني ، يود الفتح والشاعر أن يشمل العفو ، والتسامح ، وتقف بعدها الحرب ، والانقلابات على أرض حمص . فالثوراث سبيل لشتات الفكر والقلب ، وعلى ذلك نراه يقول<sup>(۱)</sup> : رددت الردى عن أهل حمص وقد بدا لهم جانب اليوم العبوس العَصَبْصَبِ ولو لم تردافع دونها لتفرقيت أيادي سبا عنها سبأ بن يشجب

وهو ينقل صورة من صور الحياة عن طريق تعبيره المثل ليشكل صورة تضمينية ، والشاعر يجوب في أبياته أرض الحياة الاجتماعية ، وما يكدر صفو علاقتها ، بل هو يحمل فوق أديمها تربة خصبة يتلائم سمادها وظروف الحياة التي تبعث على القرب بطريقة عكسية مغايرة نشوء التباغض ، والحسد ، وتجلب على البعد الاحتفاظ بأواصر المحبة والمودة ، وهذا يكاد يقرب من المثل المعروف : (زُرْ غِبًّا تَزْدَدْ حُبًّا)<sup>(1)</sup> فجمع بين الاثنين في صورة غزلية مفادها حاجة في نفسه ، فمصداقية العلاقة في نظره ليست بكثرة الزيارة وإنما في خفة ظله على الحبيبة . فنراه يقول<sup>(7)</sup> :

أيا مظهر الهجران والمضمر الحبا ستزداد حبا إن أتيتهم غِبَّا لنا جارة بالمصر تضحي كأنها مجاورة أفناء جيحان والدربا

وأما بالنسبة إلى الأعلام الذين ضمنهم شعره فيبدون من العصر الجاهلي والمخضرم والأموي والعباسي ، ويتفاوتون من حيث كونهم شعراء أو أشخاصًا معروفين في ذاكرة الجماعة .

وأما أبرز ما تضمن شعرهم فهم النابغة الذبياني ، وعلقمة الفحل ، ولبيـد بـن

- (۱) ديوانه : ۱/ ۱۹۲ .
- (٢) انظر : أبوالفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري الميداني : مجمع الأمثال ، تحقيق : محمد محي الدين عبد الحميد . مطبعة السنة المحمدية ، القاهرة ، ١٩٥٥م ، ١/ ٣٢٢ . حلاصة المثل : قال هذا المثل معاذ الخزاعي وهو فارس أكثر من زيارة أخواله ، وأظهر عندهم شجاعته ، فعيره بن خال له قائلًا له : (لو كان فيك خير لما تركت قومك) .

(۳) ديوانه : ۱/ ۳۰۰ .

ربيعة العامري ، وامرؤ القيس ، وعنترة بن شداد ، وأمية بن أبي الصلت ، والأعشى كبير ، وغيرهم () . فالشاعر في تناصه لأولئك الشعراء بدءًا من امرئ القيس ، وطرفة بن العبد ،

فالساعر في ماصة لا ولنك السعراء بدءا من امرئ الفيس ، وطرف بن العبد ، وزهير بن أبي سلمى إلى الشماخ ، وذي الرمة ، والحسن بن هاني ، يلم جوانب المعاناة ، ويوردها مكشوفة في هذا النص .

قوله (٢):

وإلى إخـــوتي ذوى الأدب الغُـــ \_\_\_\_\_ ، أؤدي تحيَّت\_\_\_\_ وألُ\_\_\_وكي \_\_\_رُ ، فَبِكُّ\_وال\_سِتْرِه المَهْتُ\_وكِ ويْلُكُمْ ! ويْبَكُمْ ! لَقْد هَتَكَ الشِّعْ شِّعرِ يُغددي بر مَاءِ لَفْظٍ رَكِيكِ يا امرأ القيس، لو رأيْتَ حبيكَ الـ بفيض مِنْ الدُموع سَفُوكِ لَبَكَيْتَ السدِّمَاءَ لسلادب الغيضِ ولأبكيْـــتَ (طَرْفَـــةً) (")وزهــــبْرًا ولَبِيْـــدا، وقَــرم آل نَهيــكِ ثم مسنًّاجة القريض المحوك وبكي النابغان من فرط وجدٍ أيين شَبَّاخُ والكَمِيتُ وذو الرُّمَّس (م) ته وصَّافٍ مَهَمَهٍ ونَبيك؟ حـــسنًا ؟ ويْبِـــ أُنَـــدِيمَ الْمُلُــوك! أيسن ذاك الظريف أعْنى ابسن هساني ذَهَبَ النَّاسُ،بِلْ مِضَى زمنُ النَّا س، وخُلف تُ للز مَانِ المَتُوكِ ور مِـــنْ بِـــيْن قُـــذْرَةٍ وأَفِيـــك وتَبَدَلْتُ مِنْهُمْ البَدَلَ الأَعْبِ

فهو يوجه رسالة مضمونها الثورة على الحركة القائمة المتمثلة في الصراع بين القديم والجديد ، فمع تقدم سنوات النصف الأخير من القرن الثالث بدأ تيار الإعجاب بالشعر الجديد الذي يركز على الصنعة يقوى ، مما وسَّع الفجوة بين الشعراء وأدى إلى التفاوت بين المبدعين في تناولهم التجربة ، وسيادة المنطق

- (۱) ديوانه : /٥
- (۲) دیوانه : ۳/ ۱۵۸۹ وما بعدها .
- (٣) ملاحظة : طرفة بفتح الراء ليس بسكونها لكنه هنا مخافة أن ينكسر وزن البيت .

۲0.

والفلسفة<sup>(1)</sup> ، فهو يرى في واقعه انفصال عن الماضي ، فلم يكن له إلا أن يلوح بناظريه إلى شعراء الفترة السابقة ، الذين رأى فيهم محاكاة لمنهجهم في المشعر ، ثم إنه يخاطب الجهاعة بأن يراعوا حرمة الشعر ، حتى لا تهتك أستاره ، في قوله : (لقد هتك الشعر) وهذا البيت في نظري يختصر أشياء عديدة منها أنه في زمن كل يدلي بدلوه في الأخذ من هذا التيار المنصب على الخصومة ، ثم يطلب ممن حوله البكاء ليس عليه وإنها على الشعر الذي استبيحت حرماته في نظره ، ووقفوا منه موقف الرافض لسلاسة القول واطراد المعنى ، ثم ينسج نداء بعيدًا لامرئ القيس الذي يعود ليبكي على نفسه وعلى الآخرين (لبكى طرفة وزهر ركاكة اللفظ ، ثم وإشكالية القلق لا تقتصر عليه بل الميض من الدموع على كل أولئك الشعراء الذين سبقوه .

ثم يعود مرة أخرى ليعمق فلسفة البكاء ، فهي خاصة بمنطق عصره ، وخلاصة رؤية الشاعر لما يدور حوله ، ويشارك نفسه مع عدد من الشعراء الذين هم فحول الشعر ، وسدنته ، ثم بعد هذا البكاء المريح للشاعر والمتلقي ، يقف أبوعبادة مذهولًا ، متسائلًا : أين أولئك؟! لقد تواروا من خلف أستار التراب ، قبل أن يمضوا غنوا على أوتار الحياة ، والدهر من شأنه أن يسمع ما يريد .

ويبدو استعماله للتضمين ظاهر من خلال قوله (٢) : هَبَّتُ بجسمك لاف مَ مِنْ عِلَةٍ عصفتْ بها للبُرء ريحٌ حَرجفُ فَكَ أَنَهَا إذ قمت قَامَ (الأحنَفُ)

فالمشار إليه علم غير معلوم ، لكنه ينطلق في تضمينه للحطيئة بدافع قوة اللسان على الخصم في قول الشعر ، فالعلة التي يعاني منها الشخص تتناسب مع علة الناس

 (۱) انظر : د.صلاح رزق : أدبية النص محاولة لتأسيس منهج نقدي عربي ، الطبعة الثانية ، ۲۰۰۱م ، دار غريب للطباعة والنشر – القاهرة ، ص١٠٨ .
 (۲) ديوانه : ٣/ ١٤٢٥ .

من الحطيئة وهجوه إياهم ، كما يضمن الأحنف في حلمه ، وتقبله للأمور بروية ، وحكمة ، فالشاعر يضمن جوانب من أخلاق الحطيئة والأحنف ، ويرى فيها معادلًا للشخصية التي يتحدث عنها ، وقد وقع التضمين في كلمتين (الحطيئة – الأحنف) ثم ألا ترى معي أن هذا من التناص الذي ذكره د.أحد مجاهد في «أن السياق هو الوسيلة الوحيدة التي يمكننا التنبؤ بها في محاولة تعيين الشخصية التي يشير إليها اسم العلم المستدعى<sup>(۱)</sup> ، وربما يؤكد ما أقول ما وجدته عند صاحبة التضمين واحد من ثلاثة مصطلحات تردد في النقد القديم والجديث ، وهي : السرقات ، والتضمين في القديم ، والتناص في الحديث ، وهي :

وقد وجد هذا كثيرًا في شعر البحتري ، ثم إنه في تضمينه يلتقط أبرز جانب في الشخصية ، وينقله للقارئ ، وهذا واضح من قوله (٣) :

قــدْ كــان عنــترة الفـوارس نجـدة يكـف النجيـع وعـروة الـصعلوكا وفتــى بنـي عـبس ومـا زال الفتــى مــنهم إذا بلــغ المــدى يــشدوكا

فالشاعر في سياق عزائه للذفافي في أخيه يستلهم حياة عنترة ، وقد قضاها في الفروسية ، والذود عن قبيلته ؛ لأنه يعيش وهو يحمل هم إرضاء عبلة/ الحبيبة ، ويتحرر من عبوديته التي أرقته ، لكنه مات وسيرته لم تمت ، بل بقيت لكل من يريد أن يحقق هدفًا ، وكذا عروة بن الورد ، الذي أقض مضجعه البحث عن سبل العيش ، وهو يضمن حياتهما ويجعلها رديفة لحياة (فتى بني عبس) الذي قضى نحبه ، وسيرته خالدة بين بني قومه ، فهو يعزي الذفافي بصنيع أخيه في حياته .

- (١) أحمد مجاهد : أشكال التناص الشعري دراسة في توظيف الشخصيات التراثية ، د.ط ، (د٠ت) ، الهيئة
   المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٨م ، ص١٥
  - (٢) د.ربي عبدالقادر الرباعي ، الطبعة الأولى، ٢٠٠٦م ١٤٢٧ هـ دار جرير، عمان، ص١١٥ .
    - (٣) ديوانه : ٣/ ١٥٧٢ .

## الخصائص التي جعلت الصورة بهذا النمط التاريخي :

ولعلني أشير إلى الخاصية أو الميزة التي جعلت الصورة بهذا المنحى عند البحتري ، وهي غزارة المادة التاريخية بجانبي الصورة البلاغية والعاطفة .

«وقد تظل الدوافع في الكيان التصويري عند الشاعر متفاوتة ومختلفة من موقف لآخر مما أدى إلى إبراز خاصية أو كشف عيب فيها . وهذا كله يرجع إلى أمور من أهمها أنه عندما يستسلم الشاعر لأمر ما فيعبر عنه بإثراء أو بافتقار في الصورة يخضع لعامل نفسي ، وعامل فكري فلا يستطيع الفكاك ، وبالتالي يزخر بالعديد من الصور الحيوية التي تسهم في التشكيل .

وعند ركود الصورة وانحيازها للتعبير السطحي ، يعد عيبًا فيها ( ) .

 <sup>(</sup>۱) انظر : د . محمد منال عبداللطيف : الخطاب في الـ شعر ، ط(۱) ١٤٢٤ هـ ، ٢٠٠٣ م الناشر : دار البركة للنشر والتوزيع – عمان – الأردن ، ص٩٠ .

#### المبحث الرابع : الموسيقي

– أهمية الموسيقى في الشعر :

«ومن المعروف أنَّ النُّقَّادَ القدماء انتبهوا إلى الحد الفاصل بين الشعر والنشر ، فكانت الموسيقى التي تنتظم كلام الشعر بإيقاعاتها المختلفة»<sup>(۱)</sup> ، وهي الحد الفيصل في هذا ، ومن ذلك الوقت الذي التفت فيه القدماء إلى هذه المسألة إلى يومنا هذا لا يمكن لأي شاعر محدث التخلي عن هذا الأساس المتين للشعر ، دون دوافع أو مرتكزات موضوعية<sup>(۱)</sup> .

- فصلة الموسيقى بالشعر حتمية في القديم والحديث ، إذ لا انفكاك لأي منها عن الآخر ، وهذه حقيقة لا مجال لإنكارها ، ولا يستطيع الشاعر أن يتملك زمام قصيدة إلا بتذليل الموسيقى لها ، ولذلك يتفاعل الشكل مع المضمون ، حتى يصل في نهاية الأمر إلى غايته التي يبحث عنها ، وهي التعبير على بداخله ، وإذا أمسك بهذا الخيط يستطيع أن يواصل سيره بكل عفوية (") .

ولا جرم أن الشعر فن جميل ، يعتمد في هيكله على التصوير ، والموسيقى ، واللغة الموحية() .

وابن سينا يقدم تعريفا جامعًا مانعًا للشعر فيقول : «الشعر كلام مخيل ، مؤلف من أقوال ذوات إيقاعات متفقة ، متساوية متكررة على وزنها ، متشابهة حروف الخواتيم»() .

- د.عبدالمجيد إبراهيم : البناء الفني في شعر الهذليين ، ص٣١٣ .
- (٢) د . ميشال عاصي : الفن والأدب ، ط(٣) ١٩٨٠م ، مؤسسة نوفل ، بيروت ، لبنان ، ص٨٩ .
  - (۳) انظر : نفسه : ۹۱ .
  - (٤) انظر : د . محمد منال عبداللطيف : السابق ، ص ٩٧ .
- ٥) ابن سينا : جوامع علم الموسيقى ، نقـ لا مـن د.جـ ابر عـصفور : مفهـوم الـشعر دراسـة في الـتراث
   النقدي ، دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة ، ص٢٤٢ .

202

المعلى مع مسابع مور الجعامل مورا معبول و عيرت من وساع إذا لم تضف للمبنى شيئًا .

۱ : الوزن والقافية : (المستوى الخارجي)

إنَّ استقرار القصيدة وترابط أجزائها ، وأقصد صدر أبياتها وعجزه لا يتم إلَّا بالوزن في اتساق نغمى مطرد إلى نهاية القصيدة ، يتواجد عندها النغم ، وهي القافية ، واختلفت نظرة القدماء والمحدثين للوزن والقافية ، فمنهم من رفع من شأن الوزن ، ورأوا أنَّ القافية شريكة للوزن ، وفريق يرى أنها منظر جمالي تبلغ بها القصيدة الجهال الشعري أكثر من كونها مادة للشعر ، وآخرون يرون أن الوزن والقافية وسيلة مهمة لحسن استمرار الشعر وتتابعه ، وإن كنت مع الفريق الذي يرى أنها وسيلة مهمة لتتابع أبيات القصيدة ، لأنَّ الاتفاق القائم بين الوزن القافية ، وبين الأبيات يؤدي إلى اتضاح الرؤية الشعرية ، ودليل على المقدرة الفنية للشاعر ، وهذه أيضًا ميزة من ميزات تحقيق الفطنة والوعي والذكاء للذات الشاعرة .

«ولا جدال أن كل مفردة في الحياة مصدرها العاطفة والعقل ، لكن الشاعر حين ينفعل بموضوعه ، وتثور نفسه الجياشة ويستبد به الإحساس ، ويسيطر عليه الانفعال ، يلجأ إلى الوزن (الموسيقى الخارجية) ؛ لأنَّها أقرب تعبيرًا في نقل تأثيرات الأحاسيس»() .

(١) انظر : د.عباس بيومي عجلان : عناصر الإبداع الفني في شعر الأعشى ، ص٢٩٧ .

702

\_ن

12

وتظهر القافية متنامية مع الموسيقى ، وبها يعظم الوزن ، وقـد وضـع لهـا النقـاد القدماء كقدامة بن جعفر شروطًا حتى تكون لها خاصية متميزة ، من أهمها : «عذوبة الحرف ، سلاسة المخرج ، تصريع البيت الأول»(')

هذا عن الشكل ، أمَّا عن مضمونها ، فواضح من قول ابن جني في كتابه : الخصائص : «ألا ترى أن العناية في الشعر إنها هي بالقوافي ، لأنها المقاطع ، وفي السجع كمثل ذلك ، فآخر السجعة ، والقافية أشرف عندهم من أولها ، والعناية بها أمس ، والحشد عليها أوفى وأهم ، وكذلك كلها تطرف الحرف في القافية ازدادوا عناية به ومحافظة على حكمه»() .

– القافية/ الروي :

من المعلوم أن الحروف التي تتكرر في نهاية أشطر القصيدة بشكل مُطرد يسمى قافية القصيدة ، وتكرارها في أواخر الأبيات يعد جزءاً هاما من الموسيقى الشعرية . والروي يجب أن يشترك في كل قوافي القصيدة «وهو ذلك الصوت الذي تبنى عليه الأبيات ، ويسميه أهل العروض بالروي»<sup>(٣)</sup> . وتنقسم القافية إلى<sup>(١)</sup> : أ - قافية مطلقة :

وهي التي يكون فيها حرف الروي متحركًا .

- (۱) نقد الشعر : ص۷۵ .
- (۲) ابن جنى : الخصائص ، تحقيق : عبدالحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية ، بيروت -لبنان ، ط(۲)
   ۲۰۰۳م ١٤٢٤هـ ، ١/ ١٢٧ .
  - (٣) د . إبراهيم أنيس : موسيقي الشعر ، ص٢٤٦ وما بعدها .
    - (٤) نفسه : ص ۲٦۰ .

ب – قافية مقيدة :

وهي التي يكون فيها حرف الروى ساكنًا . وفي أغلب قصائد البحتري التي ورد فيها ذكر التاريخ تكون القافية مطلقة ، ونأخذ على سبيل المثال قصيدته التي استلهم فيها شخصيات لها حضور في وعي المتلقى ، من ذلك قوله (١) : يا امْرَأ القَيْس لَوْ رَأَيْتَ حبيكَ الـ شعر يُغْذِي بِمَاءِ لفظ رَكِيكِ لَبَكيتَ السدِّمَاءَ لِسلاَدَبِ الغسضِّ (م) بفيضٍ مِنْ الدَّمُوع سَفُوكِ ويقول (٢): لَوْ كَانَ يطلبُ نائلٌ من مِسْعِفِ خطبَتْ إليكَ السِّلْم ربَة مُلْكِهم والسسَّيفُ أَسْرَعُ أَهْبَةً من آصِفِ وكأننى بكَ قَــدْ أتيــت بعَرْشِــها وكذلك القافية المقيدة في قوله (") : نُصصِرَتْ راياته أو ناسَبَتْ رايــة الـــدِّينِ ببــدر وأحـــدْ وَقِعَ ثَتَ شُرْمُ فَ يَهِم وَتَهُ لَ فله كه ل صباح في العسدى ومن قبيل القافية المقيدة قوله في مدح يوسف الثغري : وسَل الشُّرَاة فَإِنَهُمْ أَسْعَى بِه مِنْ أَهل قومان الأوائل موقاً؟ كُنَّا فَمَحَفِّرُ مِنْ أُمَيَّة عُصْبَةً طلبوا الخِلَافَةَ فُجْهِ قَوْفُ سُوقًا فبالنظر إلى هذه الأبيات وما سبقها ، نجد أن الموسيقي الداخلية تعاضدت مع الموسيقي الخارجية ، وكونت هذا البناء الذي يعد سمة للشعر وتبيانًا له عن النثر .

- (۱) ديوانه ۳/ ۱۰۸۹ .
- (۲) دیوانه : ۳/ ۱٤۱۲ .
- (۳) ديوانه : ۲/ ٦٦٧ .

٢- المستوى الداخلي : (الإيقاع الداخلي) :

ومع هذا فإنَّ الشعور المتعمق في داخل الشاعر يحييه نبضات من مواد لغوية مغايرة لدلالتها المعجمية ؛ لتؤدي وظائف تتخلل في كل شريان من شرايين المعنى ، وبذا تندرج مع السياق ، الذي وظفت فيه فيكتمل نظمها ، وتحيا في بـذخ لأنها تكشف عن المعنى الأعمق ، الذي يبزغ من الحروف ، وتآلفها مع المفردة فإذا اهـتم ابن رشيق بالوزن وجعله عمودًا من أعمدة البناء ، بحيث إذا سقط سقط الـشعر معه ، فإنه كذلك يلتفت إلى نظم الحروف في الكلهات داخل البيت الواحد ، الـذي يصدر منه حركة الأصوات الداخلية بعيدًا عن التفعيلات العروضية ، وهـو ما اصطلح عليه النقاد بالموسيقى الداخلية التي توائم بين الكلهات والمعاني ، التي بنيت عليها ، وينتج الإيقاع عـن الألف اظ المستعملة في مكانها ، والموضوع الـذي تتناوله<sup>(1)</sup> .

وبذلك استطيع القول بأن تآزر القوى الداخلية والخارجية من شأنه أن يمتلك علاقة قوية وحميمية في بناء النص فيحملها على معنى نفسي إذا كان قائم في لحمته على التضاد أو التقابل أو أي شكل بلاغي .

وعند استقرائي للقصائد التاريخية في شعر البحتري وجدته اهتم بالموسيقي بنوعيها حيث اتكاً في الموسيقي الداخلية على الآتي :

أ-التصريع:

فالتصريع مركب صعب كما قال قدامه (٢) ، وهو يرد في مطالع قصائد الساعر بكثرة إلى جانب كونها صفة ، وميزة موسيقية ، حرص عليها ، وما ذلك إلا ليهيئ ذهن المتلقي ، ويجعله في جو موسيقي ، فتتأهب نفسه لما يقول وهو «أول ما يقرع

- (١) انظر : د.حسن ربابعة : الصورة الفنية ، ص٣٥٢ .
  - (۲) انظر : نقد الشعر ، ص۵۱ .

**ү**0Л

السمع به ويستدل إلى ما عند الشاعر من أول وهلة»( ) .

ولعل هذا يؤكد فهم البحتري للتصريع الذي هو جعل مصراع البيت الأول موافقا لقافيتها(٢) .

وقد كشف الاستقراء عن عدة قصائد تاريخية مصرعة فمن إيقاع التصريع قصيدة يمدح فيها المتوكل ، ويذكر صلح تغلب قوله (") : مُنَى النَفْس في أَسْبَاء لو تَسْتَطِيعُها جها وجُدُها مِنْ غَادَةٍ وَوَلُوعُها

وقد تكرر التصريع في نفس القصيدة في قوله<sup>(٢)</sup> : عَجِبْتُ لها تبدي القِلى وأودها وللنفس تعصيني هوى وأُطِيعها! وَلَمَا رَعَـى سِرْبُ الرعية زادها عَنْ الجدب محضَّر البلاد مريعها بكرهي أنْ باتت خلاءً ديارها ووحشًا مغانيها وشَتّى جميعُها تذم الفتاة الرود شيمة بعلها إذا بات دون الثار وهو ضجيعُها وفُرْسانُ هيْجاءٍ تجيش صُدُورها بأحقادها حتى تضيق دُرُوعها تقتل من وتر أعرز نفُوسِها عليها بأيدٍ ما تكاد تُطيعُها إذا احتبَرَتْ يوماً ففاضتْ دِماؤُها تذكرتْ القربي فَفَاضتْ دَمُوعَهَا

فالشاعر في الأبيات السابقة يبث في صدر البيت الأول أمنياته ، وهي مرهونة بالتأوهات التي توظف توظيفًا حساسًا ، حين يحتل حرف الهاء المهموس مكانًا في نهاية القصيدة ، وهو بلا شك يتناسب مع شكواه المؤلمة ، إذ تكرر أكثر من ثلاث وعشرين مرة في القصيدة ، وهو يجعل منه إشعاعًا لموقف إيجابي بعد التناحر وإراقة الدماء ، فيتجاوز كل هذه التأوهات بالرغم من صعوبة الموقف ، ويستقر على مبدأ من المبادئ التي يظهر فيها مستقبل منتظر ، ألا وهو مبدأ القرابة والصلة ، بحيث

- (۱) ابن رشيق : العمدة ۱/۲۱۸ .
- (٢) قدامة جعفر : نقد الشعر ، ص٥١ .
  - (۳) ديوانه : ۲/ ۱۲۹۶ .
  - (٤) ديوانه : ٢/ ١٢٩٨ .

إذا ذكرها بنو تغلب هدأت نفوسهم ، وحاولوا الوقوف عن التباغض والتناحر . ومن إيقاع التصريع قول البحتري في قصيدة يمدح فيها أحمد بن محمد الطائي ويذكر فيها موقف عجل وبني شيبان افتتحها بقوله ('' : خَطَتْهُ فَلَمْ تَحْفَلْ به الأَعْيْنُ الوَطْفُ وكَانَ الصِّبَا إلفًا فَفَارَقَه الإلفُ وكذلك يظهر الإيقاع بالتصريع في قصيدته التي يذكر فيها قضية وصيف القائد التركي الذي أسر، يقول (٢): ذَكَرْتُ وصيفًا ذِكْرَهُ الهائمُ الصَّبِّ فأَجْرَيْتُ سَكْبًا مِنْ دموعي عَلى سَكْب ويقع التصريع في قصيدته التي قالها على لسان المتوكل ، وبعث بها إلى زوجه قبيحة ، يقوله ("): وآثرتِ بُعْدَ الـدَّار مناعلى القُرْبِ تَعَاللْتِ عَنْ وصْلِ الْمُعَنِي بِكَ الْصَّبِّ ومن الإيقاع بالتصريع قول الشاعر (\*): رُكوبَ البغي للأجل المتَاح دواعِــي الحِــينِ سُــقْنَ إلى نجَــاح وتكرر التصريع من نفس القصيدة ، قائلًا (•) : لتــــشيد المكـــارِم والــــسَّهَاح وأبقـــاه الإلـــه بقـــاء نـــوح وكذلك قول الشاعر (٢): إن في مِثْلِها تَطْرول الخَطَاب، قــصة التــل فاسَــمَعوها عُجابِـه كما تكرر الإيقاع بالتصريع من نفس القصيدة في قوله ( ) : فَبنوه اللِئام شَانوا الكِتاب، خالِفٌ لا سَقَى الإله صَداه (۱) ديوانه : ۳/ ۱۳۵۱ .

- (۲) دیوانه : ۱/ ٤٧ .
- (۳) دیوانه : ۱/۱۲۹
- (٤) ديوانه : ۱ / ٤٦٣ .
- (٥) ديوانه : ۱ / ٤٦٣ .
- (٦) ديوانه : ١٧٦/١ .
- (۷) دیوانه : ۱/۱۷۱ .

21.

ب – التكرار :

«أما التكرار بنوعية الصوتي واللفظي فقد أكثر البحتري من استخدامه في شعره التاريخي ، ولعلَّ ذلك يعود إلى أسباب أرادها الشاعر ، لكن للتكرار مواضع يحسن فيها ، وأخرى يقبح فيها ، وقد يشكل طابعًا معنويًا له علاقة بالتجربة الشعرية عند أبي عبادة البحتري»() .

وعندما نعود إلى مرجعية الشاعر في التكرار نجد أنه قد يكون سببا في زيادة التوكيد على السامع ولا ينحصر التكرار في الأسماء ، بل نجده يكرر الأفعال وجميع مستويات اللغة الصوتية والصرفية والنحوية (٢) .

ومن شواهد التكرار عنده ، قوله<sup>(٣)</sup> : أَرَى عِلَلَ الأَشْيَاءَ شَتَّى ولا أرى الـ تَجَمِع إلا عِلَقُ عَلَّقُ لِتُفَرُقِ أرَى العَيْشَ ظِلَّا توشكُ الـشمس نَقْلَه فكس في ايتِغَاءِ العيْشِ كيسك أوْمِق! أرَى الـدَّهْرَ غُـولًا للنُفُـوس، وإنَّاحا يقي الله في بعض المواطنِ منْ يقي

فتكرار الأفعال الماضية تكرارًا لفظيًا له دلالة في نفس المشاعر ، بل هي تؤكد التجربة التي استبطنها وعاشت في داخل أعماقه ، فكل شيء مصيره إلى زوال ، مهما تعددت الأسباب إلَّا أنَّها تدور حول النهاية ، وهو يعيد النظر في الأشياء من حوله لأن في باطنه ألم يشبه هذه العلل التي يرى فيها مسارًا ضديًا لما يتمناه المرء ، فالتجمع علة للفراق ، وهكذا .

وليس التكرار عند البحتري حصرًا على الأفعال ، إذ توسع في ذلك ، فمثلًا يرد تكراره للضمير (أنت) في قصيدة يمدح فيها قائدًا تاريخيًا تشهد له الكتب التاريخية بذلك ، وهو الخضر بن أحمد حيث يقول<sup>(١)</sup> :

- ابن رشيق : العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ٢/ ٩٢ .
  - (٢) نفسه : ۲/ ۹۲ .
  - (۳) ديوانه : ۳/ ۱٥٤٨ .
    - (٤) ديوانه ١ / ٣٤١ .

| من مُرْهَفٍ شَهَرَتْه كَفُكَ مُقْضَبِ           | فلأنْتَ أَرْهَـفُ حِـينَ تُـدْهِمُ خُطَـةً     |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| للمــــستَجِير الْمُرْهــــتِ الْمُتَرَقِّـــبَ | وَلَأَنْتَ أَمْنَتَ مِنْ كُلَيْبٍ جَانِبَاً    |
| مِـنْ وَاكِـفٍ (مُـسْحنْفِرٍ)(مُتَـصَبِّبِ)     | ولأنستَ أَنْفَسِحُ بِالنَوافِسِلِ وَالنَّسِدِي |

فلا شك أن تكرار الضمير هنا (أنت) تأكيدٌ لسمة وفضيلة معنوية حملها القائد ، وهو ينوه بهذه الأفعال وهي : الـشجاعة ، المناعـة ، العطاء ، ويجليها الـضمير ، (أنت) بغرض الإغراق في الفضائل التي نالها ممدوحه ، بل هي تحمـل بعـدًا نغميًا يوغل في الضمير .

ووجود الأسماء التاريخية ليس فقط وجودًا شعريًا ، بل مقترن بالوجود الحقيقي الذي تحمله الشخصية التاريخية ، فمن ذلك قول الشاعر'' : نَبَيْ تُكُمْ عَـنْ صَـالِح فـأبى بِكُـمْ لِحِـاجَكم إلا اغْـتِرارًا بِـصَالِح وقائلًا'' : يا سَـعْدُ إنْـكَ قـد حَجَبتَ ثَلاثَةً كـلُ عليه مِنْـكَ وشُـم لائـحٌ يا حَاجِبَ الـوزَراء إنَـكَ عِنْـدَهُمْ (سعدٌ) ولكنْ أنْتَ سَعْدُ الـذابحُ ويقول أيضًا'' : دواعي الحينِ سُـقْتَ إلى نَجَـاحٍ رُكـوبَ البَغْـي للأَجَـلِ المُتَـاحِ وواعي الحينِ سُـقْتَ إلى نَجَـاحِ رُكـوبَ البَغْـي للأَجَلِ المُتَـاحِ ولي و نُـصْحًا أراد لكـانَ فِيـه (عُبيْـدالله) أسْـبَقَ مِـنْ نَجَـاحِ فالموسيقى الداخلية هنا تكاد تتفق في التكرار لأسماء تاريخية ، لكنها تختلف في المدلول والباعث في الاستخدام ، ففي البيت الأول لتأكيد التحذير من خطر صالح ، ويعنف الكتاب الوقوع في الغرور به لكنهم لم يعـوا ذلك فـأدى بهم إلى

- (١) ديوانه ١/٢٦٦ . صالح أبوالفضل صالح بن وصيف بن القائد التركي وصيف وكان له يـد في قتـل المعتـز ، قتـل سـنة ٢٥٦ انظر : هامش الديوان ١/ ٤٦٦ .
  - (۲) ديوانه : ۱/ ٤٦٢ .
  - (۳) ديوانه ۱/ ٤٦٢ .

الضرب .

وعندما ننظر إلى قوله : ياسعد ، تكرار الاسم هنا على سبيل الإشارة لفعل سعد والتوبيخ ، والتهكم .

وتكراره لاسم (نجاح بن سلمه) () هنا على وجه التشفي والانتصار من حـدث هلاكه لأنه أحق به .

ثم يظهر التكرار الصوتي ، الذي يرد من خلال تكرار حرف بعينه من قصائده بكثرة . وعلى سبيل المثال نجده يقول<sup>(١)</sup> : تصرعت حولًا بالعراق مُجَرَّمًا مُدَافَعَةً مِنِسي ليوم ودَاعِبِ أأنساك بعد الهول ثم انْصِرَافِه وَبَعْدَ وقوع الكره ثم انْدِفَاعِه وبعد اعتلاق من أبي الفتح ضيعتي ليلحقها مستكثرًا في ضياعِه

فترديد صوت الهاء المهموس هنا أربع مرات بجانب القافية (الهاء) المقيدة ، يمنح الشاعر طاقة شعورية أكبر للتنفيس عن همومه وأحزانه ، وهو كذلك يتلاءم مع المناخ المأساوي الذي أسبغه على أبياته ، فضلًا عن استعماله لهمزة الاستفهام للقريب والمتوكل غائب عنه ، وهي علاقة واضحة ودليل قوي على رسوخ الشخصية في ذهنه ، وأنها غائبة حاضرة في ذهنه ، بعيدة قريبة من قلبه ، وكذلك بناء الفعل الماضي/ تصرعت ، يحمل بعدًا حزينًا تائهًا قلقًا . وكلها تبعث نغمًا داخليًا حزينًا يؤطره بالبحر الطويل ، الذي قيل إنه أكثر الأوزان مناسبة لعاطفة الحزن ومرارته .

جـ - التقسيم :

اختلف المنظرون في التقسيم ، فبعضهم يرى أنه استقصاء الشاعر جميع أقسام ما

- (١) نجاح بن سلمة : كان على ديوان التوقيع والتتبع على العمال في عهد المتوكل . انظر : هـ امش الـديوان
   ١ / ٤٦٣ .
  - (۲) ديوانه ۲/ ۱۳۲۰ .

ابتدأ به<sup>(۱)</sup> .

وقد قال الدكتور عز الدين إسماعيل : «فإذا كانت الفواصل على زنة واحدة ، وحرف واحد ، كانت الموسيقى المنبعثة عنها أكمل ، وأقل ما يشترطه التوازن أن تكون الفواصل على زنة واحدة ، وبهذا يقع التعادل والتوازن ، إذ يكسب الكلام رونقًا ، وحسنًا» (٢) .

ومن أنواع التقسيم التقطيع ، وإذا كان تقطيع (") الأجزاء مسجوعًا ، وشبيهًا بالمسجوع فذلك هو الترصيع عند قدامة ، وقد فضله وأطنب في وصفه اطنابًا(،) .

إذن فالتقسيم رافد من رواف د الموسيقى الداخلية وقد أفاد البحتري منه في شعره . من ذلك قوله (٥) :

عَجِبْتُ لها تُبدِي القِلى وَأَوَدُهَا وَلِلْنَّفْس تَعْصِينِي هَوى وَأُطِيْعُهَا! وقائلًا(<sup>(1)</sup> :

- بمسير (إبراهيمَ) (\*\* يَحْمِلُ جُودَهُ جُودَهُ جُحودُ الفُرَاتِ فَرائِعٌ ومَرُوَعُ ومَسرُوَعُ ومَسرُوَعُ ومَسرُوعُ ويقول (\*\* : ويقول (\*\* : أغدًا يَسشُتُّ المَجْدُ وهو جَمِيعُ وَتَسرُدُّ دارُ الحَمْدِ وَهْسِيَ بَقِيعُ
  - (۱) ابن رشيق القيرواني : السابق ، ۲/ ۳۰ .
- ۲) د . عز الدين إسماعيل : الأسس الجمالية في النقد العربي ، عرض وتفسير ومقارنة ، ط(٢) ١٩٥٥م ١٣٧٥هـ ، دار الفكر العربي ، ص٢٢٦ .
  - (۳) ابن رشيق : ۲/ ۳۲ .
    - (٤) نفسه : ۲/ ۳۷ .
  - (٥) ديوانه : ٣/ ١٩٨ .
  - (٦) ديوانه ٢/ ١٣١٤ .
- (٧) إبراهيم بن الحسن بن سهل ، كان أبوه وزيرًا للمأمون ، وحاجبًا للمتوكل ، انظر : هامش الديوان
   ٥٧٦/١
  - (۸) ديوانه ۲/ ۱۳۱٤ .

د – الطباق :

«وهو صفة من صفات الشعر ، وداخل في باب ائتلاف اللفظ ، والمعنى»<sup>(۱)</sup> . «والمطابقة عند جميع الناس الجمع بين الضدين في الكلام أو بيت الشعر»<sup>(۲)</sup> . وقد ذكر البحتري الطباق في شعره ويتجلى ذلك في قوله<sup>(۳)</sup> :

(العبدليون) المسراض من الحيا مثل الليوث تميد في الأخياس في الحرب لِبْسُهُمُ الحَديدُ مُضاعفًا والسسِّلْمِ لُبْسُهُم جَمِيلُ لِبَساس

فالشاعر في البيت السابق يصف العبدليين ، وقد جمع في مفردات البيت حالهم في الحرب والسلم بها يتناسب والمواقف التي يكونوا عليها .

كما نرى أن أبا عبادة البحتري يلجأ إلى الطباق الذي يضفي إلى الموسيقى الداخلية ضربًا من الجمال في الشكل والمضمون ، فهو عندما يصف الأشياء لايرى فيها إلا الشيء ونقيضه ، وفي البيت الآتي يختزن في مفرداته دلالة عميقة من خلال علاقة الطباق ، ويقول<sup>(،)</sup>:

أرى عِلَلَ الأَشْيَاءَ شَتَى وَلَا أَرَى الـ تَجَمُ عَ إِلَّا عِلَّهُ لِلْتَفَسِرُّقِ

فهذا البيت يعبر عن رؤية شمولية للعلم ، والكون من حوله ، فما من خير إلا والشر موجود ، وما من سماء إلا وهناك أرض ، ويوحي بأن الشاعر يستدعى المواقف في ذهنه ، ويبرر لنفسه أولًا ، ثم لمن حوله بأنَّ الحياة لا تسير على منوال واحد ، وإن سارت على وتيرةٍ واحدةٍ ، فستصبح راكدة ، وهذا من سنن الله في خلقه .

ومن القصيدة نفسها يرتكز الشاعر على مفاهيم معروفة لدى الإنسان العربي عامة ، والشاعر خاصة ، وهو نابع من مساجلته للواقع الذي يبحث فيه عن سبيل

- (١) قدامة بن جعفر : السابق ، ص ١٣٩ .
  - (٢) ابن رشيق : السابق ٢/ ١٢ .
    - (۳) ديوانه : ۲/ ۱۱٦۷ .
  - (٤) ديوانه : ٣/ ١٥٤٨ وما بعدها .

222

الاستقرار ، وأعلاها على الإطلاق تحقيق الأمن ، ولا يكون إلَّا بحد السيف جزاء لمن غدر ، وخان الوفاء . يقول<sup>(1)</sup>: فَمَنْ يَقْتَرِبْ بِالغَدْرِ عَهْداً فَإِنَّنا وَفَيْنَا لِنَجْرَانِي بِعَانِ وَمُعْرِقِ والشاعر يعتمد على الطباق ليكسب أبياته نغعًا موسيقيًا ، وذلك من خلال قصيدته التي مدح فيها المتوكل على الله ، ووصف خروجه يوم العيد..يقول<sup>(1)</sup> : أُخْفِي هَوى لَكَ في الضلوع وأُظْهِرُ وألام في كَمد عليك وأُعْد زَرُ ومشيت مَشْيَةَ خَاشِع متواضِع لله لا يَزْهَ ــــى وَلا يَتَكَـــــبَرُ ففي البيتين السابقين تحمل المودات (الخفاء – والظهور – واللوم – والعدر – والتواضع – والكبر) معنى من المعاني التي تشكل سمة إيجابية منبعثة من الخليفة ، ونابعة من مقاربة الشاعر له ، وبالتالي مكنته من إيراد هذه الصفات في شاعريته ، وإسبالها على المتوكل على الله .

<sup>(</sup>۱) ديوانه : ۳/ ۱۰٤۹ .

<sup>(</sup>۲) ديوانه : ۲/ ۱۰۷۰ .

هـ - الجناس

وهو وسيلة من وسائل الموسيقى الداخلية اعتمد عليها البحتري . في شعره ، وهو من فنون البديع اللفظية ، ويعرفه ابن المعتز بقوله : «التجنيس أن تجيء الكلمة تجانس الأخرى في بيت شعر وكلام ، ومجانستها لها أن تشبهها في تأليف حروفها الذي ألف الأصمعي كتاب الأجناس عليها»<sup>(۱)</sup> ، وعلى هذا فالجناس هو تجانس اللفظين في النطق واختلافهما في المعنى<sup>(۱)</sup> .

وعند النظر في القصائد التاريخية للشاعر لا يخفى عليه طريقة المجانسة في كلامه ، حتى يشعر المتلقي بمقدرته على صياغة أبياته ، ويضيف جمالًا شكليًا على موسيقاه ، ونتطلع إلى هذا عند مديحه للخضر بن أحمد في قوله<sup>(٣)</sup> : إنْ تَمْس عَبْدُالقيس عَنِّي قَدْ نَاتْ وَالأَزْدُ بَيْنَ تَسَشَتُتٍ وَتَسَشَعُّبِ فَقَدْ اعْتَصَمْتُ بِمَوْئِلٍ مِنْ وَائِلٍ

فالشاعر في حديثه عن نفسه يحاول أن يحقق صفة مغايرة لواقعه الذي ميزانه التشتت والانقسام ، وحتى يخلق نمطًا تفاؤليًا يشكله الجناس المنبعث من رؤيته لقبيلتي وائل وتغلب فهو يقهر ، ويغلب أحداث الزمان بتمسكه بها ، وهو بذلك يعكس صيغة إيجابية بعيدة عن البلبلة . فالجناس كها هو واضح في كلمتي (غلبت ، تغلب ، وبموئل ، وائل) .

وكذلك يقول الشاعر في يوسف بن محمد الصامتي () :

- (١) عبدالله ابن المعتز : كتاب البديع ، اعتنى بنشره والتعليق عليه وإعداد فهارسه : المستشرق أغناطيوس
   كراتشقوفسكي ، عضو أكاديمية العلوم في ليغراد منشورات دار الحكمة ، حلبوني ، دمشق ، د.ط ،
   د.ت ، ص٢٥ .
- (٢) د.عبد العزيز عتيق : البديع في البلاغة العربية «علم البديع» ، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥ م دار النهضة
   العربية للطباعة والنشر ، بيروت ، ص١٩٦ .
  - (۳) ديوانه :۱/ ۳٤۱ .
  - (٤) ديوانه : ٣/ ١٥٦٦ .

فَمَتَسى أَرُومُ الغَرْبَ نَحْوِكَ مَاتِحًا خَرْبُ النَّدى ، فَأَرَى الغِنَى وَأَرَاكًا

فهذا البيت يصب في حقل الجناس التام (الغرب ، غـرب) ، والبحـتري يعطي تصورًا عامًا عن قيمة يوسف بن محمد عنده ، فهو يوجه نفسه نحوه ليحقق رؤيتـين وهما رؤية محياه ، ويعقبها الغنى والعطاء .

ويظهر لنا الجناس من خلال قول الشاعر (') :

وَلَبَكَّرَتْ «بَكْرُ» وَرَاحَتْ تَغْلَبْ فِي نَصِرِ دَعْوَتِه إليك طَرُوقَا

يحمل هذا البيت في ضوء الجناس (بكرت ، بكر) بعدًا حربيًا ، وآخر استجابة إنسانية لنصر الدعوة مع أبي سعيد ، والبكور طريقة من طرائق القتال ، وقبيلة بكر أهل لها .

والشاعر يمدح (أبا الحسين بن محمد بن صفوان العقيلي) في قوله" : لَـوْلَا الأَمِـيرُ ابْـن صَـفُوانٍ وأَنْعُمُـه مَـا لَانَ مَـا لَانَ مِـنْ أيامِنَـا وصَـفَا مَـاضِي الحُـسَامِ إذا حَـدُّ الحُـسَامِ نبـا ثَبْـتُ الجَنَانِ إذا قَلْبُ الجِبَانِ هَفَـا

فعند قراءة البيت من خلال تركيب المفردات ينسج أبوعبادة البحتري خيطًا يتشكل في الجناس ، والتكرار اللفظي ، والتباين في المفردة ، فمحور الحديث عن ابن صفوان ، وإضفاء صفات الحزم ، والعزيمة ، والثبات ، والقوة التي مبعثها من الحسام الصارم ، والمضي في سبيل حياة صافية ، لينة ، وأيام نضرة لا تستوي إلا مع الإقدام ، ولا يستطيعها الجبان .

وبعد «فالإيقاع الداخلي هو سر التعبير في الشعر» (") ، والأساليب البديعية من جناس ، وطباق ، وتقسيم ، وتصريع ، وتكرار ما هي إلا ضروب من الإيقاع داخل إطار الوزن الكبير من البحر والقافية ، ثم هؤلاء كلهن بمكانة الحدود

- (۱) ديوانه : ۲/ ۱٤٥۲ .
- (۲) ديوانه : ۳/ ۱٤٤۳ .
- (٣) د.عبدالله الطيب : المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها ، القسم الأول في الأغراض
   والأساليب ، ٤/٥٥ .

الخارجية لإيقاع الشاعر (١) .

والسؤال ، هل كان الشاعر يتخير من الأوزان ما يتناسب طبيعة الموقف أو أنه يتخذ بحرًا واحدًا لقصائده التاريخية؟

لا شك أن تنوع البحور التي وطَّن قصائده عليها يحفزني للقول إن البحتري نظم قصائده في موضوع واحد ، وهو التاريخ السياسي ، أو الاجتهاعي ، أو الأخلاقي ، لكنه صاغ ذلك بتنوع وتعدد البحور ، ولا يكاد يشعرنا أنه وضع بحرًا خاصًا لقصيدة مدح فيها خلق القائد ، أو وصف جيشه ، أو استلهم فيها حياة سابقيه . ولنا أن نستشهد بذلك من خلال قصائده .

فعند دراستي لموسيقى الشعر أجد أنه استند إلى الأوزان العروضية بمختلف تفعيلاتها ، وهذا دليل على قدرة الشاعر الفنية ، إضافة إلى حفظه لكثير من أشعار السابقين ، ثم نظمه على منوالهم . كذلك يبدو ومن المحقق – أنه معجب بالبحر الطويل ، إذ احتل عنده الرتبة الأولى في النظم ، ولعلني أرد هذا إلى أنه «ليس من بحور الشعر العربي ما يصارع البحر الطويل في نسبة شيوعه»<sup>(٢)</sup> ، وهو يعطي الشاعر مزيدًا من الرونة في التعبير بحيث يستطيع أن يوفر له بها يمتلكه من تفعيلات ما يتناسب وحالته النفسية ، فالشاعر في حالة الحزن والأسى تختلف عاطفته عن حالة الفرح ، والفخر ، وتبعًا لذلك لا بد أن تتغير نغمة الإنشاد ، ففي البحر الطويل ، أو البسيط يكون الشاعر في حاجة إلى التنفس بعد كل بيت من

وعلى ذلك يصح أن أقول : إن الشاعر في حالة اليأس ، والحزن ، والمدح والرثاء ، يتخير عادة وزنًا طويلًا ، ينفس فيه عن همومه ، ويصب فيه انفعاله ، أما في الشعر الحماسي والفخر ، فيتطلب إثارة فلذلك يختار له نظمًا قصيرًا ، أو

- (١) نفسه : القسم الأول ، ٤/ ٤٧ .
- (٢) أ . إبراهيم أنس : موسيقي الشعر السابق ، ص٥٩ .
  - (۳) نفسه : ص ۱۷۶ .

متو سطًا(') .

ونذكر من نظم البحتري على البحر الطويل على سبيل المثال لا الحصر ، قوله (\*) : وَهَــدَّةِ يَــوْمٍ لابــن يوسَـفَ أَسْـمَعَتْ مِن الرُّومِ ما بين الصفا والأخاشـب تَـسرَّع حتـي قَـالَ مَـن شَـهَد الـوَغي لِقَــاءُ أَعَــادٍ أَم لِقَــاءُ حَبَائــبِ؟!

وقوله (") : تُسدِلُّ بِمِصْرٍ والحسوادِثُ تَهْتِسدي وما أنْتَ فيها بالوليدبن مُصْعَبٍ مُلُسوكٌ تَسولَىَّ صَاعِدٌ إرث فَخرِها

وشاركها في مُعْلِياتِ انْتِسابِهَا إلى الشامِ إلا أن تحَمَّلَهَا الكُتْبُ

نواحِي الفِناءِ السُّهْلِ والكَنَفُ الرَّحْبُ يُزَالُ الطِّحِي عنَّا وَيُسْتَدْفَعُ الكَرْبُ

لِصْرِ إذا ما نقَّبَتْ عَنْ جَنَابَهَا

زَمَانَ يُعنيه ارتياضُ صِعَابِها

كما شقيتَ بَكْرٌ بِأَرماح تَغْلِبِ

وَجَمِيعُ مَـنْ وُلِـدا مِـنْ الأسـواءِ

كذلك نجده قائلًا<sup>(؛)</sup> : فَأَيُّهَاتَ مِنْ رَكْبٍ يودي رسَالةً وعند أبي الَّعباسِ لو كان دانيًا وَذو أُهَبِ للحادثات بِمِثْلِهَا

- وقوله أيضًا<sup>(•)</sup> : فَتَــى شـقِيتْ أَمْوالُــهُ بِــسَمَاحِهِ ومن بحر الكامل قوله<sup>(١)</sup> : نفـسي تقيـك ووالـدى كلاهمـا ويقول كذلك<sup>(٧)</sup> :
  - (۱) نفسه : ص ۱۷۷ وما بعدها .
    - (۲) دیوانه : ۱/ ۱۷۸ .
    - (۳) دیوانه : ۱/ ۲۳۳ .
    - (٤) ديوانه : ۱/ ۱۲۲ .
    - (٥) ديوانه : ۱/ ۳۳۰ .
    - (٦) ديوانه : ١/ ٤٤ .
    - (۷) ديوانه : ۱/ ۷٤ .

فِ مُصْشَيحًا ولا يَهُصُنُّ اللَّوَاءَ؟ بُ وَقَصْدْ جِاءَهُ بَنُصُوهُ عِصْبَاءَ نَصِة لَّسا أَغْصِرى بِصه حصواءَ أُمَّهِصاتٍ ينْصَبْنَ أَمْ آبِصاءَ

| ومن الخفيف قوله'' :                      |
|------------------------------------------|
| أتَبْحِــي مــن لا يُنَـاز لُ بالــسَّيـ |
| وَعَــلَى غَــيرِهِنَّ أُحْــزِن يعقــو  |
| واستزلَّ السُشيطانُ آدمُ في الجُس        |
| وَتَلَفَّ يَنْ إلى القبائ ل ف انْظُر     |

(۱) دیوانه : ۱/ ٤٠ .

الخاتمة :

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد أشرف البريات وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين .

بعون الله وتوفيقه فقد انتهت هذه الدراسة -بعد رحلة طويلة - عن التاريخ في شعر البحتري التي جاءت في مقدمة وتمهيد وفصول وخاتمة ، وفهارس ، وقد درست في التمهيد الرؤية الشعرية من حيث علاقة الشعر بالتاريخ ، ورؤية البحتري لذلك .

وأما الفصل الأول فقد كانت الدراسة فيه موضوعية تحت عنوان : الرؤية الإنسانية ، وتتضمن مبحثين هما :

المبحث الأول : شعر البحتري نتائج الأحداث التاريخية ، موضحة الأحداث التي ذكرها الشاعر في ديوانه ، ذاكرة الرواية التاريخية ، وأسباب اهتمام الشاعر بها ، ومصادره فيها ، وموضوعه ، ومنهجه ، مقدمة الشواهد الشعرية على ذلك ما أمكن .

والمبحث الثاني : استلهام الحوادث التاريخية في شعره ، وكان ذلك وفق عوامل سياسية واجتماعية ، وفنية ، ونفسية .

ثم الرؤية الذاتية وتتضمن كذلك مبحثين ، فالمبحث الثالث درست فيه الجانب الوجداني والأخلاقي في شعر البحتري التاريخي . وقد ذكرت فيه تعريف المشاعر الوجداني في التاريخ ، والعناصر الوجدانية والأخلاقية ، ثم الموضوعات الوجدانية والأخلاقية في شعره ، فالملامح الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخي ، ثم يأتي المبحث الرابع : الذي يتناول حياة المجتمع العباسي من خلال شعر البحتري التاريخي ، وقد درسته وفق المحاور الآتية : العقيدة ، المرأة ، العمران ، الزينة ، الأوضاع الجماعية والفردية .

أما الفصل الثاني : فقد كان للدراسة الفنية ، واشتمل على أربعة مباحث وهي :

7 V 7

المبحث الأول : البناء الفني في شعر البحتري التاريخي . والمبحث الثاني : المعجم اللغوي ، والمبحث الثالث : الصورة الفنية ، والمبحث الرابع : الموسيقى ، وفي كل ذلك مدعمة عملي بالتطبيق بالنصوص الشعرية ، وهكذا .

وبعد ذلك يجدر بي أن أورد في ختامها أبرز النتائج التي ظهرت فيها ، وهي كالآتي :

١ - أثبت البحث أن البحتري واحد من المؤرخين شعريا لأحداث عصره .

٢ - اعتمد الشاعر في استلهامه على عدد من المصادر التي حوت أخبار العرب ،
 وصفات شخصياتها ، ومواقفها ، وملامح حياتها .

٣ - يوضح البحث اجتماع عنصري الجمال والمنفعة بحيث أثبتت نضج تجربته الفنية تحقيق الغاية النفعية المتمثلة في إسباغ الجمال على التاريخ من خلال وقائع الأحداث الجماعية ، وسيرة الأفراد ، إلى النواحي الأخلاقية والحضارية ، والشواهد على هذا مكثارة في البحث .

٤ - أظهر البحث أن شعره مصدر للتاريخ العام والخاص في القرن الثالث ، فالعام يتمثل في مجمل النشاطات الإنسانية خلال فترات متعاقبة من ماضي الأمة ، ومن باب التاريخ الخاص تلك الترجمة الذاتية لحياة الشاعر .

٥ – تبرز الدراسة مدى ارتباط الشخصيات المستلهمة بالظروف والأحداث
 التي عصفت بالأمة ، بمعنى أنَّ هناك شخصيات الشعراء التي أكثر من استلهامها
 في فترة الخصومة بين القديم والجديد .

٦ - توصل البحث إلى أن البحتري راو للتاريخ إذ كان أمينا في نقل الخبر بعيدًا عن المغالطات ، وإن وجد ما يشوب نقله إلاً أنَّه يغتفر له أن التاريخ يسير معه كظله .

٧ – لعلني أستطيع أن أطلق على منجزه التاريخ الـ شعري بحيث وجد عنده
 عناية بالواقع ، واستذكار للماضي ، واستشراف للمستقبل ، وصيرورة خطوطه ،
 ووجد عنده الأسباب والدوافع للانطلاق بشعره ، وكان صاحب شخصية متميزة
 بكثرة ما ورد عنده من أخبار ، ووعيه لما يدور حوله ، ونقده في كثير من المواقف .

٨ - أظهر البحث احترامه للشاعر ، وظهر ذلك حين معارضته لبعض ما يقول ، حيث كان في رده لطيفًا معه . وفي الختام أسأل الله تبارك وتعالى أن يجعل عملي هذا خالصًا لوجهه الكريم ، وأن ينفع به في الدنيا والآخرة . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم .

الفهارس العامة

۱ – فهرس المصادر والمراجع . ۲ – فهرس المحتويات .

# فهرس المصادر و المراجع

### أولًا : المطبوعات

- ب إبراهيم أنيس ، موسيقى الشعر ، د.ط ، د.ت ، مكتبة الأنجلو المصرية .
   بن الرومي ، ديوان ابن الرومي شرح محمد شريف سليم ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت .
- ابن النديم، الفهرست (اعتنى بنشره وعلق عليه: الشيخ إبراهيم رمضان)، الطبعة الثانية ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، دار المعرفة، بيروت-لبنان.
- بن حزم محمد بن علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي ، جمهرة أنساب
   العرب ، تحقيق : عبدالسلام محمد هارون ، الطبعة (٦) د.ت ، دار المعارف
   القاهرة .
- ابن طباطبا العلوي ، عيار الشعر ، الطبعة العاشرة ، ٢ ١٤هـ ، دار الكتب
- ابن هشام ، السيرة النبوية ، حققها وضبطها : مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبدالحفيظ شلبي ، الطبعة (١) ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت .
- أبوالحسن بن علي المسعودي ، مروج الذهب ومعادن الجوهر ، راجعه : كمال حسن مرعي ، الطبعة(١) ١٤٢٥هـ-٥٠٠٢م ، المكتبة العصرية صيدا – بيروت .
- أبوالحسن علي بن إسماعيل بن سيدة المرسي ، المحكم والمحيط الأعظم ، الطبعة (1) • • • ٢ م ، دار الكتب العلمية .

- أبوالحسن مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري ، صحيح مسلم ، تحقيق :
   محمد عبدالباقي ، المجلد الأول ، ١٩٥٤م ، دار إحياء التراث العربي بيروت .
- أبوالعباس محمد بن يزيد المبرد ، الكامل في اللغة والأدب . (علق عليه : محمد أبوالفضل إبراهيم) ، الطبعة(١) ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م ، المكتبة العصرية صيدا – بيروت .
- أبو الفتح عثمان بن جني، الخصائص تحقيق: عبدالحميد هنداوي، الطبعة (٢) ١٤٢٤هـ-٢٠٠٢م، دار الكتب العلمية بيروت- لبنان.
- أبوالفرج الأصفهاني ، الأغاني ، الطبعة (٣) ، دار مكتبة الهلال بيروت-لبنان .
- أبوالفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري الميداني ، مجمع الأمثال ، تحقيق : محمد محي الدين عبدالحميد ، بدون طبعة ، ١٩٥٥م ، مطبعة السنة المحمدية – القاهرة .
- أبو القاسم الحسن بن بشر الآمدي ، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري تحقيق : السيد أحمد صقر ، الطبعة (٤) د . ط ، دار المعارف القاهرة (مكتبة الخانجي) .
- أبوبكر الصولي محمد بن يحيى بن عبدالله ، أخبار البحتري . تحقيق : صالح الأشتر ، ١٣٨٤هـ ، دار الفكر دمشق .
- أبو جعفر محمد بن جرير الطبري ، تاريخ الطبري المسمى تاريخ الأمم والملوك . تحقيق : إياد بن عبداللطيف بن إبراهيم القيسي ، الطبعة(۱)
   ١٤٢٦هـ-٥٠٠٢هـ ، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان .
- أبوحنيفة أحمد بن داوود الدينوري ، الأخبار الطوال : تقديم : د.عصام محمد الحاج علي ، الطبعة(١)١٤٢١هـ-١٠٠٠م ، دار الكتب العلمية-بيروت .
- أبو عبدالله محمد بن عمران بن موسى المرزباني، معجم الشعراء، الطبعة(1) ١٤١١هـ/ ١٩٩١م، دار الجيل – بيروت.

- أبو عبدالله محمد بن عمران بن موسى المرزباني ، الموشح مآخذ العلماء على الشعراء في عدة أنواع في صناعة الشعر (تحقيق : علي محمد علي البجاوي) ، د.ط ، د.ت ، دار الفكر العربي القاهرة .
- أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ، كتاب الحيوان (تحقيق : عبدالسلام هارون) ، د.ط ، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م ، دار الجيل – بيروت .
- أبو علي الحسن بن رشيق ، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده (تحقيق : عبدالحميد هنداوي) ، الطبعة(١) ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م ، المكتبة العصرية – صيدا .
- أبو محمد عبدالله بن مسلم (ابن قتيبة)، الشعر والشعراء، الطبعة (٦)
  ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م، دار إحياء العلوم بيروت.
- أبومحمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي ، جمهرة أنساب العرب ، الطبعة(٦) ، د.ت ، دار المعارف – القاهرة .
- أبوهلال الحسن بن عبدالله بن سهل العسكري ، كتاب الصناعتين الكتابة والشعر تحقيق : علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، الطبعة (٢) بدون تاريخ ، دار الفكر العربي .
- ب إحسان النص ، العصبية القبلية وأثرها في العصر الأموي ، الطبعة (٢)
   ١٩٧٣ م ، دار الفكر دمشق .
- الحسان عباس ، تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، الطبعة (٤) ١٤١٢هـ١٩٩٢م ، دار الثقافة ، بيروت لبنان .
- أحمد إبراهيم الهواري وقاسم عبده قاسم ، الرواية التاريخية في الأدب العربي الحديث ، د.ط ، ١٩٧٩م ، دار المعارف القاهرة .
- أحمد أحمد بدوي ، البحتري ( سلسلة نوابغ الفكر العربي ) ، د.ط ، د.ت ، دار المعارف .
- أحمد أحمد بدوي ، أسس النقد الأدبي عند العرب ، د.ط ، د.ت ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر .
- أحمد الشايب، أصول النقد الأدبي، الطبعة(٧) ١٩٦٤م، مكتبة النهضة المصرية.

 $\mathbf{Y}\mathbf{V}\mathbf{A}$ 

- أحمد درويش ، دراسة الأسلوب بين المعاصرة والتراث ، د.ط ، د.ت ، دار غريب للطباعة والنشر – القاهرة .
- أحمد شاكر غضيب ، أثر الإسلام في بناء القصيدة العربية ، الطبعة (١) ،
  ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م ، دار الضياء للنشر والتوزيع عمان الأردن .
- المد مجاهد ، أشكال التناص الشعري ، دراسة في توظيف الشخصيات التراثية ، د.ط ، ١٩٩٨م ، الهيئة المصرية العامة للكتاب .
- أحمد محمد الحوفي ، المرأة في الشعر الجاهلي ، د.ط ، د.ت ، دار نهضة مصر القاهرة .
- الإمام العلامة أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري ، لسان العرب ، الطبعة (٣) ٢٠٠٤م ، طبعة جديدة ومنقحة ، دار صادر بيروت .
- الإمام العلامة أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري ، لسان العرب ، اعتنى بنشره أمين محمد عبدالوهاب ، ومحمد الصادق العبيدي ، الطبعة (٣) ، ١٤١٩هـ – ١٩٩٩م ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت – لبنان .
- الإمام عبدالقاهر بن عبدالرحمن بن محمد الجرجاني ، كتاب أسرار البلاغة ، قرأه وعلق عليه : محمود محمد شاكر ، الطبعة(۱) ١٤١٢هـ-١٩٩١م ، مطبعة المدني بالقاهرة ، دار المدني بجده .
- الإمام عبدالقاهر بن عبدالرحمن بن محمد الجرجاني ، دلائل الإعجاز ، قرأه وعلق عليه : محمود محمد شاكر ، الطبعة (٣) ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م ، مطبعة المدني بالقاهرة ، دار المدني بجدة .
- أنور عليان أبو سويلم ، الطبيعة في شعر العصر العباسي الأول ، الطبعة (١)
  ١٤٠٣هـ ، دار العلوم الأردن .
- اياد عبدالمجيد إبراهيم ، البناء الفني في شعر الهذليين ، دراسة تحليلية (سلسلة رسائل جامعية) ، الطبعة(١) ، ٢٠٠٠م ، دار الشؤون الثقافية العامة – بغداد .
- ايليا حاوي ، شرح ديوان الفرزدق ، الجزء الأول ، الطبعة (١) ١٩٨٣م ، دار الكتاب اللبناني ، بيروت – لبنان .

- ايليا حاوي ، في النقد والأدب ، الطبعة (١) ١٩٨٠م ، دار الكتاب اللبناني بيروت .
- إيليا حاوي ، الرومانسية في الشعر العربي والغربي ، الطبعة (٢) ١٩٨٣م ،
   دار الثقافة بيروت .
- بدوي طبانة ، التيارات المعاصرة في النقد الأدبي ، الطبعة (١) ١٣٩٠هـ ، مكتبة الأنجلو المصرية .
  - بدوي طبانة ، قضايا النقد الأدبي الحديث ، مكتبة الأنجلو المصرية .
- بكري شيخ أمين ، البلاغة العربية في ثوبها الجديد ، (علم البيان) الطبعة (١)
   ١٩٨٢م ، دار العلم للملايين بيروت .
- ابر أحمد عصفور ، مفهوم الشعر ، (دراسة في التراث النقدي) ، المعمد عصفور ، مفهوم الشعر ، (دراسة في التراث النقدي) ، ١٩٨٧م ، دار الثقافة للطباعة والنشر القاهرة .
- جلال الدين أبو عبدالله محمد بن قاضي القضاة سعد الدين أبي محمد عبدالرحمن القزويني ، الإيضاح في علوم البلاغة ، (المعاني والبيان البديع) ، د.ط ، د.ت ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان .
- جال الدين ابن منظور ، لسان العرب (اعتنى بنشرها : أمين محمد عبدالوهاب -محمد الصادق العبيدي) الطبعة (٣) ، ١٤١٩هـ-١٩٩٩م ، دار إحياء التراث بيروت - لبنان .
- \* جمال نجم العبيدي، لغة الشعر في القرنين الثاني والثالث الهجريين،
- الحافظ أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ، البداية والنهاية ،
  اعتنى بالطبعة ووثقها : عبدالرحمن اللادقي ومحمد بيضون ، الطبعة (٦)
  ١٤٢٢هـ-١٠٠٢م ، دار المعرفة ، بيروت لبنان .
- حسن ربابعة ، حرب الأساطيل في ديوان البحتري ، قراءة جديدة ، سلسلة دراسات نقدية في العصر العباسي الثاني ومابعده ، د.ط ، ١٩٩٩م ، المركز القومي للنشر ، إربد الأردن .
- حسين الحاج حسن ، أعلام في العصر العباسي ، الطبعة (١) ١٤٠٥هـ ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع – بيروت .

- خليل شرف الدين ، الموسوعة الأدبية الميسرة (٦) البحتري بين البركة والإيوان ، د.ط ، د.ت ، دار ومكتبة الهلال ، بيروت .
- خير الدين الزركلي ، الأعلام (قاموس وتراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين) ، الطبعة السادسة عشر ٢٠٠٥م ، دار العلم للملايين بيروت لبنان .
- ديفد ديتشس ، مناهج النقد الأدبي بين النظرية والتطبيق ، ترجمة محمد
   يوسف نجم-مراجعة إحسان عباس ، د.ط ، ١٩٦٧م ، دار صادر بيروت .
- ديوان أبي الطيب المتنبي ، شرح العلامة أبي البقاء العكبري البغدادي (ضبط نصوصه وأعد فهارسه عمر فاروق الطباع) ، الطبعة الاولى١٤١٨هـ ، دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت لبنان .
- ديوان البحتري ، اعتنى بتحقيقه وشرحه حسن كامل الصيرفي (عضو مجمع
   اللغة العربية بدمشق عن جمهورية مصر العربية) ، الطبعة (٣) (٥ مجلدات) ،
   دار المعارف مصر .
- حسين عطوان ، مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الثاني ، دار المعارف مصر سلسلة مكتبة الدراسات الأدبية .
- حسين عطوان ، مقدمة القصيدة العربية في العصر العباسي الأول ، دار المعارف مصر سلسلة مكتبة الدارسات الأدبية .
- خالد الكركي، الرموز التراثية في الشعر العربي الحديث، الطبعة الأولى
  ١٤٠٩هـ-١٩٨٩م، دار الجيل بيروت مكتبة الرائد العلمية عمان.
- خليل شرف الدين ، الموسوعة الأدبية الميسرة (٦) البحتري بين البركة والإيوان ، د.ط ، د.ت ، دار ومكتبة الهلال ، بيروت .
- خير الدين الزركلي ، الأعلام (قاموس وتراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين) ، الطبعة السادسة عشر ٢٠٠٥م ، دار العلم للملايين بيروت لبنان .
- ديفد ديتشس، مناهج النقد الأدبي بين النظرية والتطبيق، ترجمة محمد يوسف نجم-مراجعة إحسان عباس، د.ط، ١٩٦٧م، دار صادر بيروت.

- ديوان أبي الطيب المتنبي ، شرح العلامة أبي البقاء العكبري البغدادي (ضبط نصوصه وأعد فهارسه عمر فاروق الطباع) ، الطبعة الاولى ١٤١٨هـ ، دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت لبنان .
- ديوان البحتري ، اعتنى بتحقيقه وشرحه حسن كامل الصيرفي (عضو مجمع اللغة العربية بدمشق عن جمهورية مصر العربية) ، الطبعة (٣) (٥مجلدات) ، دار المعارف مصر .
- ربى عبدالقادر الرباعي ، المعنى الشعري وجماليات التلقي في التراث النقدي ، الطبعة الأولى ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م ، دار جرير ، عمان – الأردن .
- ذكي المحاسني ، شعر الحرب في أدب العرب ، الطبعة الثانية ، دار المعارف
   مصر .
  - دهير بن أبي سلمى ، ديوان زهير بن أبي سلمى ، د.ط ، دار صادر .
- سيبويه ، الكتاب (تحقيق عبدالسلام هارون) ، الطبعة الثالثة ١٤٠٨هـ-
- سيد أمير علي، مختصر تاريخ العرب والتمدن الإسلامي ، ترجمة : رياض رأفت ، دار الآفاق العربية ، القاهرة ، ط(۱) ، ۱٤۲۱هـ .
- سيد قطب ، مهمة الشاعر في الحياة وشعر الجيل الحاضر ، د. ط . د . ت ، دار الشروق .
- شلتاغ شراد، أثر القرآن في الشعر العربي الحديث، الطبعة الأولى١٤٠٨هـ، دار المعرفة دمشق.
- شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي البغدادي ، معجم البلدان ، الطبعة الثانية ١٩٩٥م ، دار صادر بيروت .
- شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر العباسي الثاني ، الطبعة الثانية ، دار المعارف .
- شوقي ضيف ، العصر العباسي الثاني ، الطبعة (١٢) د.ت ، دار المعارف القاهرة .
- صالح حسن اليظي ، شاعرية البحتري رؤية في إبداع القرن الثالث ،
   ١٩٩٤ م ، دار العلوم .

- صلاح الدين الصفدي ، الوافي بالوفيات ، تحقيق أحمد الأرناؤوط وغيره ،
   د.ط ١٤٢٠هـ ، دار إحياء التراث ، بيروت .
- صلاح رزق ، أدبية النص محاوله لتأسيس منهج نقدي عربي ، الطبعة (٢)
   • ٢ • ٢ • ١ م ، دار غريب للطباعة والنشر القاهرة .
- الطبري محمد بن جرير ، تاريخ الأمم والملوك ، دار ابن حزم للطباعة والنشر بيروت ، لبنان .
- طه حسين ، من حديث الشعر والنثر ، الطبعة (١٢) ، دار المعارف القاهرة .
- طه مصطفى أبو كريشه ، الخيال الشعري في شعر الوصف عند البحتري ، ١٩٨٣ م ، مكتبة الجامعة الأردنية .
- طه وادي ، جماليات القصيدة المعاصرة ، الطبعة الثالثة ١٩٩٤م ، دار المعارف القاهرة .
- القديم بنت عبدالرحمن ، (بنت الشاطي) ، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر ، ١٩٧٠م ، دار المعارف القاهرة .
- الطبعة عبدالرحمن (بنت الشاطئ)، قيم جديدة للأدب العربي، الطبعة الأولى ١٩٦١م، دار المعرفة دمشق.
- عباس بيومي عجلان ، عناصر الإبداع الفني في شعر الأعشى ، د.ط ، ١٩٨٥م ، مؤسسة شباب الجامعة الإسكندرية .
- عبدالمنعم تليمة ، مقدمة في نظرية الأدب ، د.ط١٩٧٦م ، دارا لثقافة للطباعة والنشر – القاهرة .
- عبدالحميد بوزوينة ، نظرية الأدب في ضوء الإسلام القسم الأول النظرية
   العامة للأدب ، الطبعة الأولى ١٤١١هـ–١٩٩٠م ، دار البشير ، عمان –
   الأردن .
- عبدالرحمن بن خلدون ، مقدمة ابن خلدون ، تحقيق حامد أحمد الطاهر ، الطبعة الأولى-١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م ، دار الفجر للتراث – القاهرة .
- عبدالرحمن بن ناصر السعدي ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ،
   (المجلد العاشر) ، تحقيق عبدالله بن معلا اللويحق ، الطبعة (١) –
   ١٤٢٣هـ ، مؤسسة الرسالة بيروت .

- عبدالسلام رستم، طيف الوليد أو حياة البحتري(دراسة وتحليل)،
  ١٣٦٧هـ ١٩٤٧م، دار المعارف القاهرة.
- عبدالعزيز سيد الأهل ، عبقرية البحتري ، ١٩٥٣م ، دار العلم للملايين بيروت .
- عبدالعزيز عتيق ، البديع في البلاغة العربية ، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر بيروت .
- عبدالفتاح عثمان ، نظرية الشعر في النقد العربي القديم ، ١٩٨٤م ، مكتبة الشباب .
- عبدالقادر الرباعي ، الصورة الفنية في شعر أبي تمام ، الطبعة (١) ١٤٠ هـ ، جامعة اليرموك إربد الأردن .
- \* عبدالقادر الرباعي ، الصورة الفنية في شعر زهير بن أبي سلمى ، الطبعة (١)
  \* عبدالقادر الرباعي ، دار العلوم للطباعة والنشر الرياض .
- بدالقادر القط ، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر ، الطبعة (٢)
   ١٤٠١هـ-١٩٨١م ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر بيروت .
- عبدالقادر فيدوح ، الاتجاه النفسي في نقد الشعر العربي ، الطبعة (١) ١٤١٩هـ-١٩٩٨م ، دار صفاء للنشر والتوزيع ، عمان .
- عبدالكريم راضي جعفر ، رماد الشعر دراسة في البنية الموضوعية والفنية للشعر الوجداني الحديث في العراق ، الطبعة (١) ١٩٩٨م ، دار الشؤون الثقافية العامة-آفاق عربية بغداد .
- عبداللطيف شرارة ، أبوعبادة البحتري دراسة ومختارات ، سلسلة شعراؤنا القدامي ، الطبعة (١) • ١٩٩٠م ، الشركة العالمية للكتاب ، بيروت ، لبنان .
- عبدالله التطاوي ، القصيدة العباسية قضايا واتجاهات ، دار غريب القاهرة .
- عبدالله التطاوي ، حركة الشعر بين الفلسفة والتاريخ ، ١٩٩٢م ، دار الثقافة للنشر والتوزيع .
- عبدالله التطاوي ، حركة الشعر في ظلال المؤثرات الإسلامية ، د.ط ، د.ت ، دار غريب للطباعة والنشر القاهرة .
- عبدالله التطاوي ، الشاعر مؤرخًا ، د.ط ، ١٩٩٥م ، دار غريب للثقافة والنشر القاهرة .

- عبدالله التطاوي ، إشكال الصراع في القصيدة العربية من القديم إلى المعاصر (رحلة المعارضات) الجزء السابع ، مكتبة الأنجلو المصرية القاهرة .
- عبدالله التطاوي ، مرجعية الشعر العباسي بين الخبر والنص ومداخل مبدئية لقراءة المرحلة ، الطبعة (١) ١٤٢٧هـ ، الدار المصرية اللبنانية القاهرة .
- \* عبدالله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، الطبعة (٣)
  \* عبدالله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، الطبعة (٣)
- عبدالله العروي ، مفهوم التاريخ ، الطبعة (٣) ١٩٦٧م ، المركز الثقافي العربي بيروت .
- عبدالله بن المعتز ، كتاب البديع (اعتنى بنشره والتعليق عليه وإعداد فهارسه
   المستشرق أغناطيوس كراتشقوفسكي عضو أكاديمية العلوم في لينغراد)،
   د.ط ، د.ت ، منشورات دار الحكمة حلبوني دمشق .
- عبدالله بن صالح العريني ، شعر جهاد الروم حتى نهاية القرن الرابع الهجري في موازين النقد الأدبي ، ط١٤٢٣هـ ، الإدارة العامة للثقافة والنشر ، الرياض .
- عبدالمتعال الصعيدي ، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة ، الطبعة العاشرة ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م ، مكتبة الآداب القاهرة .
- عدنان حسين قاسم، التصوير الشعري رؤية نقدية لبلاغتنا العربية،
   • • ٢ م ، د.ط ، الدار العربية للنشر والتوزيع مصر مدينة نصر .
- عدنان خالد عبدالله ، النقد التطبيقي التحليلي مقدمة لدراسة الأدب وعناصره في ضوء المناهج النقدية الحديثة (آفاق سلسلة كتب شهرية ) ، الطبعة الأولى ١٩٨٦م ، دار الشؤون الثقافية العامة بغداد(آفاق عربية) .
- الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني (ابن الأثير) ، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد) ، د.ط ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م ، المكتبة العصرية صيدا بيروت .
- عز الدين إسماعيل ، الأدب العباسي ، الرؤية والفن ، د.ط / ١٩٧٥م ، دار النهضة العربية – بيروت .

- عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، الطبعة السادسة ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٣م، المكتبة الأكاديمية – القاهرة.
- عز الدين إسماعيل ، التفسير النفسي للأدب ، د.ط ، د.ت ، دار العودة ودار الثقافة بيروت .
- الكامل في عزالدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني(ابن الأثير) ، الكامل في التاريخ ، الطبعة الرابعة ، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان .
- عزالدين إسماعيل، الأسس الجمالية في النقد العربي عرض وتفسير ومقارنة، الطبعة الثانية ١٣٧٥هـ – ١٩٥٥م، دار الفكر العربي .
  - عفت الشرقاوي ، أدب التاريخ عند العرب ، دار العودة بيروت لبنان .
- \* علي أحمد الخطيب، الشعر الجاهلي بين الرواية والتدوين، الطبعة (٤)
  ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م، الدار المصرية اللبنانية القاهرة.
- النجدي ناصف ، الدين والأخلاق في شعر شوقي ، الطبعة الثانية الماية النائية ، المبعة مصر القاهرة .
- علي بن عبدالعزيز الجرجاني ، الوساطة بين المتنبي وخصومه (تحقيق وشرح
   محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي) ، د . ط . د . ت ، المكتبة
   العصرية صيدا بيروت .
- علي بن محمد الجرجاني ، كتاب التعريفات ، الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ ، دار الكتاب العربي بيروت .
- علي بن هبة الله بن مكولا ، الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف من الأسماء والكنى والأنساب ، الطبعة الثانية ١٣٨١هـ ، مجلس دائرة المعارف العثمانية .
- علي شلق ، البحتري ، الطبعة الأولى -٢٠٠٦م ، دار ومكتبة الهلال بيروت .
- علي عشري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ،
   الطبعة الثالثة / ١٩٧٨م ، الشركة العامة للنشر والتوزيع (طرابلس) .

- الذبياني) ، الطبعة الأولى ٢٠٠٦ ، جدارا للكتاب العالمي عمان الأردن .
- عمر الطيب الساسي ، دراسات في الأدب العربي على مر العصور مع بحث خاص بالأدب العربي السعودي ، الطبعة الثانية ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م/ طبعه جديدة ومنقحة ، مكتبة دار جده .
- عمر عبدالواحد ، التاريخ المؤول وجدل الأنا والآخر في القصيدة العربية (دراستان) ، د . ت . د . ط ، دار فرحة للنشر والتوزيع .
- العرب والروم (ترجمه محمد عبدالهادي شعيره راجعة فؤاد حسين علي) ، د . ط . د . ت ، دار الفكر العربي دمشق .
- فوزي عيسى ، النص الشعري وآليات القراءة ، د.ط د. ت ، دار منشأة المعارف .
- فوزي عيسى ، تجليات الشعرية قراءة في الشعر المعاصر ، د .ط د .ت ، منشأة المعارف بالإسكندرية .
- القاضي أبو سعيد الحسن بن عبدالله السيرافي ، أخبار النحويين البصريين (تحقيق طه محمد الزيني ومحمد عبدالمنعم خفاجي) ، الطبعة الأولى ١٣٧٤هـ-١٩٥٥م ، مطبعة مصطفى الحلبي وأولاده بمصر .
- خ قدامة بن جعفر ، نقد الشعر (تحقيق محمد عبدالمنعم خفاجي) ، الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ-٢٠٢ م ، المكتبة الأزهرية للتراث القاهرة .
- قريرة زرقون نصر، الاتجاه الرومانسي في الشعر العربي الحديث
   بالمغرب(عبدالكريم بن ثابت أنموذجاً). الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ، الدار
   الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان ليبيا.
- الدين الجنان ، البحتري دراسة نقدية حول فنونه الشعرية ، سلسلة الأعلام من الأدباء والشعراء ، الطبعة الأولى –١٤١٤هـ١٩٩٤م ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- بن محمد خواجي، الجوانب الفنية في شعر محمد بن حمير الهمذاني (شاعر الدولة الرسولية في القرن السابع الهجري)، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.

۲AV

- بعدي وهبة ، كامل المهندس ، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ، الطبعة الثانية ١٩٨٤ ، مكتبة لبنان .
- \* محمد الخطراوي ، شعر الحرب في الجاهلية بين الأوس والخزرج ، الطبعة الأولى • ١٤هـ ١٩٨٠م ، دار القلم ، دمشق بيروت .
- \* محمد العيد الخطراوي ، في محاورة النص تطبيقات وتأويلات ، ١٤٢٥هـ ، الرواد للدعاية والإعلان .
- \* محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ( ابن قيم الجوزية) ، الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء بالدلائل من الكتاب والسنة ، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م ، دار الكتب العلمية بيروت .
- \* محمد بن سلام الجمحي ، طبقات فحول الشعراء (قرأه وشرحه محمود محمد شاكر) ، د . ط . د . ت ، دار المدني بجده .
- \* محمد حامد الناصر ، الحياة السياسية عند العرب ، دارسة مقارنه على ضوء الإسلام ، الطبعة الأولى ، مكتبة السنة – القاهرة .
- \* محمد حمود ، البحتري ، (سلسلة شعراء العرب) ، الطبعة الأولى ، دار الفكر اللبناني .
- \* محمد خلف الله، دراسة الأدب من الوجهة النفسية، الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ، دار العلوم عمان.
- محمد خورشيد ، أمير الشعراء شوقي بين العاطفة والتاريخ ، الطبعة الأولى
   د.ت ، مطبعة بيت المقدس نابلس فلسطين .
- \* محمد صبري، أبوعبادة البحتري، درس وتحليل(سلسلة الشوامخ)،
  ١٩٤٦م، دار الكتب المصرية، القاهرة.
- \* محمد طه عصر ، مفهوم الإبداع في الفكر النقدي عند العرب ، الطبعة الأولى – ١٤٢٠هـ • • ٢٠٢ م ، عالم الكتب .
- \* محمد عبدالعزيز الموافي ، حركة التجديد في الشعر العباسي ، د.ط ، د.ت ، مطبعة التقدم القاهرة .
- \* محمد بن عيسى الترمذي ، الجامع الصحيح ، سنن الترمذي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، تحقيق : أحمد شاكر وآخرون .

الله محمد بن يزيد القزويني، دار الفكر – بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي . محمد غنيمي هلال ، النقد الأدبي الحديث ، د.ط ، ١٩٩٧م ، نهضة مصر للطباعة والنشر . \* محمد غنيمي هلال ، الأدب المقارن ، ١٩٨٧م ، دار العودة بيروت . محمد محمد أبو موسى ، قراءة في كتاب قديم ، الطبعة الثانية ١٤١٩هـ ، مكتبة وهبة القاهرة . \* محمد منال عبداللطيف ، الخطاب في الشعر ، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ-۲۰۰۳ ، دار البركة للنشر والتوزيع عمان . \* محمد مندور ، النقد المنهجي عند العرب ، ١٩٩٦م ، نهضة مصر للطباعة والنشر . \* محمد مندور ، الأدب ومذاهبه ، د.ط / ١٩٩٨م ، دار نهضة مصر القاهرة . \* مصطفى الشكعة ، الشعر والشعراء في العصر العباسي ، الطبعة الأولى ١٩٧٩م ، دار العلم للملايين بيروت . مصطفى سويف ، الأسس النفسية للإبداع الفنى في الشعر خاصة ، الطبعة الثانية مزيدة ومنقحة ١٩٧٠م ، دار المعارف ، القاهرة . \* مصطفى ناصف ، الصورة الأدبية ، الطبعة الثالثة ١٩٨٣م ، دار الأندلس للطباعة والنشر بيروت لبنان . \* ميشال عاصى ، الفن والأدب ، الطبعة الثالثة ١٩٨٠م ، مؤسسة نوفل بيروت لبنان . نديم مرعشلى ، البحتري ، الطبعة الأولى-١٩٦٠م ، دار طلاس . نصرت عبدالرحمن ، شعر الصراع مع الروم في ضوء التاريخ حتى نهاية القرن الرابع ، الطبعة الأولى ١٣٩٧ هـ - ١٩٧٧ م ، مكتبة الأقصى - عمان . نوري القيسى ، الشعر والتاريخ ، د . ط / ١٩٨٠ ، ساعدت جامعة بغداد على نشر ه . نوري القيسى ، الأديب والإلتزام ، د . ط / ١٩٧٩ ، دار الحرية للطباعة ، ىغداد .

| · نوري حمودي القيسي ، شعر الحرب حتى القرن الأول الهجري ، الطبعة     | * |
|---------------------------------------------------------------------|---|
| الأولى –٦ • ١٤ هـ – ١٩٨٦م ، عالم الكتب – بيروت .                    |   |
| هاني نصرالله، طيف البحتري في ضوء النقد الحديث، الطبعة الأولى        | * |
| ٢٠٠٦ ، عالم الكتب الحديث إربد الأردن/ جدارا للكتاب العالمي .        |   |
| واجده مجيد، المرأة في أدب العصر العباسي، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-      | * |
| ٢ • • ٢ م ، مركز زايد للتراث والتاريخ العين الإمارات .              |   |
| يحي شامي ، ديوان لبيد بن ربيعه العامري (سلسلة أعلام الفكر العربي) ، | * |
| الطبعة الأولى ٢ • • ٢ م ، دار الفكر العربي للطباعة والنشر .         |   |
| يوسف حسين بكار ، بناء القصيدة العربية ، • • ١٤ هـ د.ط ، دار الإصلاح | * |
| للطباعة والنشر الدمام المملكة العربية السعودية .                    |   |
| يوسف خليف ، دراسات في الشعر الجاهلي ، دار غريب للطباعة والنشر .     | * |
| · يوسف خليف ، في الشعر العباسي نحو منهج جديد ، د . ط . د . ت ، دار  | * |
| غريب القاهرة .                                                      |   |
| · يونس أحمد السامرائي ، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل ،   | * |
| • ١٩٧م ، مطبعة الإرشاد – بغداد .                                    |   |
| · يونس أحمد السامرائي ، البحتري في سامراء بعد عصر المتوكل ، ١٩٧٠م ، | * |
| مطبعة الإرشاد - بغداد .                                             |   |
|                                                                     |   |

## ثانيًا : الرسائل الجامعية والمخطوطات :

• تحمد شحابة: مفهوم الأحلاق في الشعر العربي في العصر العباسي(رسالة ماجستير) مخطوط إشراف الأستاذ الدكتور محمود زيني جامعة أم القرى .

## ثالثًا : المجلات والدوريات :

شوقي ضيف (الشعر) : مجلة الرسالة، العدد ٣٦، في ٢٦ ذي القعدة ٣٥ في ٢٦ ذي القعدة ٢٥ في ٢٦ في ٢٦ في ١٣٥٢
 ٢٥٢هـ، ١٢ مارس ١٩٣٤م .
 أشرف محمد علام : (القيم الخلقية الاسلامية في الشعر العباسي) مجلة بيادر، الصادرة عن نادي أبها الأدبي ، العدد الثامن ، محرم ١٤١٣هـ .

## فهرس المحتويات

| ملخص الرسالة أ                                                     |
|--------------------------------------------------------------------|
| Thesis Abstract                                                    |
| المقدمة                                                            |
| شُكْرٌ وتَقَدِيرح                                                  |
| التمهيد :                                                          |
| الرؤية الشعرية :٣                                                  |
| الفصل الأول :التاريخ في شعر البحتري دراسة موضوعيَّة ١٢             |
| الرؤية الإنسانية : ١٢                                              |
| المبحث الأول : شعر البحتري نتاج الأحداث التاريخية                  |
| و فيه : ۱۳                                                         |
| أ – البحتري بين التاريخ والرواية : ١٥                              |
| ب – الرواية التاريخية في شعر البحتري : ٢١                          |
| جـ – أسباب اهتمام الشاعر بالرواية التاريخية : ٤٤                   |
| د – مصادر الرواية التاريخية : ٤٧                                   |
| أ – القرآن الكريم : ٤٨                                             |
| ب - أخبار النبي محمد ﷺ (السُّنَّةُ النَّبُويَّةُ الشَّريفَةُ) : ٥٢ |
| جـ – أيام العرب : ٥٧                                               |
| المبحث الثاني : استلهام الأحداث التاريخية في شعر                   |
| البحتري التاريخي : ٢٢                                              |
| أ – عوامل سياسية : ٢٥                                              |

| ٨•        | ب – عوامل اجتماعية :                             |
|-----------|--------------------------------------------------|
| ۸۹        | جـ- عوامل فنية :                                 |
| ۹۸        | د – عوامل نفسية :                                |
|           | هـ – المغزى من استلهامه لهذه الأحداث :           |
| ۱•٦       | يمكن وضعه في محورين <sup>°</sup> :               |
| ۱•۷       | و – أنهاط استخدام الشاعر للاستلهام :             |
| ۱•۸       | ١ - استلهامه للحدث محور للقصيدة :                |
| بة : ١١٠  | ٢ - استلهامه للحدث ليحمل بعدًا من أبعاد التجر    |
| ۱۱۱       | ٣ – استلهامه للحدث عنوان على مرحلة :             |
| 117       | الموضوع الذي أخذ منه الشاعر مادة الأحداث :       |
| ۱۱۳       | - المنهج الذي اتبعه الشاعر في صياغة الأحداث :.   |
| ۱۱٤       | – الرؤية الذاتية :                               |
| ۱۱٦       | ١ - من هو الشاعر الوجداني في التاريخ؟            |
| ، في شـعر | المبحث الثالث : الجانب الوجداني والأخلاقي        |
| ۱۱۷       | البحتري التاريخي :                               |
| تـاريخي : | ٢ - الموضوعات الوجدانية والأخلاقية في شعره الن   |
| ۱۱۹       |                                                  |
| ۱۱۹       | أ – الحب :                                       |
| ۱۲۰       | ب – الشكوي :                                     |
| ۱۲۱       | جـ- الحزن :                                      |
| ۱۲۱       | د – الفرح :                                      |
| 177       | هـ – الطبيعة :                                   |
| ي : ۱۳۱   | ٣ – الملامح الوجدانية والأخلاقية في شعره التاريخ |
| ۱۳۱       | أ – الإبدال : (الاستبدال) :                      |
| ۱۳٦       | ب – الاختزال :                                   |

| ١٤ •                  | جـ – الصراع :                                 |
|-----------------------|-----------------------------------------------|
| ١٤٤                   | د – الحنين إلى الماضي :                       |
| بة في شعره التاريخي : | ٤ - العناصر الوجدانية والأخلاق                |
| ١٤٥                   |                                               |
| ١٤٥                   | أ – عناصر خارجية :                            |
| ١٤٥                   | ب – عناصر داخلية :                            |
| ياسي من خيلال شيعر    | المبحث الرابع : حياة المجتمع العب             |
| ١٤٦                   | البحتري التاريخي :                            |
| ١٤٧                   | ۱ – العقيدة :                                 |
|                       | ۲ – الزينة :                                  |
| 101                   | ۳ – المرأة :                                  |
| ۱٥٩                   | ٤ - العمران :٤                                |
| ۱٦٢                   | ٥ - الأوضاع الجماعية والفردية :               |
| ١٦٥                   | الفصل الثاني : ثنائية الفن والوثيقة التاريخية |
| ١٦٥                   | وتحته أربعة مباحث :                           |
| مر البحتري التاريخي . | – المبحث الأول : البناء الفني في ش            |
| ١٦٦                   |                                               |
| ١٦٦                   | أ – بنية المطلع :                             |
| ١٧٨                   | ب – بنية الموضوع :                            |
| ۱۸۸                   | جـ- نسق الخاتمة :                             |
| عليه <sup>0</sup>     | ١ – الخاتمة للإشادة بالممدوح والثناء          |
| ۱۹.                   | ٢ - خاتمة استفهامية تأكيدية :                 |
| ۱۹.                   | ۳ – خاتمة تقليدية دعائية° :                   |
| ۱۹۱                   | ٤ - خاتمة لطلب النوال :                       |
| 197                   | ٥ - الخاتمة التأثيرية :                       |

| ٦ – الخاتمة العاطفية :                                |  |
|-------------------------------------------------------|--|
| المبحث الثاني : المعجم اللغوي لقصيدة شعر التاريخ ١٩٣  |  |
| اللغة عند البحتري :                                   |  |
| دراسة المعجم اللغوي وفق نصوصه الشعرية :١٩٥            |  |
| المبحث الثالث : الصورة الفنية في شعر البحتري التاريخي |  |
| ۲ • ۷                                                 |  |
| تمهيد :                                               |  |
| وسائل الصورة الفنية في شعر البحتري التاريخي :٢١       |  |
| – أنهاط الصورة الفنية في شعره :٢٣٩                    |  |
| طرق استخدام الصورة الفنية في شعر البحتري التاريخي :   |  |
| ۲٤١                                                   |  |
| أ – الاقتباس : ٢٤١                                    |  |
| ب – التضمين :                                         |  |
| الخصائص التي جعلت الصورة بهذا النمط التاريخي : ٢٥٢.   |  |
| المبحث الرابع : الموسيقي٢٥٣                           |  |
| – أهمية الموسيقي في الشعر :٢٥٣                        |  |
| – الموسيقي في شعر البحتري :٢٥٤                        |  |
| ١ : الوزن والقافية : (المستوى الخارجي)٢٥٤             |  |
| – القافية/ الروي :٥٥                                  |  |
| أ – قافية مطلقة :                                     |  |
| ب – قافية مقيدة :٢٥٦                                  |  |
| ٢- المستوى الداخلي : (الإيقاع الداخلي) :٢٥٧           |  |
| أ – التصريع :                                         |  |
| ب – التكرار :۲٦٠                                      |  |
| جـ – التقسيم :                                        |  |

| ۲٦٤             | د – الطباق :            |
|-----------------|-------------------------|
| ۲٦٦             | هـ – الجناس             |
| ۲۷۱             | الخاتمة :               |
| ۲٧٤             | الفهارس العامة          |
| ۲٧٥             | فهرس المصادر و المراجع  |
| ۲٧٥             | أولًا : المطبوعات       |
| بة والمخطوطات : | ثانيًا : الرسائل الجامع |
| ريات :          | ثالثًا : المجلات والدو  |
| ۲۹۱             | فهرس المحتويات          |

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.