

كلية الآداب اللغات والفنون قسم اللغة العربية وآدابها

# بحث مقدم لنيل شماحة الماجستير الموسوم ب

# بنية رثاء المدن الأندلسية في خوء التحليل السيميائي ابن الأبـــــار نموذجا-

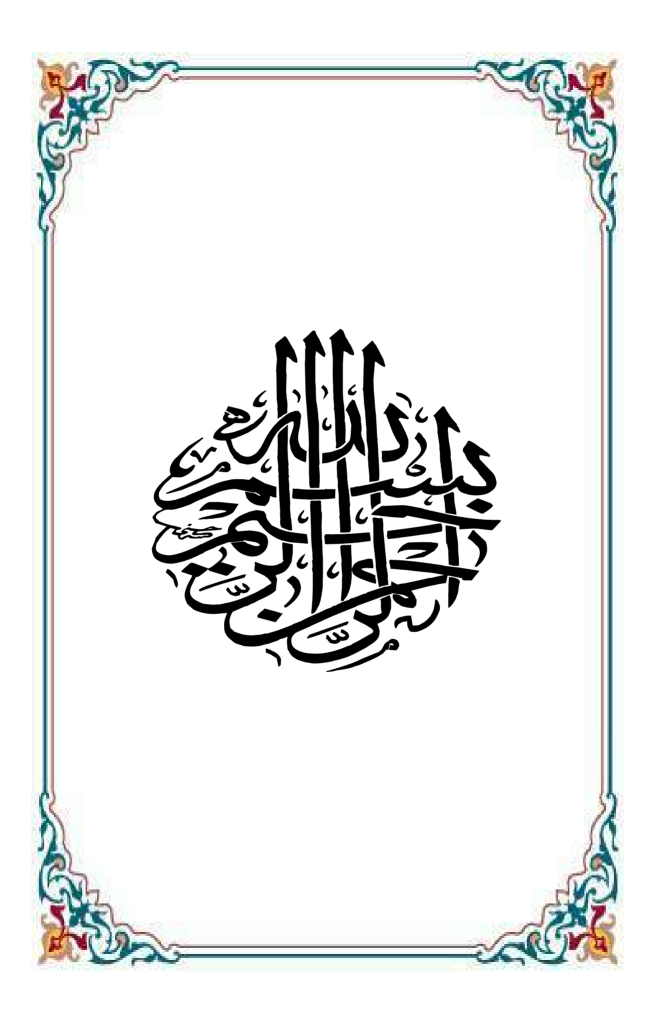
تحت إشراف: أ. د. حسن بن مالك

إعداد الطالب: شريفي جلول

#### أعضاء لجنة المناقشة

| رئيسا        | جامعة وهران | أد مسعود أحمد   |
|--------------|-------------|-----------------|
| مشرفا ومقررا | جامعة وهران | د. بن مالك حسن  |
| عضوا مناقشا  | جامعة وهران | د. بلحيا الطاهر |
| عضوا مناقشا  | جامعة وهران | د. إبراهيم علي  |

السنة الجامعية:2010-2011



# تشكرات

الممد لله ربم العالمين و صلى الله على سيدنا معمد فني الاولين والاخرين.

يقول النبيي صلى الله علم وسلم "إن من الم

لا يسعنيي إلا أن أتقدم إلى أستاذي الغاضل الاستاذ الدكتور "

بجزيل الشكر ونمظيم الامتنان الذي جعله الله سباتمام محذه الرسالة ،

والماننيي وقدم ليي كل التسميلات من نصائع رشيدة ومراجع قيمة كما

ا حيى فيه سعة صدره وجميل حلمه فيما بذله من جمد مش ور فيي متابعة هذه

الرسالة قراءة وتصحيحا وتوجيما،

كما لا انسى فضل حرمه الم ون الاستاذة الفاضلة والدكتورة البليلة بن ربيعة على تشبيعاتها المتواترة ودعواتها المتكررة فإليها وإلى ابنائها (جلال، انس، صارة، مريم) اتمنى لهم مزيد النباح وحائم التالق.

# إ محاء

إلى روح شيني الجليل "الحاج احمد ححو" رحمه الله الذي علمني كتاب الله ومبادئ الدين، المدي إليه هذا العمل كثمرة من ثمرات دعواته وإخلاصه
 إلى روح شقيقي محمد الذي قضي وانا في خضم هذه الرسالة فإلي روحه المدي له هذه الرسالة.

النبيين والصديقين والشمداء والصالدين.

≼إلى والدي الكريمين الذين ساعداني مراحل التعليم.

🗷 إلى كافة افراد 🔻 .

إلى جميع الاقارب والمحبين الذين يسعدون بنباحي كما اسعد بنباحهم.

المحيم هذه الرسالة التي ستكون إن شاء الله فاتحة خير لي ولهم.

المقدمـــة

بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على رسول الله.

يدور الخطاب النقدي في منطقة حساسة من مناطق الإبداع الادبي، إذ يجمع بين ثناياه مختلف المعارف الإنسانية، وهو بالتالي لا يقف عند وظائفه العادية، بل يتعداه إلى فعاليته الادبية وعليه فإن الخطاب الادبي النقدي يتعامل مع الادب كونه نظاما من الانساق التعبيرية المتفاعلة والتي يعد كل نمط منها نظاما مستقلا في حد ذاته وعلى هذا الاساس، فإن المدارس النقدية الحديثة والمعاصرة اخذت على عاتقها الولوج إلى عالم النص دون الالتفات إلى المؤثرات الخديثة وهذا ما يجعلها في طرفي نقيض مع نقدنا الادبي العربي، ثما يحتم على الدارسين والنقاد العرب تدارك الزمن والاستفادة من العلوم النقدية الحديثة، إذ لد هذا نوعا من التوافق الايجابي العرب تدارك الزمن والقديم. فالدراسات والنظريات الحديثة تعني بالدرجة الاولى بدراسة النص من داخله والاهتمام بالاثار الادبية ذاتما.

ومع ظهور النظريات الادبية الحديثة، والتي تعتمد في مفهومها على ادوات وإجراءات معقدة وصلبة، على العكس من ذلك فإن المناهج النقدية القديمة، تعنى بدراسة الابعاد الخارجية المخيطة بالنص. من هذا المنطلق يمكن القول ان النقد الادبي العربي لم حبيس الم وتراكماته، بل اخذ يهتم بالمناهج الحديثة محاولا استيعابها وتطبيقها على موروثه الادبي والشعري، فتغيرت بذلك نظرة النقاد العرب إلى النصوص الادبية، وفي ضوء هذا التثاقف الحاصل بين النقد العربي والغربي، كان موضوع هذه الرسالة التي تدرس موضوعا ترا الخاصل بين النقد العربي والغربي، كان موضوع هذه الرسالة التي تدرس موضوعا ترا الباسي عنونته ب بنية رثاء المدن الاندلسي في ضوء المنهج ال (ابن الابار البلنسي) عوذجا.

يعتبر اعتماد الادب الاندلسي للدراسة محاولة حادة لاستقراء الاحداث التاريخية والادبية خلال هذه الحقبة من تاريخ امتنا العربية والإسلامية، ر ان الشعر هو ديوان العرب

#### المقدمـــة

الاول ومخزن ذكرياتها، فمن خلال فن الرثاء الذي نمى وترعرع بشكل واسع خلال هذه الحقبة يمكن القول انه يعد بحق سمة من سماتها الاساسية لاعتبارات تاريخية وادبية.

هذه الاعتبارات يندرج موضوع الدراسة ضمن الدراسات التراثية، وقد الينا ان ندر منهجية حداثية، ذلك لانني اعتمدت في الدراسة والتحليل على احد المناهج النقدية الحداثية الاوهو السيميائية في كليل النصوص الشعرية الرثائية، ومقارباتها الدلالية في كليل الاعمال الادبية، باعتبارها مجموعة من العلامات المكثفة التي محمل إلى جانب معانيها الظاهرة جملة من المعاني التي تتوالد وتتنامى مع كل محليل إلى جانب الاستعانة بالمناهج الاحرى كلما اقتضت الضرورة ذلك.

إن طبيعة الموضوع استدعت ان اتناول هذا البحث في مدخل وثلاثة فصول.

حيث تناولت في المدخل مفهوم السم ائيات وتطبيقاتها مبرزا تفاعل النقد العربي مع النقد الادبي الغربي الغربي الغربي الغربي الغربي الغربي الغرب وفي الاندلس) حيث جاء ت الدراسة على النحو التالي

المبحث الاول(المظهر التقليدي لفن الرثاء): إلى الشعر الجاهلي عموما والي تعريف الرثاء وظروف نشاته وتطوره الملبحث الثاني (المظهر الحداثي لفن الرثاء) والذي اتيت فيه على تناول الرثاء في الاندلس بكل انواعه، مبرزا اهم خصائصه وميزاته

كما جاء الفصل الثاني عنوان (اليات كليل الخطاب الشعري في ضوء المنهج السيم )، حيث عالج المبحث الاول (الابحاه التنظيري للمقاربة السيمائية للخطاب الشعري عند العرب) تناولت فيه السيم ومفاهيمه الاساسية المحايثة، التشاكل، الرمز، الدلالة

#### المقدمـــة

اما المبحث الثاني الموسوم ب (الامجاه التطبيقي للمقاربة السيمائية للخطاب الشعري العربي) اشرت فيه إلى مجموعة من النقاد العرب وارائهم النقدية كمحاولة لتاسيس نقد عربي حداثي

وخص الفصل الثالث الموسوم ب ( عو مقاربة سيميائية لرثاء المدن في الاندلس) للجانب التطبيقي على الشكل الاتي:

المبحث الاول: (نبذة عن حياة ابن الآبار )

١- حياة ابن الابار وإنتاجه العلمي والظروف المحيطة به

ب امة حول ال ابن الابار مضمون الخطاب الشعري
 والبناء الهيكلي لشعره

اما المبحث الثاني (بحو مقاربة سيميائية لبعض قصائد ابن الابار) وهو محاولة لتطبيق المنهج السيميائي على قصيدتي السينية والهمزية التي يرثي فيهما ابن الابار البلنسي الاندلس

.

- 1 ائية العد ان
- الزمان.
- -3 بائية المكان.
- 4- بائية التناص.
- 5- سيميائية الرمز.

#### لمقدمــــة

6- سيميائية الشخصية.

لتنتهي الدراسة بخاتمة اشتم اهم النتائج التي سعيت إلى استنتاجها. وفي الاخير يفوتني ان اشير إلى مجموعة من الصعوبات في إبحاز هذا البحث اهمها قلة المصادر والمراجع المتخصصة ذات الصلة بالموضوع التي تساعد الباحث في إبحاز على احسن ما يرام، كما تصادمت مع كثير من المصطلحات النقدية التي يصعب التعامل معها، والتي لم يتفق جملة من النقاد العرب على توحيد راي جامع حولها حتى الان.

إن الحديث عن السيميائية يحيلنا إلى الدراسات الحديثة التي تدور في مجملها حول فكرة اساسية ومحورية هي إلغاء فكرة "احادية المعنى والدعوة إلى الانفتاح على النص من داخله" وهذا ما ساعدي في ابحاز هذا البحث من اجل الوصول إلى المعنى الجوهري للنص وذلك بالاعتماد على المصادر والمراجع المذكورة في اخر هذا البحث، إلى جانب التوجيهات القيمة والنصائح السديدة التي تكرم كها الاستاذ المشرف الدكتور حسن بن مالك، والتي لازمتني منذ البداية والى خاتمة هذا البحث.

ولا شك ان المذكرة مسارا مغايرا، وصورة اكثر إشراقا بعد صقلها وتهذيبها الاراء والملاحظات والتوجيهات التي سيبديها السادة الاساتذة الافاضل اعضاء اللجنة المناقشة الموقرة والتي حاهدا و بدون هوادة استثمارها والعمل بما حرفيا ،لتحقيق قفزة علمية ومنهجية متميزة لهذا البحث المتواضع اولا ولاكتساب مهارات والتسلح بادوات واليات منهجية تتيح في فرصة المضي قدما نحو ابحاث علمية في المستقبل برؤية ثابتة و منهجية اكثر مرونة ورسوخا ثانيا.

فارجو من الله ان اكون قد وفقت في هذا المسعى والله المستعان، والحمد والشكر اولا واخرا والله من وراء القصد .

لقد تطورت السيميائية استنادا إلى مقترحات (دي سوسير) و (ريس) في مجال دراسة العلامة، داخل الحياة الاجتماعية، وذلك بتبنيها عدة علوم روبولوجيا والسوسيولوجيا والتحليل النفسي والتاريخي وكل ما له صلة بالأداب والفنون الإنسانية.

فتحت السمائية أفاقا واعدة حث اللساني من زوايا مختلفة، وكانت لها اليد الطولى في ثورة علمية نقدية حديثة، وذلك بصياغة نظرية مخالفة لما كان عليه النقد في السابق، حيث عملت على نقل النقد من الانطباع والانفعال والكلام الإنشائي المبني على الوصف، إلى التحليل العلمي القائم على المعرفة والجمال، وبالتالي فإن السر ائية نظرة عالمية للدال من خلال النص ومن ثم فإن الدلالة السريائية ترتكز على طبيعة المدلول لا على المادة بحيث يمكن أن نتعرف الدال باعتباره كائنا حيا مستقلا بذاته، واستنادا لما سبق فإن الموضوع الرئيسي للسيميائيات هو السيرورة المؤدية إلى إنتاج الدلالة، النا يبني الغرب عليه إنتاج الدلالة ت وهو السيموز (العلامة).

وعلى هذا الأساس فإن المعنى ليس محايثا للشيء ولا سابقا له، بل هو الممارسة الإنسانية الوجود المادي الذي يميز الأشياء، فالعلامة كما يقول (إيكو): "ولد كلما الله فإن العلامة عند (دي سوسير) كما هي عند (ريس) حصيلة لعلاقة بين حدود

<sup>1-</sup> ينظر د. ميجان الرويلي، د. سعد البازغي، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2 2000 ص

تعود في أصلها إلى محاولة استيعاب المعنى التجريبي ونقله إلى عالم المفهومية التي يسوغ حدودها اللسان الطبيعي ومن هنا يمكن النظ ر إلـ

السلوك السيم تباره حالة ثقافية تعد نقيضا لكل معطى طبيعيا كان أو بيولوجيا فالعين مثلا تبصر وستظل تبصر إلى مالا نهاية لكنها لن تتتج سلوكا رمزيا أي سا أما عندما تنتج حركة ويدركها الناس على أنها (غمز) فإنها ستخرج من الفعل الإدراكي إلى المستوى الثقافي.

تعطي السير ائيات على هذا الأساس المعنى أو تولده أو نج دلالات وتداولها وبالتالي تعتبر السر منهج نقدي حديث متشبع بمختلف العلوم للولوج إلى عالم النص، ومركزا على العلامة والدال لإنتاج المدلول ليكون النقد السيميائ مخالف لتلك المناهج النقدية العربية التي تهتم بالشكل وتتناسى المضمون إلا أن تلاقح النقدين الغربي والعربي في بداياته الأولي لم يكتمل إلا بمحاولته الولوج إلى مضامين النقد الغربي والاستفادة منها

# تفاعل النقد العربي مع النقد الأدبي الغربي

يتضح مما سبق من خلال دراستنا النقدية العربية أن النقد العربي منذ بدايته الأولى حاول أن يؤسس لدراسة عربية محضة، إذ حاول النقاد العرب تحوير المناهج النقدية الحديثة ونظروا إليها من زاوية عربية، ولكنه كان من الصعب التوفيق بين الاتجاهين لتعذر الإلمام بالمناهج النقدية الحديثة وهذا لسببين رئيسيين هما:

- 1 أهمية الاتجاه النقدي المعاصر.
- 2- تفاعل النقد العربي مع نظيره الغربي.

إنه لمن الطبيعي أن دراسة الأدب دراسة نقدية بأي نظرية كانت أو بالاعتماد على أي منهج قد لا يكون خالصا لأن الاتجاهات النقد متداخلة إذ يؤثر ، اتجاه في الأخر فلكل اتجاه انحراف نحو الأخر وهذا ما نلمسه في النقد العربي الحديث فلم تنق المسميات المنهجية على حالها، بل تنوعت واختلفت واشتقت منها التفريعات وتشكلت المدارس مع مرور الزمن، وهذا على نحو ما هو كائن في النقد الغربي شأنها في ذلك الواقعية الاشتراكية، النقد الاجتماعي، النقد الإيديولوجي، الماركسية، البنيوية الخ

ومع أواسط القرن التاسع عشر للميلاد بدأ النقد العربي يتأثر بالمدرسة الغربية فكرا وذوقا وتحليلا، رغم هيمنة التأثير التراثي في الثقافة العربية الإسلامية، فقد ظلت المعايير النقدية المعاصرة والتراث العربي في شد وجذب حتى أصبح النقاد العرب يتحولون جذريا من الموروث الثقافي العربي إلى الانفتاح التدريجي المتزايد، ومع هذا لم يمنع هذا الاتجاه من العودة إلى التراث القديم فظهرت مع أواخر القرن التاسع عشر مجموعة من الكتب التي كانت تسعى للعودة إلى الأصل العربي في النقد. ومن ذلك كتاب (الوسيلة الأدبية إلى العلوم العربية 1897م) ن المرصفي وكتاب (فلسفة البلاغة وفكتور هوجوا 1904م) لروجي خالد...

<sup>1-</sup> ينظر د ميجان الرويلي، د سعد البازغي نفس المرجع السابق، ص 234

المدخييا

قد كان الغرض من هذه الإصدارات العودة إلى الموروث الثقافي، إلا أن الملاحظ أن النقد في هذه المرحلة تبلور بشكل بدائي في مجموعة غير من الدراسات النقدية ومع مرور الوقت بدأت الملامح الأولى للنقد العربي تتبلور شيئا فشيئا لتأخذ طابعا أكاد ميا، وهذا بعد بروز المؤسسات الأكاديمية والمتوسطات التعليمية الثقافية وظهور دور النشر والصحافة ونحوها، ومع إرسال البعثات الجامعية لدراسة النقد في الغرب

كانت هذه العوامل من أهم الأسباب الفاعلة لدراسة النقد الغربي، ونقله إلى الدراسات العربية فلقد ساهمت جهود شوقي ضيف، وطه حسين وأحمد أمين، وأمين الخولي وأحمد الشايب وغيرهم في نقلة نوعية للدراسات النقدية العربية الحديثة والى فيما بعد جهود الكتاب والأدباء العرب الذين ساهموا بشكل واضح في تكوين المدارس النقدية العربية الحديثة بكل توجها ومناهجها المختلفة إذ يصعب اختزال كل التوجهات النقدية والإرادة الفكرية في اتجاه معين، لأن إشكالية المصطلح النقدي لازالت حاضرة إلى يومنا هذا

الفصل الأول

المبحث الأول المظهر التقليدي لفن الرثاء

\*الرثاء في العصر الجاهلي:

1- تعریف الشعر الجاهلي قبل الولوج إلي فن الرثاء عند العرب وتتبع مراحله المختلف يجدر بنا أن نضع تعريفا عاما للشعر منذ بداياته الاولى العصر الجاهلي.

يعد الشعر من اقدم الفنون التي ظهرت عند العرب منذ البدايات الاولى إلى ان استوى في معناه العام، والذي نعرفه في صيغته الحالية في شكل الوزن والقافية، باسلوبه الموجز وخياله الواسع<sup>1</sup>، ولكن ليس من السهل تحديد فترة معينة لتلك المحاولات الاولى إذ ير. إلى مائتي عام <sup>2</sup> خلت من العهد الجاهلي، والمتتبع لديوان الشعراء الجاهليين يجده سجلا مهما جمع فيه العرب ماثرهم ومحازنهم وافراحهم واقراحهم وهذا ما ذهب إليه ابو الهلال العسكري حيث يقول: كذلك لا نعرف انساب العرب وتواريخها وايامها ووقائعها إلا من جملة اشعارها، فالشعر ديوان العرب وخزانة حكمتها ومستنبط ادابها ومستودع علومها "ق وعليه فإن العرب خلدت ماثر، في قصائدها لانها - القصيدة - مستودع سرها، وبحفظه يسهل استرجاعها وتذكرها في قصائدها لانها - القصيدة - مستودع سرها، وبحفظه يسهل استرجاعها وتذكرها مستعينة بذلك على ما تضعه القافية من جرس يسهل على النفس استبعابه وحفظه

<sup>1 -</sup> ينظر ديمي الجبور، قضايا الشعر الجاهلي خصائصه وفنونه، ط1 1974، ص 127.

 <sup>2 -</sup> ينظر المصدر نفسه، ص130

أبو هلال العسكري، الصناعتين، تحقيق مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، ط 1 1981، ص72.

وهو الرأي الذي اكده ابن سلام بقوله "وكان الشعر في الجاهلية ديوان علمهم ومنتهى حكمتهم به يأخذون واليه يصيرون كما يقول عمر بن الخطاب رضي الله الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح ، الله الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح ،

لذلك اهتمت العرب أيما اهتمام بالشعر، وبه عرفت واشتهرت وسارت الركبان واذيعت الاخبار، وقديما قالوا "اسر من الشعر" ولهذا تعددت اغراضه وتشعبت فنونه من فخر وحماسة ومدح وغزل ورثاء وهجاء ووصف وحكمة وغيرها وإن كان الرثاء هو موضوع بحثنا فمن الواجب ان نضع له تعريفا ونتناوله بشيء من الدراسة والتمحيص ليسهل علينا تناول الموضوع من زواياه المختلفة.

#### 2) تعريف الرثاء

لفصــل الأول

أ- : رتبط المدلول اللغوي للرثاء بالميت والبكاء عليه وهما في الاصل مصدر (رثى) "رثيت الميت رثيا ورناءا ومرثاة ومرثية ويدل (رثى) في اصله اللغوي على التوجع والإشفاق وآخذ مدلول الرثاء من الشعر العربي إذ ان الراء والثاء هما حرفان يدلان على الرا والإشفاق، فيقال رثيت فلان اي رفقت بوالمعنى الإجمالي للرثاء كما في كتاب "لسان العرب" لابن منظور "رثى فلان فلانا يرثيه رثيا ومرثية إذا بكاه بعد موته فإن مدحه بعد مون لل رثاه يرثيه، ترثيه

<sup>1</sup> الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر، الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، 1974، ص 72.

ورثيت الميت رثيا ورثاه ومرثاه ومرثية ورثيته مدحته بعد الموت وبكيته والرثاء هو حسن الثناء على الميت وعد محاسنه والمرثاه ما يرثى به الميت من شعر وغيره"1.

ب- اصطلاحا هو من الاغراض الشعرية التي ظهرت في المجتمع الجاهلي هو في الحقيقة تأسف على الميت من حيث كونه فارق الاهل والاحب، ففي فراقه لوعة وأسى يعبر فيهما الشاعر عن معاني نفسية تختلج في داخله من غير تكلف ولا تملق بل هو مديح وثناء على الميت فيه محاسنه ومفاخره ولهذا فإننا نجد في الرثاء ثلاثة انواع الندب، التابين والعزاء

#### 3-اقسامه وتطوره:

ينقسم الرثاء الجاهلي من حيث الموضوعات إلى:

1 - الندب: فيه مبالغة في البكاء على الميت، إذ هو نواح وعويل تستخدم فيه الفاظ جد حزينة تستمطر الدموع من العين<sup>2</sup> وقد كان هذا النوع من البكاء شائعا في الجاهلية حتى سمي ندبا وفي أشعارهم أمثلة كثيرة من أمثال هذا النوع حتى أن النساء كن يجتمعن لندب الميت في صخب ونواح مصحوبا باللطم وشق الجيوب وقطع الجلود أو النعال المثل قولهم "ليست النائحة الثكلي كالمستأجرة"

 $<sup>^{1}</sup>$ ابن منظور،جمال الدین أبو الفضل محمد بن مكرم الأنصاري (ت 711) ، لسان العرب، مكتبة التراث،بیروت ،ط  $^{3}$ 098. ابن منظور أبو سلیم، در اسات في الأدب الجاهلي، بیروت، ط  $^{1}$ 1987 مي 1098.

الفصـــل الأول

ولا أدل على ذلك من وصف الربيع بن زياد إحدى هذه النائحات اثر مقتل مالك بن زهير 1:

مَن كَانَ مَسرَوراً بِمَا مَ كَ مَ اللهِ فَلَيَاتِي سَاحَتْنَا بِوجِهِ نَهَ رَ يَجِدِ النّسَاءَ حَوَاسِراً يَندبنَ الدِبَدَ يَلطَمنَ أوجَهَهنَ سَدَ ار قد كَان يَخبانَ الوَجَوه تَ رَا قاليَومَ قد أبرزَنَ للنّظ ار يَضربَنَ حَرَ وَجَوههنَ عَلَى قَتَى عَفَ الشّمَ طيبَ الأخبَار

التابين يتخذ هذا النوع من الرثاء في تعداد مزايا الميت ومحامده فهو اقرب منه إلى المدح كانه حي يرزق من ذكر شجاعته ومروءته ونجدته ووفائه وغيرها من محاسن الاخلاق، أنه من المعروف أن النساء اشتهرن بهذا النوع من الرثاء الخنساء التي قدمت من شعرها الكثير وهي ترثي أخاه صخرا ومنه قولها

طور العِمَاد عَظيمَ الرَمَادِ الدَّ عَشيراً لَهُ أَمَ رَدَا القَومَ مَ دَوا بَايِدِيهَ مَ الله يَ دَا القَومَ مَ دَوا بَايِدِيهَ مَ الله عَلَيْهِ مَ الله عَلَيْهِ مَ الله عَلَيْهِ مَ اللهِ عَلَيْهُ مَ اللهِ عَلَيْهُ مَ اللهِ عَلَيْهُ مَ اللهِ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلِيْهُ مَا عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ اللهُ عَلِيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الْعُلِيْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ اللهُ

<sup>1</sup>د يحي الجبور، الشعر الجاهلي و خصائصه، ص 312.

الفصل الأول

يرى أفضاً الزاد إن يحمدا

تررَى المَجدَ يهوي إليه بَيته

3- العزاء: هو رثاء بطابع التفكر والعبر من نشأة الإنسان إلى منتهاه مقاربة بين الحياة والموت، وإن كان الغرض منه ليس دينيا بهدف التعبد والتحنث، إذ لم يكن في المجتمع الجاهلي ميل إلى مثل هذا النمط (العبادة) بل هو تسلية وتخفيف لالم الموت والمصيبة أ

فمن الشعراء الجاهليبن من كان يعزي نفسه قبل الممات متأسيا بمن سبقوه إلى القبور ، الممزق العبدي إذ يقول <sup>2</sup>

هَا للفتى مِنْ بَنَاتِ الدّهر مِن وَاق

أَمْ هَلَ لَهُ مِنْ حَمَامِ الْمَوتِ مِنْ رَاق

قد رجلوني وما رجكت من شعت

وَٱلْبَسُونِ مِي ثُبِي اغْمِر أَ لَاقَ

ورَفَعُونِي وَقَالُوا أَيْمَا رَ،

وَأَدرجُونِ كَي طَيَ مِ رَاق

وَأرسلوا فتيَّة من خَيرهم حَ

ليسندوا في ضريح الترب أطباقي

<sup>106 -</sup> ينظر د. أنور أبو سليم، دراسات في الأدب الجاهلي، م س، ص 106

<sup>2 -</sup> د. يحي الجبور، الشعر الجاهلي، خصائصه وفنونه، م س، ص325.

الفصل الأول

#### هُوَن عَلَيكَ وَلا تُولِع بِاشْفَاق

#### فَإِنَّا مَالًا وارثِ البَّ ي

#### كَأْنِي قَد رَمَانِي الدَّهر عَن عَرصِ

#### بنا فدات بالاراش وأا واق

حتى جاء الله بالإسلام فجعل لهذا النوع من الشعر موازين وقوانين تتفق واحكام الشريعة الإسلامية عن كل الافعال والاقوال التي تتعلق بالميت من رثاء ونحوه تكون خلاف الدين كضرب الخدود وشق الجيوب ففي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم "ليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية" وقال أيضا الله عليه وسلم " أن بريء من الصالقة والحالقة والشاقة" أن بريء من الصالقة والحالقة والشاقة "

ونجد بعض الشعراء الدين دخلوا في الإسلام - المخضرمين - يمتثلون أوامر الله ورسوله وها هو ذا (لبيد) يوصى ابنتيه وينهاها أن نفعال الجاهلية نوحا بعد موته فيقول:3

# فقومًا فقولاً بالذي قد عَلمتُم ولا تَحْمشنا وَجها ولا تَحَلقا شَعرًا

د بعض الافكار الإسلامية في شعر الرثاء لاحقا والتي لم تكن في العهد الجاهلي لدخول الشعراء في الإسلام والتزامهم بتعاليمه إن نظرتهم للموت تبدلت

<sup>1-</sup> أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ج2، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، 1990، ص 323.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص 325.

<sup>3 -</sup> د. يحي الجبور، الشعر الجاهلي، خصائصه وفنونه، م س، ص 313.

عما كانت عليه سابقا فظهر رثاء الشهداء من المسلمين كقول حسان بن ثابت رضي الله عنه إذ يقول 1

نَ تَذَكَرُوا قَتلي وَحَمزَة فَيهُم قَا وَى لله وَهَ وَ مطِ عَ فَإِنَ جَنَاتَ الْخَلْدِ مَنزل بِهَ وَأَمَ الذِي يَقضِ الأمورَ سَري عَ فَإِنَ جَنَاتَ الْخَلْدِ مَنزل بِهَ وَأَمَ الذِي يَقضِ الأمورَ سَري عَ وَقَتلاكُم في النّار افضل رزقهم حميم مَعًا في جَوفها وضري عَ

إننا نجد منهم من يحدث نفسه بالشهادة وبطلبها ويسلي نفسه أنها إلى الله راجعة كعبد الله بن رواحة رضى الله عنه إذ يقول<sup>2</sup>:

يا نفسي إن لم تقتلي تموتي هذا حمام الموت قد صليت وما تمنيت فقد أعطيت إن تفعلي فعل هذا ت

لقد كان من الواضح تأثر الشعر الرثائي بالواقع الإسلامي شكلا ومضمونا إذ نلمسه من المعجم الغني للشعراء.

بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم حافظ الشعر على مكانة مرموقة حتى إن كثيرا من الصحابة كابن عباس وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما استعاد بالشعر ليفسرا كثيرا من الألفاظ القرآنية يقول عمر بن الخطاب رضى الله عنه: "أيها الناس

<sup>1 -</sup> مصطفى عبد الشافى الشوري، شعر الرثاء في صدر الإسلام، ط1 1996، ص 25.

<sup>2 -</sup> ابن هشام ، السيرة النبوية، تحقيق مصطفى السقا وآخرون، ج3، القاهرة، 1955 ص 378.

تمسكوا بديوان شعركم في جاهليتكم فإن فيه تفسير كتابكم 1 لكننا نستطيع القول بان اعظم رثاء قيل بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم هو رثاء الصحابة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، كقول حسان بن ثابت رضى الله عنه 2

بَ عَينك لا تَنام كَ لَمْ كَ لَت صَدَ لِهَا بِكَ لَ الأَرِم دِ

 جَزَعَا عَلَى الْمَهِدِي أَصِحَ تَاوِي يَا خَيرَ مَن وَطَئ الْحَصَى لا تَبْعَدِ

 وَحري يَقيكَ التَّرب لَهْفي لَيْنًا عَمْ تَا قَبَلك كَالبَة ع الغَرِق دِ

 بَي وا ن شَهَدت وَقَ لَهُ في يَوم الاتّنين الذّ ي المهددي

وعلى منواله سار كثير من الصحابة والشعراء إن من النساء من رثين الرسول صلى الله عليه وسلم رثاء حارا ذلك لان النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن عاديا بل كان رمزا من رموز الامة الإسلامية الجديدة فهذه صفية بنت عبد المطلب رضى الله عنها تقول فيه 3

الأيا رَسُولَ الله كنت رَجاءَنا وكنت بنا برا ولم تكن جافي كنت رَجيما هاديا ومعلم ليبك عليك اليوم من كان باكي صدقت وبلغت الرسالة صادق ومت صليب العود أبلج صافي

 <sup>17 -</sup> د مصطفى عبد الشافى، شعر الرثاء فى صدر الإسلام، م س، ص 17.

<sup>2-</sup>المرجع السابق ص46.

<sup>3-</sup> المرجع السابق ص47

لقد بويع أبو بكر الصديق بخلافة النبي صلى الله عليه وسلم لتدخل الامة عهدا جديدا فاتحة إياه بصراع مع ضعاف الإيمان الذين ارتدوا عن الإسلام وبذلك دخل شعراء الرثاء عهدا جديدا برثاء الشهداء الذين سقطوا في هذه المعارك رغم ة المقطوعات الشعرية التي وصلتنا نظرا لاستشهاد الشعراء الحاملين لها، إلا أننا نجد بعض المقطوعات الشعرية في هذا المجال، نذكر وثاء الاحبة في كلا الطرفين من المسلمين والمرتدين كرثاء متمم مالك فقد تميز هذا النوع بالرجوع إلى المراثي الجاهلية لحداثتهم في الإسلام ألمراثي الحراثي الجاهلية لحداثتهم في الإسلام ألمراثي الجاهلية لحداثتهم في الإسلام ألم المراثي الجاهلية لحداثتهم في الإسلام ألمراثي الجاهلية لحداثتهم في الإسلام ألمراثي الحداثة المعرب المسلمين المسلمي

لقد اتسمت هذه الفترة بالفتوحات وما إلى ذلك، ثم اعقبتها فترة موت الخلفاء الراشدين حيث اتسم الشعر برثاء الشهداء والائمة والخلفاء الراشدين فجاء في جملته صادقا ومعبرا عن المصيبة التي المت بالمسلمين، إلى جانب ذلك نلاحظ بروز نوع جديد هو رثاء الاعضاء الجسمية كاليد، الر. محتسبين بذلك اجرهم عند الله مادحين هذه الاعضاء البته في سبيل الله قول (عبد الله بن سيرة الحرشي) وهو يعزي يده التي قطعت في سبيل الله فيقول 2

يَمنَى يَدي عَدتَ مني مَفَارِفَ لم أستطيع يَوم فَلطاس لهَ ا تَبعَ وَمَا ظننتَ عَليهَ أَن أصاحَبَهَ وَلقد حَرصتَ عَلَى أَن نَستَريح مَعَ وان يكن أرطبَونَ الرَوم قطعَهَ قَ إِن فيهَ ا بِحَ د الله منتَ

 <sup>1-</sup> ينظر جرجي زيدان، تاريخ اللغة العربية،وزارة الثقافة،الجزائر،1998ص 217.

<sup>2-</sup>ابن الأثير على بن محمد بن الجزري(ت630) اسد الغابة في معرفة الصحابة، ط1، المكبة الإسلامية طهران،ص 60.

إلى موضوعات الرثاء المعروفة سلفا في ذكر الرثاء، وجد رثاء من نوع اخر هو رثاء الخمر في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه والذي امر بغلاق الحانات قام بعض الشعراء برثاء الخمر وامتداحها لان اغلب الشعراء كانوا قرب عهد بالإسلام وتعودوا مدح الخمرة ووصفها، ديدنهم في ذلك شن الشعراء من قبل ثم يلي هذه الفترة رثاء الخلفاء الذي يوصف بانه رثاء حسب الراي والهوى كحادثة قتل عثمان وعلي وموقعة الجمل ويوم صفين، إذ ان معظم الشعر الذي قبل هو بكاء على القتلى وإظهار للجزع عليهم ثم تابينهم كما تظهر فيه المبالغة في تصوير الاحزان وتعظيم المصيبة وتعزية النفس.

# \*الرثاء في العصر الأموي:

تعتبر مراثي الصراعات السياسية بين الاحزاب والمذاهب المختلفة من أصدق المراثي في هذا العصر ولا أصدق من ذلك مراثي أهل البيت رضي الله عنهم إذ تمتزج العاطفة الدينية بالانتماء الطائفي والانتماء الحزبي تكون المراثي أقل ما يقال انها قوية المبنى حادة التعبير كما نجد أن بعض المراثي جاءت لتحقيق اهداف المراثي التي التي قيلت في مقتل عثمان وكان الهدف منها التاليب

على رضى الله عنه ؛ الوصول إلى الحكم أن كثيرا من المراثي التي قيلت في هذا العهد مردها إلى هذا الصراع الجلي بين الاحزاب والسلطة من شيعة وخوارج وهما بذلك يشاركون في السمات الفنية والجمالية في هذه المراثي من حيث البناء الفا

وإيقاعها الموسيقي والقوافي واللغة والالفاظ والتراكيب ويعتبر شعر الرثاء السياسي اهم سمة ميزت هذا العصر إضاف إلى الشعر الرثائي المعروف من رثاء الاهل والاصدقاء

# \*الرثاء في العصر العباسي

لقد جمع بنو العباس في الرثاء بن التهنئة والتعزية وهذا غرض شعري قديم كتعزية أو نواس الذي عزى الرشيد في الفضل بن الربيع وهناه بالأمين

تعزَ آبُو الْعَبَاسِ عَن خَيرِ هَلَكُ كَرَم حَي كَ انَ أَو وَ كَ نَ حَوادَتُ آبِ ام تَدُورَ صَروفَهَ لَهُ نَ همَا وَ، رَة

مَحَاسدَ نَ

وَفَى الْحَى بِالْمَيِتِ الذِي غَيبِ الثّري فلا الْمَلْكُ مَغْبُونِ ولا الْمُوتِ غَابِنَ

كما كثر في العصر العباسي رثاء الخلفاء والوزراء والقادة كالمرثية التي يرثي في أبو الشيص هارون الرشيد يقول فيها 2

غَرَبَتَ فِي الْمَشْرِقِ الشَّمَسِ فَ لَلْعَ نِ تَدَمَعُ مَا رَأَيْدَ اقَطْشَا سِ غَرَبَتَ مِن حَيث تَطْلَعَ

<sup>1-</sup> مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية، ص54.

<sup>2</sup>\_ .نفس المرجع السابق، ص55.

لقد ظهر في العصر العباسي نوع من المراثي لم يكن موجودا كرثاء المدن الذي لم يعرف إلا أنه لم يكن بالشكل المعروف عند الاندلسيين، فهذا ابن الرومي ( 255 ) يرثى مدينة البصرة عندما أغار عليها الزنج فقال: 1

ذَادَ عَن مَقَلَا عِلَدَيدَ المَنَامِ شَغَلَهَا بالدَمَوع الجسام أيُ نوع مِن بَعدِها حل بالبَصرةِ مَا حَل مِن هنّاتِ عِظامِ أيَ يَوم مِن بَعدما انتَهكَ الزنج جهاراً مَحَارم الإسلام

ومن شعر الرثاء الذي استحدثه العباسيون رثاء غير العاقل رثاء الحيوانات والاشجار وغيرها هذا ابن الزيات يرثي فرسا اشهب لم ير مثله فراهة و. اخده منه المعتصم فقال: 2

كيفَ العَزَاء وَقد مَضَى لسَبِهِ عَنا فَوَادعَنَا الأَحمِ الأَشهَبِ
منعَ الرقاد جَوى تَضمَنَه الدَ وَهوى أكبَادهِ وَهم منصبِ

تغيرت المعاني الي كان يتطرق إليها شعر الرثاء فادخلت المعاني الحضارية في هذا النوع من الشعر وهي إحدى اهم مظاهر التجديد التي عرفها هذا الغرض كالذي نراه في رثاء المغنيين وأهل اللهو إذ شاعت فيهم معان لم يالفها الرثاء من قبل فبينما كان الرثاء قديما يعنى بصفات النجدة والمروءة والكرم والشجاعة وما إلى ذلك

<sup>1.</sup> مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية، ص56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-. نفس المرجع السابق، ص57.

من الصفات الحميدة راح بعض الشعراء يرثون أهل الدناءة ويتغنون بمخارم المروءة والاخلاق فهذا ابن السيابة يرثي إبراهيم الموصلي فيقول: 1

تولّى المَوصِلِي فقد تُولَت بشَاشَاتِ المَزامِرِ والقِيَانِ
وَأَي بِشَاشَةِ بَقِيتَ فَتَبِقً عِبَاةَ المَوصلي عَلَى زَمَانِ
سَتَبِكِيه المَزَامِرَ وَالمَلا وَتُسعدهنَ عَاتِقَهِ الدنان

لقد تميز كل عصر بمراثيه الخاصة، متاثرا بالاجواء المحيطة به، من تجاذبات دينية، سياسية، حزبية وطائفية الخ التي كانت السمة البارزة بين كل العصور والقدر المشترك اكل المجتمعات، باعتباره ضرورة لا بد منها، ينفس من الإنسان عن مكنونات ما بداخله ويعبر بها عن حزنه ولوعت إذ الموت حتمية ازلية والرثاء نوع من رد الجميل والاعتبار للميت فليس فقدان الاحبة بالامر الهين علي النفس وليس الرثاء إلا ، والكبت لهذه المشاعر والاحاسيس نوع من الجفاء الذي تحمد عقباه، ولهذا فان ديننا الحنيف رخص فيه بعيدا عن المبالغة والتطرف، إفراط ولا تفريط

<sup>1</sup>\_ ينظر، مجلة المعهد الإسلامي للدراسات الإسلامية، ص59.

المبحث الثانى المظهر الحداثي لفن الرتاء

#### أ- تطور الشعر الأندلسي

يجد المتتبع للشعر الاندلس ان البداية الفعلية لهذا النوع لم تبدأ إلا حوالي سنة 200 / فقد عنى الشعراء الاندلسيون بالشعر في المشرق وتاثروا به أيما تاثر وكادوا يعنون بالشعر الجاهلي في شتى مناحبه ودروبه، ولعل التفاعل الذي كان بين المشارقة والاندلسيين يفسر بشكل واضح التشابه الكبير بين الشعر الاندلسي والمشرقي في هذه المرحلة ألى عوامل اخرى ساعدت على تكون الملكة الشعرية الاندلسية، والتي يمكن ان حصرها فيما يلي:

1- رحلات الأدباء الاتدلسيين إلى المشرق: يعود الفضل في تكون الملكة الشعرية عند الاندلسيين إلى أولئك الادباء والمهاجرين من الطلبة الذين سعوا إلى

<sup>43</sup> ص 1997 منظر د إحسان عباس، تاريخ الأدب الأدلسي عصر سيادة قرطبة، دار الشروق، ط  $^{1}$  1997، ص  $^{1}$ 

العلم والإطلاع الادب والعلوم الامر الذي ساهم بشكل كبير في بعث نهضة شعرية اندلسية وأخرى علمية جعلت الادباء والشعراء يكونون الذوق الشعري الاندلسي وذلك بنقل أشعار المشارق إلى الطلبة ومن يتولون تاديبهم تكونت في هذه المرحلة نواة حركة نقدية ساذجة تميز بين الشعر الاندلسي والشعر الشرقي ألمرحلة نواة حركة نقدية ساذجة تميز بين الشعر الاندلسي والشعر الشرقي ألمرحلة بالمرحلة بالمرحل

وان كانت هذه الحركة النقدية لا تصل إلى حد الإلمام بكل جوانب الشعر وفنونه قال الزبيدي<sup>2</sup>: وذلك أن المؤدبين إنما كانوا يعانون إقامة الصناعة في تلقين تلاميذهم العوامل وما وتقريب المعاني لهم في ذلك ولم ياخذوا انفسهم بعلم العربية وغوامضها والاعتلال لمسائلها ثم كانوا لا ينظرون إلي إمالة ولا إدغام ولا تصريف ولا أبنية

#### 2- اهتمام الأندلسيين بالغناء:

يعتبر الغناء من اهم الاسباب التي مكنت للشعر المشرقي في الاندلس لان تفاعل الشعر مع النوتة الموسيقية له قوة في توجيه الشعر وتحديد قوافيه من عادة الامراء والملوك أن يستقدموا الجواري والقينات المشرقيات لاعتقادهم بتنوقهن في هذه الناحية تبعهم في ذلك عامة الشعب ومختلف شرائح المجتمع وحتى الخاصد منهم كالفقهاء والعلماء، فهذا ابن حزم على جلالة علمه وعظيم قدره قد تناول الغناء من

<sup>2 -</sup> ينظر المصدر نفسه، ص 45.

<sup>2</sup> د إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي عصر سيادة قرطبة، م س، ص 47.

الناحية الفقهية في رسالة الغناء الملهي وهل هو مباح أم محظور ورد الأحاديث التي تقول بحظره جميعا.

وعليه فإننا نستطيع القول بأن البيئة الاندلسية أصبحت مكانا خصبا لمختلف التيارات الغنائية المختلفة من عربية أو أجنبية فلقد استطاع الغناء نشر النماذج المشرقية وإذا ما تحمل من مختلف الصور الادبية الامر الذي أسهم في رسم أسس جديدة للاتجاهات الشعرية في الاندلس فمثلا نجد في الشعر الاندلسي النوتة المعروفة بالنوبة التي استخدمها زرياب سمة بارزة في الغناء الاندلسي.

3- النهضة الثقافي الاندلس في بعث نهضة ثقافية جادة، ساهم فيها حكام وملوك عنوا بنقل الثقافة المشرق إلى الاندلس في بعث نهضة ثقافية جادة، ساهم فيها حكام وملوك عنوا بنقل الثقافة المشرق إلى الاندلس كإغراء العلماء بالقدوم إلى الاندلس او التاليف من اجل الخزائن الملكية الاندلس، ونقل الكتب من خارج البلاد والذ مختلف الثقافات، من ادبية ودينية وفلسفة ونحوها فقد استقدم ابو على القالي الذي استدعاه الخليفة الحكم وهو ولي العهد في عهد الخليفة الناصر 330 هـ فإن قدوم القالي إلى الاندلس كان بالى حد ما نهضة في الدراسات اللغوية والادبية وعنه تلقى الاندلسيون واتخذوه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي، م س، ص 57.

<sup>3</sup> ينظر المصدر نفسه، ص 58.

ويكفي أن نشير إلى أن القالي في هجرته إلى الاندلس جلب معه الكثير من الدواوين الشعرية لشعراء جاهليين وأمويين وكثير من أجود أنواع الشعر الكثير من كتب الاخبار والفنون المختلفة

إن من امثال القالي وغيره كثير للاهمية التي اولاها الاندلسيون لنقل الثقافة ومختلف العلوم إلى الاندلس الحكام في هذه الفترة بجمع الشعر الاندلسي الذي الندر او الذي قيل حديثا فيذكر إن الخليفة الحكم وهو ولي للعهد امر بجمع التراث الشعري الاندلسي فجمع شعري ابن عبد ربه، وامر إسحاق بن وكان حافظا خبار الاندلس ان اخبار الاندلس والف ابن أبي فرج كتاب الحدائق وفيه شعر الاندلسيين وغيره وم مكن من نهضة علمية وادبية وشعرية في البلاد، وإن كان الاندلسيون لم يقطعوا كل الصلة بالمشارقة غير انهم استطاعوا ان يكونوا لانفسهم زخما علميا وفكريا وادبيا ساهم بشكل او باخر في تكوين شبه شعر قومي والمتمعن في المكتبة الاندلسية في هذا العصر يجد انها مكتبة تزخر بكثير من المؤلفات عن الاندلس للم اندلسية وهكذا استطاعت هذه الاخيرة ان تكون رجالها الدين يحملون علمها وادبها ويكتبون تاريخها

لقد تطور الشعر الاندلسي وتخلص من نزعة التقليد المعهود عند العرب حتى بدأت حركة التحرر والتجديد في القرن الخامس للهجرة (الحادي عشر ميلادي) حيث أصبح الشعر في هذه الفترة يمثل البيئة الاندلسية الجديدة. وتجاوزت قرائح الشعراء

<sup>1</sup> ينظر إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي، م س، ص 70.

الاندلسيين ما الفوه من أغراض شعرية قديمة من غزل ورثاء وهجاء توسعوا في ذلك إلى شعر الوصف ورثاء الماليك البائدة والشكوى والاستعطاف والاستنجاد وهذه الاغراض كلها استحدثها الشعراء الاندلسيون 1

إن المتتبع لحركة الشعر في الاندلس يجده قد مر بعدة مراحل ابتداء من عصر الولاة (93-138 ) وما تلاه من احداث ووقائع ساهمت إلى حد كبير في إعطاء كل عصر صيغته الشعرية.

1- ر الولاة (93-138): لعل انشغال العرب الفاتحين في هذا العصر بالفتوحات الإسلامية، وقلة العنصر العربي في البلاد جعل إنتاج الشعر قليلا إلى حد ما إلى عزوف الولاة عنه لانهماكهم في تثبيت أركان الدولة الإسلامية في البلاد وانشغالهم بالفتن الداخلية حال دون ذلك.

وممن وصلت إلينا اشعارهم في عهد الولاة نذكر فئة قليلة منهم أبو الخطار حسام بن ضرار بن سلمان الكلي بن ثابت الانصاري والذي تولى الاندلس ومنهم ابو الاجرب جعونة ابن الصة الكلابي وممن اشتهر بالشعر في هذا العصر أيضا أبو جوشن الصميل بن حاتم شمر بن ذي جوشن الكلابي، يذكر عنه ابن الأبار أنه كان أميا لا يقرأ ولا يكتب وكان وزيرا ليوسف الفهري الذي كان آخر ولاة الاندلس ل أن يؤول الامر إلى عبد الرحمن الداخل، والمتامل لشعر هذه الفترة يجدها

<sup>1</sup> صلاح جرار، قراءات في الشعر الاندلسي، دار المسيرة للنشر والتوزيع والطباعة، ط1 2007، ص 15.

الفصـــل الأول

1.

أشعارا تحاكى الظروف السياسية السائدة في تلك الفترة، من محاكاة للفتن والحروب

مس منها عدم تشكل الروح الاندلسية المعروفة لاحقا بل هي أشعار مشرقية الهوى جاهلية المنشأ تعنى بفخامة العبارة وجزالة الالفاظ.

2- عصر الإمارة (138-316): إن من سعادة الامويين أن يحكم الامير الاموي عبد الرحمن بن معاوية بن هشام بن عبد الملك بن مروان الملقب بعبد الرحمن الداخل الاندلس سنة 138 الذي أعطى للاداب العربية الاندلس نفسا جديدا

هذا الاخير الذي مهد لاستقرار الحكم فيها وصد الاعداء عنها واد الفتن إذ شرع في بناء منظومة الدولة على اسس صحيحة وسليمة وقد انعكس هذا إيجابي على المشهد الادبي والشعري فيها ذلك أن الامراء المتعاقبين على حكم الاندلس كانوا على جانب كبير من الفصاحة والبيان ويمتهنون قول الشعر ويحبون الخطابة والبلاغة ومما ينسب لعبد الرحمن الداخل وصفه باب الرصافة بقرطبة يقول

تَبَدَت لَنَا وَسَط الرَصَافَة نَخَلَة تَنَاءَتِ رَضِ الغَربِ عَن بَلَد النّـ فقلت شَبِيهِي فِي التَّغْربِ وَالنّوى وَطُولِ التَّنَائِي عَ ن با و آهلِ فقلت شَبِيهِي فِي التَّغْربِ وَالنّوى قَطُولِ التَّنَائِي عَ ن با و آهلِ نشات برض أنت فِيها غريبَ فمثلك فِي الإقصاءِ والمنتاى مثل ي

<sup>15</sup>د، صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، ص $^{1}$ 

# سقتك غوادي المزن من صوبها الذي يسيح ويستمرى السحاكين بالوا

كما وردت أيضا لابنه الامير هشام بن عبد الرحمن المعروف بهشام الرضي (171-180) وللحكم بن هشم المعروف بالحكم الرا (180-206) الذي وصفه بن الابار في كتابه (الحلة السيراء) بقوله: وكان شجاعا أدبيا مفتنا خطيبا مفوها وشاعرا مجودا تحذر صولته وتستند راياته وغيره كثر من الامراء الشعراء من بني امية في الاندلس رغم أن أمراء بني أمية كانوا يحسنون الشعر ويتفننون فيه فإنهم عنوا بالشعراء في الجزيرة أيما اهتمام، فاغدقوا عليهم الهدايا والعطايا بل جعلوا منهم وزراء وسفراء وندماء لهم.

إن اعتناء الامراء بالشعر في هذه المرحلة كان إذ كانت الإمارة الاموية الاندلسية تمثل النقيض للدولة العباسية في مختلف المجالات الاحب والشعر فقلدوا المشارقة في المؤلفات الكبيرة والفوا في طبقات الشعراء ككتاب طبقات (شعراء الاندلس) لعثمان بن ربيعة المتوفى سنة 310 بل حاولوا التميز عن المشارقة فابدعوا في فن الموشح الذي يعزى إلى مقدم بن معافى القبري ومحمد بن محمود القبري الضرير وهما شاعرا الامير عبد الله بن محمد الذي حكم الاندلس عدمود القبري الضرير وهما شاعرا الامير عبد الله بن محمد الذي حكم الاندلس عبد الله بن محمد الذي حكم الاندلس

<sup>1-</sup> نفس المرجع السابق، ص16

<sup>2</sup> صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص25

حزم وغيرهم

عصر الخلافة 16-422 : يعد إعلان الخلافة لعبد الرحمن الداخل بعد ستة عشر عاما من الحكم والذي لقب نفسه بالناصر لدين الله مرحلة جديدة مهدت رسميا للاندلسيين بمنافسة حامية الوطيس بين الخلافة العباسية في المشرق والفاطمية في المريقيا فلقد بلغت الاندلس على عهد الرحمن الداخل ومن بعده شاذ عظيم وازدهارا كبيرا في شتى مناحي الحياة ويكفي ان نشير إلى ان مكتبة ابنه الحكم بن عبد الرحمن الداخل بلغت عدد اربعمائة الف مجلد وهذا يدل على اهتمام الخلفاء اللاحقين بالفن والادب ومختلف العلوم ولا ادل على ذلك بروز اسماء لامعة في سماء الاندلس من

مختلف الملل و النحل وصنوف الفنون والعلوم كابن عبد ربه، ومحمد بن شخيص وبن

والمتامل للادب الاندلسي وخاصة الشعر منه، يلمس في هذه الحقبة ان الشعراء كانوا يمثلون بطانة صالحة للامراء والخلفاء يساندونهم في غزواتهم وجهادهم فقد نهضوا بمسؤولياتهم في بناء الدولة الاندلسية كما كانوا يتصدون لاخطاء الخلفاء ويقومون اعوجاجهم لقد كانوا بحق يمثلون نموذجا أمثلا لرسالة الادب والشعر في هذه الفترة الحاسمة من تاريخ الاندلس ومما يجب أن نذكره أيضا أن الشعر بقي سمة بارزة عند الخلفاء، فقد قرضه حتى الضعفاء منهم كسلمان بن الحكم المستعين بالله (ت

<sup>1</sup> صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص، 265.

ويمكن الإشارة إلى عدد من الدواوين في هذه المرحلة كديوان أبي عمر بن عبد ربه (ت 328) وديوان يوسف بن هارون الرمادي (413) وديوان أحمد بن عبد ربه (ط21) وديوان أحمد بن عبد الملك بن شهيد (426) وبعضهم أدرك عصر الطوائف.

4- عصر الحجابة العامري (366-399 ) : شهد الشعر في عصر المنصور ابن عامر محمد بن ابي عامر المعافري (327-393 ) قفزة نوعية حيث كان يجري على الشعراء اعطياتهم وحوافزهم في ديوان خصصه لهم بلغ عدد المسجلين اكثر من مائة واربعين شاعرا وقد كان لهذا الديوان نظامه الخاص بترتيب الشعراء وله شروط في ذلك كما كان له مشرف يقوم بتوزيع اعطيات الشعراء، وقد كان المنصور بهذا يسعى إلى تخليد ماثره وانتصاراته، ثم انه كان يحاول إضفاء الشرعية على حكمه لاستئثاره بالحكم دون الخلفاء الامويين الشرعيين فقد كان الشعر اهم وسيلة إعلامية لتحقيق تلك الشرعية وكذلك سار ابنه عبد الملك الملقب بالمظفر على منوال ابيه والجدير بالذكر ان مدح الحجاب في هذه المرحلة فاق مدح الخلفاء انفسهم لان الحجاب استاثروا بالحل والعقد وتحكموا باموال الخزينة

5- عصر ملوك الطوائف (422-484): يعتبر الكثير من الدارسين أن عهد ملوك الطوائف هو الافضل من ناحية الادب والشعر لان ملوك الطوائف في هذه الفترة لم يكن تنافسهم على الملك والسلطة والمال فحسب بل تعداه إلى الفن والادب

لفصــل الأول

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 32.

والشعر وسائر العلوم فحرص الشعراء تجويد اشعارهم لينالوا الحظوة عند الملوك، ثم إن كثرة الممالك في الاندلس والتي بلغ تعدادها ثمانية وعشرون مملكة ساهم في زيادة فرص الشعراء والادباء عند الملوك وباعتبار أن الشعر هو ديوان ذلك الزمن، كان لزاما عا الملوك ان يرعوا الشعراء رعاية خاصة، بانتقاء الاجود منهم ناهيك عن ان اغلب هذه الاسر الحاكمة والمالكة من اهل الفصاحة والبلاغة والبيان، وكان التنافس بينهم فيما قيل من أجود الشعر والاشعار وما كتب من كتب والخطب وما قيل منها، بالى ان الشعر قد استغل كمجال للهو والمجون لان الملوك قد انغمسوا في اللهو وترفهم وتناسوا واجباتهم ومسؤولياتهم.

د ساهم سقوط بعض الممالك في يد القشتاليين إلى بروز نوع جديد من الشعر وهو شعر سياسي خااص حث على الوحدة ونبذ الفرقة والدعوة إلى الجهاد لرد العدوان.

6- عصر المرابطين (484-542): لقد استمر النزاع بين ملوك الطوائف زمنا طويلا وخوفا على الاندلس استنجد الفقهاء والعلماء والادباء بالامير يوسف بن تاشفين زعيم المرابطين في الاندلس لتخليصهم من خطر القشتاليين ونزاع ملوك الطوائف فاستجاب لهم حيث انتصر على المناوئين في معركة الزلاقة الشهيرة سنة الطوائف فاستجاب لهم حيث البلاد واستمر حكمه إلى سنة 500 هـ وخلفه من بعده

ولده علي بن يوسف بن تاشفين حتى سنة 537 لكن النشاط الادبي والشعري ظل مستمرا ولو بصورة قليلة مما كانت عليه في عصر الملوك بسبب انتهاء عصر الدلتوحيد السلطة في يد يوسف بن تاشفين.

اصبح المرابطون يقربون الفقهاء على حساب الشعراء لان الدولة المرابطية قامت على اساس ديني بحت وعليه اإن الفقهاء قد اعترضوا على كثير من اغراض الشعر من لهو ومجون وغزل وهجاء فاحش وتناول الخمر ونحوها وقد ادت كل هذه الاسباب إلى تراجع الشعر في عصر المرابطين ومع ذلك فن شعر هذه الفترة بقي وفيا في مدح الامراء والقادة والولاة كالذي نجده في شعر بن خفاجة وابن باجة وابي القاسم المواعني والاعمى التطيلي.

7- عصر الموحدين (442-667): قامت الدولة الموحدية على اساس فكري وديني فاعتبر الشعر والادب مظهرا من مظاهر قوة الدولة أو ضعفها ناهيك عن استعانة الدولة الموحدية-بفضل توسعها- بمختلف الشعراء والادباء دواوين الدولة فجاءت هذه العوامل لتعطي للشعر دفعة جديدة في عصر الموحدين الامر الذي ادى إلي بروز كثير من الشعراء من المشاهير كإبراهيم بن سهل الاشبيلي (ت 634) ومحمد بن إدريس مرج الكحل (ت 634) وابو عبد الله بن الابار (ت 658) وحفصة بنت الحاج الركونية الخ.

<sup>1</sup> ينظر صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص 38.

ومما هو جدير بالذكر أنه في عصر الموحدين كتبت العديد من تراجم الشعراء والادباء ككتاب زاد المسافر لمقران بن إدريس التجيبي وكتاب تحفة القادم لابن عبد الله بن الابّار وكتاب الغصون اليانعة في شعراء المائة السابقة لابن سعيد وكتاب المطرب لابن دحية الكلبي وهكذا أصبح عصر الموحدين زاخرا بكثير من الدواوين الشعرية الشهرها ديوان بن الابّار الق ي وديوان حازم القرطاجذ وديوان بن سهل الاشبيلي وديوان أبي عبد الله الرصافي وديوان ابن عربي الصوفي

8- عصر بني الاحمر (635-897): تعرف الدولة النصرية (بني نصر) وهو محمد بن يوسف بن نصر المعروف بن الاحمر تولى الحكم سنة 1231م استطاعت غرناطة ان تحافظ على استقلالها لقرنين ونصف من الزمن<sup>2</sup>، لقد تراوح الشعر في هذا العصر بين الضعف والقوة فلقد ساهمت عوامل عدة على إضعافه كثرة الحروب، والغش وهجرة الادباء والشعراء إلى خارج الاندلس بل وموت الكثير منهم في معارك القتال (معركة طريق 141 هـ وحصار جبل طارق 750 في معارك القتال (معركة طريق 141 هـ وحصار جبل طارق 750 ) وموجات الطاعون التي اجتاحت البلاد خاصة ما بين عامي 749 -750 ) إلى هجرة الادباء بسبب استبداد الامراء والسلاطين كابو حيان الغرناطي الذي يقول:<sup>3</sup>

# لا تصحبن ملك أو من يلود وأن تلل منهم عزا وتمكيد

<sup>1</sup> ينظر صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص 45.

<sup>2</sup> يوسف عيد ، الشعر الأندلسي وصدى النكبات، دار المكتوف، ط1 2002 1967، ص 15.

<sup>3</sup> صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص 48.

## وَيَدْهِبَ الْعَمرِ لا دِينًا وَلا دنيَ

## يستَّخدمَ منكَ في اللَّذَاتِ أنفسهم

لقد ساهمت هذه العوامل في إضعاف الجانب الادبي والشعري في هذا العصر اسلفنا، غير ان هناك جوانب اخرى ساهمت في إبراز الشعر ودوره الريادي في المجتمع الاندلسي منها اهتمام ملوك بني الاحمر بالشعر والشعراء ورعايتهم كونهم الدباء وشعراء وخطباء فصحاء فبالغوا بالاهتمام بهم، إذ رفعوهم إلى منازل سامية وقلدوهم مهام جليلة في الدولة فمنهم الوزراء وقادة الجند بل إن منهم من كان ينوب في الملك احيانا فلقد كان محمد بن شلبطور (ت755 ) قائدا لاسطول غرناطة وشاعرا في نفس الوقت ومما يبين اهتمام ملوك بني الاحمر بالشعر هو ظهور النقوش الشعرية على جدران قصر الحمراء وجنة الغرنق ونوافذ. أن التي بلغت اثنين وثلاثين قصيدة ومقطوعة في الاحواض والجرر الخزفية وعلى شواهد القبور وهذا يدل على مدى تعلق الاندلسيين بالشعر في هذا العصر.

واكب الشعر في هذه المرحلة المدن وهي تتهاوى وعبر عما كان يعتلج في صدور الشعب من مشاعر مضطربة فبعض الشعراء دعاه الاهل إلى الصمود والاكثر منهم انهزم وانكسر واستسلم للياس وبعضهم واكب تطلع سكان الاندلس إلى بارقة من الامل تأتيهم من العرب استنجادا بإخوانهم في الدين. غير أن الشعر أيضا عبر عن خيبة

 <sup>1 -</sup> ينظر صلاح جرار، قراءات في الشعر الأندلسي، م س، ص 49.

الامة في حكامها وملوكها ولهذا فإن الشعر تنوعت أغراضه وتباينت سماته لانه كان استجابة للاحداث وتعليقا عليها. 1

الرثاء في الاندلس: لا يكاد يخلو شعر عربي من غرض الرثاء إذ إن ظاهرة إنسانية بحيث تمر على النفس البشرية لحظات يفقد الإنسان او عزيزا فينساب الشعر بعفوية على لسانه يجلو ونات النفس البشرية فهو يحمل في تناياه عاطفة قوية وصادقة والشعر الاندلسي كغيره من الشعر العربي له زخم كبير في هذا الغرض الشعري ولعل ابرز ما يميز هذا النوع من الشعر التصاقه بالحالة السياسية العامة للبلاد خاصة عصر الطوائف فلقد كانت الاوضاع السياسية سمة الرثاء حيث ن ت مادته الاساسية، إذ لطالما كان المرثي حاكما أو وزيرا أو قائدا أو سياسيا فهذا بن شهيد يصف لنا هذه الحالة يندب فيها ما وقع في الاندلس خلال هذه الفترة من القتل لقادة عظام فيقول: 2

أَفِي كَا عام مُصرع لعظيم أصاب المنايا حادثي وقديمي في عام مُصرع لعظيم و عَزيمتي فكيف لقاء الحادثات إذا أبيضت وقد قل سيفي منهم و عزيمتي

 <sup>16 -</sup> ينظر يوسف عيد ،الشعر الأندلسي ومدى النكبات، م س، ص 16.

<sup>2</sup> ديوان بن شهيد،تحقيق محي الدين ديب ت ط1199 ص 143.

الفصل الأول

ولا غرو أن تكون قصائد الرثاء قوية وبليغة خاصة إذا كان المرثي شخصية سياسية ذات أهمية، كرثاء الشاعر أبي الحسن الحصري القيرواني (ت 488) للمعتضد ومدحه في بيتين جميلين يقول فيهما 1

اتَ عَم ادَ وَ ا نَ بَقِي الْفَرِعَ الْكَرِيهِ مَ فَكَ أَنَ الْمَيْتِ مَ غَيْرَ أَنِ الْضَادَ مَ

لقد جرى الاندلسيون مجرى المشارقة في الرثاء معنى ومبنى، فقد كانوا يستهلون مراثيهم في الغالب حيث تكون تاملات كونية وحول الحياة او الموت ثم ينتقلون إلى ذكر ماثر الميت ووصفه مما يليق به او يتناسب مع وضعه السياسي او الاجتماعي او العلمي وينفذون من خلال هذا إلى التعزية، وتكون بالحث على الصبر والسلوان والتاسي بمن سلف، وفي بعض الاحيان يشحنون اشعارهم ومراثيهم بالدعاء للميت والترحم عليه 2 ومن الملاحظ ان مظاهر الرثاء تعددت وتنوعت الوانه واساليبه فمن الرثاء السياسي والرسمي إلى رثاء الاهل والاقارب ورثاء الغلمان والرثاء المعنوي ثم رثاء المدن الاندلسية.

أ- الرتاء الرباء والاقارب فأمروا الشعراء والخلفاء إلى رثاء الاباء والاقارب فأمروا الشعراء بقول الشعر فيهم، ولكن هذا النوع من الرثاء يكاد يتسم بالضعف لعدم صدق العاطفة فيه إذ أن الشعراء كانوا يستجيبون لرغبات الخلفاء والامراء فحسب، ومن

<sup>11</sup> د. محمد شهاب احمد العاني، الشعر السياسي الأندلسي في عصر ملوك الطوائف، ص 11.

<sup>2</sup> د. فوزي عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، م س، ص 166.

جملة ذلك ما قاله الشاعر أبو مروان بن خالد يرثي فيها المهدي وابنه عبد المؤمن بأمر من الخليفة يوسف بن عبد المؤمن يقول أ

فهذه القصيدة ضعيفة لأن فيها فتورا عاطفيا بين الفاظها وهذا ما اتسم به مثل هذا النوع من الرثاء الرسمي حدا فاصلا بينه

وبين المدح وهذا بهدف إرضاء الممدوح لا غير.

ب- رثاء الأهل والأقارب : لعل هذا النوع من الرثاء اكثر صدقا وأبلغ قو لا لانه يتميز بصدق العاطفة وحرارة الانفعال ثم هو مشحون بالتفجع والن ر؛ فليس اصدق من رثاء ولد أو ذو رحم ومن ذلك أبيات يقولها أبو الوليد ابن عفير يرثي فيها

<sup>1</sup> د. فوزي عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، ص 167.

أبناءه الذين أخذهم الموت ويحن إلى أبنائه الذين نأى بهم البعد وفرقت بينهم الايام يقول 1:

أودِي ببَعض بنِي غائلة الردَى ونَات بَعضَهم عَلَى بلادِ فنعِي إبرَاهِيم شَب بأضلعِي لهَ شيب الراس عنه الرَمادِ وادَمَ عمري بَعدَ فقد محَمد إن لَم يَحِن مِا له عَالَى نَفَ الْ

وفي نفس النسق نجد رثاء الآباء والآجداد، الذي لا يا في صدقه وروعته وقيمته على رثاء الأولاد والزوجات فهذا الآخير يركز على الفضائل والصفات المعنوية دون التطرق إلى المحاسن الحسية والجسدية ويبين مكانة المراة في الكشريك لا يمكن الاستغناء عنه

لقد جر هذا النوع من الرثاء - أي رثاء الزوجات - إلى رثاء من نوع آخر إنه رثاء الجواري فهو على النقيض من رثاء الازواج يركز على المحاسن الحسي والجسمية والإشارة إلى مفاتنها، فهو بكاء على الجمال وانتهاء أيام الوصل حتى يخيل إليك أنك في مقام الغزل وليس الرثاء

ج- رثاء الغلمان نتيجة لحلول اللهو والمجون في المجتمع الاندلسي بشكل لا نظير له شاع بين الشعراء غزل متطرف عن العادة فاخذ كثير من الشعراء التغزل بالولدان والغلمان ونتج عن ذلك نوع يسمي رثاء الغلمان وإذا افتقد المرثي فالشاعر تراه يبكي غلامه ويذكر جماله ومحاسنه التي واراها التراب، بل تراه يذم الدهر ويندب

<sup>2 -</sup> د. فوزي عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1 2007، ص 168.

الحظ ونحو ذلك من العبارات الشاذة وهذا قدر مشترك بين غلمان العرب أو العجم وقد اشتهر بهذا النوع كثير من الشعراء كأبي عبد الله ابن الجزار وابن سعيد وأحمد المقريني المعروف بالكساد.

د- رثاء أهل البيت لقد وجد هذا النوع ارضية خصبة لانتشاره في الوسط الاندلسي فلقد كان حب الشعراء للحسين وال البيت-رضي الله عنهم- الصدى الواسع في رثائهم حتى كان هذا النوع بمثابة تاكيد للمكانة التي يحضون بها في قلوب العامة والخاصة في بلاد الاندلس بل إن بعض الدول استندت إلى فكرة الإمامة والمهدوية في قيامها كالدولة الموحدية التي قامت على اساس معتقدات الشيعة كما الفت العديد من الكتب التي تناولت بالتفصيل ، اهل البيت فهذا ابن الاتار يؤلف كتابين يدوران حول هذا الموضوع أولهما كتاب معادن اللجين في رثاء الحسين وثانيهما درر السمط في اخبار السبط المهذين الكتابين يعدان وثيقة مهمة في تاريخ التشيع في الاندلس وممن اشتهر بهذا النوع من المراثي صفوان بن إدريس التجيني (ت 598 ) وناهض بن محمد الوادي أشي (ت 615 ) فيقول 2:

أبكِي قَ الطَّفَ قَرع نَبيتْ أكْرَم بقرع للنبُورَةِ زَاكَ ي وَ قُوم غَادرُوه مَضَرَجَ بدمَاتُهِ لضوا صَريع شكاكِ متعفراً قد مَرْقَت أشلاؤه ضرب مَهنْ دِقا اكِ

<sup>1</sup>د. فوزي عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، م س، ص 175.

<sup>2-</sup> ينظر د فوزي عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، م س، ص 180 -

يعد رثاء أهل البيت تعبير من الشعراء عن . هم لرسول الله وال عشيرته وليس في ما يدل على التشيع إن الدارس لهذه الاشعار لا يجد أي تعبير لافكار الشيعة وبهذا لا يمكننا أن نجزم بتشيع أصحابها أو ميولهم إلى هذا المذهب الديني فقد تعددت أغراض شعر الرثاء في الاندلس أسوة بإخوانهم المشرقيين وربما زادوا عليهم بعض الاغراض والدروب، إذ تجاوزهم إلى رثاء الدواب والحيوانات وانواع الاثاث وخرجوا بذلك من الرثاء الحسي إلى الرثاء المعنوي كما نظموا كثيرا من رثاء الشباب وكيف انصرم دهره وساء حاله

لقد ابتدع الاندلسيون رثاء آخر على غير معهود لدى ، راء المشرق إنه رثاء المدن والممالك وهذا لمواكبتهم الاحداث التاريخية فقد كانوا يبكون كل مدينة في حال سقوطها أو إمارة في انتهائها. 2

ه- رثاء المدن الاندلسية لقد اذكت محنة سقوط المدن والإمارات الاندلسية لوعة الشعراء واستثارت قرائحهم فاخذوا في رثاء المدن رثاء حارا وصفوا ما وصفا دقيقا كما امتزج هذا الرثاء بنوع اخر هو شعر الاستعطاف فلا تكاد تخلوا مرثية منه ونستطيع القول بان شعراء الرثاء انقسموا بدورهم إلى قسمين فمنهم من كان يرثي الجزيرة عامة ومنهم من كان يرثي المدن الاندلسية وفي هذا نلتمس اختلاف العاطفتين فنجدها ضعيفة نوعا ما في رثاء الاندلس الوطن بالمقارنة في قوتها رثاء المدن الانتماء إلى المدينة اكثر منه

 <sup>183 -</sup> ينظر المصدر نفسه، ص 183.

<sup>2 -</sup> د محمد شهاب أحمد العاتي، الشعر السياسي الأندلسي في عصر الطوائف، دار دجلة، عمان الأردن، 2008، ص 103.

للجزورة الام فالمتتبع لرثاء اشبيلية مثلا يجد زخما من عاطفة غامرة لا تكاد تنطفئ اثناء وبعد سقوطها تارة بسبب ديني وتارة بسبب التنازع والتناحر ومرة بعدم سياسة الامر ، حيث يقول ابن هارون رثاء اشبيلية 1

ذَنُوبُنَا فَلَزَمَدُ اللَّهِ ثُ وَاللَّهُ دَم أصغي لتسمع أمراً يرثُ الصمم ثارُ البُغاة فقامَت للردَى من لم يَجد قدمَ 4 وَلا قدمَ وَأَيقظوا من سنات الغَفْلة الهمَمَ

يا جَنَة زَحزَحَتنا عَ ن زَخَارِفَهَ يَا سَائِلي عَن مصاب المَ نَ بهَ لَمَا تَقْرَقَت الأهواءُ واضطرَ مَ ت وتُوزَع الأ رَ أهلوه وقَ لمَ ثارت حقائظ ثليث قابدً دَروا

وعلى النحو من ذلك ايضا بكى الشعراء المدن و الممالك حيث. ظيت برافد كبير من الرثاء شعرا ونثرا إذ يرجع ذلك إلى العدد الكبير من الادباء والشعراء المعاصرين لهذه المحنة والذين سكنوا بلنسية كابن الابّار وابن المطرف وابن الجنان وكانوا يتبوّؤن مكانة رفيعة عند ملوكها ولان بلنسية مدينة عصية على السقوط فلقد ادي سقوطها إلى نكسة كبيرة في نفوس شعرائها وادبائها بسقوطها سنة 636 إذ نجد مثلا ابن الخطيب يصور هذا الخطب الجلل بقوله: "وكان الرزؤ على المسلمين اخذ بلنسية عظيمها والخطب فيها اليما" ولعل ابرز شخصية المرثاء المدن كبلنسية و غيرها هو الشاعر القضاعي ابن الابار الذي يعد احد ابناء بلنسية الذين

<sup>2 -</sup> د. فوزي عيسى، الشعر السياسي في عصر الموحدين، م س ، ص 182.

الفصل الأول

قضوا معظم حياتهم فيها وقد رثاها بقصيدة عصماء في رثائها أستهل فيها بالاستنجاد من الأمرر أبى زكريا صاحب افريقية فيقول: 1

أَدْرِكَ بِخَيلِكَ خَرِ الله أندَلساً إن السنب إلى منجاتِها دَربَدَ

ولم يكن ابن الأبّار من أبناء بلنسية الذين رثوها بل هناك شعراء كثر حذوا حذوه كابن خفاجة إذ يقول: 2

عاتت بساحاً في العدى يه ادار ومحاً محاسبتك البلى والنار وأن تردد في جانبك ناظ ر ط اعتبار فيك واستع ر أرض تقادفت الخطوب هله وتمخضت بخرابها الاقدار كثبت يدا الحدثان في عرصاته لا أنت ولا الديار ديار

لقد اعتمد ابن الابّار (البلد ) في رثاء المدن اسلوب المقابلة والمقارنة بين ماضيها وحاضرها ليكون لهذه الواقعة صداها وتأثيرها كما اعتمد من خلال قصائده التصوير الدقيق للاحداث التاريخية التي مرت بها بلنسية فيقول إحدى قصائده 3

وصيرتها العوادي العبتات به يستوحشن الطرف منها ضعف ما أنه فمن عَساكر كانت دونها حرسد ومن كا ائس كان ت قبله

ک

 <sup>1 -</sup> د. سامية جباري، الأدب والأخلاق في الأندلس في عصر الطوائف والمرابطين، ص 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن أبي الفتح ، نفح الطيب، تحقيق يونس الشيخ محمد اليقاعي، ج5، بيروت، ط1 1998 ، ص 345.

<sup>3-</sup> د. فوزي عيسى، الشعر السياسي في عصر الموحدين، م س، ص 182.

الفصل الأول

وَللنَّدَى غَدا أَتْنَاءَهُ

### يَ للمساجِدِ عَادت للعَدى بيعَ

جَرَ

ان نلاحظ ان ابن الابار من خلال رثائه بلنسية يستخدم نوعا اخر من دروب الشعر إنه شعر الاستنجاد والاستعطاف، من خلال رثاء بلنسية ووصفه لاحوالها وما الت إليه نجده يستنجد بأبي زكريا الحفصي ويدعوه فيها إلى جهاد النصارى الغاصبين يض في مدحه ووصفه بالنجدة وإغاثة الملهوف وشعره الضعيف فمثلا في قصيدة من اشهر قصائده البالغ تعدادها ثمانية وستين بيتا فيها ما يقرب من ثلاثة وعشرين بيتا في رثاء بلنسية والباقي في مدح للامير الحفصي واستصراخه أ.

لقد توسع كثير من الشعراء في رثاء المدن الاندلسية كطليطلة وإشبيلية وغيرها، فها هو ابن الرندي في مرثيت الشهرة بالنونية يرثي فيها كثيرا من المدن الاندلسية التي سقطت في عصره مثل قرطبة وجبان وشاطبة ومرسية وبلنسية وإ 2 لقد توسع الشعراء إلى رثاء الممالك التي كانت تصول وتجول في الاندلس فادى سقوط مملكة بن عباد ودولتهم والماساة التي حلت بهم إلى شحن قرائح الشعراء، ولعل ابرزهم الشاعر ابن اللبانة الذي كان احد شعراء المعتصم والذي رثي مملكة بن العباد في داليته فيقول في مطلعها 3

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 183.

 <sup>1 -</sup> د. فوزي عيسى، الشعر السياسي في عصر الموحدين، م س ص 187.

<sup>3-</sup> د. سامية جباري، الأدب والأخلاق في الأندلس في عصر الطوائف والمرابطين، ص 67.

تبكي السنماء بمزن رائح غاد على اليه من أو اع عواد على اليه من أو اع عواد على الجب الجاهدات قواعده وكانت الأرض منهم دات أوتاد إن أغلب ما قيل في رثاء مملكة بني عباد هو رثاء للمعتصم ولا غرو في

ذلك فلقد كان عبرة في تغلب الدهر ونزول العز. كما نجد أيضا أبو بحرين عبد الصمد وهو يقف على قبر المعتصم في أغماد فيقول 1

مَلِك الملوكِ أَسدَ فَأَنَّادِي أَم عدتك عَن السَمَاع عَوَادِ لَمَا خَلْتِ مِنْكَ القَصُورِ وَلَم تَكن فِيهَا كَمَا قَد كنتَ الأَعيَّادِ فَيهَا خَلْتِ مِنْكَ القصورِ وَلَم تَكن فِيهَا كَمَا قَد كنتَ الأَعيَّادِ قَبِلتَ فِي هَذَا التَّرَى لَكَ خَعا وَاتخذتَ قَبِرَكَ مَوضعَ الإنشَادِ

و و قف كذلك على شعراء آخرين أمثال ابن حمديس، وابن طريف وأبي محمد عبد الله ابن إبراهيم الحجازي الذين قالوا الكثير من شعر الرثاء في مملكة بني عباد.

وهناك رثاء قيل في دولة بني الافطس في حاضرة إشبيلية كمرثية الن عبدون المليئة بالاسى والحيرة والتوجع فقد اثنى المراكشي بقوله "قصيدته الغراء، بل عقيلته العذراء، التي ازرت على الشعر وزادت على السحر وفعلت بالالباب الخمر "2" فهو يحشد في مرثيت الكثير من احداث التاريخ وما مر به من تقلبات الشعر وهذا يدعونا السلام والعبر، ويقول إلى بني الافطس في ذكر مواقفهم في الإباء والوفاء والشجاعة والفروسية والادب والتدين فيقول 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص69

<sup>1-</sup> د. سامية جباري، الأدب والأخلاق في الآندلس في عصر الطوائف والمرابطين، دار قرطبة للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1 2009 ص 222.

<sup>3</sup>\_ نفس المرجع السابق، ص222

لفصــــل الأول الشعر الرثائي عند العرب وفي الأندلس

بِبَني المَظْفَر والأيّامِ لا نَزَلَت مَرَاحل وَالدوري مِنهَا عَلَى سَفَر سَحَقا ليَومِكم يَوما وَلا حَملتِ بِمِثْلهِ لَا لَهِ فِي عَ ر

العد ر

مِن للاسترة أو مِن للاعثة أو مِن السد يَهدِيهَ اللهِ الله

مِن للظبي وَعَوَالي الحَظ قد عَقدت أطرَاف السهَا بالعَ ي والحَارِ من للبَرَاعَةِ أو مِن للبراعةِ أو مِن للسمَاحَةِ أو للنَفع وَالضررَ أو قمع حَادثَة تَا عَلَى القدر أو دَفع كَارثِة أو رَدع ازقةِ

وخلاصة رثاء المدن في الاندلس انها تتركز في مضمونها على العوامل التي ساهمت في هزيمة المسلمين وانتكاساتهم فأغلب الشعراء يعزون ذلك إلى المعاصي والذنوب التي تحجب نصر الله وتلحق الخراب.

كما نجد في اشعارهم وصف دقيق لما حل بالمقدسات الإسلامية التي تحولت من مساجد إلى كنائس وتحول صوت الاذان إلى أجراس استطاعوا إلى حد بعيد أن يجسدوا مشهد الناس وما حل بهم من ماسي ونكبات في هتك المحرمات وقتل الشيوخ والاطفال وسبي النساء لهذا جاءت عباراتهم تفيض بمشاعر الحزن والاسى ولعل من أبرز ما يتميزون به استنهاضهم للهمم ودعوتهم للجهاد باسلامية ومشاعر وطنية صادقة

الفصل الأول

إن رثاء المدن يعتبر من سمات الاصالة في الشعر الاندلسي

معاني الخير وينبذ كل دعوة إلى التفرقة والتشرذم ودعوات إلى التمسك بالاخلاق الفاضلة والعودة إلى الدين الحنيف إذ بهما يتحقق العز والمتعة. 1

## الخصائص السلاتاء

ليس من المستبعد أن يكون لتأثير الشعر المشرقي في الاندلس أدنى شك إذ يعد الشعر الاندلسي تابعا له ومستمدا منه ومن خلال در استنا لهذا النوع من الشعر المستجد وهو شعر الرثاء سوف نلتمس ما إن كان الشعر الاندلسي باق علي أصالة أم لا، وهذا يدفعنا إلى معاينة الكثير من مظاهره وخصائصه در اسة الصورة واللفظ والبناء في هذا النوع من الشعر المستحدث.

1- البناء من الملاحظ أن مطلع القصائد في شعر الرثاء يرتبط بصورة وثيقة بموضوع القصيدة الابيات الاولي من مطلعها توحي للقرئ و تعطيه نظرة عامة حول مضمون القصيدة فمثلا نجد في قصيدة رثاء طليطلة خير دليل على ذلك 2

# تُكلِكَ كَيفَ تَبتسم التَّ ورَ سَرُورَا بَعدَمَا سَبيت تُغورَ

فهذا المطلع يكون لنا نظرة شبه تامة عن مضمون قصيدة لحوالي اثنتي وسبعين بيتا. وقد يعمد بعض الشعراء إلى التلخيص في نهاية القصيدة إذ تأتي الابيات

 <sup>1 -</sup> د. سامية جباري، الأدب والأخلاق في الأندلس في عصر الطوائف والمرابطين، م س، ص 224.

ابن آبي الفتح ، نفح الطيب، ج 4، م س، ص 483.

الأخيرة حوصلة لما ذكر في القصيدة وسرد للمأساة، كما جاء في قصيدة أبي البقاء الرندي. 1

لمِيًّا هَذَا يَدُوبِ القلبِ مِن كَمَدٍ إِن كَان فِي القلبِ إسلام وإيمان كما نجد الدعاء في بعض القصائد لطلب النصر والهزيمة للاعداء.

# ونرجو أن يتيحَ الله نصرة عليهم إنه نعمَ النصيرَ

ولا يخفى ان بناء القصيدة في شعر الرثاء لا يخلوا من الإيقاع الموسيقي إذ يعطي لا عدا جوهريا فمعظم القصائد في بنائها لم تخرج عن البحور الخليل المعروفة أو عن الاغراض الشعرية الجديدة كالموشح والغزل لديهم إلا من بعض الاستثناءات هنا وهناك ومن خلال توزيع البحور فإن البحر الغالب في هذه القصائد هو البحر الطويل<sup>2</sup> إذ يبقي صاحب الحظ الاوفر كما نالت بقية البحور الاخرى نصيبها من القصائد الرثائية ولعل ميل القصائد إلى البحر الطويل يعزي إلى كونها تتماشى مع إيقاع الاسى وانين الشجو في اعماق النفس البشرية.

2- الصورة الفنية : بر الصورة السمة البارزة لأي شعر، باعتبار،

الأول يكون من ال ، والشعر مجال خصب له وبه يتميز عن بقية الفنون، والصورة الفنية في الشعر العربي والاندلسي بصورة خاصة هي انعكاس لمظهر مادي وإن كانت تدل في حرصها على شعور إنساني محض 3

 $<sup>^{1}</sup>$ نفح الطيب، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> د. يوسف عيد، الشعر الأندلسي وصدى النكبات، م س، ص 49.

د. يوسف عيد، الشعر الأندلسي وصدى النكبات، م س، ص 51.

الفصل الأول

ونستطيع أن نميز نوعين من الصورة الفنية الاولى ترتكز على الإبداع والثانية على التقليد.

هذه قصيدة لابن عميرة تحمل المعنيين إذ قول: 1

صاح بهم صائح الرحيل قم فيهم على البين وواحد سلم وَجَاسَ بالروع عقر دارهم من بعد ما كان سربهم حرا الله قهم عادية في البلاد ولا شائل يكف الخطوب منتظم قد أقيم الدهر أن يفرقهم وجنب الحات تذلك القايا سائلي عن بكاي بعدهم كبت دمعا حالى بكيت دم

هذه الابيات استطاع الشاعر ان يجمع بين الصورة التقليدية لشعر الرثاء من خلال رثاء المدن الاندلسية وهو مظهر من مظاهر الصورة الإبداعية وعلى هذا النحو سار الكثير من شعراء الرثاء كابي البقاء الرندي وغيره، حيث استطاعوا ان يميزوا قصائدهم على ما سواهم فتشابهت مضامينها واختلفت احاسيسها وهذا يدل على قدرة الشاعر في التشخيص القائم على رفاهة الحس وذائقة الشعور الخلاف وصف الشاعر ابن عمير لمدينة بلنسية وهو يرثيها بالمراة اللعوب التي تعرف الوفاء يوما حتى تمنى لها الموت يقول بن عمير 2

 $<sup>^{-1}</sup>$  د يوسف عيد، الشعر الأندلسي وصدى النكبات، م س،  $^{-1}$ 

#### لفصل الأول

ودنا وَأَبْصَرِنَا لَهُ الشركَ عَامِرا لَا وَ أَدُ قُولَ ذَلِكَ حَرَابِهُ

إذا شكلت الصورة حيزا مهما في شعر رثاء المدن فإن الألفاظ تتعلق بالتعبير والقيمة الجمالية بل هي أساسها ومنشأها واللفظة في شعر الرثاء تجاوزت المعنى المعجمي لتحمل شحنة نفسية تصدر من أعماق الشاعر في معرفة اللفظة ودراستها يمكننا أن نعرف الحالة النفسية للشاعر يقول ابن خفاجة في هذا السياق مرثيا

ومحا محاسنك البل والنار

عاتت بساحً كَ العِدَى وَ الدَارَ

ط اعتبار فيك واستعبار

فَدَا تُرَدَدَ فَ ي جِنَابِكَ نَاظِ ر

وَتُمَخَضَت بِخَرَابِهِا الْأَا دَارَ

أرض تقاذفت الخطوب بهله

لا أنتَ أنتَ وَلا الدِيارَ دِيارَ

كَتْت يَدَ الْحَادِثَاتِ فِي عَرْصَاتِها

(عاث) وما تحمله من شحنة نفسية تدل على بالغ الضر الذي الم ببلدته بلنسية وكذلك لفظة ( العدى البلي النّار ...) فهذه الكلمات تدل على قمّة اليأس الذي يعيشه الشاعر لما آل إليه وطنه، وهذا يجرنا إلى القول بوصف ابن خفاجة بالشاعر الحساس والذي توافق الأافاظ عنده وما تحمله من أحاسيس، كما نجد في بعض الالفاظ التي تحمل أسماء أبطال إسبان كاسم ريموند

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه، ص 51.

# (لابن ريموند) تَهَبَ غزوةٍ يَسندَ .... عَليكُمْ جَيشَهَ فَتَح السهب

وبعض الالقاب كالبطارقة وأسماء الطبيعة كالثغور من ل تتبع تطور الالفاظ في شعر الرثاء نجد ان الشاعر قد سيطر عليها وجعلها في خدمة شعره وأغراضه اصبح يغلب على هذه الالفاظ البديع المفرط لتنهار سيطرته عليها وتحول ركاما من الالفاظ خاوية المعنى ضعيفة التأثير

البلاغة في شعر الرثاء لم تعرف المعابير البلاغية في الشعر العربي فهومها الحالي إلا مع شعراء محدثين كبشار بن برد وابي نواس وابي تمام وعليه فقد تاثر الاندلسيون تاثرا بالغ ان في المشرق، ومما يشد الانتباه ان المحسنات البديعية وهي درب من دروب البلاغة قد خصصت لتسلسل زمني قوة وضعفا، إذ كان البديع في المرحلة الاولى على استقرار الالفاظ وبعيدا عن التكلف والصنعة، المشتمل على الجناس والنطابق اللطيفين ومع القرن السادس للهجرة اصبح الشعر اكثر نضجا وارتباط بالبديع، لتكون بعده مرحلة تميز فيها الشعراء بانسياقهم وراء المحسنات البديعية المبالغ فيه أ، والنزوح إلى التكلف والزخرفة والافتعال ان عامل الزمن قد الشعر قوة وضعفا حتى صار الشعر الرثائي ليس إلا شكلا من الاشكال الهندسية المرتبطة الحلقات بالالفاظ وضعف المعنى.

## مميزاتــه

<sup>1</sup> د يوسف عيد الشعر الأندلسي و صدى النكبات، م س، ص56

لقد كان لسقوط الدول والممالك الاندلسية الصدى الكبير لدى الشعراء الاندلسيين؛ فراحوا يرثون مدنهم واحدة تلوى الاخرى إلا أن رثاء هذه المدن تميز ببعض الميزات جعلته فريدا من حيث الرثاء كموضوع فتراه يبحث عن الاسباب ومسبباتها دراسة وتمحيصا، وباحيانا إلى النقد اللاذع وتارة اخرى إلى استنجاد واستعطاف الملوك والامراء ومرة نجدهم يتناولون فكرة الهجرة كحل نهائي فرضته الظروف السياسية الراهنة وبالمقابل فن بعض الشعراء في مراثيهم يتناولون الوطن بنوع من الحب والحنين إلى تلك الايام الزاهية والاعوام الخالية الجميلة.

لقد صب شعراء الرثاء جام غضبهم بالنقد والتقريع على الحكام الذين حملوهم المسؤولية الكاملة لما حصل لهم، لما تأكدوا من سقوط الدويلات والممالك تباعا، فلم يبق من الاعتراف بد بأن الاندلس ذاهبة بلا رجعة، هذا النقد كما يراه النقاد نوع من النفاق السياسي بالدرجة الاولى فقد ينتقد حاكم لاسترضاء اخر، كما هو شان أبي الحسن بن الجد الذي كان سلاط اللسان على ملوك الطوائف نيته في ذلك استرضاء يوسف بن تاشفين سيد الاندلس الجديد الذي اتهم حكم الطوائف والممالك الخيانة والتقصير فمن جملة ما قاله: 1

أرَى المَلُوكَ أَصَابِتَهُم في الأندلس دُواء السَوَء لا تَبقى وَلا تَذَرَ صَمَت مَسَامِعة مِن غَيِر نَعْمَا فَمَا تَمْرُ بِهُ الآيَاتِ وَالسَّورَ \*

أبن بسام الجمحي، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق د، إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1 2000 ص 256.

كما ننوه إلى أن بعض الشعراء قد تجاوزوا موضوع الرثاء إلى السخرية والهجاء فهذا الشاعر السميسر الذي كان يقدح في ملوك الطوائف قدحا عظيما، ومن جملة اشعاره قوله أ:

أسلمتُمْ الإسلام ف أسر العدى وقعدتُ مُ

وجَبَ القِيامَ عَليكَ مَ إِذْ بِالنَّصَارَى قَمَتُ مَ

لا تُنكرُوا شُنَقَ الْعَصدَ فَعَصا النّبي شَقَقتْ مَ

لقد تجاوز النقد جرم الملوك والامراء إلى عامة الشعب لتساهلهم مع الحكام ورضاهم بالدنية في دينهم ووطنهم، يقول الشاعر أبو موسى بن هارون في هذا:2

# وتُوزَعَ الأمرَ أهلوهَ وَقَامَ به مِن لَمْ يَجِد قَدمًا فِيهِ وَلاَ قَدمَ

يصنف هذا النوع من الرثاء النقد السياسي بالدرجة الاولى اشرنا إليه سالفا. وقد تميز فن الرثاء بنوع اخر هو الاستغاثة والاستعطاف الدينية تقتضي ذلك وتو. وقد لجأ ملوك الطوائف إلى الشعراء كرسل ووفود باعتبار أن للشعر الاثر في النفوس كما حدث في أيام أبو يعقوب بن عبد المؤمن

<sup>885</sup>س، صبام الجمحى، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق د، إحسان عباس، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 886

وإلى إشبيلية الذي عهد إلى ابن عباس بن سيد المقالي لينظم له قصيدة بلسانه إلى ابن الخليفة في حربه مع ابن مرد دنيش فيقول: 1

إليكَم أميرَ المَوْمِنِينَ تُوجَهَت بِنَا الرَغْبَاتِ الجَمَ لَحَيْهَا جَهِدَ الْيَكُم أميرَ المَوْمِنِينَ تُوجَهَت في المُومِنِينَ تُوجَهَت في المُومِنِينَ تُوجَهَت في المُومِنِينَ المُعْمِينَ المُعْمِينَ المُومِنِينَ المُومِنِينَ المُومِنِينَ المُومِنِينَ المُعْمِينَ المُومِنِينَ المُعْمِينَ المُعْمِينِ المُعْمِينَ المُعْمِينِينَ المُعْمِينَ المُعْمِينِ المُعْمِينِ المُعْمِينِ المُعْمِينَ المُعْمِينِ المُع

وحتى يأتي شعر الاستصراخ بنصائحه المرجوة يتضمن الشعراء قصائدهم بشاهد الظلم والقسوة وربطها بالغيرة الإسلامية. 2

قَمِن ذَا يَظْهَرَ نَفْسَةَ بِعَرْيِمَ 

مَشْحُودَة فِي نُصِر دِإ نَ مَحَمَّ دِ 
كَمْ جَامِعٌ فِيهَا أَعِيدَ كَنِيسَة 

قَ لِيكِ عَلْم لَه أَسَمَ وَلاَ تُتجَلّ دِ 
مَنْ قَائِثًا نَ رَاكِعً نَ وَسَجَ دَا 
مَن قَائِثًا نَ رَاكِعً نَ وَسَجَ دَا 
كَمْ مِن أَسِيرِ عِنْدَهُم وَأَسِيرةٍ 
وكِلاَهُمَا يَبَغِى الْفِدا عِضْمَا قَ دِي 
وكِلاَهُمَا يَبَغِى الْفِدا عِضْمَا قَ دِي 
أَفَ تُدُوبَ قَلُوبِكُم الْحُوانِدُ مِمَ 
وَمَانِدُ مِن رَدِي أَو مِ نَ رَدِي 
وَمَنْوَقَا مَ لِلْدُ الرَ مَ 
وَسَيَوقَا مَ لِلْدُ الرَّ مَ

ثث

 $<sup>^{1}</sup>$  . ابن بسام الجمحي، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق د، إحسان عباس، ص $^{1}$ 

<sup>2-.</sup> المصدر نفسه، ص 887

إنهم يضعون المستنجدين أمام مسؤولياتهم وواجباتهم الدينية التي تستلزم إغاثة اللهفان ونصرة المظلوم ولم يكتف الشعراء باستنجاد الحكام المجاورين بل تجاوزهم إلى الامة الإسلامية فهذا شاعر من شعراء غرناطة يوجه نداء استغاثة إلى الامة فيقول: 1

معَاشَر أَ الدِينِ هَبُوا صِعَقَةٍ وَصَاعِقَةٍ وَأَرَى الْجَسُومَ ظَهُورِهَ الْجَسُومَ ظَهُورِهَ الدِينِ هَبُوا صِعَقَةٍ وَصَاعِقَةٍ وَأَرَى الْجَسُومَ ظَهُورِهَ الْحَاتَ الْحَاتِينِ الْحَاتَ الْحَاتِينِ الْحَاتَ الْحَاتَ الْحَاتَ الْحَاتِينِ الْحَاتِينِ الْحَاتَ الْحَاتِينِ الْمُعَاتِينِ الْحَاتِينِ الْح

ومن الملاحظ إلى ان اصول الاندلسان تصل إلى بطون عربية كبيرة في المشرق لكن تخلي العرب عن الاندلس عجل سقوطها في يد الإسبان، إذ اضطر الاندلسيين إلى الهجرة والبحث عن وطن جديد فكان الرثاء بكاء وطلبا للاوطان ولكن هذا النوع لم بتميز إلا قلة قليلة من الشعراء، لا تكاد المصادر تطالعنا كثير من شعرهم، ولكن الاقوى من هذا وذلك هو شعر الرثاء الممزوج؛ والحنين للاوطان فجاء شعرهم يتميز بنوع من الانهزامية هو اقرب منه إلى الرثاء وهذا ما نلمسه في لوعة ابن خفاجة على الاندلس فيقول<sup>2</sup>

إِنْمَا الْجَاهَ لَهُ بِالأَنْدَاسِ مَخْتَلَى حَسَنَ وَرِيَّا نَاسِ فَسَنَا صَبَحَتُهَا مِن شَنْبِ وَدَجَى ظَلْمَتْهَا مِن شَنْبِ وَدَجَى ظَلْمَتْهَا مِن لُعسد ر

<sup>1-</sup> ابن خفاجة، الديوان، دار صادر، بيروت، 1961، ص 151.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص .152

# صَحَت وَأَشُوقِي إِلَى الْأَنْدُلُسِ

فإذا هَبت الريحَ

وتراه في بيت آخر يظهر لواعج قلبه وحرقة فؤاده على الاندلس وأهلها قول: 1

# آهِ مِن غَربَةِ تُرَفِرِفَ آهِ مِن رحلةِ تَطُولَ نِواهَ

وعلى هذا المنهاج سار حازم القرطاجن وبن عميرة وغيرهم من الذين دعوا الى الجهاد و استرجاع الاندلس وقد عرف شعر الرثاء الكثير من التميز عن سا المشرق لانه استحدث رثاء لم يكن معروفا واصبح لديه طابعه الخاص متميزا شكلا ومضمونا

<sup>1</sup> ديوان ابن خفاجة ، ص 364.

لفصـــل الثاني

المبحث الاول الاتجاه التنظيري للمقاربة الساميائية للخطاب الشعري عند العرب

# أ- أصول السب

تعتبر السيمائية من العلوم النقدية الحديثة، فهي تعني بالدرجة الاولى فهم العلاقة بين الدال والمدلول، وهي بذلك تجعا النص موضوع بحثها وتعزل المؤثرات الخارجية عنه، حيث تشترك مع البنبوية في ذلك وعليه يمكن القول أن السيميائية ترتكز على اللغة باعتبارها المكوّن الاساسي للنّص، والشيء الملفت للانتباه أن السيميائية ليس علما جامدا بل هي تسعى للاستفادة من كل العلوم والمعارف المتاحة التي تحقق لنا الفهم الصحيح لنظم المعلومات

لقد أشرفت السيميائيات من خلال تداخلها مع اللسانيات والاسلوبيات والشعريات البنيوب وعلم النفس والمنطق في استخدام وسائل العلوم ادفع بالباحثين بأنها الوريث الشرعي للسانيات البنبوية مقدمة في شكل تقليد جديد أ.

عندما نذكر لسانيات (دي سوسير de Saussure) واعد (بيرس Jakobson) واعد (إجاكوبسون Jakobson) وكذا أعمال ممثلي اللسانيات البنبوية (سابير sabre) و(جاكوبسون himyslev) وغيرهم ممن كان لهم الفضل في بلورة هذا العلم الجديد

<sup>&</sup>quot;- البنيوية من أهم أسسها فكرة موت المؤلف

<sup>1-</sup> ينظر د بن مالك حسن، تجليات الاتجاه النسقي في النقد الروائي العربي، رسالة دكتورا دولة، إشراف د قدور إبراهيم، جامعة وهران، 2006، ص 192.

(علم العلامات) 1 يجب ان نعترف بالدور الذي لعبته ظاهري (هورسل hussesl علم العلامات) 2 (ernest ) و اعمال ( و ارنست ernest) 1 الذين ادلوا بدلوهم في إثراء الدرس السب

عندما نعود إلى اصل كلمة سيمياء، يجب ذكر اصولها الاولى، فهي ، من كلمة إغريقية semeion اي العلامة التي تحمل مرجعية فلسفية عريقة ويرى بعض الدارسين ان المصطلح ظهر مع سنة 1752 الذي كان يعني علامات المرضى واعراضهم الجسمانية وهذه الاعراض ما زالت حتى يومنا هذا، فهو في الحقيقة مصطلح طبي انتقل إلى الله بالنظمة اللغوية وغير اللغوية اما في التراث العربي، فقد وجدت الفاظ تنحو هذا المنحى، ولكن لم تشكل في عمقها سوى بعض الإشارات والإرهاصات الاولية ك البحوث التي كانت تحقق في اللا اللغوية خاصة ما تعلق منها بالدراسات القرانية وعلوم الدين او ارتباط الدراسات اللغوية بالفلسفة والمنطق ومختلف العلوم والتي تثمل بدايات عفوية للسيميائيات

اما في العصر الحديث فإن الصراع بين المصطلحين الامريكي المرتبط لسوف الامريكي ( ارل بيرس Charles Peirce) الذي سمي ( ) وبين ط المصطلح الاخر (السيميولوجيا) المرتبط بالعلامة اللساني الاوربي (دي سوسير de) كان حثيثا من اجل السيطرة على هذا العلم وقي هذا الصراع

 <sup>1-</sup> د. عبد المالك مرتاض، تحليل الخطاب السردي ، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991، ص 51

<sup>2-</sup> جان ماري شايفر ، العلاماتية وعلم النص، إعداد وترجمة منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1 2004، ص 13.

1969 أجمع كبار السيميائيين على تمسكهم بمصطلح السيميائية من خلال تاسيس الجمعية الدويلة للسيميائيات

لقد ادى الصراع بين المدرسيتين الامريكية والفرنسية والتنافس الحاد بينهما، الى تذبذب كبير في المصطلح، وبالتالي جنوحه إلى الغموض والتناقض في العديد من الدراسات والمقاربات التي اهتمت لمنهج السبب وهذا ما يتجلى بوضوح في الساحة النقدية العربية المعاصرة فليس من الغريب ان نجد كما هائلا من المصطلحات العربية في مواجهة مصطلحين اثنين "إذ ان المعادلة الغرب (2=2) انتلقت إلى الوطن العربي بشكل لا يمكن ان يكون إلا مشوها" لان الخلا الحاصل على مستوى المصطلح سوف يؤدي حتما إلى ارتباك في استعمال المنهج ولهذا فإن بعض السيميائيين العرب اقترحوا التشبث بمصطلح السميائية لتفادي هذه الوضعية الحرجة، وقد وقع إجماع على هذا الراي في كل النوادي العربية أ.

الاعتماد على المنهج السميائي إلى أن السميائية تعتمد على مجموعة من المعارف العربية وتحتك بمختلف المدارس والتيارات الادبية واللغوية الغربية ومن ثمّ يمكننا القول أن السميائية ما هي في الحقيقة إلا تطوير للدرس اللساني والبنبوي وامتداد لهما إضافة إلى أنها قد بينت كثير من مواطن الضعف في المنهج

 <sup>1 -</sup> د. حسن بن مالك، تجليات الاتجاه النسقي في النقد الروائي العربي، م س، ص 198.

 $<sup>^{2}</sup>$ - يوسف وغليسي، إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث، أطروحة دكتوراه دولة، جامعة وهران، 2004 ص $^{2}$ - يوسف وغليسي، إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث، أطروحة دكتوراه دولة، جامعة وهران، 2004 ص $^{2}$ - يوسف وغليسي، إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث، أطروحة دكتوراه دولة، جامعة وهران، 2004 من المحديث الم

<sup>3 -</sup> ينظر د. عبد العزيز حمودة ،المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك سلسلة كتب ثقافية شهرية، يصدرها المجلس الوطنى للثقافة والغنون والآداب، الكويت، 1998 ص 277.

البناوي حيث يقول (شارل موريس Charles Morris): " لقد طرحت السب نفسها لوصفها مشروعا لتوجيه العلوم $^{1}$  دون الذوبان فيها على حد تعبير محمد مفتاح الذي يرى أنه " لا مفر من الالتجاء إلى السميائيات الاوربية وإلى دلائلية (بيرس Peirce) لسد الثغرات بعد أن تغربا إستمولوجيا، وتطعم بمفاهيم جديدة ظاهرية وديناميكية"<sup>2</sup>.

## 2- المقاهيم الأساسية للسر

إن تحديد المفاهيم الاساسية لهذا العلم، هو المفتاح الاساسى للإجراءات بمثابة خطة سير في تحديد منهجية التحليلية التي يتكون منها الدرس السب البحث، وبالتالي لا يسعنا إلا التقيد بهذه المفاهيم ن . تعدد مصلحاتها حيث أنها قوام للنظرية السيميائية التي تعتبر ركيزة من ركائز هذا المذ يمكن تطبيقه العلمي في كل المجالات النقدية

## أ المحابثـــة

تشترك السميائية والبناوية في هذا مفهوم المحايثة الذي يعنى عزل النص عن كل مؤثر خارجي أي أنها تدعوا إلى أن يكون المعنى من نتاج النص مستقل بذاته ويمتلك د لات انفصالية<sup>3</sup>، وبذلك تحدث قطيعة حقيقية للنص الادبى مع أي مؤثر

 <sup>1-</sup> د. حسن بن مالك، تجليا ت الاتجاه النسقى في النقد الروائي العربي، م س، ص 198.

 <sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 54.

 <sup>3-</sup> د. سعيد بن كراد، اللسائيات مفاهيمها وتطبيقان منشورات الزمن، المغرب، 2003 ص165.

خارجي، وهذا ما ذهب إليه الدكتور عبد الوهاب شعلان بقول 'إنها تقصي لتحولات المسار اللغوي عبر تجلياته المختلفة في النص" التجعل هذه السمة تمايزا بين المناهج النقدية الادبية التي كانت تعطي اهتماما بالمؤثر الخارجي ية للبحث عن الحقيقة دون الرجوع إلى النص، كالمنهج التاريخي والاجتماعي والنفسي مخالفة بذلك المناهج النسقية الحديثة والتي يعود الفضل إلى جهود (دي سوسير de Saussure) اللسانية الذي دعا إلى الاعتماد على القواعد الداخلية الخاصة بالنص والمستقلة عن المعطيات الخارجية، حيث تهتم المحايثة بالنص على انه حي من داخله 'اي مصطلح يدل على الاهتمام بالشيء من حيث هو ذاته وفي ذاته".

## ب الدلالـــة

يعد مصطلح الدلالة ركيزة هامة في النظرية السب التي تسعى إلى معرفة المعاني والدلالات الحقيقية في النص وهذا ما أشار إليه الدكتور رشيد بن مالك بقوله: هذا المصطلح الذي أصبح يعرف بعلم تطور دلالات الالفاظ الدالة على الخطبة التي تنطلق من الدليل قصد البحث عن المحتوى الذي تسير إليه "3 ومصطلح الدلالة مرتبط بمفهومه الغربي ذو الاصل العربي إذ يهتم هذا المصطلح بدراسته القوانين التي تتحكم في تحويل المعانى واختيار التعابير الجديدة، وقد استقل هذا المفهوم (الد ) عن

<sup>1</sup> د. عبد الوهاب شعلان، القراءة المحايثة للنص، ص 64.

<sup>2 -</sup> د. جابر عصفور، تعريف بالمصطلحات الأساسية، ص 164.

<sup>3 -</sup> د. رشيد بن مالك، قاموس مصطلحات التحليل السيميائي للنصوص دار الحكمة، الجزائر، 2000 ص 164.

لفصــل الثاني

البلاغة على يد العالم اللغوي، بريال والفكرة التي يدور حولها المصطلح هي معرفة علقات الاختلاف والتقابل بين عنصرين وعليه لا يمكننا إدراك المعنى إلا بضدة فلا يمكننا معرفة الصحة مثلا الا المرض والغنى إلا بمقابلته بالفقر وهذا يؤكد عليه (غريماسGreimas) اما عند( بيرس Peirce) فقد ارتبط مصطلح الدلالة بمفهوم "السيموز" اي انها تنتج المعنى ولا تهتم بالدال او دلالات اللغات لتصبح بذلك الدلالة نقطة مركزية يرتكز عليه الموضوع السيميائي والتي تعنى شرح معانى الدلالات.

## ج الرمــــــز

لقد خضع الرمز العديد من التفسيرات والتأويلات لانه مرتبط بمعارف متعددة لا يمكن حصرها. ويرى (بول ريكور Paul ricoeur) "ان الرمز خاضع إلى التحليل النفسي في تفسيره للحلام أو تفسيره للرمز "3 وإذا دققنا النظر فإنه يمكننا أن نفسر الرمز بانه صورة للدال عن طريق العرف وغيرها مثلا يمكننا أن نرمز للقوة بالنسر وللمرض بالافعى ولحركة المرور بالالوان فهذه الرموز تتشكل تلقائيا إلى حالات نفسية ومنه فإن الرمز علامة اختيرت سابقا لتوحى لاصلها.

<sup>-</sup> ينظر المر، ، ص 165.

<sup>2-</sup> برنار توسان، ماهية السيميولوجيا، ترجمة محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء المغرب، ط2 2000، ص 19

<sup>3-</sup> بول ريكو (نظرية التأويل والخطاب وفائض المعنى)، ترجمة سعيد الغائمي، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط1 2003 ص 94.

 <sup>4-</sup> ينظر المرجع نفس ص95.

<sup>5-</sup> محمد عزام، النقد والدلالة، نحو تحليل سيميائي للأدب، منشورات وزارة الثقافة سوريا 1996 ص 19.

إن الخلاف الذي وجد بين الباحثين والدارسين يتجه لتداخل الرمز مع بعض المفاهيم الغربية منه ( يقون والمؤشر أو الإشارة.)

انه من الممكن التوفيق بين الرمز والإشارة إذ أنهما مرجعين مختلفين فالإشارة بحسب (تودوروف Todorov) تواطئية واعتباطية بينما الرمز مسبب وهذا ما يذهب إليه (جورج مونان Georges mounin)عندما يبين أن الإشارة تحتاج إلى فك شفرتها أما الرمز فإنه يحتاج إلى تفسير وشرح، وللخروج من فوضى المصطلحات يمكن أن لص إلى ما يلى:

العلاقة بين الدال والشيء الذي يرمز إليه هي علاقة تشابه وهنا تكون
 العلامة أيقونة

ب العلاقة بين الدال والمدلول ، أو وهنا تكون العلامة مؤشرا

ج العلاقة بين الدلالة اصطلاحية واعتباطية ، وهنا تكون العلامة رمزًا.

### د التشاكــــل

يعود الفضل إلى ورة هذا المفهوم السيميائي إلى (غريماس Greimas) الذي حصر مفهوم التشاكل في المضمون فقط وعلم النقيض من ذلك ذهب تلميذه (راستى (Rastier) ليجمع بين الشكل والمضمون، والى هذا الاتجاه ذهب مجموعة من الباحثين

 <sup>1-</sup> د. حسن بن مالك، تجليات الاتجاه النسقي في النقد الروائي العربي، م س، ص 216.

والدارسين كمجموعة " " من خلال العرض الذي قدمته " الشعر" إذ جعلت تعريفا للتشاكل مفاده تكرار لنفس البينات التركيبة (عميقة وسطحية) منظورها يمكن لاي خطاب أن يخلوا من تشاكل . في بيئة الشعر، أين يتجلى في الإيقاع والوزن والسيرة أ

اما على صعيد الساحة النقدية العربية فنجد محمد مفتاح على رأس الدارسين الذين تتاولوا المصطلح بالبحث والتمحيص، فهو يحاول تجاوز التقصي الذي عرفت به (التشاكل) ليعرفه بتعريف اخر شمل العناصر البحن والمعجمية والتركيبية والمعنوية والتداولية ضمانا لانسجام الرسالة حيث يؤدي هذا إلى بروز مفاهيم جانبية كمفهوم 'تنمية النواة" ونعني به ارتكازية الخطاب على محور مركزي يمكن توالد النص ليكون عنواذ للنص او ان يكون بيتا في قصيدة تعزية، او مقطعا في رواية يكون فيه المبدا والمنتهى وبهذا حاول محمد مفتاح تطبيق هذا المفهوم على الخطاب الشعرى العربي.

## ه التناص

تعود الإرهاصات الاولى لنظرية التناص في النقد الادبي إلى "

بافتين m.bakhtine" (الماركسية وفلسفة اللغة) ومنطلق هذه الفكرة أن النص ياتى تبعا لنصوص أدبية سابقة له وب ب فهم هذا النص دون الرجوع إلى

<sup>1-</sup> د. محمد مفتاح ،تحليل الخطاب الشعري إستراتيجية النناص، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط2 1986 ص 25.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر د. محمد مفتاح ،تحليل الخطاب الشعري إستراتيجية التناص ، م س، ص  $^{2}$ 

اذ تبلورت هذه النظرية من خلال دراسة لرواية ديستوية ولكن النقد العرب لم ينتبهوا لفكرة التناص إلا مع مطلع الثمانيات من خلال مجهودات قام بها عدد من النقاد والمترجمين أمثال حميد لحميداني، جميل نصيف، محمدي البكري وغيرهم ولكن التجربة لم تكتمل إلا على يد الناقدة الفرنسية (جوليا كريستيف Julia Kristeva التي جعلت أفكار ( ين m.bakhtine) النظرية عملية، وهي بالتالي تذهب إلى القول عدم خلو أي نص من تدخلات رسمية أو اقتباس،اللذان يكونان الاساس لنظرية التناص، وعلى نهجها سار الباحثون والنقاد الغربيون وهنا يمكن القول أن التناص هو سمة مهمة في النقد السيميائي لا نستطيع لاستغناء عنه

# و المربع السيميائي

يعود هذا المصطلح في أصله إلى (غريماسGreimas) الذي يعرفه بأنه ذلك التمثيل المرئى للتمفصل المنطقى لمقولة دلالية ما نه في ذلك ، ن (كورتيس "التحليل الد ميائى للخطاب"2 ومن ثم فإن المربع السيميائي (courtés العلاقات الاساسية للوحدة الدلالية قصد إنتاج دلالات آخرى ويؤخذ هذا المربع ب

التالي: 3 س 1 علاقة تضاد س وعلاقة تتاص أور الدين حبار، السرقات الأدبية في ضوء نظرية الشاص، أظروضة دكتوراه عجامعة وهران، ص 45.

<sup>2 -</sup> د حسن بن مالك، تجليات الاتجاه النسقي في النقد الروائي العربي)، ص 230 س 2

 <sup>-3</sup> د. رشید بن مالك، قاموس التحلیل السیمیائی للنصوص، ص 23.

#### علاقة تضاد

من خلال الشكل المربع السيميائي يمكن أن نميز نظام العلاقات بين القيم الصغرى في النص، حيث تتجسد ثلاث انواع من العلاقات (التضاد، التضمين، التناقض) كما هو مبين في المربع السيميائي، وبالتالي يكفل الانتقال من قيمة إلى اخرى، وباداة وصف الدورة الدلالية للنص السردي حسب التركيبتين الرواد والخطابية والتي تكونان مستويين احدهما المستوى العميق يرتكز على الدلالة الاصلية من (التناقض، التضاد، التضمين) والمستوى التركيبي الذي الفعل التركيبي ليكون القدرة الخطابية

إن مربع (غريماسGreimas) الذي أسسه على علم الرياضيات والمنطق ومعارف أخرى قد استعمله في الخطاب الادبي المكون من عدة مستويات.

<sup>. 150</sup> م س، ص مالك، قاموس التحليل السيمياني للنصوص، م س، ص  $^{-1}$ 

المبحث الثاني الاتجاه التطبيقي للمقاربة السيميائية للخطاب الشعري العربي

يحسن بنا قبل التعرف لى المقاربات السيميائية للخطاب الشعري العربي أن نعطي لمحة بسيطة عن النقد العربي للشعر، وخاصة عند الاندلسيين، لنكون فكرة قريبة عن الاتجاهين التقليدي والحداثي.

لقد ظل الشعر الاندلسي ملازما لنظيره المشرقي وبالمقابل فقد حذا النقد حذوه ولازمه، إذ كان النقد في بداياته الاولى ساذجا وبسيطا لم يتجاوز عند الاندلسيين بعض دراسات اللغوية أو النحوية وفي أحسن الاحوال لم يتعدى المعاني الشعرية.

لقد اقتبس النقاد الاندلسيون من نظائرهم المشارقة صنعتي الشعر والنقد ومع مرور الوقت استطاعت الحركة النقدية في الاندلس أن تؤسس لنفسها منحى مغايرا استطاعت من خلاله أن تكون لنفسها أرضية صلبة سوف تكون اللبنة الاساسية لنقد

اندلسي فيما بعد في المجال الادبي والشعري الخاص لعدة اسباب سياسية وثقافية ساهمت في ذلك منها الشعور بالخصوصية الاندلسية 1

تجلت ملامح النقد الاندلسي عندما جاوز النقاد الاندلسيون تيار النقد في المشرق مكونين بذلك اسلوب نقد خاص بهم، ولعل ابرز رائدين لهذا التيار النقد الاندلس (ابن حزم وابن شهيد) الانين مهدا لحركة نقدية اندلسية صريحة، ومع حلول القرنين السادس والسابع للهجرة، تخلت الاندلس عن النقد التقليدي باعتباره، لنقد الشعر وراحت تصب كل اهتمامها؛ تطوير فني الزجل والموشح، إذ نجد، ابن خفاجة، وابن صيام وابن سعيد وغيرهم) من الشعراء النقاد، الذين وضعوا لانفسهم بعض المصطلحات النقدية الخاصة بهم (كالخناء ضعف البصيرة الجزالة والتخيل والغلو \*\*...)

أثر اهتمام الاندلسيين الزائد بالزجل والموشح سلبا في تقدم النقد من حيث إنتاجه وتطوره، إذ وقع الشعر في هذه المرحلة بين تجاذبات أخلاقية وذوقية وجدانية وأخرى يراوح مكانه بين الاصالة ومحاولة التجديد ومع سقوط الاندلس وانهيار الدولة عرف الشعر والنقد نكسة حقيقية لا نكاد نجد من كان يهتم بالشعر ونقد أو معرفة غثه من ، اللهم إلا بعض الشذرات والشطحات هنا وهناك

<sup>1-</sup> د. إحسان عباس، النقد الأدبي عند العرب، م س، ص 479.

<sup>\*</sup> البصيرة مصطلح وضعه بن خفاجة

<sup>\*\*</sup> الغلو مصطلح وضعه بن قدامة لكل شعر مكذوب

في الاخير النقد في البلاد الاندلس عبارة نتاج مشرقي بحلة اندلسية معدلة حسب الظروف والاجواء.

اصبح النقد الحديث يستد على مذاهب وتيارات تقوم على خلفيات متباينة حيث لم يعد مصدرا للاحكام فحسب بل تعداه لان يكون "ممارسة معرفية شديدة التعقيد بإصدار الاحكام الجاهزة للنص أو عليه ولكنها تعتمد في تحليل الظاهرة الادبية ضمن الادبي بواسطة شبكة من الإجراءات والادوات المعرفية التي بعضها تاويلي وبعضها لغوي وبعضها فلسفي وبعضها اسلوبي وبعضها إيديولوجي "أ فكيف يمكن للباحثين والدارسين العرب ان يقرؤوا النظريات النقدية الحديثة في محاولة منهم لمقاربتها مع الشعر والادب

على هذا السؤال علينا أن نرجع إلى كبار الدارسين والباحثين الحداثيان العرب كامثال عبد المالك مرتاض ومحمد مفتاح وعبد الله عزام وغيرهم ومحاولة معرفة قراءاتهم للخطاب الشعري في ضوء اعتماد المناهج النقدية المعاصرة إذ يعتبر هؤلاء الباحثون روادا في الدراسات العربية والنقدية الحديثة الذين أسسوا لمدرسة نقدية عربية معاصرة.

## 1. عبد المالك مرتاض (التحليل السيميائي للخطاب الشعري)

عبد المالك مرتاض، في نظرية النقد، ، ص 226.

يعتبر الدكتور عبد المالك مرتاض من الوجوه البارزة في عالم النقد العربي الحداثي لسبقه في هذا المضمار ومساهمته في نقل المصطلح الحداثي إلى دائرة النقد العربي وإسهاماته المتميزة فضلا عن ارائه النموذجية التي رائد من رواد الحركة النقدية العربية إلى تشبعه وتضلعه في المنهج البنيوي واتساع معارف النقدية لتشمل السيميائية والاسلوبية والتفكيكية ... فهو يعترف باستفادته من جهود النقاد الغربيين فيقول: 'لولا طائفة من النقاد الثورين الذين رفضوا ان يضل النقد على حاله امثال (نينس rains ولانسون Lanson وبيف bief) واقبلوا يبحثون في هذا النص بشرط علمي عجيب فاخذوا يقلبون اطواره على مقالب مختلفة ومن هؤلاء الاجتماعيون والبنبويون والتفكيكيون والتشريحيون والسيميائيون واثناء ذلك الاسلوبيون، لكان امر النقد ودراسة النص الادبي بخاصة لينتهي إلى باب مغلق لا باي مفتاح"!

يعتبر عبد الملك مرتاض في كتابه "شعرية القصيدة وقصيدة القراءة" الذي ادخل فيه مصطلح قراءة القراءة من أهم الكتب النقدية الحديثة النقد عنده قراءة احترافية يجمع في نظرية الكثير من المقاربات السيميائية أهمها التشاكل انطلاقا من اراء غريماس.

<sup>1</sup> عبد المالك مرتاض، في نظرية النقد، م س، ص 19.

إنه يحاول ان يربط الماضى بالحاضر والحداثي بالتراثي من خلال المصطلحات أي محاولة ربط المصطلح السيميائي ومفاهر وربطه بالتراث البلاغي (المشاكلة المقابلة، الجناس، الطباق، الجمع، اللف ).

#### كتاب شعرية القصيدة وقصيدة القراءة لعبد المالك مرتاض.

بالرجوع إلى كتاب عبد المالك مرتاض "شعرية القصيدة- قصيدة القراءة" الذي يعتبر مرجعا في النقد التنظيري للنص الشعري بمنظور سيميائي جديد قام أ بقراءة قصيدة اشجان "لعبد العزيز المقالح بوسائل سيميائية حسب عدة مستويات:

المستوى الاول قراءة النص في قراءات تشاكلية انتقائية معتمدا على زاوية التراث واقفا على النص القرآني، راصدا المقابلة كرصيد بلاغي معبرا بعد ذلك عن الرصيد السيميائي (التشاكل) كمفهوم سيميائي أساسي. مظهرا التشاكل واا الآية الكريمة ويحل لكم الطيبات ويحرم عليكم الخبائث"1

المستوى الثاني قراءة النص قراءة داخلية فيقول "إ أردنا أن نقرأ النص قراءة من داخله أي انطلاقا من الخصائص اللسانية والسيميائية التي تتضافر مجتمعة ).<sup>2</sup> حيث يأتى ذكر مصطلح جديد هو التشاكل الاحتيازي يقول إن مصطلح الاحتياز الذي نقترحه استعمالا لاول مرة في تحليل النص

<sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 156

د عبد المالك مرتاض، شعرية القصيدة، قصيدة القراءة، م س، ص 86.

# لفصل الثاني اليات تحليل الخطاب الشعري في ضوء المنهج السيميائه

استوحيناه من مفهوم" المشاكلة"<sup>1</sup> فهو من ان يكون فرعا من فروعها التي ستكشف عنها الدراسات التطبيقية، وعليه وجد الباحث ثلاثة فروع

- أ- التشاكل الاهتلاكي\_\_\_\_ صار الدمع/
  - ب- التشاكل الاناني
- ج- التشاكل المتدانى \_\_\_\_ يمتلكن

المستوى الثالث فيه يعالج الباحث عبد المالك مرتاض مفهوم انزياح النص حيث أراد أن يطبق هذا المصطلح اللساني في الاستعمال العربي انطلاقا من قوله : "إياك نعبد وإياك نستعين "<sup>2</sup> ومن خلال تتبعه لمجموع الانزياحات في القصيدة خلص إلى ما يلى بقوله 3 :

- إن "العين لا تشرب وما ينبغى لانها عنصر غير مهيا فيزيولوجيا لهذه الوظيفة التي جعلت للبطن بواسطة الفم
- 2 إن الحزن لا يكون له نار ولا ماء .. وإضافة إلى الحزن في هذه الوحدة الشعرية قد يكون من باب شراب العين وتوضح الانحراف بانحراف آخر

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص89

 <sup>2-</sup> سورة الفتحة، الآية 04.

 <sup>3 -</sup> د. عبد المالك مرتاض، شعرية القصيدة، قصيدة القراءة ، م س، ص 139.

المستوى الرابع بحث الناقد في الحيز السطحي لنص "اشجان يمانية "حيث تبين من خلال تتبع الحيز السيميائي في القصيدة كما تناوله عبد المالك مرتاض انه يتلخص في ثلاث مظاهر:

- 1) الحيز الوطن \_\_\_\_\_ وبين عيون نخيل الجنوب يقوم كتاب الهوى
  - 2) الحيز المنفى \_\_\_\_\_ في المنفى احترقت عيني شيخنا
  - 3) الحيز / الحيز المحايد → امرأة ظل ينادي خلف الليل

وهذا الحيز السيميائي يختلف بدوره من بنية الخطاب الشعري

ومن المعلوم أيضا أن القراءة السيميائية مركبة من نماذج أخرى هي أيقونة القرينة، الرمز والإشارة وتكون متقاربة ومتداخلة وهذه تمثل مفاهيم أساسية في المنظور السيميائي.

فالايقونة عند عبد المالك مرتاض ليست للانتقال والخضوع في الخطاب الشعري بالخصوص ما حدى به إلى اعتبار الايقونة حلا بديلا للصورة الشعرية باعتبارها ذات بعدين ظاهري وباطني، أما بالنسبة للقرينة فهي عنصر سيميائي جسدها بالتمثل لها في اللغة العربية على اسس لسانية وسيميائية وباللرمز فيرى عبد المالك مرتاض وهذا بعد الاستلهام من بيرس ودي سوسير

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المالك مرتاض، التحليل السيميائي للخطاب الشعري، النص من حيث هو حقل القراءة، مجلة علامات، جدة، 20 سبتمبر 1992 ص 07.

وغريماس "ان اتفاق الناس على رمزية الميزان للعدل والصلح، والقلم رمزا للعلم والكتابة والاسد رمزا للقوة والشجاعة والثقة والنور رمزا الحرية وكل هذه الرموز تضل مرتبطة باتفاق جماعي بين الناس " وتعتبر الإشارة أيضا في تعريفها بأنها لغة غير طبيعية سواء بصرية او صوتية كاللون الاحمر بالنسبة للسيارات أو بالنسبة للاصوات كالمنبهات وغيرها

لقد اعتبرت قراءة عبد المالك مرتاض لهذا النص قراءة متفتحة كونه اعتبر فيها النص بنية متكاملة تسخر بكل اليات القراءة السيميائية، فقد أثرى المصطلح النقدي المعاصر بجملة من المصطلحات الجديدة كقراءة القراءة، قراءة - راءة القراءة المماثل والمتكامل....

وبهذا يكون الباحث قد أكد أن النص يحمل أكثر من قراءة وذلك بالاعتماد على قراءة القراءة كونها خاصية سيميائية حداثية تختلف عن القراءة التقليدية.

### د مفتاح (تحلیل الخطاب الشعری) استراتیجیه التناص

إن المتتبع لمسار كتابات محمد مفتاح النقدية يجدها جد متأثرة بالحداثة الغربية، فهو يستمد أفكاره من أكابر علماء اللسانيات كغريماس وجيرار وميران وغيرهم يقول محمد مفتاح إذا أردنا مثلا التركيب بين مناهج لناخذ مثلا غريماس، إن ثواته المقصدية والمرفولوجية واستغلال المربع السيميائي الذي هو في الحقيقة الامر وسيلة

عبد المالك مرتاض، شعرية القصيدة - قصيدة القراءة، م س، ص 291.

عيانية هندسية لتوليد المفاهيم " أ فقد حاول التوفيق بين اراء النقاد الغربيين والنقاد العرب، ويكفي إلقاء نظرة على كتابه "تحليل الخطاب الشعري استراتيجية التناص) أكد لنا وبوضوح مدى اطلاع الباحث على حقول لسانية متقدمة من خلالها إلى بلورة أفق تنظري تحليلي للمنهج اللساني والسيميائي

\*القراءة عند محمد مفتاح: رصد محمد مفتاح في قراءاته لرائية ابن عبدون الإستراتيجية التي ينتهجها في قراءته السيميائية خاصة في مجال الشعر، من خلال هذه القصيدة التي يبلغ عددا أبياتها سبع وستين بيتا رصد من خلالها التشاكلات الصوتية ابتداء من البيت الاول:

# الدَهرَ يَفْجَعَ بَعدَ الْعَينِ بِ ثر قَمَا الْبَكَاءِ عَلَى الْأَشْبَاحِ وَالصَّورِ

وبالرجوع إلى الموروث الثقافي العربي من خلال رصد الحركات الإعرابية وربطها بالدلالات الاجتماعية، من حزن وفرح حيث يؤكد ذلك بقوله "قد يتساءل القارئ عن مغزى قلة الحركة في البيت وقد تجيبه الدراسات النفسانية اللغوية بان الكسرة تدل على اللطف والصغر وليس هذا البيت بدال عليهما "2 وبذلك يبني دراسته صيدة على ثلاث اسس رئيسية

\* بنية الاستسلام.

<sup>1</sup> د. محمد مفتاح ،التحليل السيميائي أدواته وأبعاده، مجلة دراسات سيميائية لسانية، المغرب، ع 01،خريف 1987 ص 14. 2 محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- إستراتيجية التناص، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط2 1986 ص 344.

\* بنية التوتر

\*بنية الرجاء والرهبة.

أ- بنية الاستسلام يتبين لنا من خلال دراستنا لقراءة محمد مفتاح للنص الشعري ان تمد على الروح والتعابير اللغوية والتركيز على الجانب النحوي ثم اعتبار اسماء الاعلام وسائل اساسية من وسائل التناص الضرورية وبهذا يجمع عدة وسائل تراثية وقرانية ولسانية التاويل كما ذهب في قراءته إلى الجنوح إلى المفاهيم السيميائية المستعملة كالرموز والالوان ورمزية الاسماء والتشاكل، المربع السيميائي، التكرار

ب بنية التوتر خلص محمد مفتاح من خلال قراءته للابيات الأولى إلى

1- لا نعثر على لمحة تناصية بالمفهوم الذي وضعه الباحثون السيميائيون.

2- من خلال قراءة محمد مفتاح بين عودته إلى نصوص شعرية سابقة أ مجالا خصبا للتداخل النصى.

3- يوجد خلال هذه الابيات بنية المواجهة وتتالف من بالساسية وفرعية فالاساسية هي الدهر والإنسان والفرعية هي الله، الدهر 1.

<sup>1 -</sup> د. محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعرى - إستراتيجية التناص، ص 188.

لفصــل الثاني

ج بنية الرجاء والرهبة لقد خلص محمد مفتاح من خلال قراءته لابيات الاخيرة إلى ما يلى 1

1 - عدم تقارب الوجه التطبيقي مع المعارف النظرية في السيميائيات.

2- وجود صلة تناصية كبيرة وجدها عند النص الشعري.

3- من خلال الخطاب الشعري وجد ثلاث بنى أساسية حيث يؤكد ذلك بقوله: " من خلال محاكاة قراءة الأوربيين شعرهم ذلك أن عندهم الغنائي والملحمي والمأساوي ..."

4- وجود سمة ذاتية في الابيات الاولى للقصيدة وسمة ملحمة في وسط القصيدة وسمة مأساوية في الابيات الاخيرة للقصيدة، كما ترتبط بعدة قواسم فيها بنيتها.

5- خاصية الانتقال من داخل النص إلى خارجه بكل دلالاته وهذا بالاعتماد على التراث العربي الإسلامي وما توصل إليه المحدثون.

إن قراءة محمد مفتاح هي قراءة جديدة للنص الشعري تشمل نصوصا قرائية وتراثا عربيا وإسلاميا فقد بين هذا أن الخطاب الشعري يتشاكل بالاساس من نصوص سابقة له يفسرها ويبررها، وهو بذلك يقرأ النص التقليدي قراءة متجددة بالنفاذ إلى باطن النص حسب التقنيات الحديثة يعامل النص كبنية متكاملة من أوله إلى اخره.

 $<sup>^{1}</sup>$  - المرجع نفسه، ص 339.

يعتمد الناقد على اليات جديدة للقراءة الإحصاء والهدم والتفكيك، وقد ساهم هذا بشكل كبير للوصول إلى دلالات واسعة إلى خبايا النص ومكانته

# 3 عبد الله الغذامي (الخطيئة والتكفير):

تقوم الظاهرة النقدية عند عبد الله الغدامي على مبدأ أسماه (تفسير الشعر بالشعر) وهذا مرده إلى التراث العربي الإسلامي، من المفسرين من يعتمد هذا المبدأ (تفسير القرآن بالقرآن) وبالتالي تصدر أراؤه (تفسير الشعر بالشعر) أي قراءة شعرية مغايرة إدماج كل قصيدة في سياقها ولكل قصيدة سياق عام هو مجموعة شفرات جنسها الادبي وأخر خاص هو مجموعة إنتاج كاتبها، وهذا أن السياقان يتداخلان ويتقاطعان بشكل دائم ومستقر "1

فالجملة الشعرية عنده غير الجملة الشعرية العروضية المعروفة أو الجملة النحوية، بل إن أخذ البيت ونزعه من سياقه يؤثر على المعنى المقصود وقد ضرب بذلك عبد الله الغدامي مثلا بالبيت الشهير لدريد بن الصة

#### ومَ أَنَا إِلاَ مِن غَزِيَ إِن غُوتٌ عُويتَ و إِن تُرشَد غَزَيَ أَرشَدَ

<sup>&</sup>quot; كان النبي صلى الله عليه وسلم يفسر القرآن بالقرآن.

<sup>1 -</sup> د. عبد الله الغدامي، الخطبة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية، جدة، المعودية، ط1 1988 ص 84.

وبإرجاع البيت إلى سياقه الاصلى ببين أن القراءة تغيرت تماما عما كان متوقعا وقد سمى عبد الله الغدامي إرجاع البيت إلى أصله بذاكرة النص حيث استعاد البيت ذاكرته واستعاد حياته"، وتعتمد قراءة عبد الله الغدامي أسس ومبادئ أهمها:

1- الاختلاف يعنى بذلك أن النص في قراءته يختلف اختلافا جذريا عند، يختف النص الاصلى، لأن في النص الأول إفادة لقارئ في عملية تحويله إلى منتج للنص حيث يقول " ومن ناحية أخرى تفيد في إيجاد قراء ايجابيين يشعرون بأن القراءة عمل ابداعي"<sup>2</sup>.

2- الكتابة: أي أن ابة النص تعطى قراءة مغايرة للنص الاول وهذا ما فعله عبد الله الغدامي مع امرئ القيس وكعب بن زهير، وعنترة

3- التناص الداخلي: هو تقاطع النص مع نصوص آخري للكاتب الواحد

4- السياق الداخلي: وهو إحالة الجملة الادبية إلى سياق داخلي للنص وليس خارجا عنه ضمن حسها الأدبي الذي تنتمي إليه.

5- تفسير الشعر بالشعر : وهو قراءة غير اسقاطية لاشكال القراءة الخاصة بالسياق اللغوى الداخلي، وكما أسلفنا فإن هذا النوع من التفسير هو ما اهتم به السلف

<sup>143</sup> منطينة الجزائر، ط2 143 ص 143.

<sup>2</sup> د. عبد الله الغدامي، الخطيئة والتكفير، م س، ص 84.

لفصـــل الثاني

الاول من تفسير الايات القرانية بالرجوع إلى نظراتها من الايات او تفسير القران او تفسير المدنة بالقرآن

وبالتالي فإن قراءة عبد الله الغذامي هي تفكيك (دريدا)، إذ

تعتبر أراءة مبدعة للنص العربي حيث يقول " اتجاه نقدي عظيم القيمة، تعطي للنص حياة جديدة مع كل قراءة تحدث له، أي أن كل قراءة هي عملية تشريح للنص وكل تشريح هو محاولة اكتشاف وجود جديد لذلك النص ولذا يكون النص الواحد ألاف من النصوص يعطي ما لا حصر له من الدلالات المتفتحة أبدا" 1

ويمكننا أن نعتبر أن قراءة عبد الله الغدامي قراءة نقدية حداثية استلهمت من اللسانيات وحامت حول النص الادبي "لان التشريح هو تفكيك النص إلى وحدات اصغر تمثل كل واحدة قائمة بذاتها جملة دلالية، وهي أصغر وحدة أدبية في نظام الشفرة اللغوية للجنين الادبي المدروس أي أنها تمثل صوتيم النص"2.

ويمكننا ان نخلص إلى ان السياق في النص الادبي يختلف تماما عند عزله عن دائرة النص يحمل قراءات متعددة، وبإرجاعه إلى اصله تعطي قراءة فعلية للنص، وهي الحقيقة تشريحة عبد الله الغدامي التي تكاد تكون قراءة العتمادها على بعض المفاهيم السيميائية كالتناص، موت المؤلف، الدلالة

#### 4 إلياس الخوري (الذاكرة المفقودة):

<sup>196</sup> د. يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي، ص 196.

<sup>2</sup> د عبد الله الغدامي ،الخطر والتكفير، م س، ص 91

بر كتاب "الذاكرة المفقودة" عن تجربة إلياس الخوري النقدية الطويلة دراساته النقدية تعد استشرافا للمستقبل وقراءة للماضي، وهو بذلك بحاول قراءة النص الادبي قراءة داخلية أو إيديولوجية

بل حاول أن يكتشف التركيب البنائي للنص الادبي، وبذلك فإن إلياس الخوري في دراسته النقدية ينطلق من النص وليس أي نص؟ بل يجب أن يكون نصا نقديا من حيث البنية، يحمل أكثر من قراءة أ فالملاحظ عنده أن النص يقوم على عملية البناء والهدم "لا يستطيع نقد النص أن يكون مستقلا عن النص نفسه"2.

يرى الناقد إلياس الخوري ان النص يمكن له ان يكون بمعزل عن واقعه الاجتماع والتاريخي والسياسي من خلال موقفه النقدي هذا برفضا لمعطيات الحضارة الغربية النقدية وتمردا على المفاهيم العربية الحديثة وهذا بطبيعة الحال لاسباب سياسية وتاريخية معروفة، إذ يعد من النقاد الاوائل الذين اسسوا لحداثة عربية تتماشى والظروف السائدة ولم تطرح الحداثة في الثقافة العربية المعاصرة إلا ضمن إشكالية فهي لم تكن صورة عن الحداثة الغربية بل كانت محاولة عربية لصياغة الحداثة داخل مبنى ثقافي له خصوصياته التاريخية، ويعيش مشكلات نهضته، فجاءت الحداثة العربية حداثة نه وب

<sup>1</sup>د. الياس الخوري ، الذاكرة المفقودة، دراسات نقدية، ط1، مؤسسة الأبحاث العربية 1982، ص11...

نفس المصدر السابق، ص 11 $^{2}$ 

<sup>3</sup> د. عبد العزيز حمود، المرايا المحدبة، م س، ص 27.

يمارس إلياس الخوري العملية النقدية بخصائص عربية مرتبطة بواقع ثقافي عربي له خصوصية تاريخية ترفض الواقع الثقافي والاجتماعي والسياسي الدربي "إن الشرط الاساسي لولادة نقد حقيقي أي نقد يبحث ويقدم أسئلة ويطرح حلولا هو أن يبدأ النقد في مكانه الطبيعي، نقد الحياة العربية المعاصرة وتقديم قراءات مختلفة لها والاعتراف ببعدها "أ لتحررها من عقدة النموذج إلى نقد النص والمجتمع والسلطة

### 5. صلاح فضل ( رات النص):

يرى صلاح فضل أن السميولوجيا ه اكثر المناهج الفكرية النقدية الحديثة القابلة التطبيق في مختلف المعارف والفنون ففي كتابه النقدي شفرات النص يركز مفهوم الشفرة من قائمة تبادلية أي من نظام من العلاقات التي ترتبط مع بعضها من خلال التشابه أو الاختلاف والبنية التبادا عنده أنواع الاستبدالات التي تنتج عنها مختلف الاستعارات والتوريات والكتابات

إذ يركز صلاح فضل على مصطلح الشفرة الذي يعد حسبه نظاما فكريا مكننا من خلاله فهم ظاهرة ما، كما أن اللغة الإنسانية هي أكثر الوسائل الحاملة ر بالمقابل هناك شفرات أخرى غير لغوية تسم (تحت لغوية)2 كتعابير الوجه، وأخرى فوق لغوية، مثل التقاليد اللغوية كما يمكن للغات أن تحمل عدة شفرات

<sup>1</sup> د. الياس الخورى، الذاكرة المفقودة، م س، ص 19.

² ينظر، د. صلاح فضل، في النقد الأدبي، م س، ص 70.

في ان واحد، وعليه فإن فهم النظام الادبي يحتاج إلى توظيف الإشارات اللغوب المكتوبة وربطها بشفرات فوقها، فالشعر يوظف الإيقاع والتصوير والخيال الشعري كشفرات خاصة به. 1

وعلى نفس المنوال يسير المسرح وغيرها من النظم الادبية، فالعلامة لا يمكن ان تعلم إلا من خلال موقعها في سياق متعدد المستويات ومن ثم ان النقد السيميائي باعتباره علما متشعب ان يربط بين الإشارات الدالة في النظم الادبية والفنية الجديدة وبين مرجعيتها في الإطار الثقافي العام، أن البحث السيميولوجي يتسع باتساع منطقة الفهم في إدراك النظم لكونه قادرا على التمييز بين الشفرات المختلفة فعندما تكون الشفرة عامة فإن إعادة فكها واستخلاص دلالاتها لا امرا مرتبطا بالمزاج الشخصي للقارئ وإنما يرتبط بارضية مشتركة مع غيره من القراء المتلقين لهذه الشفرة العارفين فيها "2

ومن هنا نتج التعرف اكثر على مفهوم التناص الذي لا يعني بالضرورة الدخال نص في نص آخر وإنما هو تعديل وتحويل لشفرة النص المأخوذ وتداخلها مع شفرة النص المستقل توليد دلالات جديدة وهو التناص الذي يسعى إليه المنهج السيميولوج.

<sup>1</sup> نفس المر، السابق، ص 70.

<sup>2</sup>د. صلاح فضل، في النقد الأدبي، م س، ص 71.

#### لفصــل الثاني

لقد قدم المنهج السميولوجي في نظر صلاح فضل عدة مصطلحات مهمة كمصطلح الخطاب وشبكة العلامات الذي يرجع في الاساس إلى توظيف المفاهيم التداولية في الإجراءات التحليلية النقدية الجديدة، كما أن دراسة شفرات النصوص وتحليل مستوياتها والعلاقة التي تكونت بها تعتبر سمة من سمات النقد الادبي المعاصر.

#### 6 النقد والدلالة (محمد عزام):

يرى الدكتور الباحث محمد عزام أن المنهج السيميائي يجب من أن يؤصل انطلاقا من التراث العربي القديم للبحث عن سمات هذا المنهج ومن يجب أيضا أن يكون تطبيق هذا المنهج يلائم الواقع الادبي العربي باعتبار الحضارة الغربية لم تأت بجديد من خلال هذا المنهج أو المناهج النقدية المعاصرة بل هو اظافر لعديد من اجتهادات الشعوب والامم.

الباحث لا يزال يرى فضل الالسنية العربية في تطوير هذا الدرس اللساني الذي استفادت منه إلى حد كبير النظريات الغربية، فإن للغويين العرب القدامى جهودا دلالية كبيرة ومشهودة ، فالمباحث اللغوية تعتبر حقولا دلالية حديثة كمعاني الغريب ومجازه في القران الكريم.

اعتبار أن الااء مرادفة للدلالة

نجد مصطلح الدلالة بكثرة في التراث العربي بلفظه الصريح حيث خلدون عن الجرجاني في قوله إن الدلالة هي كون الشيء بحاله يلزم من العلم به العلم بشيء آخر

فمحاولات ابن الفارس والزمخشري وابن جني وجهودهم اللغوية نجدها فيما بعد عند ا الشهير أولمن وغيره من الالسنين الغربيين.

إن في شرح ابن جنى وابن الانباري اعدة قصائد في الشعر القديم ما هو في الحقيقة إلا شرح سب بالمفهوم المعاصر فتتبعهم لتطور الالفاظ الدلالية من عصر إلى آخر هو مبدأ تقوم عليه السب الحديثة على يد( رولان بارت) الذي أسس الهذا المفهوم

ومعرفة السمات والرموز التي تربط عالم النص بمحيطه الخارجي، هي أيضا لا تخرج عن السيميائية ومقاربة الظواهر في الحياة الاجتماعية وعلاقتها بالنص وهذا يشيرا إلى بارت في كتابه (أساطير 1957) و (عناصر السيميولوجية 1964) و (نظام الموطئة 1967) حيث اهتم اء الدلالة.

قد اعتبر (بارت) نظام اللباس والاكل والطبخ ونحوها دلالات اجتماعية واقترح لذلك أن تدرس سب الامر الذي نجده عند النقاد العرب ا هو الجاحظ يبين لنا في كتابه (البيان والتبيان) هذه الانطباعات السيميائية من (الإشارة، العقد،

الخط، اللفظ، النصبة ...) وعلى ذلك النحو ابن قتيبة (276 ) ابه العلم والبيان (العين و الإشارة و النصبة و الهيئة و الوضعية ...).

تطور مفهوم السيميائية العربية ا المحبة

سماتهم وللعشاق صفاتهم . حيث لا يرى محمد عزام انقطاعا للنقد الدلالي (السيميائي) العربي القديم عن النقد السيميائي الحديث، و تزال الجهود متواصلة ابتداء (علم الدلالة العربي)، محمد مفتاح في مؤلفيه( من "فايز الداية" 1985

باء الشعر القديم 1982) و (تحليل الخطاب الشعري 1985) كما وقع محمد عزام الخاص (النقد والدلالة، نحو تحليل سيميائي للادب 1986) الذي عرّف بهذا المنهج في التراث القديم والبحوث الحديثة ليخلص أن في التراث العربي ما فيه الكفاية عن هذا المنهج الالسنى الجديد. المبحث الأول نبدة عن حياة ابن الأبار

أن نتطرق لدراسة قصائد ابن الأبّار في فن الرثاء، يجدر بنا اله إلى معرفة جوانب من حياة شاعرنا حتى نتمكن من إعطاء صورة واضحة وجلية حول الظروف الديطة به، وبالتالي نكوّن خلفية تساعدنا في الدراسة والتمحيص والنقد والتحليل.

1- التعريف بالشاعر هو ابو عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي البلنس المعروف بابن الابّار المولود سنة 595هـ والمتوفى سنة 658 حيث عرف عنه تضلعه في علوم الشعر والادب والنحو والفقه وتاريخ وعلوم القرآن، ولد في مدينة بلنسية وتلقى جل علومه بها حتى بلغ المناصب الرفيعة كما تعلم يد والده عبد الله المتوفى سنة 616هـ الذي كان عالما كبيرا، حتى سقوط هذه المدينة في سنة 636 وكان عمره انذاك إحدى وأربعون سنة، لين إلى تونس ببلاط ابي زكريا بن حفص الموحدي أ

يقول ابن الآبّار: تلوت عليه القرآن بقراءة نافر - مرارا وسمعت منه أخبارا وأشعارا واستظهرت عليه كثيرا أيام أخذي من الشيوخ، امتحن بذلك لفظي وناولني جميع كتبه وشاركته في اكثر من روي عنه "2، ومن أهم شيوخ ابن الآبار الذين تاثر بهم

<sup>2</sup> ابن الأبار، المقتضب من تحفة القادم، تحقيق إبراهيم الأبياري، القاهرة، 1957 ، ص 16.

أبن الأبار من المقرئين المعروفين

أينظر، ابن الأبار التكملة لكتاب الصلة، تح: إبراهيم الأبياري، بيروت 1989، ص 889.

الشيخ الجليل أبو الربيع سلمان بن موسى بن سالم الحصيري الكلابي الذي استشهد سن 634 وقد لازمه ابن الابار حوالي ثلاثا وعشرين سنة وكان "شاعرا، بارع التوليد، رقيق الغزل وقد اخذ عنه كثير من علماء الاندلس " كان لكثير من الشيوخ حسن التاثير في تكوين شخصيته العلمية والشعرية كمحمد بن رشيد (ت 595) وابن نوح الغافقي البلا (608) الذي يقول عنه: "تاوت عليه القران بالسبع واجاز لي وسمعت منه بعد والدي رحمه الله وهو اغزر من لقيت علما وابعدهم وغيرهم من العلماء الاجلاء الكثر.

لم يكتف ابن الأبار بالدراسة على يد فقهاء وعلماء بلنسية فحسب بل قام برحلة في ارجاء الاندلس طالبا للعلم وساعيا في تحصيله كما يقر هو بذلك في كتابه (إعتاب الكتاب) ومن المهم أن نذكر أن ابن الأبّار أجازه كثير من فطاحل العلم في المشرق والاندلس.

من العوامل المهمة التي ساعدت في صقل موهبة ابن الابّار الثقافية والفكرية عمله في الكتابة للسلاطين حيث كتب للسلطان محمد ابن حفص صاحب بلنسية ثم لابنه من بعده يزيد ابن محمد كما كتب لابي جميل مدافع بن مردنيش أمير بهاجر بعد سقوط إلى السلطان ابى زكريا ابن أبى حفص ثم للمستنصر من بعده

أبن الأبار، التكملة، ج2، م س، ص 584.

<sup>2</sup> م س، ص585.

كان يتمتع ابن الابّار بملكات فردية عديدة، اهتمام والده بتربيته وتعليمه وكثرة الشيوخ الذين أخذ عنهم بالإضافة إلى عمله بالدواوين في قصور السلاطين والامراء ومخالطته لكثير من العلماء والادباء والشعراء كلها عوامل ساهمت إلى حد كبير في غزارة علمه وسعة اطلاعه الدى به ليكون فردا مشهودا له بالكفاءة الشعرية في عصره.

### 2- إنتاج ابن الأبار البلنسي:

انذرع ابن الابار صفة العالم الموسوعي عن جدارة رغم أن الدراسات والتحقيقات لا تزال محتشمة حول هذه الشخصية الفريدة، ومع انه لم يكن منقطعا للعلم قدم وانشغاله بالمؤامرات التي كانت تحاك

ضده والفتن التي المت ببلنسية موطنه ومع هذا فلم تفارقه ثقافته العلمية وموسوعيته من أن تثنيه تلك العقبات من تأليف الكتب وإقراض الشعر

لقد بلغت مؤلفات ابن الابّار اكثر من أربعين كتابا ضاع معظمها ولم يصلنه منها إلا النزر القليل و

1- المورد السلسبيل من حديث الرحمة المسلسل.

### نحو مقاربة سيميائية لرثاء المدن في الاتدلس

2- الاربعون حديثا عن أربعين شيخا من أربعين مصنفا لاربعين عالما من

الفصل الثالث

أربعين طريقا إلى أربعين تابعا عن أربعين ، باربعين اسما من أربعين قبيلا في أربعين بابا.

3- قصد السبيل وورد السلسبيل في المواعظ والزهد.

4- التكملة لكتاب الصلة.

5- الإيماء إلى المنجبين من العلماء.

6- المأخذ الصالح في حديث معاوية بن صالح.

7- هداية المعتسف في المؤتلف والمختلف.

8- معجم أصحاب أبي الحدا . 1

إلى غير ذلك من مؤلفاته المهمة ولكن أحسنها وأفضلها وأعظمها فائدة مؤلف (الحلة السيراء في اشعار الامراء) وكتابه (رفادة الوفادة) ولعل هذا الكتاب يؤرخ لوفادته رسولا لإمارة بلنسية في مهمة النجدة بالحفصيين والذي أنشد في البلاط الحفصى قصيدته الشهيرة بالسينية والتي يقول في مطلعها

<sup>. 107</sup> مجلة معهد المصري الدراسات الإسلامية لمدريد، المجلد  $^{2}$ 2، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  نفس المصدر السابق، ص  $^{2}$ 

أَدْرِكَ بِخَيلِكَ خَيلَ الله أندَلسنا إن السنبيلَ إلى منجَاتِهَا دَربَنَا<sup>1</sup>

إن جملة هذه المؤلفات والتي ضاع معظمها لم يبق منها إلا خمسة كتب مشهورة ومطبوعة كلها.

- 1 إعتاب الكتاب
- 2- التكملة لكتاب الصلة.
- 3- الحلة السراء في أشعار الامراء.
  - 4- درر السمط في خبر السبط.
- 5- المعجم في أصحاب القاضي الصفدي.

يكفي أن نشير إلى أن بعض المؤرخين يلمحون أو يتهمون ابن الابار بالتشيع دلين على ذلك بكتابه الذي الفه في رثاء الإمام الحسين رضي الله عنه (درر السمط في خبر السبط).

ولكن الحقيقة غير ذلك ، لان الاندلسيين معروف عنهم حبهم الشديد لآل البيت ومن المالوف عندهم إقامة المواسم والحفلات في عاشوراء لرثاء الإمام الحسين إذ يعدو ذلك سوى من التقاليد الخالية من معتقدات الشيعة في ال البيت، والدليل الاخر الذي ينفي هذا كله هي تلك الرسالة التي وجهها ابن الابار لابي المطرف ابن عميرة

أبن الأبار، الديوان، 185.

التي يقول التي يقول التنافي الاندلس السنة وكانت من البدع في احصن جنة، هذه المروانية مع اشتداد اركانها وامتداد سلطانها الفت حب ال النبوة في حبات القلوب إلى المرابطة باقصى الثغور والمحافظة على معالي الامور والركون إلى الهضبة المنيعة وموالاة الشيعة الهذه الرسالة لا تدع مجالا للشك انه سني المذهب والهوى بعيد عن الشيعة والتشيع اما عن رثاء الإمام الحسين رضي الله عنه فهو قاسم مشترك بين جميع الشعراء والادباء وليس في رثائه رضي الله عنه تهمة او هو قاصر على مذهب معين ولاستكمال الصورة التي تساعدنا بلا شك دراسة قصائد ابن الابر علينا معرفة الظروف السياسية والاجتماعية التي عاشها ابن الابار

#### 3-عصر ابن الأبار السياسى:

لقد واكب ابن الابار البدايات الاولى للدولة الموحدية التي استطاعت أن ترد كيد الاعداء عن الاندلس ردحا من الزمن فعاشت الاندلس في كنف الخلفاء الثلاثة الاولين عهدا من القوة والمنعة.

وما أن تولى الخلافة - الخليفة الرابع محمد الناصر ابن يعقوب المنصور - وما أن تولى الخلافة - الخليفة الرابع محمد الناصر ابن يعقوب المنصور الى 595 - 611 ) حتى بدأت ملامح التفكك والانهيار تأخذ في تسارع مستمر إلى

<sup>1-</sup>ابن الأبار الحلة السيراء، ص20

أن جاءت فاجعة الدهر في معركة العقاب<sup>1</sup> والتي كان فيها شاعر، في عز (أربعة عشر سنة).

لقد بدأ الياس يدب في الروح القتالية للاندلسيين في ظل استمرار الفتنة وقلة القادة الصالحين الذين ترتكز عليهم مبادئ النصر والغلبة ولم تكن بلنسية مدينة عادية، فهي تحتل مكانة مرموقة بين نظيراتها في الاندلس من حيث أهمية الموقع الذي مكن لها في لعب أدوار هامة في التجارة والعمران، ثمّ أن جمالها البارع جعلها محل إلهام الشعراء والادباء ومطمع الغزاة والمترصدين

كان أهل بلنسية على جانب كبير من الكرم والجود وحسن الاخلاق وكانت غنية على مر الاحقاب، فقد أثنى عليها كثير من المؤرخين الثناء الحسن، الفتح الإسلامي الاول إذ اتصف أهلها بغناء فاحش الموحدون الصبحت هذه المدينة () في عهدهم، لفقر إلا من حاشية الامراء والاسر العريقة من قضاة وفقهاء وغيرهم.

اما ابن الابّار الذي عايش احداثا ماساوية في بلنسية كمعركة العقاب وعمره اربعة عشر وهو لا يزال حدثا صغيرا ثم معركة حصن انيشتيه عام 634 إذ كان لهذه المعركة بالأثر في نفسية ابن الابّار والتي استشهد فيها الكثير من

[99]

 <sup>1 -</sup> ينظر المصدر نفسه، ص 20.

شيوخه الاجلاء، منهم ابن الربيع سلمان بن موسى الكلاعي في الوقت الذي تولى ابن الابار الكتابة في بلاط أمير بلنسية من نفس العام

لقد ساهمت هذه الظروف والاحداث تكوبن شخصية ابن الابّار (الثائر، المنتقد الناصح) وغيرها من الصفات التي نلتمسها في شعره

# 4- امة حول شعر ابن الأبار البلنسى:

من خلال دراستنا لشعر ابن الابار نجد أن شعره من حيث المضمون الخطابي يتجه إلى عدة اتجاهات أهمها:

#### أ المضمون الخطابي

1) في الصراع والمواجهة إن الصراع الذي يعيشه الإنسان في هذه الحياة هو حتمية لازمة سنّة كونية من أدم عليه السلام إلى آخر البشر، كون الحياة كلها صراع وقد كانت مضامين الخطاب الشعري عند ابن الابّار من هجاء وفخر ورثاء وشكوى وعتاب لا تعكس بالضرورة إلا صراع داخليه او خارجي الإنسان، ومن ثم يمكن القول أن ابن الابّار كان يبدي في شعره نوعين من الصراع هما

\* صراع خارجي: عندما يتكلم أشعاره بلسان الجماعة أو القبيلة أو الأمة نه يجعل من الشعر الناطق الرسمي بلسان من ينتمي إليهم ن الواقع في الاندلس نه مجموعة من الصراعات المتباينة، سواء كان هذا الصراع بين المسلمين

والنصارى، أو بين أجنحة الحكم في الاندلس أو صراعا طبقيا أو طائفيا أو للاندلس الله المتعددة ومختلفة أهمها التقلبات السياسية والإثنية، وقلة الباعث الديني لعدم تمكنه في النفوس فلطالما كان شعر ابن الابار لا يخرج عن هذه الاطر والتجليات ولا أدل ذلك قصيدته الشهيرة بالنونية التي تبرز هذا الصراع بشكل جلي:

أَدْرِكَ بِخَيلِكَ خَيلَ الله أندَلسنا إن السنبيلَ إلى مَنجَاتِهَا دَربَنَا<sup>1</sup>

تصور هذه القصيدة الصراع الخارجي بكل معطياته فهو يصور المواجهة العنيفة بين المسلمين والنصارى ويصف حال المدينة المحاصرة والمغلوبة:

يَستَوحشنَ الطرف منها ضعف مَا أنْ وَمن كَا ائسَ كَانِت قبلهَ

وصنيرتها العوادي العبتات بها فمن عساكر كانت دونها حرسد

ک

وللندى غدا أثناءه

يَ للمساجدِ عَادت للعدى بيعًا

جَنَ

ومن صراع المواجهة القصيدة التي يقول فيها:<sup>3</sup>

قمن المطيق عِلاجَهَا وَشَيْفَاءَهَ

أمَ العَلوج فقد حَالوا حَالَهَ

<sup>185 –</sup> ابن الأبار، الديوان، ص185.

<sup>2 -</sup> ديوان ابن الابار، ص186

 <sup>3 -</sup> ئفس المصدر، ص5.

#### لكفر كره ماءها وهواء

## أهوي إلا به مكاره جارح

إن من سمات الصراع الخارجي الصراع على الزعامات هذه القصيدة يصور فيها انتصار ابن زكريا وتمكنه من خصومه

# غَزَو عَلَى النَّصر وَ التَّمكِينِ مَنشَوَّهَ الْفَتَح غَايَتَهُ والنَّد مَبدؤَهُ أَ

لا يخرج شعر ابن الابّار في إطاره العام من حيث الصراع الخارجي عن مثل هذه النماذج، فتارة يدعو إلى الجهاد ضد النصارى المعتدين ومرة نجده يقف إلى جانب شخصية معينة في البلاط يساعدها ويدعمها ويمتدحها ونحو ذلك، وعندما ياخذ الصراع طابعا قبلي لا يخفي عروبته ومضريته، فنجد ابن الابّار يقدم اسمه القضاعي البلنسي في مؤلفاته.

\* صراع داخلي يتمثل الصراع الداخلي في شعر ابن الابار محيطه الذي يعيشه مع منافسه أو محبيه أو مع تقلبات الدهر وظروف الزمان، أو ذلك الصراع الذاتي مع أحلامه والامه وأمانيه حيث تتجلى الملامح النفسية في شعره بكل وضوح

لا يخفي ابن الابار هذا الصراع الداخلي في اشعاره ذكره للحساد والمنافسين، جفاء الاحبة والصدود عنه أو الرجوع إلى الزهد والتبتل بعد كثرة المؤامرات التي حيكت حوله، ولعل اعتداد ابن الابار بنفسه إلى حد الغرور والتعالي جعله يكون لنفسه عددا لا باس به من الحساد والاعداء الذين يتربصون به الدوائر.

<sup>1 -</sup> نقس المصدر، ص<u>0.</u>

والحقيقة أن لكل ذي نعمة محسود وعلى قدر النعمة يكون الحسد، ومن الابيات التي يمكن أن نتخذها نموذجا في مثل هذا النوع من الصراع أبيات وردت في ديوان ابن الابار لما هجاه أبو الحسن على بن شلبون المعافري البلنسي بقوله:

لا تعجَبُوا المَضرَةِ ثالث جَميعَ النّاسِ صَادرَة عن الأبّارِ

وَالْفَارَ مَجِبُولَ عَلَيَ الأَا رَارِ

وَالْفَارَ مَجِبُولَ عَلَيَ الأَا رَارِ

وَالْفَارَ مَجْبُولَ عَلَيَ الْأَا رَارِ

بقوله

قَا لَابِنِ شَلَبُونِ مَقَالَ تَنْزَهُ عَيرِي يَجَارِيكَ هَجَ الْفَجَ الِ إِذَا اقْتُسَمَدُ خُطُ تِدْ بَيِنَدُ فَحَمَلت بَرِهِ وَاحتُمَلَت فَجَ ال

تصور أشعار ابن الأبار هذا الصراع بينه وبين معانديه وحساده ولعل شدة الاعداء وكثرتهم هي التي ت ابن الآبار ينتهي النهاية المأساوية على يد السلطان المستنصر ابن زكريا فقد ذكر أن أحمد بن إبراهيم الغساني كان شديد الحنك والحقد وكان يسعى مع حاشية السلطان إلى تشويه صورته لدى المستنصر أن الآبار يقول في ذلك:

أمري عَجِيبَ فِي الأَمُورَ بَينَ التَّوَارِي وَالطَّ ور مستَعما عِندَ الغِيَابِ ومَهما عِندَ الحَضَ ور<sup>1</sup>

<sup>1-</sup> ديوان ابن الأبار، ص 454.

وفي سياق آخر فقد كاد أعداء ابن الابار له عند السلطان، حينما اتهموه بأنه ينظر في النجوم (منجم) ينظر في النجوم ويتوقع الشر لدولته فأمر بالقبض وقام الوزير أحمد بن إبراهيم الغساني بالبحث في داره فوجد هذا البيت:

# طغ بتونس خلف سموة ظلما خلية 2

كما عثر على كتاب في التاريخ يسيء إلى السلطان فأمر بضربه وقتله وإحراق مؤلفاته.

لقد كان ابن الابّار نفسه يتوقع هذه المصير ويعبر عنه من خلال شعره

أَمَا أَذْ قَدْ خُطْ فِي اللَّوحِ مَا خُط فَلَا نَعَتَّقِذَ لِدَهُر جُورًا وَلا قَسَط

وَلاَ تُسخَط المَقدَورَ وَارضَ بِما جَرَى عَليكَ ان الرضرَ يَفضا السنخط 3

لقد عاش ابن الابّار كل هذه الانواع من الصراع الداخلي بينه وبين أعدائه وأحبابه وحتى نه و بين أفهو يصور صدور الاحبة في قوله:

عجبًا مِنكُم أَضَعتم دُونَدُ دَعَاوي الْخَصم حَتَى فَلِجَ

ومرحتم بالقتلى ودكم وحمينا ودا أن يمزج

ولقد رمنًا ظِلِكُم حَقبًا وَتُحَمَّا الدَّاكَ م حَجَجَ 1

<sup>1-</sup> الديوان ،**ص684**.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفس المصدر السابق، ص452.

<sup>3-</sup> ابن الابار، ص449.

ق يمكن القول أن ابن الابّار عاش عمره كله في صراع داخلي تتجاذه اطراف كان له بالغ التأثير في حياته، وفي صراع خارجي كونه ابن بيئته ان بعض المؤرخين يلقبونه بالشهيد لانه عاش دافع عن وطنه ويا ذلك المشاق والصعوبات، فداءا لذلك

# ب شعر بن الأبار في الغربة والحنين

ليس غريبا أن يتناول ابن الابار موضوع الغربة والحنين في شعره، عادة الشعراء فلقد ، الشعراء من قبل الاطلال والديار، وحنوا إلى الديار والاوطان والحق أن موضوع الغربة والحنين احتل حيزا كبيرا في ديوان الشعر العربي ولكذ لا يجب أن يفوتنا أن الشعراء الاندلسيون تفوقوا في هذا النوع من الشعر على اقرانهم السابقين منهم واللاحقين، أن الظروف السائدة ساهمت إلى حدّ كبير في إبراز هذا النوع من الشعر بالإضافة إلى صدق المشاعر وحرارة العاطفة.

عندما نتناول بالدراسة والتمحيص شاعرنا ابن الآبار نجد أنه عاش الغربتين معا، غربة الاوطان، وغربة الضياع (الروح) هذا من خلال أبياته التي نجدها مترامية هنا وهناك في ديوانه الشعري إذ يقول:

إلى أوطائ حَن العَمِ دَ يَمِيدَ

وَمَسقط رَأْسِهِ ذِكْرَ اشْتَيَاقً فَذَابَ فَوَادَهَ وَهَ وَ الْحَدِرِ دَ

<sup>1-</sup> نفس المصدر السابق، ص107.

الفصل الثالث

مُعَاِهِدَ عَهِدَهَا المَاضِ حَمِيدً 1

وَلُو رَامِ السَلُوِّ ابتُ عَلَم لِهِ

ولا عجب أن نلمس موقف الحنين في عدة قصائده ولو اختلف غرضها كالغزل والاستنجاد أو الاستعطاف فهذا الاسلوب ليس مقتصرا على أبن الابار، بل تعداه إلى مله الشعراء في الاندلس، نظرا لتلك الظروف الصعبة التي عاشوها ولهذا فإننا نلتمس في شعر ابن الابار عدة أنواع من الحنين في شعره أبرزه:

\*غربة الروح والفكر: في هذه الابيات اللاحقة سوف نلمس التناقض النفسي والفكري الذي يعيشه في الفي في في الفول الفكري الذي يعيشه في الفي الفول الفكري الذي يعيشه في الفول الفكري الذي الفكري الذي الفكري الذي الفكري الذي الفكري الفكر

لام المَحِبَ ونَ الف رَاقَ وَلَمتُ لَهُ لَكِنْهَ م سَأْمَ وا وَلَمَ الْمَحِبَ ونَ الف رَاقَ وَلَمتُ لَم الْمَح

ظَعِنُوا وَهَ م قَد وَدَعَ وا سَلَمَ وَظِعِنْتَ غَ يَرَ مَ وَدِع وَمَسَلًا م

فَعَلَى فَلَدُّمْ كِ البَواكِ إِنْنِي أَخْرَجَتَ مِن أَرضِ وَلَسَتَ بِمَجْرِمِ

واضَعَتَ يَومَ وَضَعَتَ فِي أَرضٍ بِهَ يَدَ وَ القَصِيحَ مَعظمَ عَجَم مُا القَصِيحَ مَعظمَ عَجَم اللهُ السَّرِيحَ بِغُورِ لَا اللهُ وَيَــومَ

اللهُ أَسْتُريحَ بِغُورِ لَا اللهُ وَيَــومَ

اللهُ وم<sup>1</sup>

<sup>1 -</sup> ديوان ابن الأبار، ص 177.

يبكي ابن الآبار في هذه الأبيات . السيئة التي وصل إليها جراء التجائه إلى وطن غير وطنه ودين غير دينه وهذا عندم لجا مع أبي زيد إلى النصاري

\* الشعور بالضياع والحرمان يصور ابن الابّار في كثير من المناسبات الشعرية ضياعه عن وطنه وغربته عن أهله في تلك الأوطان التي لجأ إليها إذ يقول إحدى قصائده

وَلاَ قَرَارَ وَلاَ صَبِرِ وَلاَ جَلْدَ

الحَمدَ لله لا أ وَلا وَلَدَ

قصار حرباً لنا لما انقضى الأمد<sup>2</sup>

كانَ الزَمَانَ لَنَا سَلَما إلَى أَمَدٍ

ويقول في بيت آخر جسد معاني الضياع وعدم الاستقرار:

حياتِي هَجِرَ كَلْهَا وَقطِيعَة أَمَا أَنَ أَن تَفْنَى القطِيعة والهَجرَ<sup>3</sup>

ونافلة القول أن هذه الحالة النفسية ضلت ملازمة لابن الابار حتى وفاته والتي أترث بشكل كبير على خطابه الشعري.

\* فقد الوطن: يصور لنا ابن الابّار ما حل بوطنه من دمار وخراب تصويرا دقيقا منقطع النظير ذلك أن الشاعر تنازعه عدة عواطف داخلية وخارجية كما أسلفنا فهو يقف على أدق التفاصيل يصورها أحسن تصوير ولا يدع شاردة ولا واردة إلا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الديوان، ص 177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ديوان ابن الأبار، ص320.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه، ص178.

اتى على ذكرها ليكون بذلك صورة شعرية دقيقة في مضمونها ومجملها، كما هو الشأن في هذه الابيات التي يصف لنا بلدته وما حل بها وصفا دقيقا فيقول:

مَا شُئِتَ مِن خَلْع مَوشِي وأربَعا نَمَنَمتَ أَوْ دِي الرَّوْ عَ بِـ وكسد

فَضُوح النَّضَر مِن أدو احِهَ كَ تِحَدَائِقَ دَاقِ مَؤَنَقَةَ وعسد

سَرَعَانَ مَا عَاثَ جَيشَ الكَفرواحربا عَيثَ الدَّا فِي مَغانِيهَا التِّي كَسَبَ وابت ز بزتها مِمَ تحيفها تُحيف الأسد الضاري لم فترَسدَ 1

لقد هام ابن الابار ببلدته بلنسية حبا وشغفها حتى صار رثاءها ديدنه في كل أشعاره بعد سقوطها

سَقيتَ وَإِن أَشْقيتَ صَوبَ الرَوَاجِسِ بلنسية ياعذبة الماء والجذ بِمُوحِشَةِ مَوتَابِعَ دِ أحَبَ وَأَقَلَى مِنْكِ حَالًا وَمَاضِيَ الأوان س

وَانْدَبُهَا أَدْبُ الطُّلُولُ الدُّوَارِسُ أَ ومن عَجَبِ أَن الدِيَارَ أَوَاهِ 1- الديوان، **ص**186.

وفي مقطع آخر يقضي بأنه وصل إلى مرحلة اليأس من العودة واسترجاع الوطن فيقول:

مَوتَ المَحَامِدِ بَينَ البَ

وَاهَ وآهَ يَمُوتَ الصبر بَينْهُمَ

والجبن

هَذَا وَمَا عَرَصُوا فِي عِرصَةِ

لجيرة أصبحوا أيدي سبا شيع

اليَمَن

لم يغن حَ القِنا عنها وَلا الجد ن فيها وبونا بط ول الغبن وجنّة حا أ النار ساحته التيح للروم ما وفي مراميهم

وا**لغ**ين<sup>2</sup>

\* الحنين إلى الشهوات والملذات يرى كثير من الدارسين أن ابن الابّار عندما يذكر الحنين إلى الخمر والشهوات والغرام إنما يستدعي ذلك الجمال في شعره اسوة بنظرائه من الشعراء ولكن هذا لا يعني انه بريء من اية مغامرة عاطفية ومع هذا فإن تكوينه الديني من صباه يجعلنا نتأكد انه عاش هذه المحاولات العاطفية في حب عذري بعيدا عن المجون الذي كان في شبه الجزيرة الاندلسية فيقول في هذا النوع

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 400.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الديوان، ص 320.

نحو مقاربة سيميائية لرثاء المدن في الأندلس

وَالْقُلْبُ قَدْ هُجُرُ الْحُسْبَانُ سُواكُ

مهلا أمام تطول نواك

فَمَ ا تَقْرَأ بِشْيَء غَيْرَ مِرَاكِ<sup>1</sup>

يَاقَرَة العَينِ انَ العَينَ تُهوَ اكِ

فلقد جاء شعر ابن الابّار عفيفا وما تلك الابيات السابقة إلا دليل على تشبهه بشعر الاولين ولا ادل على ذلك تغرمه ببنات ليست من الاندلس بل من الجزيرة العربية.

كم بَاق بَينَ الْعَذِيبِ وَبَارِق يَبدُوا لزَند صَبَابِتِ قَدَادَ 2

فكلمة العذيب وبارق اماكن في شبه الجزيرة العربية وعلى هذا نجد مواقع الخرى في أشعاره كضارج وسلمى وأجا.

\* التشوق إلى أيام الصبا إن إفراط ابن الأبار في حب بلده بلنسا يقرن ضياعها بضياع وياسه من عودة وطنه، من عودة، مبينا هذا إحدى المقطوعات الشعرية قائلا

لعَمري مَ أَنفَقَتَ مِن عَمري بِهَ وَجَنَيتَ مِن تَمَراتِ عَيشٍ يَعدَبِ
العَلْبَن عَلَي السَّدِ لَوَ صَبَابَا وَ شَرَحَ هَ إِنَ الشَّبَابَ أَحَـقَ قَان يَ نَدَبِ

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 222/ 225.

<sup>2-</sup> المصدر نفس، ص177.

نحو مقاربة سيميائية لرثاء المدن في الاندلس

سَاعَات انس رَدَهَا مَستَ  $extbf{ب}^1$ 

ساحات حسن طرزت أوقات

إن صورة بلنسية وشبابه الذي قضاه فيها لا يزال يذكّر ابن الابار الله المجالس التي كان يتعلم فيها العلم فيقول:

تحيية اللهِ عَلى م و ودَعتهم توديع شرخ الشنباب

كَانُوا أو كنا زَمَنا وَانطُورَى مَا بَينْنَا مِنْل اِنطُواء الكِناب

إن انصقوني لم أسلهم سيوري أن يَ لوا العتب مكانَ العتاب 2

تصور هذه الابيات الحالة النفسية المتمثلة في الحنين إلى مراتع الصبا والشباب التي يتحصر على وطنه وشبابه الاذين فقدهم إلى الابد

لقد كانت هذه أهم مضامين الخطاب في شعر ابن الابّار كما يمكن القول أن أهم المواضيع التي تساعدنا على فهم أقرب لشعر ابن الابار معرفة البناء الهيكلي لقصائد ابن الابار في مجال الرثاء.

# ج البناء الهيكلي لقصائد ابن الأبار في الرثاء

إن السؤال الذي يمكن أن نطرحه حول شعر ابن الابار في مجال الرثاء هو هل كان ابن الابار محافظا على البناء الهيكلي الذي كان (العصر القديم) أم أنه

<sup>1-</sup> الديوان، **ص**60

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الديوان، ص.90

استحدث طرقا جديدة في شعره ؟ وهل نوع في الاغراض التي استحدثها الاندلسيون ي شعر الزجل والموشحات ؟

من خلال الاطلاع على ديوان ابن الابار نجده قد كتب في الاغراض الشعرية المتعارف عليها قديما اي الاغراض التقليدية كالمدح والغزل والرثاء والزهد ديدنه في ذلك ما سار عليه الشعراء القدامى غير أنه توسع فيما استحدثه الاندلسيون من أغراض شعرية، وصف الطبيعة وشعر الاستنجاد والاستغاثة ورثاء المدن وبالمقابل لم يكتب في فن الازجال والموشحات لهذا يمكن أن نميز بين نوعين من البناء الهيكلى في شعره.

### 1 البناء الهيكلي في الرثاء التقليدي في شعر ابن الأبار:

لا يوجد لابن الابار قصائد معدودة في الرثاء إلا ض المقطوعات التي رثى السلطان أبي زكريا ورثاء شيخه أبي الربيع ابن سالم وأخرى اشخص اسمه محمد، وقصيدته في رثاء والده الخطيب أبي عبد الله ابن قاسم ومن الملاحظ أ رفي البناء الهيكلي على نهج القصيدة التقليدية المعروفة من حيث الروي والمقدمة وغيره من الاغراض المعروفة في الشعر التقليدي.

### 2 البناء الهيكلي في الرثاء المستحدث في شعر إبن الأبار

لقد تأثر ابن الابّار كثيرا بفاجعة سقوط المدن الاندلسية على يد الإسبان، ولكن الكارثة التي قصمت ظهره هي سقوط بلنسية مدينته التي بكاها كثيرا وندبها وتشوق اليها وتألم في غربته لها، حيث يقول

## مَلْكَت جَوَارِحة عَلَيهِ جِرَاحة فَشَيْقَاؤَهَ لاَ يرتَّجي وسيرَاحة 1

وجد قصيدة بها في رثاء المدن والممالك ممتزجة مع قصائد الاستنجاد والاستعطاف التي برع الكثيرا بل هي درّة تاج شعره وزينة اشعاره فقد مزج فيها طلب النجدة مع وصف حال المدينة واهلها.

ومن المعلوم ايضا ان إبن الابار لم يخرج من حيث الناحية الإيقاعية عن السلافه القدامى رغم انه عاش في بيئة استحدثت كثيرا من التغيرات في الشعر التقليدي من حيث الإيقاع يعتمد على البحر الطويل الكامل ثم البسيط والتي تعبر عن الإحساس والتنفيس عن الرغبات الكامنة في نفسية الشاعر اعتماده في اختيار القافية على الحروف الملائمة كالدال الباء، الراء، اللام، النون والميم، وهذا على التوالي، وبصورة اقل اعتمد على حروف الحاء، الهمزة، العين، القاف، الصاد، الباء، اللهاء، الجيم من هنا يتضح ان الحروف التي استعملها ابن الابار في قوافيه هي نفس الحروف التي استعملها ابن الابار في قوافيه هي نفس الحروف التي استعملة في الشعر العربي وما هذا إلا تقليد فني محض. كما نجده يسير

<sup>131.</sup> ص .<sup>1</sup>

في شعره إلى التنويع موسيقاه استنادا إلى المحسنات اللفظية من تصريع، ترصيع ، ، ، ، ، ، ، ، ، طباق و، ...).

تعتمد الصورة الفنية في شعر ابن الابار بالدرجة الاولى لى الخيال والاستعارات والتعجب والاستفهام ففي رثائه لبلا أمام صورة نفسية قائمة على البيانية المباشرة أو الرمزية:

## راحَتْ بِهَا الْوَرِقَاءَ تُسمَعَ شُدُوهَا وَغَدَ تَ تُرجِعَ حُوهَا وَبَكَاءَهَ $^{1}$

إن هذه النظرة الموجزة حول حياة ابن الابار وشعره من حيث الخطاب الشعري والبناء الهيكلي لاشعاره وقصائده سلطت الضوء على هذا الشاعر ذو المشاعر والاحاسيس المتناقضة وهذا ما يساعدنا بلا شك السميائي لفن الرثاء عنده لان موضوع السيميائية هو دراسة النّص الداخلي وسماته الخارجية وبالتالي سوف نكّون نظرة لا بأس بها حول هذا الشاعر من خلال شعره الرثائي كنموذج شعري متميز

<sup>1</sup> ابن الابار، الديوان، ص35.

المبحث الثاني نحو مقاربة ، لبعض قصائد ابن الأبار

تعد اعمال (دي سوسير De Saussure) اللسانية من اهم سمات السيميائية بحيث أصبح هذا العلم يدرس الدلالات اللغوية في صلب الحياة الاجتماعية، ومن ثم نستطيع القول ان السيميائية ترتكز في بحثها مجال العلامات والرموز مهما كان اتجاهها واختلاف انواعها واهدافها، وبهذا نجد أن السيميائيين من خلال دراستهم للنصوص الادبية رأوا أنه يرتكز على نظام الشفرات؛ أنها نقد على ضلال

المعنى لمعاني آخرى وفي سبيل الولوج إلى عالم النص الادبي ظهر فرع من السيميائيات ببالدرجة الاولى بالنص، سواء اكان شعريا أم أدبيا.

يعتبر الشعر من أوثق الادوات التعبيرية خاصة أما يتعلق بالإحساس والوجدان كونه لا يخلوا من عاطفة جياشة ومشاعر صادقة، وفن الرثاء وخاصة رثاء المدن على هذا النحو تماما من حيث المضامين الحسية والعاطفية، لانها تعايش الواقع ولا تحيد عنه جوهرا ومضمونا، ونعني برثاء المدن تلك "الأثار التي وصلت إلينا من جراء انعكاس الحوادث التاريخية على الادب سواء في الشعر او النثر"1.

نحاول من خلال المنهج السيميائي تطبيق هذا النوع من النقد الادبي المعاصر على فن رثاء المدن بغية الغوص في اعماق النص الشعري ومعرفة دلالاته اللفظية وسيمائية الدلال.

لقد أخذنا نموذج شعري للتحليل في بعض قصائد ابن الابار البلنسي قصيدتيه الشهيرتين بالسينية والهمزية، التي يرن ما بعض المدن الاندلسية على الرغم من صعوبة تطبيق هذا المنهج الحداثي على موضوع تراثي بالدرجة الاولى وبالاعتماد على مجموعة من المعطيات السيميائية كالعنوان، المكان، الزمان وغيرها بغية الخروج بمحصلة نقدية غنية بالمعطيات النقدية المعاصرة.

#### 1)- سيميائية العنوان:

<sup>1</sup> د محمد رضوان الداية، الأدب الأندلسي العربي في الأندلس والمغرب، مطبعة جامعة دمشق، 1986، ص 274.

يحمل العنوان اهمية كبرى في تفكيك النص ثم إعادة تجميعه وتاويله وهو من اهم السمات التي سارعت السيميائية إلى احتوائه والإحاطة به بل اولته عناية كبيرة بوصفه مصطلح إجرائيا ومفتاحا مركزيا، يساهم في عملية التاويل يعتبر إجراء دلاليا مشمولا بالرمز وعليه فإننا نجد كثيرا من الدراسات السيميائية واللسانية في هذا المجال عملت على احتوائه كمدلول نصبي، لانه يجعل من القارئ اكثر إدراكا المحال عملت على احتوائه كمدلول نصبي، بل إن العنوان هو المحور الرئيسي الذي يتوالد ويتنامى ويعيد إنتاج ان يكون طويلا يساعد على توقع المضمون وإما ان ون قصيرا يحتاج إلى تمحيص، واما إن يكون مبهما وفي كل الحالات العنوان على مستويين بعد الرجوع إلى قرائن فوق لغوية احدهما دلالي والاخر رمزي وهذا اثناء عملية التحليل!

إن القصيدة التي يرثي فيها ابن الابار ، والتي مطلعها أدرك بخيلك خيل الله أندلسنا إن السنبيل إلى منجاتها دربتا 2

وردت هذه القصيدة في ديوانه بدون عنوان، وكان الشاعر جعل ، واحة واسعة المعنى يسبح فيها القارئ بخياله وأفكاره ليصل به إلى ما تعانيه الاندلس من تخريب ودمار إن الابيات الاولى للقصيدة تعطي فكرة عامة حول القصيدة كعنوان، ليتأكد للدارس أن المعجم اللفظي لهذه الابيات يرتكز حول موضوع مهم أراد الشاعر أن

<sup>1 -</sup> ينظر د. محمد مفتاح، دينامية النص، ص 72.

<sup>2-</sup> الديوان، ص.185.

يوصله إلى السلطان أبا زكريا، وهو الاستنجاد والاستغاثة لنصرة بلنسية موطنه الاصلى

ينتق ابن الابار الفاظه بعناية فائقة واسلوب رائع ، ذلك من المعجم الديني وما يمثله من خلفية عقائدية وصلة وثيقة وان تباعدت المسافات، فالمساجد في القصيدة لها دلالات عدة تحمل ، (الإسلام، العبادة، التوحيد، القوة، الجماعة، النصر، التمكين ...) وبالمقابل الكذس ترمز إلي (تغير الحال، النصارى، الضعف،الاعداء ...) وعلى شاكلة القصيدة الاولى جاءت قصيدته الهمزية ليرثي فيها الاندلس والمدن التي فيها الخراب وبخاصة موطنه الاصلي بلنسية، فقد جاءت على نحو ما سبق من تنوع دلالي مستمد من عدة رموز دينية وعقائدية وتاريخية.

إن ابن الابّار يرسل رسائل واضحة حول ما يحدث في الاندلس حيث جعل الغموض يكتنف مستقبل وطنه في ظل الظروف المحيطة به ليترك للقارئ حرية اختيار العنوان ويظل مولودا مجهول الهوية، وهذا في كلا القصيدتين 1.

جنوح الشاعر إلى عدم العنونة نتساءل عن السبب، وكانه بهذا العمل يؤكد لنا حتمية الضياع، القلق والاضطرار، رغم أن روح القصيدة، عم بالمشاعر الجياشة والاحاسيس الصادقة يتضح هذا من خلال القافية التي تراوحت بين حرفي

<sup>1-</sup> ينظر د. محمد كريم كواز، علم الأسلوب مفاهيم وتطبيقات، جامعة السابع من أفريل، ط1 1426هـ، ص 125.

السين والهمزة الدالان صوتيا على النداء والتعجب والاستغاثة أ، وهذا مسلما به في الفاظ القصيدة وسماتها الدلالية شكلا ومضمونا.

### 2- سيميائية الزمن:

إن الزمن ضرورة حتمية لحركية الوجود وتفعيل الذات البشرية، ولا يمكن تصور الحياة خارج إطار الزمن ولهذه الاهمية التي يشغلها جعلت كثيرا من السيميائيين يعنون به بحثا وتمحيصا (جيراد جينيت Gérard Génette) عدة (ست Benveniste) (اوريكيوني orkinie) وغيرهم حيث جعلوا له عدة تقسيمات تبعا للنص سواء كان شعريا او ادبيا (ست Benveniste) يميز بين انماط من الازمنة :

- 1- الزمن الطبيعى يمتاز بالتواصل والدقة
- 2- الزمن التاريخي هو زمن الاحداث التاريخية الواقعة للإنسان
  - 3- الزمن اللغوى: يمثل زمن القراءة للنص.

هذا التقسيم الذي اعتمده (ست Benveniste) يخالف كثيرا التقسيم الذي ابتكره (أوريكيوني) القائم على ترتيب مبهمات الزمن انطلاقا من علاقة الزمن الذي يتكلم فيه المتحدث فهو يقسم الزمن إلى:

- 1- التزامنية: الأنية (الأن).
- 2- القبلية: الماضية (حدث قبلا).

<sup>1</sup> ينظر د محمد كريم كواز، علم الأسلوب مفاهيم وتطبيقات، م س، ص 127.

3- البعدية: المستقبلية (لم يحدث بعد).

إن حركة الزمن في النص الشعري تخضع طواعية للمكان الذي يحدد مساره وسيره وللإحاطة بالزمن ودراسته في قصيدتي ابن الابار الرثائية يجب علينا معرفة الظرف الزمني لمناسبة القصيدتين.

يجد المتتبع للاحداث التاريخية أن سقوط بلاد الاندلس وبخاصة حواضرها العريقة جاء متواليا ومتسارعا ومفاجئا، إذ من خلال المنحى الزمني في القصيدتين يقع الشاعر مشدوها ومندهشا لما يجري في وطنه مصورا تلك المشاهد الوصفية في المقاطع الشعرية التالية: 1

يا للجزيرة أضحى أهلها جزرا للحادثات و أمسي جدّه س وفا اوقرطب ما ينسف النفس اوماينزف النفسا

سرعان ماعاث جيش الكفر واحربا عيث الدبا في مغانيها التي كبسا فأين عيش جنيناه بها خضرا وأين غصن جنيناه بها

وحال ما حولها من منظر عجب يستجلس الركب أو يستركب الجلسا

<sup>1-</sup> الديوان، 185/ 188.

استعمل ابن الابار الزمن الحاضر للضرورة والشدة في الكرب (فلبي نداها والقدى على زمن المستقبل مفتوحا على مصراعيه يحمل كل المتقلبات إيجابا وسلبا فلعله فناء قريبا (لا بقاء لهم) او نصر عظيم (دم الزمن انتصار).

إن الزمن في قصيدتي ابن الابار الرثائية يحمل كل المصائب والشرور ( الزمن، الليل، الغلس...) وتارة يحمل بعض الامل المنشود (الصباح، الربيع، الصبح، الزمن، الليل، الغلس...) وتارة يحمل بعض الامل المنشود (الصباح، الربيع، الصبح، النهار، أيام سرت لنصرة الحق). كما أن هناك تكرارا مقصودا (للايام والليالي) هذا النوع من التكرار فيه إشارة واضحة إلى تداولية الاحداث واستمرارية الوقائع بالاستناد الى المعجم الديني، ومن براعة الشاعر أنه البس الزمن الشخصياته الشعرية لتصبح تراكيب دلالية زمنية رائعة كوصفه لجند الامير الحفصي بقوله (خلق الزمان) يصف الامير الحفصي بعدة أوصاف مقرونة بالزمن في قوله (وسع الزمان فذاق عنه يصف الامير الحفصي بعدة أوصاف مقرونة بالزمن في قوله (وسع الزمان فذاق عنه ) وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أهمية الزمن في القصيدتين باعتباره ولمشيرا إلى دلالته.

### 3- سيميائية المكان:

إن التفكيك التحليل السيميائي في أي نص شعري بين الزمان والمكان ي بالضرورة إحداث القطيعة بينهما بل على العكس من ذلك، فهو تفكيك من أ. إعادة التركيب والصياغة لإظهار جماليات كل عنصر، ولو أنها لا تتفاعل إلا في التحام اجزائها في النص بل هي عبارة عن علاقات لغوية تشير إلى المكان وبالتالي فن الشخصيات داخل النص الشعري تكون حقلا دلاليا، باعتبار الكلمة داخل السياق

الشعري تصبح ذات أبعاد دلالية مكانية انطلاقا من الفضاء الذي تشغله من حيث الطول، العرض والارتفاع لتكون دلالة خاصة بها ومن هنا يتضح أن الاحداث والشخصيات والمكان كل لا يتجزأ فهي لاتنفك عن بعضها البعض انطلاقا من ون البعد الدلالي للشخصيات لا يتحدد إلا بالمكان، وكذلك المكان لن يكون له بعدا دلاليا إلا باختراق الشخصيات لا وتموضعها فيه.

"" إن ظهور الشخصيات ونمو الاحداث التي تساهم فيها هو ما يساعدنا على تشكيل البناء المكاني في النص فالمكان لا يتشكل إلا باختراق الابطال له وليس هناك نتيجة اي مكان محدد مسبقا وإنما ب من خلال الاحداث التي يقوم بها الابطال ومن مميزات تخصهم ""، وربما يخضع المكان للشاعر وزمنه في حد ذاته مما يفتح المجال واسع للتلاعب ب انطلاقا من خلفيات متعددة، وبهذا يظهر أن التوظيف الدلالي للمكان يخضع لثلاثة روابط أساسية هي:

- 1- الربط بين وحدات النص.
- 2- التركيز على عنصر الإشارة.
  - 3- تفسير رؤية الكاتب.

كما يكون للمكان أبعاد سيميائية غير التي ذكرت سابقا كالبعد الجمالي "إذ لم يكن المكان يوما إلا امتحانا ذاتيا لمواجهة النص المعقد وكانت المواجهة فيها أحكام

<sup>1</sup> د. ياسين نصر، إشكالية المكان في النص الأدبي، دار الشؤون الثقافية العامة، العرق، 1986، ص 68.

الذات، الفن إذا ابتعد عن احتواء المكان فقد فنيته وإن الفن ما تنكر للمكان عاش في تاريخ التاريخ "1".

نجد ابن الابار يركز على المكان باعتباره العامل الاساسي في القصيدة، وهو بذلك يحمله تبعات دلالية مختلفة، فالاندلس عنده كيان متكامل ذو ابعاد وسمات حضارية، تاريخية، دينية، ثقافية إنها الاندلس الإسلام في عنفوان قوته وجذوة انتصاره، وتجربة حضارية إسلامية فريدة من نوعها في كل مناحى الحياة

لقد حمّل ابن الابار المكان في قصيدتي الرثاء عدة معاني متشعبة ومتداخلة فتارة يشخصها بكل السمات الايجابي الدالة على ارتباط الحاضر باا المرتبط بالبعد الديني والتاريخي قصيدته السينية اوضح دليل على ذلك ولعل بداية تفكك الاندلس وانحصارها وراء هذا المقصد من ان البعد المكاني في شعر ابن الابّار له عدّة تفسيرات وتاويلات مختلفة، و الاندلس الإسلام والعلوم والحضارة فقط وانحطاطها يعني (النار، العذاب، العقاب)، إنه يحمل بهذه اللفظة ايقونات دينية محضة للقران والسنة فتراه يسميها بدار الجهاد،الدار، الارض، والبسيطة ، ويربط المكان في قصيدتيه بالبعد الغيبي الميتافيزيقي كالجنة، النار، وهو به لا يكاد ينسى موطنه الاصلي الذي يرمز عنده إلى السعادة والالم والطفولة والكبر، فهو موطن للمتناقضات والمتضادات

<sup>1</sup> د. ياسين نصر، إشكالية المكان في النص الأدبي، م س، ص 73.

إن المعجم اللفظي الذي البسه الشاعر للاندلس يكاد لا يحصر من خلال تعدد السمات التي أصبغها عليها ( اهد، ربی، أباطيح، جزيرة، مشارق، مغارب، الارض...) كما يجدر بنا أن نشير إلى ارتباط الشخصيات في القصيدة السينية بالمكان كمدلول سيميائي معبر كقوله أهل النار، دارك القصوى ...، بالمقابل فإن هذا الارتباط يكون في القصيد: الهمزية لانها في الغالب تصور تهاوي الاندلس وسقوط مدنها نقي الأمكنة في هذه القصيدة ما هي إلا للذكرى والعبر فلفظة الاندلس ذكرت نكرة (اندلس) التي توحي إلى أن الاندلس في حكم العدم كما يركز أبن الابار في كلنا القصيدتين إعطاء المكان الصفة الغيبية الدينية كالقدس، المساجد، البيع مؤكدا الوعد الإلهي بتحقق العدل وأنا أر الكفر

يؤدي المكان عند ابن الابار دورا محوريا في قصائده الرثائية ن ارتباط الإنسان بالمكان هو ارتباط فطري متاثر بالزمان كما ونوعا فالعلاقة التي تربط بينهما هي علاقة تجسيد إذ يحتوي المكان والزمن ليكشف لنا عن جمالية النص الشعري، فمن منظور نقدي يرى (حسني محمود) من منطلق النقد "إن تجسيد المكان يختلف عن تجسيد الزمن، حيث إن المكان يمثل الخلفية التي تقع فيها الاحداث اما الزمن فيتمثل في هذه الاحداث نفسها وتطوير "2 وعليه فابن الابار اعطى الزمن والمكان في قصيدتيه الرثائية حيزا واسعا يجعل من النص الشعري نصا متجانسا من حيث جماليات وتجليات فعل الزمن داخل منظومة المكان

<sup>1-</sup> ينظر حافظ محمد جمال الدين، شعرية المكان والزمان، مجلة علامات في النقد، الجزء 52، جوان 2004، ص 57.

 <sup>2 -</sup> المرجع نفسه، ص 56.

### 4- سيميائية التناص:

تعتبر الناقدة (جوليا كريستيفا) julia krestiva اول من طرح هذا المصطلح بناء على اراء (باختين bakhtine) عن " الحوارية" ونعني بالتناص تداخل نص او عدة نصوص شعرية بحيث يمكننا قراءة عدة معاني داخل النص الشعري الواحد، وبذلك فإن النص يقوم ويرتكز على عدة نصوص اخرى ما يجعلنا نعتقد ان النص الذي بين ايدينا لاحق لنصوص شعرية سابقة بشفرات غير محددة مفقودة الاصل والمصدر، وربما يستطيع الناقد ان يدرك مصدرها بعد الدراسة والتمحيص.

إن التناص الذي عنى به الباحثون والدارسون هو محاورة النص الاصلي للخروج باخر مغاير مخالف له ولعل ابرز الدراسات التي قدمت مفهوم التناص في قراءات تطبيقية للنصوص الشعرية هو ما قدمه نخبة من الادباء والنقاد (كاظم جهاد) في دراسته "ادونيس منتحلا" ودراسة (جعفر العلاق) الشعر والتلقي" ودراسة (رمضان الصباغ) في مؤلفه "في نقد الشعر العربي المعاصر دراسة جمالية" وعليه فإن النص الشعري لم يعد ذلك النص الذي يزخر باللغة الراقية المليئة بالانفعال العاطفي بل اصبح مخزد للاساطير، والقيم والتاريخ .... 2

وهذا ما نلمسه في رثاء ابن الابار البلا حيث شغل الحيز الديني من اقتباسات من الموروث الإسلامي الجانب الاكبر، ففي كلا القصيدتين يبدو هذا النوع من النتاص، لان المقام يستدعى ذلك ، إذ توزع الاخذ من النصوص القرآنية في قولـــه:

<sup>1-</sup> ينظر د. سامى عبابنة، اتجاهات النقاد العرب في قراءة النص الشعري الحديث، ص 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 337.

الفصل الثالث

أدرك بخبلك خب الله أندلس إن السنيا إلى منجاتها درسد 1

ل الله ماخوذة من قوله تعالى: "واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل" 2 أما ما كان من السنة النبوية الشريفة كقوله

وتقتضي الملك الجَبّار مهجا يوم الوغى جهرة لا ترقب خلسد 3

فيوم الوغى ومهجته من الصفات التي كان يصف بها النبي صلى الله عليه وسلم حروبه وغزواته كما نجد لفظة ملوك الصفر المستوحاة من حديث النبي صلى الله عليه وسلم حديث البخاري لما وجه النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه إلى غزوة تبوك لقتال الروم فقال لهم إنكم تقاتلون بني الاصفر"

كما تنوعت النصوص الدينية في رثاء ابن الابار ويظهر هذا من خلال الالفاظ الكثيرة الدّالة على ذلك كالإشراك، الإيمان، المساجد، البيع، الكفر، التثليث، الصليب، العدل والإحسان ، وبالمقابل نلمس الموروث التاريخي كقوله

تقاسيم الروم لأ نالت مقاسيمهم إلا عقد لها المحجوبة الأنسد 4

وفى قوله

مدَائِن حَا الإشرَاك مبتسِمَ جِدْلان وَارتحلَ الإيمَانَ مَبتَاسَدَ 5

المدائن تشير إلى مدائن كسرى التي كانت قوية وعظيمة في بنائها.

وفى قولـــه

<sup>1</sup> ديوان ابن الأبار، ص 185.

<sup>2</sup> سورة الأثفال، الآية 59.

<sup>3</sup> ديوان ابن الأبار، ص 187.

<sup>4</sup> ديوان ابن الأبار، ص 185.

ديوان ابن الأبار، ص 186.

 $^{1}$ تنْبۇك آن ضَبَاه قمنا إزاءھ

اسل دعوة المهدى عن آثاره

"دعوى المهدي" تشير إلى نشوء دولة الموحدين التي قامت على الفكرة الإمامية (المهدوية).

بالإضافة إلى الاعتماد على بعض النصوص الاسطورية كقوله

وقد تَوَاتَرَت الأَتبَاء آنكَ من يَحِ بق مَلُوكِ الصفر آندَلسدَ 2

في اعتماده على الموروث الجاهلي في عدة الفاظ وكلمات، كقرى الضيف، الثرى، الثريا، الصيد، أشوس، شوسا

فهذا الموروث الجاهلي غنى بالاساطير والمعتقدات الجاهلية ففي قوله :

له الثررى والثريط ثان قلا أعز ما خطانة ما سما ورسد 3

فالثرى والثريا من منازل القمر الفلكية التي يتكهن بها الكهان وهي دليل على الغلبة والانتصار على الاعداء وارتفاع شأن صاحبها.

لقد تعددت النصوص التي استلهم ابن الأبار وهذا دليل على موسوعيا الثقافة والدينية والشعرية

#### 5- سيميائية الرمسز:

يذهب "بيرس" Peirce إلى أن الرمز هو تعاقد اجتماعي، تتفق عليه مجموعة من الاشخاص، كرمزية الميزان للعدالة، والقلم للعلم والنسر للقوة ... الخ.

<sup>1</sup> ديوان ابن الأبار، ص 03

<sup>2-</sup> الديوان، ص 188

<sup>3</sup> الديوان، ص 187.

والرمز لا يكون بالضرورة على صفة وهيئة واحدة فقد يختلف باختلاف الحالات والوسائل، فنجد رمزا منقوشا أو منطوقا أو منظورا أو مكتوبا أو مسموعا الخ، وبالتالي ن "الرمز يتخذ أشكالا شتى، متجسدة أو ناطقة مسموعة أو خرساء، منظورة كالنار العربية والكتابات الإشهارية والكتابات الشعارية ..."

يلاحظ من خلال العودة إلى الابيات التي يرثي فيها ابن الابار الممالك الاندلسية تعددا في اشكال الرموز التي استخدمها في اشعاره، كما أنّ هذه الرموز تحمل دلالات ومعاني واسعة من حيث المعنى الدال عليها وهذا من منظور اجتماعي ديني، تاريخي الخ وتجدر الإشارة الى أن هذه الاشعار تتشكّل من رموز مختلفة على النّحو الاتى:

1- رمز ديني س، المثاني، المساجد، الصليب، النواقيس الخ، والتي ترمز إلى الدين وما يمثله من معاني نفسية عميقة، حاول الشاعر أن يستعين بها إيصال فكرته واستغلالها لتحقيق أهدافه

2- رمز نباتي كاستعماله للغصن والاخضرار الخ

3- رمز كوني: النجم، الافق، السعود، النيران، النجوم، وهي تحمل دلالات
 رمزية عميقة وواسعة بحيث تكون قريبة إلى العقلية العربية المتأثرة بالكون

4- رمز حيواني كالعلوج، جارح، الصيد، الجوارح الخ

<sup>1-</sup> د. عبد المالك مرتاض، شعرية القصيدة، قصيدة القراءة، م س، ص 241.

إن هذه الرموز قابلة لقراءة سيميائية بحته، تؤول إلى مدلول لغوي دال عليها وهي بالتالي تختزل اللغة اختزالا لتجعل القارئ يسبح في بحر من المعاني والتكهنات.

#### الشخصية : -6

إن الشخصية بالنسبة للدرس السيميائي أحد اللبنات الاساسية المكونة للخطاب فمنهج النص الادبي هو الذي يكون هذه الشخصيات التي يلبسها ثوبا حيويا أي يحمل دا دلاليا حسب تموقعها في النص ولهذا فإن (فليب هامون) Philipe Hamon يعتبر أن الشخصية علامة تقوم ببناء الموضوع إذ أنها نسق من المعادلات المترجمة في افق ضمانات مقروئية النص.

ترتبط الشخصية بالوظيفة النحوية داخل النص وترتبط ايضا بالبعد الجمالي كعنصر ادبي وبذلك تكون الشخصية مكتسبة وعة من الدلالات من حيث دال الشخصية، ومدلول و تها من خلال النص ففي القصيدة الهمزية نلاحظ ان تموقع الشخصيات في القصيدة يعطي بعدا دلاليا مختلفا ومغايرا في جزء من اجزائها يوحي بملكة لفظية إيجابية للشاعر وهذا من اهم المميزات التي بتميز ابن الابار في شعره الرثائي فمثلا لفظة الاعاجم التي تميز شخصية الغزاة تختلف بحسب موقعها في النص، فتارة تلبس هذه الشخصية المحسن إليهم (شب الاعاجم دونها) وتارة يلبسها النص، فتارة تلبسها ثوب المنهزم (العدو المتربص) إن الاعاجم عارب أهبة، وتارة يلبسها ثوب المنهزم المنكسر (هام الاعاجم ارجاءها)

لقد حاول ابن الابار في هذه القصيدة من خلال طرحه للشخصيات الواردة ان يصبغ عليها صفة الاستمرارية والمرونة تارة يصف ابي زكريا الحفصي المولى الرحيم، مولاي، السعادة، الحفائظ (الحفيظ) وافي الصريخ، الامير المرتضى، البطشة الكبرى، دعوة المهدي وكانه يتقرب إلى ممدوحه ينال منه الرضا والاستجابة إلي إصباغ هذه الشخصيات السياسية او الدينية او التاريخية، وجعل لها سمة بارزة حسب موقعها ومكانتها واحيانا يبالغ في كساء هذه الشخصيات مبالغا في ذلك بحيث يكاد يخرجها عن مؤلفوها حينما يصف من الامير الحفصي فيقول:

## قَبَضَت يَدَاهَ عَلَى الْبَسِطَة قبضة قبضة قادَت لَه فِي قدّه أمر اده أَ

إن البعد الدلالي غني وثري في مراثي ابن الابار (عبيدك) يجعل من هذه اللفظة تحمل سمات متعددة فهي تعني الذل بعد العز، الاسر، القهر، السبي، الضعف، الوهن، غلبتهم على امرهم، وبالمقابل الكلمات مثل: التودد، الولاء، الطاعة، العطف، مدعاة للرحمة، ني الاستنجاد، وعندما يذكر ايضا الطواغيت فهي تدل الظلم، والكفر، والعدوان، والشيطان، والحقد، والانتقام، والدسائس، اما لفظة اهل النار ذات السياق القراني تدل على معاني عدة، مواساة لاهل الظالمين، انتهاء الدنيا، قرب الساعة، عدل الله وعلى هذا الاساس البس البس البار الشخصيات في هذه القصيدة ، قوله العلوج، المولى، الرحيم، الهدي، اهل

 <sup>1-</sup> ديوان ابن الأبار، ص 02.

الشرك، وافي الصريخ، الشهداء الضياء، الضرام معاشر التوحيد، الغيث، الطود، الفئة الكرام، وعليه فإن الالفاظ والمعاجم لا تخرج الطاره عن ذكر البعد الديني والتاريخي والسياسي والفطري ولكن مكمن القوة في السمة الشعرية المتوقعها في النص وعلاقتها مع بعضها كما اشرنا انف اما في قصيدته الثانية السين فلم يخرج عن الإطار السابق بل نكاد نجزم انه هو نفس المعجم اللفظي والدلالي الساميائي في هذه القصيدة المشهورة بالسينية حيث حاول ان يفتح روح الحيوية والحركة على العناصر الدلالية في القصيدة ، الإشراك

## مدَائِنَ الإشرَاكِ حَل مَبتسم جَدَلان وَارتحا الإيمَانَ مَبتُاسدً 1

فلفظة ( )تعني في مستواها الدلالي والسميائي الكثير من حيث انها ترمز الله الشماتة والانتصار بعد الهزيمة والقوة بعد الضعف وتعني المكر والدهاء والخديعة كما ترمز إلى ما كان عليه العدو من سوء الطوية وإخفاء ما لا يظهر

أن نشير إلى أن هذه الدلالات والالفاظ قد لا تكون جديدة

اللفظي والمعنوي فلم تخرج في إطارها العام عن الشعر الجاهلي إذ الله الله من خلال تقلبات المعجم اللفظي انك امام شاعر جاهلي ذو ملكة لغوية فذة ولكن الملفت للانتباه أن القيم والسمات الدلالية نجدها تنم عن نوع من الحركة والحياة في مدلولها السد

<sup>1-</sup> الديوان، ص.186

الفصل الثالث

إذا فإن الفاظ ابن الابار فالفاظه قد تكون ولكنّ تبدو متوالدة متجددة ومتراكبة وكانها بنت يومها وهذا هو السر بقاء شخصياته داخل القصيدة حية ومنفعلة، وكانها حاضرة من حيث دالها ومدلولها ومن حيث ارتباطها مع بعضها في جملة من الرموز الدينية، الثقافية والاجتماعية ونحوها

لقد حاولت من خلال هذه الممارسة السا النصوص التراثية وخاصة رثاء المدن الاندلسية التي كان الهدف منها وضع استراتيجيات لتحليل مثل هذا النوع من النصوص وهذا ما تهدف إليه الدراسات النقدية المعاصرة ذلك ان تطبيق المبادئ السا هذه النصوص لا يزال في بداياته الاول ولم يستوعبها بعد النقد العربي او لصعوبة تطبيقه على النصوص التراثية العربية القديمة ولكن هذا لا يعنى ان نقف عند هذا الحدّ من الدراسة والبحث والتمحيص

لقد ساهمت السميائية حقا في بلورة مفهوم جديد في تحليل النصوص الشعرية القديمة حيث اصبح الخطاب الشعري العربي في الاندلس موضوعا خصبا للسميائيات مما فتح النص الشعري على مجموعة من القراءات التي تساهم في إثراء التراث النقدي العربي الذي كان اسير نظرة احادية ضيقة الاستيعاب ولابد من التنويه إلى ان التحليل السميائي المعاصر للنصوص الشعرية لم يعد اسير الرؤية الاحادية التي تشد الخناق حوله اصبح النص لا يخضع لقطبية المعنى او الطرح وإنما اضحى مطمع كل تأويل وتغيير.

هذا الانفتاح له ما له وعليه ، إنّ التراوج بين السهميائيات والتاويلية لا يكاد ينفصم بغية الوصول إلى المورد الله ولقد كانت دراسة الرثاء في الاندلس وبالخصوص ابن الابّار البلنسي للوصول إلى هذه العلاقة حيث راينا من خلال هذه الدراسة التفاعل الذي انفتح من خلاله النص الشعري والذي اعطى حرية الولوج في اعماقه والغوص في اغواره مما يجعل هذا النوع من

الدراسات مهما إلى حد بعيد في مقاربة النصوص والتحرر من القيود التعددية التقليدية بل يجعل منها جزءا مهما يساعد ويساهم في بلورة فكرة حول النص الشعري الاندلسي.

وتجدر الإشارة أن البحث النقدي المعاصر ومحاولة تطبيقه على النصوص الشعرية التقليدية الاندلسية يستحق الدراسة والاهتمام كونه حديث النشأة ولانه واعد في المجال النقدي العربي الحديث غير أنه لا يخفى علينا أن تطبيق هذا المنهج السيميائي يحتاج إلى كثير من الممارسة والتمرس، يعني بالضرورة الوقوف عند هذا الحد، فالسيميائيات بارتكازها على مجموعة معارف إنسانية تفتح مجالا واسعا للدارس من أجل الإحاطة بالنص من كل جوانبه مما لا نجده في مناهج نقدية أخرى وبالتالي يمكننا القول بأن النقد السيميائي هو موسوعة نقدية شاملة ذات أبعاد هيولية متاثرة بالزمن والمكان

لقد اتضح من خلال هذه الدراسة المتواضع لفن رثاء المدن الاندلسية ضوء المنهج السيميائي لشخصية شاعرية كان لها الباع الطويل في مثل هذا النوع من الرثاء أن نخلص إلى النتائج التالية:

ان العنوان بوصفه مصطلحا سيميائيا مهما، فإن ابن الابار في رثائه للمدن الاندلسية من خلال قصائده جعله مفتوحا، وترك للقارئ حرية الاجتهاد والتاويل

- 2 تعدد الموضوعات والاغراض في قصيدة الرثاء، من مدح ورثاء وتعزية وتهنئة للسلطان وهجاء للكفر هذا دون المساس بالوحدة الفنية للقصيدة، نمط نجده في الشعر الجاهلي
- 3 لا توجد قصيدة خالصة في رثاء المدن الاندلسية، بل اختلط فيها الرثاء باغراض أخرى كالاستنجاد، الغزل، المديح الخ
- 4. وظف ابن الابّار في شعر الرثاء الرمز كصورة، بحيث يتداخل مع الصورة البيانية، مستعينا في ذلك بعدة ادوات، كالاستفهام والتعجب ليوحي بشدة الحزن والاسى
- التزام ابن الابار في بناء قصيدته الرثائية بالقافية والوزن وعدم الخروج عن النهج التقليدي
- 6 نلاحظ أن ابن الابّار تحكم في الزمن وجعله في خدمة القصيدة الرثائية، بحيث أصبح لهذا الزمن بعدا دلاليا له علاقة بالشخصيات والمكان، وبهذا يعطى ديناميكية ومرونة للنص.
- 7. ربط ابن الآبار الشخصيات بالمكان وجعلها تخترقه، لتكون بذلك سمات دلالية زادت من جمالية النص الشعري، بحيث لا تكتمل جماليته إلا بالمكان، فالمكان عنده لا ينفصل عن الزمن بل يشكلان وحدة في النص
- 8. إن الثقافة الموسوعية التي يتمتع بها ابن الأبّار جعلت التناص يحضر بقوة في قصائده الرثائية

9 تأثر ابن الاباربالاماكن والشخصيات التاريخية والدينية، والاسطورية ونحوها هذا ويبقى الدرس اللسان بصورة عامة، والسيمويولوجي على الاخص، مفتوحا على تعدد القراءات والرؤى التي تختلف من ناقد إلى آخر، كل حسب رؤيته النقدية للدال (النص)، يصيغه وفق مدلول خاص قد يكون إيديولوجيا في كثير من الاحيان

ويبقى البحث مفتوحا على مصرا ف نتائج أخرى أكثر موضوعية ومنهجية، والله من وراء القصد

## قائمة المصادر والمراجع

### القرآن الكريم برواية ورش عن نافع

#### المعاج م

ابن منظور جمال الدین آبو الفضل محمد بن مکرم الانصاري (ت711ه) لسان العرب،مکتبة التراث،بیروت،ط3 1993.

#### المصد ادر

- ابن الابار درر السمط في خبر السبط عبد السلام الهراس وسعيد احمد اغراب تطوان 1972.
- ابن الابار، الحلة السيراء، ج1وج2،تحقيق إحسان مؤنس، دار الكتاب
   العربى القاهرة، ط1 1963.
- ابن الابار، المقتضب من تحفة القادم، إبراهيم الابياري 1957
   القاهرة -التكملة لكتاب الصلة، إبراهيم الابياري بيروت 1989.
- ابن الأثير علي بن محمد بن الجزري(ت630)، اسد الغابة في معرفة الصحابة الطبعة الاولى، المكتبة الإسلامية، طهران.
- ابن خفاجة إبراهيم بن أبي الفتح الهواري الاندلسي (ت533 )
   الديوان، دار صادر بيروت 1961.
- ابن شهيد الاندلسي المتوفى (ت 393)، ديوانه ورسائله تحقيق محي
   الدين ديب بيروت ط1 1997.

- ابن هشام أبو محمد عبد الملك السيرة النبوية تحقيق مصطفى السقا و اخرون القاهرة 1955.
- أبو الحسن علي بن سالم، الذخيرة في محاسن أهل الجريرة، تحقيق الحسان عباس، دار الغرب الاسلامي ط1، بيروت 2000.
- أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية الجزائر 1990.
- 10. أبو عبد الله محمد بن الابار القضاعي البلسني، ديوان إبن الابار، قراءة وتعليق الدكتور عبد السلام الهراس، ط2، الدار التونسية للنشر 1985.
- 11. أبو هلال العسكري الصناعتين، تحقيق مفيد، قميحة، دار الكتب العلمية ط1 1981.
- 12. الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر، الحيوان ، تحقيق عبد السلام هارون1974

### قائمة المراجع باللغة العربية

- إبراهيم أنيس، موسيقى الشعر 1981.
- إحسان عباس، تاريخ الادب الاندلسي، عصر سادة قرطبة، ط1 ، طبعة دار
   الشروق القاهرة، 1997
  - 3. أنور أبو سليم، دراسات في الشعر الجاهلي، ط1 ، بيروت 1987
- 4 إلياس الخوري، الذاكرة المفقودة، دراسات نقدية، ط1، مؤسسة الابحاث العربية، بيروت، لبنان، 1982.
- بلقاسم الهواري، الشعر العباسي والمقاربات الحداثية البنيوية، والاسلوبية والسيميائية، مختبر اللسانيات وتحليل الخطاب، جامعة وهران 2005.
  - جرجي زيدان ، تاريخ أداب اللغة العربية، وزارة الثقافة، الجزائر، 1998.
- حميد لحمداني، (النص السردي من منظور النقد)، المركز الثقافي العربي،
   الدار البيضاء، ط1 1991
- 8. رشيد بن مالك (قاموس مصطلحات التحليل السميائي للنصوص دار الحكمة الجزائر 2000.
- 9. اتجاهات النقاد العرب في قراءة النص الشعري الحديث، اربد
   عالم الكتب الحديث، ط2004 أ

- 10 سامية جباري، الادب والاخلاق في الاندلس في عصر الطوائف والمرابطين، ط1، ، دار قرطبة للنشر والتوزيع الجزائر 2009.
- 11 سعيد بن كراد، (السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، منشورات الزمن المغرب 2003.
- 12. صلاح جرار، قراءات في الشعر الاندلسي، ط1، دار المسيرة للنشر والتوزيع والطباعة 2007.
  - 13 صلاح فضل، في النقد الادبي، منشورات اتحاد الكتاب العرب دمشق 2007.
- 14 عبد الفتاح إبراهيم (البنية والدلالة في مجموعة حيدر إبراهيم القصصية، الدار التونسية للنشر 1986.
- 15 عبد الله الغذامى الخطيئة والتكفير (من البنبوية إلى التشريحية) جدة، ط1 السعودية 1988.
- 16 عبد المالك مرتاض (تحليل الخطاب السردي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 1991.
- 17. عبد المالك مرتاض، شعرية القصيدة، قصيدة القراءة، تحليل مركب لقصيدة اشجان يمانية دار المنتخب العربي، بيروت، ط1 1994.
  - 18.عبد المالك مرتاض، نظرية النقد، دار هومة، الجزائر، 2002.
- 19.عبد المالك مرتاض،دراسة سيميائية لقصيدة ، (أين ليلاي) لمحمد العيد ، ديوان المطبوعات الجامعية ،ط 1 ،الجزائر،1992
  - 20. فاطمة طحطح ، الغربة والحنين في الشعر الاندلسي، ط الرباط 1993.

- 21. فوزي عيسى، الشعر الاندلسي عصر الموحدين، ط1 دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، القاهرة، 2007.
- 22.محمد رضوان الداية، الادب العربي في الاندلس والمغرب مطبعة جامعة دمشق،1986م
- 23 محمد شهاب أحمد العاني، الشعر السياسي الاندلسي في عصر ملوك الطوائف، ط 2008، دار دجلة عمان.
- 24 محمد عزام (النقد والدلالة، نحو تحليل سيميائي للادب)، منشورات وزارة الثقافة سوريا 1996.
- 25.محمد مفتاح، (تحليل الخطاب الشعري، استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، ط2، المغرب 1986.
- 26.محمد مفتاح، دينامية النص،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، دار التتوير،بيروت،1987.
  - 27.مصطفى عبد الشافي الشوري، شعر الرثاء في صدر الإسلام، ط1 1996
- 28. ميجان الرويلي ود/ سعد البازغي، دليل الناقد الادبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2 2000.
- 29. ياسمين نصر، (إشكالية المكان في النص الادبي)، دار الشؤون الثقافية العامة، العراق، ط1 1986.
  - 30 يحى الجبور، الشعر الجاهلي، خصائصه وفنونه، ط1 1974.

- 31. يوسف عيد، الشعر الاندلسي وصدى النكبات، ط1، دار المكتوف 1967. 2002
  - 32. يوسف وغلا (مناهج النقد الادبي)، ط2، قسنطينة، الجزائر، 2009.

### آلمراجع المترجم

1 برنار توسان، ماهي السيميولوجيا ترجمة محمد نظيف، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء المغرب، ط2 2000.

يول ريكور (نظرية التأويل والخطاب وفائض المعنى)، ترجمة سعيد الغانمي،
 المركز الثقافي العربي ط1، المغرب 2003.

3. جان كلود (السيميائية، مدرسة باريس)، ترجمة رشيد بن مالك، دار الغرب للنشر والتوزيع و هر ان 2003.

4. جان ماري شافير، (العلاماتية) ضمن كتاب العلامتية و علم النص"، إعداد وترجمة منذر عياشي، المركز الثقافي العربي، ط1، الدار البيضاء المغرب 2004.

رامان سلدن، النظرية الادبية المعاصرة، ترجمة جابر عصفور، دار قباء
 للطباعة النشر والتوزيع،القاهرة، 1998

#### الرسائل الأكاديمي

ن بن مالك، (تجليات الاتجاه النسقي في النقد الروائي العرب) أطروحة
 دكتوراه دولة مخطوطة كلية الاداب جامعة وهران 2006.

- رشيد بن مالك، (السيميائية بين النظرية والتطبيق) اطروحة دكتوراه دولة
   مخطوطة بمعهد الثقافة الشعبية، جامعة تلمسان 1994-1995.
- 3 نور الدين صبار (السرقات الادبية في ضوء نظرية التناص) اطروحة دكتوراه دولة مخطوطة كلية الاداب جامعة و هر ان
  - يوسف وغليسى (إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الحديث)
     أطروحة دكتوراه دولة مخطوطة كلية الاداب جامعة وهران 2004

### المج لات والدوريات

- 1 عبد المالك مرتاض، (التحليل الميائي للخطاب الشعري)، النص من حيث هو حقل القراءة، مجلة علامات جدة 2 سبتمبر 1992.
- 2.مجلة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد، المجلد الثاني والعشرون، 1983-1984.
  - 3.مجلة علامات في النقد، المجلد الثالث عشر، ج52 جون2004
- 4. محمد مفتاح، (التحليل السيميائي، أدواته وأبعاده)، مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية المغرب، العدد 01، خريف 1987.

## الفهــرس

| الصفحة | الموضوع                                             |
|--------|-----------------------------------------------------|
| j      | المقدمــــة                                         |
| 10     | المدخـــــل                                         |
|        | الفصل الاول: المنحني التاريخي لشعر الرتاء عند العرب |
| 15     | المبحث الأول: المظهر التقليدي لفن الرثاء            |
| 15     | * الرثاء في العصر الجاهلي                           |
| 15     | 1- تعريف الشعر الجاهلي                              |
| 16     | 2- تعریف الرثاء                                     |
| 16     | j                                                   |
| 17     | ب- اصطلاحا                                          |
| 17     | 3-اقسامه وتطوره                                     |
| 20     | * فَن الربَّاء في صدر الإسلام                       |
| 24     | - الرثاء في العصر الأموي                            |

# الفهـرس:

| 25 | - الرثاء في العصر العباسي                          |
|----|----------------------------------------------------|
| 28 | لمبحث الثاني: المظهر الحداثي لفن الرثاء            |
| 28 | أ - تطور الشعر الأندلسي                            |
| 28 | 1- رحلات الأدباء الأندلسيين إلى المشرق             |
| 29 | 2- اهتمام الاندلسين بالغناء                        |
| 30 | 3- النهضة الثقافية في الاتدلس                      |
| 32 | • عصر الولاة (93-138)                              |
| 32 | <ul> <li>عصر الإمارة (138-316)</li> </ul>          |
| 34 | <ul> <li>عصر الخلافة (422-316)</li> </ul>          |
| 35 | <ul> <li>عصر الحجابة العامرية (366-399)</li> </ul> |
| 36 | <ul> <li>عصر ملوك الطوائف (422-484)</li> </ul>     |
| 37 | <ul> <li>عصر المرابطين (484-542)</li> </ul>        |

## الفهــرس:

| 38 | <ul> <li>عصر الموحدين (442-667)</li> </ul> |
|----|--------------------------------------------|
| 38 | • عصر بني الأحمر (635-897 )                |
| 40 | ب- مظاهر تطور فن الرثاء في الأندلس         |
| 42 | أ- الرثاء الرسمي                           |
| 43 | ب- رثاء الأهل والأقارب                     |
| 44 | ج-رثاء الغلمان                             |
| 44 | د -رتاء أهل البيت                          |
| 46 | ه-رثاء المدن الأندلسية                     |
| 51 | -الخصائص الفنية للرثاء                     |
| 51 | 1- البناء                                  |
| 52 | 2-الصورة الفنية2                           |
| 55 | <ul><li>البلاغة في شعر الرثاء</li></ul>    |
| 56 | - ممن ات فن رثاء المدن في الاندلس          |

## القهرس

# الفصل الثاني اليات محليل الخطاب الشعري في ضوء المنهج الس

| 62 | المبحث الأول الاتجاه ألتنظيري للمقاربة الساميائية للخطاب الشعري العرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 62 | 1-أصول السر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 56 | 2- المقاهيم الأساسية للسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 65 | أ – المحابث في المحابث |
| 66 | ب- الدلالــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 67 | ج- الرمـــــــز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 68 | د - التشاكــــل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 69 | ه- التناص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 70 | و - المربع السيميائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 72 | المبحث الثاني: الاتجاه التطبيقي للمقاربة السيميائية للخطاب الشعري العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 74 | 1-عبد المالك مرتاض (التحليل السيميائي للخطاب الشعري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

# الفهـرس:

| 75        | -كتاب شعرية القصيدة وقصيدة القراءة                    |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| 75        | 1) المستوى الأول1                                     |
| 76        | 2) المستوى الثاني                                     |
| 76        | 3) المستوى الثالث                                     |
| 77        | 4- المستوى الرابع4                                    |
| 79        | 2- محمد مفتاح (تحليل الخطاب الشعري) استراتيجية التناص |
| <b>79</b> | -القراءة عند محمد مفتاح                               |
| 80        | أ- بنية الاستسلام                                     |
| 81        | ب- التوتر                                             |
| 81        | ج- بنية الرجاء والرهبة                                |
| 82        | 3- عبد الله الغذامي (الخطيئة والتكفير)                |
| 83        | 1- الاختلاف                                           |

# الفهـرس:

| 84  | 2- الكتابة2                                            |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 84  | 3- التناص الداخلي                                      |
| 84  | 4- السياق الداخلي                                      |
| 84  | 5- تقسير الشعر بالشعر                                  |
| 85  | 4- الياس الخوري (الدائرة المفقودة)                     |
| 87  | 5- صلاح فضل (شفرات النص)                               |
| 89  | 6- النقد والد' (محمد عزام)6                            |
|     | الفصل الثالث بحو مقارة سيميائية لرتاء المدن في الاندلس |
| 93  | لمبحث الأول: خصائص الخطاب الشعري عند ابن الأبار        |
| 93  | 1- التعريف بالشاعر1                                    |
| 95  | 2- إنتاج ابن الأبار البلسني2                           |
| 98  | 3- عصر ابن الأبار السياسي                              |
| 100 | 4- امة حول شعر ابن الابار البلسني                      |

# الفهرس:

| 100 | أ ـ المضمون الخطابي                                     |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 100 | 1 في الصراع والمواجهة                                   |
| 100 | • صراع خارجي                                            |
| 102 | • صراع داخل <sub>ـ</sub>                                |
| 105 | ب- شعر بن الأبار في الغربة والحنين                      |
| 106 | <ul> <li>غربة الروح والفكر</li> </ul>                   |
| 107 | <ul> <li>الشعور بالضياع والحرمان</li></ul>              |
| 107 | <ul> <li>فقد الوطن</li> </ul>                           |
| 109 | <ul> <li>الحنين إلى الشهوات والملذات</li> </ul>         |
| 110 | • التشوق إلى أيام الصبا                                 |
| 111 | ج- البناء الهيكلي لقصائد ابن الأبار في الرثاء           |
| 112 | 1-البناء الهيكلي في الرثاء التقليدي في شعر ابن الأبار   |
| 112 | 2 - البناء الهيكلي في الرثاء المستحدث في شعر ابن الأبار |

## الفهــرس:

| 115 | السيميائي لقصائد ابن الأبار | اني الإجراءات التطبيقية ا | المبحث الث |
|-----|-----------------------------|---------------------------|------------|
| 116 |                             | ميائية العنوان            | -1         |
| 118 |                             | الزمان                    | -2         |
| 120 |                             | المكانا                   | -3         |
| 124 |                             | التناص                    | -4         |
| 127 |                             | الرمز                     | -5         |
| 128 |                             | الشخصية                   | -6         |
| 133 |                             |                           | الخاتمة    |
| 138 |                             | باد، و المراجع            | قائمة المص |

#### الملخص

تعالج هذه الرسالة موضوعا تراثيا لمنهج نقدي حداثي و هو شعر الرثاء في الأندلس و ذلك في ضوء التحليل السيميائي للنصوص الأدبية، فجاءت هذه الرسالة كنموذج لمحاولة تطبيق هذا المنهج حول شخصية شاعرية مرموقة و هو " ابن الأبار البلنسي " حيث نخلص في ختام هذه الرسالة إلى مجموعة من النتائج حول هذا النوع من الرثاء الشعري.

#### الكلمات المفتاحية:

ابن الأبار؛ بنية؛ الأندلس؛ تحليل؛ المدن؛ الرثاء؛ السيميائية؛ النقد؛ المنهج؛ الشعر.