

جامعة جرش

كليّة الآداب

قسم اللغة العربية

جماليتات الصورة الشعرية عند ابن خفاجة the Aesthetics of poetic Image in Ibn khafajah 's poetry

إعدادالطَّالبة

رائدة حمد الله ضيف الله الغويرين

إشراف الأستاذ الدُكتور

محمد أحمد محمد ربيع

قُدّمت هذه الرّسالة استكمالاً لمتطلّبات الحصول على درجة الماجستير في اللّغة العربيّة وآدابها.

عمادة البحث العلمي والدِّراسات العليا

جامعة جرش

4.11

## التّفويـض

### جامعة جرش

أنا الطَّالبة رائدة حمد الله ضيف الله الغويرين أُفوّض جامعة جرش بتزويد نسخ من رسالتي ( جماليّات الصّورة الشّعريّة عند ابن خفاجة ) للمكتبات أو المؤسّسات أو الهيئات أو الأشخاص عند طلبهم حسب التّعليمات النّافذة في الجامعة .

التّوقيع:

التّاريـخ: / /

# قرار لجنة المناقشة

| : | وأجيزت بتاريخ | بن خفاجــــة) | الشّعريـّة عند ا | اليتات الصّورة ا | ه الرسالــة ( جم | نوقشت هذ |
|---|---------------|---------------|------------------|------------------|------------------|----------|
|   |               |               |                  |                  | ٠٢.              | ۱۸/۱/۳۰  |

| عضاء لجنة المناقشة: | أذ |
|---------------------|----|
|---------------------|----|

# التّوقيع:

| <br>مشرفاً ورئيساً: | الأستاذ الدّكتور محمّد أحمد ربيع |
|---------------------|----------------------------------|
| <br>عضـواً:         | الأستاذ الدّكتور محمّد المجالي   |
| <br>عضوة :          | لدّکتورة أروى محمّد ربيــــع     |

# <u>فهرس المحتويات</u>

| الصفحـــة                                                                       | الموضوع  |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------|
| لتّقويضأ                                                                        | ۱ 💠      |
| رار لجنة المناقشةب                                                              | <b>*</b> |
| هرس المحتوياتت                                                                  | <b>*</b> |
| لإهداء                                                                          | ٠.       |
| لشّكر والتّقدير                                                                 | ۰.       |
| الملخّص بالّلغة العربيّةخ                                                       | *        |
| المقدّمة                                                                        | ۰.       |
| لتّمهيد                                                                         | ۰.       |
| لفصل الأوّل :الصّورة الشّعريّة في شعر ابن خفاجة وآراء النّقاد القدامي والمحدثين | ۰.       |
| المبحث الأوّل: مفهوم الصّورة الشّعريّة                                          | •        |
| المبحث الثّاني: آراء النّقاد في الصّورة الشّعريّة                               | •        |
| لفصل الثَّانَـــي: الصّـــورة الفنّيّـــــة في شـعــــر ابن خفاجـــــة          | ٠.       |
| • المبحث الأوّل: الصّور الفنّيّة                                                | •        |
| التشبيه                                                                         | -        |
| لاستعارة                                                                        | 1 -      |
| لكناية                                                                          | 1 -      |
| لمجاز المرسل                                                                    | 1 -      |
| افص أي الثِّل في المديكي إن الحربيّة له واليّم : في شيء إلى في خفاج له          | ۱ •••    |

| ٩ ٤ | <ul> <li>المبحث الأوّل: المدركات الحسيّة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٧  | - الصّورة البصريّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1   | - الصّورة السّمعيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٠٦ | - الصّورة الذّوقيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٠٨ | - الصّورة الشّميّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.9 | - الصّورة الّلمسيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11" | • المبحث الثّاني: الرّمز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17  | * الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177 | ಪಿರ್ವಾಪ್ ಪ್ರಾಪ್ತ ಪ್ರಾಪ್ತ ಪ್ರಾಪ್ತ ಪ್ರಾಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರಪ್ತ ಪ್ರ |
| 180 | <ul> <li>الماخم بالآخة الانجارزيّة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

## الإهداء

إلى روح والدي رحمه الله

إلى أُمّي الغالية أطال الله في عمرها

إلى زوجي الّذي وقف بجانبي وشجّعني وذلّل لي الصّعاب

إلى إخوتى وأخواتىي

إلى أولادي نزار وراما ورامز وألما

## الشّـكر والتّقديـر

أحمد الله العظيم وأشكره على فضيل صنعه ، وتمام فضله إذْ مَنَّ عليَّ أَنْ استطعت إنجاز هذا البحث بصورة مرضية .

### أُمّا بعد:

فإني لأقدر فضل أستاذي الجليل الأستاذ الدكتور محمد أحمد ربيع ،الذي غرس حبّ الأدب الأندلسي والإسلامي في قلبي و ذهني ، فزاد من فضاء معرفتي ، وأقر له بالشّكر الجزيل على ثقته بي ، وعلى ما قدّم لي من خدمات جليلة ، فقد أحسن استقبالي وتوجيهي في كلّ حين ، وما هذا البحث إلا ثمرة من ثمار توجيهه الكريم وإرشاده ، فجزاه الله عني وعن طلّاب العلم خير الجزاء ، وجعل عمله هذا في ميزان حسناته ، كما وأشكر الدّكتورة أروى محمد أحمد ربيع النّي اكتست حلّة من التّواضع زادتها رونقاً وجمالاً ، والّتي ما توانت عن تقديم النّصح والإرشاد لي جعل الله السّعادة تتير دربها ، كذلك وأشكر الأستاذ الدّكتور محمد المجالي عضو لجنة المناقشة على ما تحمله من عناء في مطالعة البحث ، لكم مني جميعاً الحب والعرفان

رائدة حمد الله الغويرين

#### المُلخَّص

هدف البحث الموسوم ب(جماليّات الصُورة الشّعريّة عند ابن خفاجة) إلى الوقوف على الصّورة الشّعريّة وما تحتويه من عناصر الإبداع والجمال ، من خلال تناوله عدداً من القصائد وتحليلها ، وقد جاء في تمهيد وثلاثة فصول وخاتمة.

خصتص التّمهيد للتّعريف بالشّاعر من حيث: مولده ، ونسبه ، وتعليمه ، وعقيدته ، وطبيعة شعره ، فالمتتبّع لحياته يلحظ مروره بمرحلتين هامتين كان لهما أكبر الأثـر عليه: المرحلة الأولى هي مرحلة شبابه وقد عاش فيها حياة اللّهو والمجون، والمرحلة الثّانية هي مرحلة شيخوخته وقد عبّر فيها عن توبته ونسكه ، ومن هاتين المرحلتين في حياته ، وفي ظل بيئته الساحرة الّتي عاش فيها خرج لديـوان الشّعر العربي الأندلسي بأعذب الأشعار في سائـر الأغراض .

جاء الفصل الأوّل بعنوان (الصُّورة الشَّعريّة في شعر ابن خفاجة وآراء النّقاد القدامى والمحدثين)، وتحدّثت فيه الباحثة عن مفهوم الصُّورة لغة واصطلاحاً ،وتطرّقت إلى آراء النّقاد القدامى والمحدثين، ووجدت أنّ اختلاف آراء النّقاد في تحديد مفهوم الصّورة يجعل من الصّعوبة الوقوف على تعريف جامع لها، فالدارسون للصورة في النقد القديم يجدون أنّها لم تبحث بشكل مستقل، بل جاء حديث النتقاد عنها من خلال القضايا النقدية وبالأخص قضية الله والمعنى، أمّا النّقاد في العصر الحديث فقد حاولوا إرساء مفهوم الصّورة الشّعري والمقارنة بين مفهومها القديم والحديث، وبيان أهميتها في التّعبير الشّعري والمقارنة بين مفهومها القديم والحديث، ودراسة المؤثرات المختلفة التّي انعكست على بحثها تراثاً ومعاصرة.

وتجاوز النسقاد الغربيون المفهوم البصري للصورة فبرأيهم أنّ النسّاس يختلفون اختلافاً كبيراً في درجة تبصرهم ، وهم عاجزون عن تحديد دلاله الصورة الحقيقية ؛ لكون المخيلة ليست بصريسة فقط .

وبناء على ما سبق فإنّ بعض النسّ قاد تأثسر بالتراث العربي ، وهنالك من تأثسر بالثقافة الغربيّة وانعسكس تأثيسر هذه الثقافة أو تلك على مجال بحثهم في الصّورة الفنيّة . وتبعه الفصل الثَّاني بعنوان ( الصُّورة الفنيِّة في شعر ابن خفاجسة ) وتناولت فيه الباحثة التَّشبيه والاستعارة والكنايسة والمجاز المرسل ، ووجدت غنى قصائده بها فلا تكاد تخلو قصيدة منها .

أمّا الفصل الثّالث فجاء بعنوان ( المدركات الحسيّة والرَّمز في شعر ابن خفاجة ) بينت الباحثة في شعر المنسيّة البصريّة ، والسَّمعيّة ، والنَّوقيِّة، والشَّميِّة والسَّمعية، والنَّوقيِّة، والشَّميِّة والنَّمسيّة ، والنَّمسيّة ، وكانت الصورة البصريّة هي المسيطرة ، وإن كان لا يهمل بقيّة الصور وقد وظف ابن خفاجة أكثر من حاسة ، ما يدل على قوة إبداعه ، وتناول الرَّمز .

وعرضت الخاتمة أهم النّتائسج النّي توصَّلت إليها الباحثة ويمكن تلخيصها بما يلسى:

- ابن خفاجة شخصية متميزة يمتلك ذوقاً رفيعاً مولعاً بالجمال ، وقد شكّلت الطّبيعة حوله مصدر وحي، والهام فهو مصور بارع يمزج نفسه بموضوع الصورة ، ويتفاعل معها ، ويشكّلها بالطّريقة الـتى يحب؛ لتبدو أشمال وأجمال وأكثر تعبياً.

- تبين من خلال دراسة الصورة الشعرية، ومن خلال الاطلاع على آراء النقتاد قديماً وحديثاً أنّهم لهم يصلو بعد إلى تعريف جامع للصورة إلّا أنّ بحثنا هذا اعتمد القول الأكثر رواجاً بأنّ الصورة الشعرية هي التي يرد عليها الشيء بشكله وصفته من قبل فالتصوير إظهار الصورة بشكل فني مشتملاً اللون والخيال والحركة والتشخيص والتّجسيد وما إلى ذلك .
- إنّ اغلب الصّور الفنيّة المرتبطـة كل الارتباط بعلـم البيان تعجّ بها قصائد شاعرنا .
- من خلال الدّراسة التّطبيقيّة لنصوصه الشّعريّة تبيّن أنّ القصيدة وحدة كليّة من الصّور المترابطة وقد أسهم التّشكيل اللّغوي عنده في دلالة الصّور وقدرتها الإيحائيّة.
- تبين من خلال دراسة المدركات الحسية أن الصورة البصرية هي المسيطرة على صوره وإنْ كان لا يهمل بقيـــة الصور .
- اتّخذ الشّاعر من الرّمز قناعاً يصل فيه إلى مبتغاه وقد كانت الطّبيعة بكلّ ما فيها هي القناع الـتذي يرتديه ليعبـتر من خلالها عن نفسـه.

## بســـم الله الرّحمــن الرّحيـــم

### المقدّمـــة

الحمْدُلله ، نحْمدُه ، ونستعينُه ، على جزيلِ عطائِهِ ، ووافر نعمهِ ، حمداً يليق بجلاله ، وعظيم سلْطانه ، والصّلاة ، والسّلام على أفضلِ خلْقه ، يليق بجلاله ، وعظيم سلْطانه والمرسلين، وعلى آله وأصحابه الغرر الميامين . أمّا بعدد :

لا يمكنُ أنْ نتناسى ، أنّ الأدبَ العربيّ زاخـرٌ بالعديدِ مـن الشّعـراءِ الّذيـن رفـدوا التّراثَ الأدبيّ بشعرِهـم ، باختـلاف بيئاتهـم، فلـكلّ بـيـئـةِ مـن هذه البيئـاتِ طابع خـاص ، يميـ ثُـرُ أدبَها عن البيئـات الأخـرى ، فالبيئـة تؤثرً فـي تعبيـر أبنائها ، وتوجيـهِ ألـفاظِهم، ومعانـيهم ، وموضـوعاتهم ، فليـس من المستغـربِ مثـلاً أن نجـد أثر الطّبيعة بأزهـارِها، وحدائقِها، وألوانها ، وقصورِها حاضـرة في الشّعرِ بشكـل عام ، وبالشّعر الأندلسيّ بشكل خاص ، وعلى هذا يمكنُ القـول إنّ الطّبيعة الأندلسيـتة بمـا تحويـه مـن جمـال ، دفعـت الشّعـراء إلى الإبـداع فـي التّصوير.

ومن خلالِ تصفّحي لهذا الأدب ، وقع نظري على ابن خفاجة الشّاعرُ السّذي امتاز بغزارة شعره، وجمالِ لفظه وتعدّدِ أغراضه فاستهواني االكشف عن جماليّات الصّورةِ الشّعريةِ في شعرره، وموقعِها من النصلّ الأدبيّ ، وكيفيّةِ تشكيلِها في النّجربةِ الشّعريةِ عنده ، حيث جمالُ التّصويرِ ، وجمالُ الطّبيعةِ يتّحدان ، فالبيئة مصدر للصّورةِ والخيالِ، والصوّرة الشّعرية محاكاة وتخييل يتشابه في المنقول والأصل . وقد اعتمدت في بحثى على مجموعة من المصادر والمراجع

والدِّراسات التي أثـرت البحث بكثير من المعلومات ، أذكر منها مفتاح العلوم للسكّاكي ، ونقد الشّعر لقدامة بن جعـفر ، وأصول النَّقد الأدبي لأحمد الشّايب ، والبناء الفنّي للصّورة الأدبيّـة لعلى صبح ، وجواهر البلاغـة في المعاني والبيان للسّيد أحمد الهاشمي .

أمًّا الدّراسات فكان منها نقد الصورة الفنيّة في شعر ابن خفاجة من الوجهة النفسيّة للباحثة سلوى الحلو، ووصف الطّبيعة في شعر ابن خفاجة للباحثة فاطمة محمد ، وشعر ابن خفاجة دراسة أسلوبيّة للباحث أحمد الزّول ، والماء في شعر ابن خفاجة للباحث علي الجرادي، وجماليّات اللّغة في ديوان ابن خفاجة للباحثة فتحيّة قاقي ، و الطّبيعة في شعر ابن خفاجة دراسة في البنية الموضوعيّة ولغة الشّعر ، للباحث عبد الحسين طاهر محمد الرّبيعيي . ومن الصّعوبات الّتي واجهتها في هذا البحث ضيق الوقت وغزارة قصائد الشّاعر ممّا يصعب الإلمام بها.

وقد فرضت طبيعة البحث تقسيمه إلى تمهيد ، وثلاثة فصول ، وخاتمة ، حيث تناول ت في التمهيد التّعريف بالشّاعرِ من حيث: مولده ، ونسبه ، وتعليمه وعقيدته ، وطبيعة شعرو ، والبيئة المحيطة وكيف أثّرت في شعره وجاء الفصل الأوّل ليبحث في موضوعين رئيسيين ، تناول الأوّل مفهوم الصوّرة الشّعرية ، وجاء الثاني لعرض آراء النقّاد العرب القدامي ، والمحدثين ، والغربيين ، والعربية .

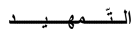
ثم جاء الفصلُ الثّاني متضمّناً الحديث عن الصّور الفنّيّة الّتي وظّفها ابن خفاجة في شعره من حيث: التّشبيه، والاستعارة، والكناية، والمجاز المرسل.

وتناول الفصلُ الثّالثُ البعدَ الجمالييّ للصّورةِ الشّعريةِ عند ابنِ خفاجة ، من حيث: المدركات الحسيّة ممثلّة بالصّورة البصريّة ، والسّمعيّة ، والدّوقيّة ، والشّميّة والسّمعيّة ، والسّمعيّة ، والسّمعيّة ، والسّميّة والسّميّة والسّميّة ، والسّمعيّة ، وجاء أيضاً متضمّناً الـرّمز .

أمّا الخاتمـة فقد عرضت فيها أبرز النّتائـج التّي تم التّوصل إليها .

استدت في بحثي على المنهجين الجمالي والتكاملي ، اللذين يتابعان الإتجاهات والتصوص الشّعريّة ، ويحفّ زان تجلّ يات الصّ ورة تشخيصاً ،وتجسيداً ودلالـــة ، ويثيران نوعاً من الحوار المعرفي المبني على دراسة الظّاهرة الشّعريّة ضمن سياقها الفنّي العام ، كما استعنت بالمنهج الإجتماعي في الحديث عن الشّاعر وعصره ، وقمت بدراسة المؤتّرات البيئيّة وما تركته من أثر واضح على شخصيّة الشّاعر ، مع تحليل لموروثاته الشّعريّة ودراسة الظّواهــر الفنيّة، والجماليّة فيها ، وذلك من خيلال انتقاء الشّواهــد الشّعريية التّي تخدم التّويه والشمّول ، ثم تحليل هـذه الشّواهـد واستنباط ما تحويــه من صور جماليّــة .

## والله ولي التوفيق



#### ابن خفاجـــة:

"أبو اسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن عبد الله بن خفاجة الأندلسي الشّاعـر ... وُلد بجزيـرة شُقْر من أعمال بَلْشَبِية من بلاد الأندلس في سنـة خمسيـن وأربعمائة، وتوفّي بها سنة ثـلاث وثلاثيـن وخمسمائة "(۱) . "وقـد كان من أسرة ميسورة الحـال ، وكان لوالـده ضـياع بمتلكـها ممّا جعلـه يعيش في سعـة من العـيش ، وقـد عـرف بالتـأنـتق فـي مظهـره ، ولم يشتغـل بعمل قـط ولم يتـزوّج قـط "(۲)."و كانت لـه ميـول للمجـون فاجتمعت هذه الميول التفسيـة إلى حبّه لجمال الطبيعة ، وكونت ملكته الشّعريّة وخيالاته وتصوراته حتّـي إنّ ميلـه للمجون كان يملي عليه من المعاني ما يرسم شيئا من أخلاقه ، وميولـه في الحيـاة الرّب الله عليه من المعاني ما يرسم شيئا من أخلاقه ، وميولـه في الحيـاة ولا بـاي نـار اقتـبس ، إلّا أنّـه قـد نسـك اليـوم نسـك ابـن أذينـة ، وأغضـي عـن إرسـال نظـره فـي أعقـاب الهـوي عينـه، "(٤). وقـد وصفـه ابن خاقـان في قلائـد العقيـان بقولـه:

- (۱) ابن خلّكان ، أبو العبّاس شمس الدّين أحمد بن محمّد بن أبي بكر : وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان ، تحقيق إحسان عبّاس، دار صادر بيروت ، المجلّد الأوّل، ۱۹۷۸ ، ص ٥٦.
- (٢) ابن الأبّار ، محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي : التّكملة لكتاب الصّلة ، عناية عزّت العطّار ، مكتب نشر الثّقافة الإسلامية ، القاهرة ، ط١، ١٩٥٦ ، ص١٤٣ .
  - (٣) ضيف، أحمد : بلاغة العرب في الأندلس ، مصر ، ط١ ، ١٩٢٤ ، ص ١٩١٠ . .
- (٤) الشنتريني ، أبو الحسن علي بن بسّام : الذّخيرة في محاسن أهل الجزيرة ، تحقيق إحسان عبّاس ، الدّار العربيّة للكتاب ، ليبيا ، ط١، ١٩٨١، ص ٥٤١.

"مالك أعنّة المحاسن وناهج طريقها ، العارف بترصيعها وتنميقها ، الناظم لعقودها ، الرقم لبرودها ، المجيد لإرهافها ، العالصم بجلائها وزفافها، تصرّف في فنون الإبداع كيف شاء ..."(۱). و ذكره شوقي ضيف في كتابه الفنّ ومذاهبه بقوله : الإبداع كيف شاء ..."(۱). و ذكره شوقي ضيف في كتابه الفنّ ومذاهبه بقوله تعربيّ الأصل ، نشأ في بيب علم وأدب ، وأقبل على الدّروس ، وسرعان ما تفتّحت مواهبُ الشّعرية ، ولمع اسمَه واشتهر ، وانّجه بشعره إلى تصوير الطّبيعة الجميلة من حوله (۱) . وقال عنه ابن دحيئة الكلبي في كتابه : المغرب من أشعار أهل المغرب: "من أعيان مدينة شُفّر ، وهي جزيرة أحدق النّهر بها كما أحدق شُفر، وحسبك من ماء سائح ، وطائر صادح ، وبطاح عريضة، ورياض أريضة ، فلا ترى إلّا انسجام الغمام ، ولا تسمع الا ترتّ م البلبل والحمام "(۳) . "شُقُر بضم الشّبن المثلّثة وسكون القاف والـرّاء المهملة وهي بُليدة بين شاطبة وبلّنسية ، وإنّما قبل لها جزيرة لأنّ الماء محيط بها "(٤) . "

لقد كان لجزيرة شُقْر مسقط رأسه ، ومهد طفولتِه ، ومرتع صباه ، الأثر

<sup>(</sup>۱) الفتح ، أبو نصر محمد بن عبيد الله بن خاقان : قلائد العقيان ومحاسن الأعيان ، تحقيق إبراهيم الأبياري ، حامد عبد المجيد ، المطبعة الخديوية، القاهرة ، ۱۳٤۸ هـ ، ص ٢٣١،٢٣٢.

 <sup>(</sup>۲) ضيف، شوقي : الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربي ، دار المعارف ، مكتبة الدّراسات الأدبيّة، ط١٩٧٦ ، ١٩٧٦.
 ٥ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٣) ابن دحية أبو الخطّاب ، عمر بن حسن: المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق إبراهيم الأنباري وحامد عبد المجيد ، وأحمد أحمد بدوي ، المطبعة الأميريّة بالقاهرة ، المجلّد الأوّل ، ١٩٥٤ ، ١١١٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان : وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان : ص٥٧.

الكبيرُ في شعره ، ولقُربِها من مدينتي مرسيّة ، وشاطبة اللتين يقيم فيهما أدباء وفقهاء ذو علم وكفاءة ، أتيح له أنْ يدرسَ على أيدي هؤلاء المشاهير من الشيوخ ، كابن أبي تليد ، وابن صواب ، فابن تليد كان أديباً وشاعراً ، إلى جانب علومه الدينية ، وابن صواب كانَ له الدورُ الأساسيّ في التّكوينِ الأدبي لابن خفاجة ، ممّا جعله يخصّه بقصائد شعريّة ، تشيد به وبفضله.

وقد دَرَسَ ابنُ خفاجة العلومَ الفقهيّة ، والأدبيّة ، لكنّهُ انصَرَفَ عن الفقهاء ، وأصحابِ الدّين، عندما اطّلعَ على عبثِهم بالمبادئِ الدّينيّةِ، وجعلهم السّين وسيلة لبلوغ أهدافهم (١) فهجاهم في قوله:

درَستُ وا العُلومَ ليمْلِكُ وا بِجِدالهِ مْ فَيهَا صُدُورَمَ رَاتَ بِ وَمَجَالِسِ وَبَرَهُ وَمَنَادِ فِي أَخُورَمَ وَبَرَهُ وَكَنَائِ سِ (٢) وَبَرَهُ وَ وَكَنَائِ مِسَادِ وِ وَكَنَائِ سِ (٢) وَبَرَهُ وَ وَكَنَائِ مِسَادٍ وَ وَكَنَائِ مِسَادٍ وَ وَكَنَائِ مِسَادٍ وَ وَكَنَائِ مِسِ (٢) تحدّث الشّاعر عن الفقهاء ، وأصحاب الدّين الّذين درسوا العلوم لا لأجل العلم ، وإنّما للوصول إلى المراتب العليا فقد تظاهروا بالزّهد؛ ليجمعوا المال لحسابهم بحجة الدّين

<sup>(</sup>۱) انظر: الوائلي عبد الحكيم: موسوعة شعراء الأندلس، دار أسامة للنّشر والتّوزيع، ط١، ٢٠٠٢. ١١١٠-١١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، تحقيق سيّد غازي ، منشأة المعارف بالإسكندرية ، مصر ، ط١٩٧٩،٠ ابن خفاجة . ٣٦٦ .

وعلى الرغم من خلو ديوانِه من أي إشارةٍ إلى تشيّعهِ ، إلا أنه كانَ يميلُ إلى فحولِ شعراءِ الشّيعة ، وقد ضمنَ ديوانه أبياتاً لشعراء غير الشّيعة ، وقد ضمنَ ديوانه أبياتاً لشعراء غير الشّيعة ، كمجنونِ ليلي ، والفرزدق ، وأبي تمّامَ ، والبحتري ، وأبي نواس ، وقطعاً شعرية يقلّد فيها ابنَ الرّومي الشّاعرُ المعروفُ بقصائده في الوصف ، وكان للمتنبّي أثر و في شعره أيضاً (١). مما يؤكّد سيره على منوال المشرقيين . "وكان بدوي النزعة وإنْ كان قد أخذ يغيب من المصنعة العباسيّة " (٢) . "ويعد ابن خفاجة أول مَنْ يُطالِعُنا مِنْ نُقَاد الأندلسِ في القرن السّادسِ وقد انقطع عن قولِ الشّعرِ حتّى دخولَ اللمرابطين إلى الأندلسِ ، وقدوم الأمير يوسف بن تأشفين أميراً على المنطقة الشرقيّة ؛ فعند إذن استأنف قول الشّعرِ ، غير أنّه حريصٌ أنْ يؤكّد أنه ظلّ يقوله متعقفاً به عن التكسّب ، كما كانَ شأنه في عهد الشّبابِ "(٢) ،" فلم يقل شعره يتذلّل به للممدوح، وإنّما كان من المنذين عضوا القصيدة المدح الأندلسيّة عزها وسيادتها" (٤).

<sup>(</sup>١) انظر : موسوعة شعراء الأندلس ، ص١١٤- ١١٧.

<sup>(</sup>٢) شكري ، عبد الرحمن : الشريف الرضي وخصائص شعره ، مجلة الرّسالة ، العدد ٢٨٧، ٢، يناير ١٩٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) عبّاس ، إحسان : تاريخ النّقد الأدبي عند العرب ، دار الشّروق ، عمّان، ، ط٢ ، ١٩٩٣ ، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) الموسري، فيروز: قصيدة المديح الأندلسية، دراسة تحليليّة، منشورات الهيئة العامة السّورية للكتاب، وزارة الثّقافة، ٢٠٠٩، ص٢٢٦.

ويقول الرّبيعي عنه: "إنّ انصرافه عن الحياة العامة ، وعن طلب الشّهرة السّياسيّة ، لم يقف حائلاً دون بلوغه الفوز بالمجد الأدبي ، ووقوف علماً من أعلم الشّعر الأندلسي، يفاخر به المغرب المشرق" (١). والمنتبّع لحياة ابن خفاجة يلاحظ أنّ هناك فترتين في حياته ، الفترة الأولى في مرحلة شبابه وهي فترة لهوه ، ومجونه ، وقد عبر فيها عن شدة تعلّقه بالحياة من خلال شعر الخمر ، والغزل ، ووصف مجالسس اللهو ، وقد أشار إليها بقوله : " أمّا بَعْدُ قَإنّي كنت والشّباب يرفُ غضارةً ويخفُ بي غرارة فقد مثل شعر الشريف الرّة ، وقد جنحت إلى الأدب أرتاده مرتعاً وأردُه مشرعاً . فما تصفّحت مثل شعر الشّريف الرّضي ، ومهيار الديلمي ، وعبد المحسن الصّوري ، وما حذا حذوه وأخذ مأخذه حتى تملّيني من تلك المحاسن الرائعة الرائقة ، والألفاظ الشّفافة ما يناسب بُرد الشّباب رقية وبرُدَ الشّراب رَيْقة "٢).

والفترة الثّانية هي فترة توبته ونسكه ، وقد أشار إليها أيضاً بقوله : "ولمّا انصدع ليل الشّباب عن فجره ، ورغب الشّباب بنا عن هجره نزلت عنه مركباً ، وتبدّلت به مذهباً ، فأضربت عنه برهة من الزّمان طويلة ، إضراب راغب عنه ، زاهد فيه حتى كأنّي مله مذهباً ، فأضربت عنه برهة من الزّمان طويلة ، إضراب راغب عنه ، زاهد فيه حتى كأنّي مله مذهباً ، فأضربت عليها ، يشافهني أنيساً ، ولا سايرته أليفاً "(٣).وقد كان سر هذا التّحوّل في حياته هو خوفه الشديد من الموت .

<sup>(</sup>۱) الرّبيعي ، عبد الحسين طاهر محمد : الطّبيعة في شعر ابن خفاجة ، دراسة في البنية الموضوعيّة ولغة الشّعر ، رسالة ماجستير ، جامعة البصرة ، إشراف الدّكتور خالد باقر ، ١٩٩٨، ص١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٦٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص٧.

من خلال هاتين المرحلتين المهمّتين في حياته ومن بيئتـــهِ الرّائعـةِ السّاحرة ، وموهبتهِ المتميّــزة ، ودراستــهِ للشّعــرِ والأدبِ ، أضاف إلى ديــوان الشّعــرِ الأندلسـيّ أعــذب الأشعـارِ في سائــرِ الأغـراضِ ، فكتب فــي : الوصف و الغــزل، والمـدح ، والرّبْـاء والرّهــد ، والعتاب والشّــوق والشّكــوى وغيرها من الأغراض . "وقـد كـان يميــل إلــى تتويـع الأغـراض ، مبــرّراً ذلك بــوجود الوحدة النفسيّة ، والاشتراك الشّعوري بينه وبين ما يتوجّه اليه بالخطــاب" (۱). يقول فـــى إحـدى قصائـــده واصفـــاً الخمر :

وَجِاءَ بِهَا حَمْرًاءَ أُمّا زُجَاجُهَ الله فَمَاءَ وَأُمّا مِلْ فُهُ فَلهيبُ عَلَى لُجَهِ الله فَكَثِيثُ بُ(٢) على لُجَهة أَمّا حَبَابُها فَتَثِيثُ بُ(٢) على لُجَهة أَمّا حَبَابُها فَكَثِيثُ بُ(٢) يتعرّض ابن خفاجة في هذين البيتين للخمر من خلال وصف الطّبيعة ، فيصف لون الخمر وشكلها ، وآنيتها بالتقصيل ، فالخمر حمراء، وزجاجها أبيض كالماء ، والخمر بداخلها كاللهيب ، وعليها حبيبات كأنّها نور ، وقد وصف ابن خفاجة الخمر في شبابه بأبيات كثيرة ، ومن حبّه لها كان يدعو إليها أصدقاءه ، ففي هذه الأبيات نجد في دعوته اصديقه إغراء إذْ يقول :

تَعــــالَ إلى الْأنــسِ فِي مَجْلِـسِ يَهُزُّ بِهِ الشَّيـخُ عِطْفَــى غُــلامِ (٣)

<sup>(</sup>۱) غربي ، فاطمة الزّهراء : الإنسان والطّبيعة في شعر ابن خفاجة ،دار المتتبّي للنّشر والتّوزيع ، عمّان ، ط۱ ، ۲۰۰۲، ص۱۵۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة ، ص ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة ، ص ٢٤٥ .

صَقِيْ لِ تَحْسَالُ بِ لِهِ بَيْضَةً تَرْوَقُ لِكَ تَحْسَ جَنَاحِ الظَّلَامِ

رَظِيْ بِ النَّسِيْمِ كَالُ الْغَمَامِ

رَظِيْ بِ النَّسِيْمِ كَالُ الْغَمَالُ الْغَمَامِ

يَكَادُ سُرُوراً بِأَضْيافِ لِهِ لَيْ السَّلِمِ (١)

يكاد سررورا باصيافي المجلس الذي استقبله بكرم الضيافة ، والبشاشة ، والترحاب فابن خفاجة يدعو صديقه إلى هذا المجلس الذي استقبله بكرم الضيافة ، والبشاشة ، والترحاب ويصف الخمر ، وما تقعله بصاحبها ، فهذا الشيخ الكبير أصبح كالغالم . لقد كان للطبيعة دور كبير في الإبداع الشعري عند ابن خفاجة فقد "كانت تبعث فيه إحساساً غريباً ممزوجاً بالرَغبة والنَشوة ، وهذا الإحساس يماثل إحساسه بالمرأة ، حتى أنه نشأت علاقة وثيقة في شعره بين المرأة والطبيعة ، وغدت علاقة متبادلة، فالصور النسوية لم تكن تنفك عن خياله الجنسي، وهو يتأمل الطبيعة " (٢). فنه هذه الأبيات يلجالاً إلى وصفاً أمة له حديثة السن اسمها عفراء في هذه الأبيات يلجالة يقي بها عليها السّلام ، ويصفها بالغصن الدّني يتمايل ، ويتساعل في أبيات القصيدة هل سيري هذه الصّغيرة كبيرة ويتمنتي لو أنّه بمثلل في أبيات القصيدة هل سيري هذه الصّغيرة كبيرة ويتمنتي لو أنّه بمثلل

وأَقرئ عُفيراءَ السسلامَ ، وقُلُ لَها: وهل يتثنى ذلك الغصنُ نضرةً ومَنْ لِي بذاك الخِشسُ في من مُتَقَتَصِ

عُمُرها فيقــول:

ألاهلْ أرى ذاك السُهى قمراً تمّا بجزعي،وهلْ ألوي معاطِفَهُ ضَمّا فَآكُكُهُ عضمًا وأشْرَبُه لَثْمَا

-----

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة ، ص ۲٤٥ .

<sup>(</sup>٢) الحلو ، سلوى : نقد الصورة الفنيّة في شعر ابن خفاجة من الوجهة النّفسيّة ، رسالة دكتوراة في الآداب ، إشراف دعصام قصبجي ، جامعة حلب ، ٢٠٠٢، ص٢٤٢ .

وَدُونَ الصّبِ إحدى وخمسون حِجَّةً كَانْسِ وقَد وَلِّ سِتْ أَريسَتُ بها خُلْما فيا ليستَ طيرَ السّعدِ يسنسِ بالمنى، فأحظى بها سهماً وأنائ بها قسماً ويا ليتني كنتُ ابنَ عشرٍ وأربعٍ، فلم أدْعُها بِنتا ولم تدْعُني عما(١) من خال الصّور النّسي يرسمها لنا ابن خفاجة في هذه الأبيات ،تظهر لنا حالته النّفسيّة فهي تحمل دلالات وإيحاءات تزيل الغموض الّذي يغطيها ، فهو اليوم عاجز عن مجاراتها بسبب كبر سنّه، وشيخوخته ، فذاك الزّمن الجميل المتعطّر بعبق الشّباب رحل ،بللا عودة ، لذا نجده في هذه القصيدة يتمنسَى عودة الشّباب ليماثلها في السّن . ولكنّه أقلع

عـن اللهو، والمجون ، وشرب الخـمر ، عندما تقدّم بــه السن واكتهـل وهذا يظهـر في

أَلا دَعَانِي الْيَومَ دَاعِي النَّهَ َلَي وَقَوَم تُ قِدِهِ أَي يُلِي الْخُطُوبُ وَهُ وَاعِي النَّهَ وَي النَّهُ وَي وَقُوَم تُ قِدِهِ النَّصَابِي النَّصَابِي النَّصَابِي النَّصَابِي النَّصَابِي النَّمَانِي النَّمَانِي النَّمَانِي النَّمَانِي النَّمَانِي النَّمَانِي طَرُوبُ فَي اللَّمَانِي اللَّمَانِي طَرُوبُ وَي اللَّهَ اللَّمَانِي طَرُوبُ وَي المَّذِي مِنْ ثِمارِ الذَّنُ وِبُ المَّنَى وَيِتُ أَجني مِنْ ثِمارِ الذَّنُ وِبُ (٢) وَإِنَّ النَّاعِر في هذه الأبيات يتحدّث عن دور العقل والظروف في تقويم سير حياته ، ويلخص مسيرة توبته ويسكه ، كيف كان وما أصبح عليه الآن .

قــوله:

۱۲

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٨١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٢١٣.

ونراه في أبيات أخرى يعبر عن تشاؤميه ،وعدم اغتراره بالحياة فيقول:

أفي كُل يوم، رَجْفَةٌ لِمُلمّ فِي بِفقدِ خليلٍ يملاً العينَ مُونِسِ أَفي كُل يوم، رَجْفَةٌ لِمُلمّ فَي بَعْقُ وَفِي لَوْعَةً كَمَا دَمَعَتْ تحتَ الْحَيا عَيْنُ نَرْجِسِ أَبِيثُ لَهُ تَنَدُى جُفُونِي لَوْعَةً فِي لَوْعَةً فِي لَوْمُن قِي لَوْمُ سِرِهِ) وَمُن قِيدٍ يُونُسِ إِذَا مَا أَوْحَشَ تَيْ كُربةٌ فِي لِمِوْنِسِ يَعْقُ وَبٍ وَمُن قِيدٍ يُونُسِ (١)

يتساءل الشّاعر في هذه الأبيات ، مستنكراً ما يحدث ، مُبدياً حزنه ، وقلقه من جور الحياة ، فهي لا تبقى على حال واحدة ، مؤكداً أنّ حسبه إذا ما أصابته مصيبة في هذه الدّنيا هو الله . فالإنسان يمضي حياته متأرجحاً بين حالة من الحزن والقلق تارة ، وبين حالة من النّسوة والفرح تارة أخرى ، وكذا هي الحال بالنّسبة لشاعرنا ، فعندما ينكبُهُ الدّهر بفقدِ صديقٍ حميمٍ كابن ربيعٍ، وهو في ربيعٍ عمره ، نجده يتخبطُ في جرحه ، ويرثيه في قصيدة طويلة يقول فيها :

فَإِذَامَ رَرْتُ بِمَعْ هَ دِ لِشَ بِيبَ إِنَّ الْمُعْ هَ دِ لِشَ بِيبَ إِنَّ الْمُعْ هَ دِ لِشَ بِيبَ إِنَّ الْمُعْ هَ دِ لِلْمَا عِلَى الْمُعْ اللهِ مَاعِ اللهِ مَعَا اللهُ اللهُ عَلَى المَعْ اللهِ مَعَ الْعَبْ رَاء (٢) وَيَسَلِ مَا الْمُعْمَى مِنَ الْخضر راء (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ،۱۸۳

<sup>(</sup>٢)المصدر نفسه: ص ، ١٧٩.

يتحدّث الشّاعر في الأبيات السّابقة عن صفات المرثي، الّتي كلّها ثناء ، ويرى أنّ الطّبيعة هي المكان الّذي يبثّ فيه عواطفه، وأحزانه، ويسكب فيه دموعه ، لأنها تمثّل ذكرى جميلة مع أصحاب له ذهبـــوا .

أمّا الزهدِ ، والدّي هو "تعبيرٌ عن موقفٍ شخصيّ إزاءَ الحياة ، وغالباً ما يصدرُ عن الخوفِ من الموتِ ، وما بعده ."(١) فقد عبّر الشّاعر عن أحاسيسه وانفعالاته ، ورسم موقفه من الحياة بأبيات زهديّة فيها ذاتيّة واضحة، فيبدو أنّ فوضى الحياة ، وكثرة الحروب، دفعت فريقاً من الأندلسيين إلى إيثار الدّينِ ، والتزهّدِ في الحياة ، والإلتجاء إلى الله بعيداً عن صَخَبِ الحياة، ونفاقِها ، وكان شاعرُنا في فترة مِنْ عُمُره ، قد مرّ بهذه المرحلة ، ففي قصيدة له قالَها زاهداً يرثبي الوزير أبا محمد بن ربيعة ، يقولُ فيها :

أُمَمَ يَغَمَ سُ بِهَا الْفَصْنَاءُ طَوَتُهُمُ كَ فَ الْسِرِّدِى طَيِّ الْسِرِّدَاءِ فَبَادُوا الْمُسَمِّ يَغُمُ مَا قَسَادُوا وقَسَادُوا وقَسَادُوا وقَسَادُوا وقَسَادُوا وقَسَادُوا عَنْ وَحَدَةٍ فَكَأَنَّهُمُ مَا قَسَادُوا وَلَا ثُمَّ أَجْلَسَى جَمْعُهُمْ مَا فَادُوا وَلَا وَذَادُوا عَنْ جِمَسَى مَسْلِكٍ هِسَوَى فَسَكَأَنَّهُمُ مَا ذَادُوا عَنْ جِمَسَى مَسْلِكٍ هِسَوَى فَسَكَأَنَّهُمُ مَا ذَادُوا عَنْ جِمَسَى مَسْلِكٍ هِسَوَى فَسَكَأَنَّهُمُ مَا ذَادُوا عَنْ جَمَسَى وَسَلِكَ هِسَوَى فَسَكَأَنَّهُمُ مَا ذَادُوا عَنْ جَمَعُهُمْ وَسَلِكَ قَالُا اللّهُ عَلَى اللّيالِي والْبِئُنَى والْبِئُنَى والْبِئُنَى والْبِئُنَى والْبِئُنَى والْبِئُنَى والْبِئُنَاةُ عَلَى اللّيالِي والْبِئُنَى والْبِئُنَاءُ وَالْأُوغَسَادُ (٢)

يرى الشَّاعر أنْ لا قيمة للحزن ولا للنّدب لأنّ هذا هو حال الحياة ، فهي لا تبقى على حال واحدة

<sup>(</sup>۱) محمود ، نافع: اتجاهات الشّعر الأندلسي إلى نهاية القرن الثّالث الهجري ، دار الشؤون الثقافية ، آفاق عربية ، العراق ، بغداد، ط۱ ، ۱۹۹۰ ، ص۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٢٣٣.

تبدو عاطفة الشّاعر جليّة هنا ، وهي الإيمان بحتميّة الموت ؛ إذْ نجده في هذه الأبيات متأثّراً بقوله تعالى : " كلّ من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والاكرام " (١) . ولعلّ شاعرنا هنا جاء أيضاً متاثّراً بالمتتبّي في قصيدته :" كبّرت حول ديارهم " الّتي قالها في مدح أبي المنتصر شجاع بن محمد بن أوس بن معن بن الرّضي الأزدي والّتي يقول فيها:

أبداً غُرابُ الْبريث فيها يَنْعِقُ جَمَعتهم الدُّنيا فلمْ يتفرَّقوا حَمَعتهم الدُّنيا فلمْ يتفرَّقوا كَانُونَ فَما بَقيث ولا بقوا أنَّ المحدرة لمَهمْ حَسلالٌ مُطْلَقُ وَاللهُ مُطْلَقُ وَاللهُ مُطْلَقُ وَاللهُ مُطْلَقُ وَاللهُ مُطْلَق وَاللهُ مُطْلَق وَاللهُ مُطْلَق وَاللهُ مُطَلَق وَاللهُ مُطَلِق وَاللهُ مُلِقَالِقُ وَاللهُ مُلِقَالِقُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُ وَاللّهُ مُلِقَالِهُ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُلِقَالِقُونَ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْقِقَ وَاللّهُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُونَ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلِقَالُهُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُونُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُونُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلِقَالِقُونُ وَاللّهُ مُلِقُونُ وَاللّهُ مُلِقُونُ وَاللّهُ مُلِقُ مُنْ وَاللّهُ مُلِقُلُونُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُلِقًا مُنْ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ مُلْكُونُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِق

أبني أبيئا نَحْنُ أَهلُ مَنازلٍ نَبكي عَلى الدّ نيا وما مِنْ مَعْشَرٍ نَبكي عَلى الدّ نيا وما مِنْ مَعْشَر أَين الأ كاسرةُ الجبابرةُ الألبى خُرسٌ إذا نئودوا كأنْ لمْ يَعْلَموا والمُموتُ آتِ والنَّفوسُ نَفائسُ

ينادي المتتبّي في الأبيات السّابقة النّاس كلّهم ، ويقول لهم بأنّهم نازلون في منازل يتفرّق أهلها بالموت ، مؤكّداً حتميّة الموت لكلّ البـشر ، بتساءله عن الأكاسرة الجبابرة ، الّذين كنزوا الكنوز ، فهم لم يبقوا ، ولم تبق كنوزهم .

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن: آية ٢٦.

<sup>(</sup>۲) المتنبّي: أحمد بن الحسين بن الحسن بن عبد الصمد: ديوان المتنّبي ، دار بيروت للطباعة والنشر، ط۱ ۱۹۸۳، ص۲۸.

تتاول ابن خفاجة الوصف في أشعاره ، والذي يعتبر "عمود الشّعر ، وعماده ، " (١) كما عدّه عبد العظيم قناوي في كتابه "الوصف في الشعر العربي"، فقد شغف بالطّبيعة ووصفها ، فالطّبيعة عنده هي كلّ شيء، مزج روحه بروحها، وبادلها الشُّعِـور والإحساس، وكان يتحدّث إليها كما يتحدّث إلى شخص ذي حياة وحركة ، فاستعان بصورها وألفاظها في شتّى أغراضه الشّعريّة ، "فالبيئة هي الملهـــم الأوّل لــه ، وهــي الباعـث الأكبـر علـي الإبـداع لكــلّ كاتـب ولكــلّ شاعر ، وسيبقى حال الإنسان مع الطّبيعة على هذا النحو من التّلاحم الأبدي ، ما دام الكون بهذا الاتّساق والحسن "(٢). وهذا هو الحال بالنّسبة لشاعرنا ، فالتّفاعلُ الحاصلُ بينــه وبينَ الطّبيعة ، يزيدُ من حيويّــة الفنِّ وقدرتــهِ على التّأثير ، فلم يتّخــذْ الطّبيعــة لذاتِها مكتفياً بوصفِها ، ونقلِ محسوساتِها الخارجية ، بل جعلها جزءاً منه فأنطقها ، وطبع عليها صفات إنسانية، ومنحها حواسًا بشرية ، فهي تضحك ، وتتالّم، إلى صور ووجوه ناطقة ، ففي الطّبيعة الصّامتة وصف كلّ ما فيها من عناصر ، وصف السماء، والنتجوم ،والشّمس ،والقـمر ، والغيـوم ، والبرق، والرّعد ، والمياه بأشكالها ، وذكر الجبال ، والحدائق والرّياض ، والأزهار. ففي قصيدة له بصف جبلاً بقول:

<sup>(</sup>۱) قناوي ، عبد العظيم علي :الوصف في الشّعر العربي ،مطبعة مصطفى الثّاني الحلبي وأولاده ، مصر، ط1 ،ج1، ٩٤٩م ، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) الدّقاق ، عمر: ملامح الشّعر الأندلسي ، منشورات جامعة حلب ، سوريا، ط٢، ١٩٧٨، ص٢٠٥.

وأرْعَانَ طَمَاح الذُّوابِةِ بِسَاذحُ يُطاولُ أعنانَ السّهاءِ بغارب وَقُــورِ على ظَهــر الفلاةِ كـأنّــــــهُ طوالَ اللَّيالَي مُفكِّرٌ في الْعَواقب لنها منِن وَمِينْضِ الْبَرق حُمْسرُ ذَوائبِ يلوثُ عليهِ الْغَيمُ سُودَ عَمَائهم أصخت إليه وَهُو أخرس صامت فحدّثني ليل السرري بالْعَجائب وموطنَ أوَّاهٍ تبتَّلَ تسائسب وقال: ألا كم كنتُ ملجاً قاتلِ وقالَ بظلِّي من مطيِّ وراكب وكم مسرَّ بسي من مُسدلج ومسؤوّب فَمَا كَانَ إلاأَنْ طوتْهم يدُ السرّدى وطاحت بهم ريح النّوى والنّوائب فَمَا خَفَقَ أَيكي غيرَ رَجِفةٍ أَضْلُع ولا نُسوحَ وُرقِسى غيسرَ صَرخسةِ نسادب نسزَفَتْ دموعي في فسراق الصّواحب (١) ومسًا غييض السئلوان دَمعي وإنّها اشترك ابن خفاجة مع شعراء عصره في إسقاط الحواس على هذه الطبيعة ، القد هذَّبَ إدراكَهُ جمالُ الوجودِ، فاتَّجــه بجميع قواه العقليَّة والخياليَّة إلى معالجـــةِ التَّعبيرِ عن هــذا الجمال" (٢) . وهذا ما نــراه في الأبيات السّابقـة من قصيدته الـتي استخـدم فيها خيالـه الواسع لوصف الجبل، فقد استخدم التّشخيص وأسبـــغ علـي الجبل صفـات إنسانيـــّـة فشبهه بقوّته وثباته وسط الصّحراء بعالم رزين يفكّ ر، وجعل الجمادات كائنات حيّ ـ ة

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٢١٦، ٢١٧ .

<sup>(</sup>٢) الدّاية ، محمد رضوان : تاريخ النّقد الأدبي في الأندلس ، ط٢، ١٩٨١، ، ص٣٦٤.

تحسّ ، وتشعر ، وتفكّر بالعواقب ، فالطّبيعة هي المعنى التذي تنفجر منه شاعريّته ، وفي أرجائه يطوف خياله ، إنها كائن حيّ يحبّها وتحبّه ، يناجيها وتناجيه ، ومهما تعدّدت أغراض الشّاعرِ في شعرِهِ فإنّ الطّبيعة تظلّ حاضرة وهذا ليس بالغريب فللمكان دور كبير في وهب الراحة النّفسية لساكنيه ، وخلق الإبداع .

ويرى شوقي ضيف أنّ ابن خفاجة كان قريباً من ذوق المشارقة ، فهو لم يتخلّ عن المشارقة في أسلوبه، بل قلّدهم وحاكاهم ، ولم يفكّر في الخروج عنهم ، إذْ كان يكثرُ من ألوب التصنّع منْ تشخيص وجناس وطباق ، وما يندمج في ذلك من صورٍ وأخيلة ، وكان يقف عندهذه الألوان الحسّيّة في التّصنّع(١) . فمن يقرأ أبياته السّابقة في وصف الجبل يعجب من مقدرته الرّائعة على التّشخيص ، إلّا أنّه لم يكن الأسبق في وصف الجبل يعجب من مقدرته الرّائعة على التّشخيص ، إلّا أنّه لم يكن الأسبق في وصف الجبل يعجب من مقدرته المشارقة في ذلك ، يقول ابن الملوب :

وأجهشت للشوبان حين رأيته وأذريت دمع العين لحما رأيته فقلت له: أين الذين عهدتهم فقال مضوا واستودعوني بلادهم

وهلل للرحمن حين رآني ونادى بأعلى صوته ودعاني حواليك في خصب وطيب زماني؟ ومن ذا الذي يبقى مع الحدثان

-----

<sup>(</sup>١) انظر: ضيف ، شوقي : الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربي ، ص٤٤٦-٤٤٦.

## وإني لأبكي اليوم من حذري غدا فراقك والحيان مؤتلفان (١)

فابن الملوّح وظّف الطّبيعة الجميلة في شعره ، ممثلة بجبل الثّوبان ، الّذي كان شاهداً على لقاءاته مع من يحب ، وبراءة تلك اللقاءات ، فكان كلّما يلتقي هذا الجبل تائها ضائعًا خائعًا يناجيه ويشكو إليه همّه بأبيات تفطر القلوب ، وتثير الدّموع .

انحازَ ابن خفاجة إلى جانبِ الألوانِ الحسيةِ في النصنع ، وأظهرَ فيها مهارةً واسعةً ، إذْ كانَ يمزجُ بينها مزجاً طريفاً ، فلو نظرنا إلى هذهِ القصيدةِ الّتي يصفُ فيها السيف والّتي يقولُ فيها: ومُروَّقُرَقِ الإِفرندِ يَمضي في العدا أبداً فَيفت علما أرادَ ويَنسك وكأنّه والنسّار ور وَيضحَكُ (٢)

نجـــدُهُ هنا يصف السبّيف الفتــّاك ، الـّـذي يفتك ما أراد وينسك ، وهنا إشارة إلـى إخافــة الأعداء وتنحّيهم، فهو يصف السبّيف موظّفاً عنصري التشخيص ، والتّجسيم ، وجامعاً بيــن المتضادات ، فالسبّيف يبكــي ، ويضحك : أي يسيـــل منـه الـدّم ، ويلمــع نصلـه، فقــد شبـــّه السبّيف والدّمــاء تتراشق منه ، بالشّخص الفــرح الجـــذلان الّذي يبكــي ، ويضحك ، في آن واحد فرحـــة بالنصر ، وهـذه صـورة طريفة ؛ إذ استطاع أنْ يجمع فــي البيتيــن بيـن أكثر من مدرك حسّي ، فاستخدم الصّورة البصريّة في قولــه : يمضي في الـعدا ، وفي قولــه : يفتك، وينسك ، والصّورة السّمعيّة في قوله : يضحك ويبكــــي ، وهذا ماعمــد إليه شاعرنا

<sup>(</sup>۱) ابن الملوّح ، قيس: ديوان ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، لبنان ،ط١ ، ١٩٩٩م ، ص٦٤.

<sup>(</sup>۲) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص۲۷۰.

في جلِّ قصائده. يقول شوقي ضيف في كتابه "الفن ومذاهبه": "إنّ أهم موضوع برع في ب الأندلسيّون هو وصف الطّبيعة ، وقد أعانَهم فيه جمالُ المناظرِ في إقليمهم ، وقد كانوا يمزجونَ وصفَ الطّبيعة بالخمرِ ووصفِ المناظرِ في القليمهم ، وقد كانوا يمزجونَ وصفَ الطّبيعة بالخمرِ ووصفِ الصّباحِ ، أو وصفِ الماءِ " . (١) ، وهذا يظهرُ في اعترافِ شاعرِ الطّبيعة ابن خفاجة حين قال :

يا أها أن المناس لله درّ هم الله وها والله والنه المناس الله وها المناس الله والمناس الله والمناس الله والمناس الله المناس المن

<sup>(</sup>١) ضيف، شوقي: الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربي ، دار المعارف ، ط١٣ ، ١٩٧٦ ، ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٦٤ .

القدرة على نقلل الأحاسيس والمشاعر، وقد نشا شاعرُنا متشبّعاً بحبّ هذا الجّمالِ ، "الجّمالُ التّذي وُصف بأنّه الوعدُ بالسعادة ،الجّمالُ التّذي قيل عنه إنّه خبرة مباشرة ، إحساسٌ فوق النبضِ ، لا تجريدٌ يخلو من الحياة "(۱).

فالشعر تزداد قيمت ه إذا ما مثّل البيئة ، وبعض ما اشتملتُ علي هِ ، في جوّ طبيع يزيدُه جمالاً خيال الشّاعر.

"فع للقة الشّاعر بالكون والحياة ، قائمة على حالة من تفاعله الإنساني وانصهاره وحلوله فيهما ، وعلاقته بالعمل الإبداعي تعبير تشكيلي عن رؤيته ، وما التّذوق الجمالي إلّا محاولة للإحساس بالأشكال إحساسا واعياً "(٢).

وعليه فإنّ التّجربية الشّعرية وحدة تتألف من عناصرَ متنوعية ، هي الشّاعرُ مبدعاً ، والحياة والكونُ مصدراً للإبداع ، والعملُ الإبداعيّ منتجاً ، والمتلقي متذوّقاً ، وبامتزاج هذه العناصر ، تتمثّلُ الوحدة بالتّنوع، وهذا ما نجده عند شاعرنا .

<sup>(</sup>۱) لؤلؤة ،عبد الواحد: موسوعة المصطلح النقدي ،المأساة الجماليّة ، المؤسسة العربية للدّراسات والنّشر ط۲، م۱، ۱۹۸۳ ، ص ۲٦٩.

<sup>(</sup>٢) قوقزة ، نواف: نظرية التشكيل الاستعاري ، وزارة الثّقافة ، كتاب الشّهر العاشر ، عمّان ، الأردن ، ط١ ، الأردن ، ط١ ، ٢٠٠٠ ص ٤٤ .

ومن مظاهر وصفه للطبيعة الصّامتـــة قولـــه :

ونَيْلُوفَ رِ لَمْ يَدْرِ مَا مَ سَسُّ حُرْقَ فَ عَلَمْ وَعَدَرَامُ وَنَيْلُوفَ رِ لَمْ يَدْرِ مَا مَ سَسُّ حُرْقَ فَ عَلَمْ وَيُطْبِقُ لِيلاً جَفْنَ لَهُ فَيَنَامُ (١) يَهُبُّ مَعَ الإصْبَاحِ مِنْ سِنِ عَدِ الكَرَى ويُطْبِقُ لِيلاً جَفْنَ لَهُ فَيَنَامُ (١) فالنيلوف و هنا لا يكترث لحال الشّاع ر، ولا ما يعاني من الحرق ق والألم .

وقوله في وصف المياه على هيئة غمام:

فالشّاعر هنا يصف الغمامة ويجسّدها في صورة فتاة ترتدي معطفاً ، فالحركة والنّشاط أضفت على هذه الصّورة الحيويّة ؛ فشجرة الأيك تخفق ظلالها ، والتّيار يموج والقضيب يلوي جيده ، والبرق يخفق ، والرّياح تلطم أرداف الرّبى ، وتقبل الأزهار ،

<sup>(</sup>١) ابن حفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٣٤.

وحتى الطّيور اتّخذت من الأشجار مناطق لها .

تناول ابن خفاجة الطبيعة الحية في شعره كما تناول الطبيعة الصامتة ، فقد وصف الفرس والذئب، والكلب ، وغيرها من الكائنات الحيّة . يقول في وصف فرس له :

يصف الشّاعر هنا فرسه بأنّه ضامر رقيق الحواشي كالضّباء خفّة ورشاقة فبصفاته هذه سبق البرق. ويقول في وصف ذئب:

وأَطْلَسَ رَوَارٌ مع اللّيالِ أغْبَ شُ سَرَى خَلَفَ أستارِ الدُّجِي يتنكُّرُ تَتَاعِبَ من مس الطَّوى فهو يَشْتَكِي فَيعْ وِي وقد لفَّتْ هُ نَعْبَاعُ صَرْصَرُ ودون أماني له شارارةُ لَه في يَنْظُ لُ لُ فيها مِثْلَها حينَ يَنْظُ لُ لُ فمن جوعةٍ تُغريهِ بي فهو يَدَّنِي ومن روعةٍ تُثني هو يَدُني فهو يَدَّني

يصف الشّاعر في هذه الأبيات الذّئب الّذي يتنكّر في الظّلام ، ويختار ضحاياه ، فهو يشكو الجوع ، ويعوي في الظّلام، تلفّه الرّياح القويّة ، وقد حالت سنان الرّمح دون أمانيه ، ونجده هنا متأثّراً بالفرزدق في قصيدته "انت والغدر أُخيّان"

۲٣

<sup>-----</sup>

<sup>(</sup>١) ابن حفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٨٠.

التي يقول فيها:

وبناء على ما سبق تجد الباحثة أنّ للطبيعة أثراً كبيراً في نفوس الشعراء؛ حيث أنّها تشكّل مصدر وحي وإلهام لهم، فهم يصوّرون ما تعكسه في نفوسهم من انطباعات، ومشاعر، من خلال فين الوصف الذي احتلّ مرتبة عالية في الشّعر العربي بشكل عام، والشّعر الاندلسي وعند شاعرنا بشكل خاص؛ فقد كان شديد التّعلق ببيئته، وبما انطوت عليه من مشاهد الجمال، فوصف كلّ ما وقعت عليه عينه ، وظفرت به حواسه . إنّ أبا إسحاق الذي عاش مفتوناً بالحياة أسيراً لسحر الطبيعة وجمالها و حليفاً لكأس الخمر في فترة شبابه، كان زاهداً في فترة كهولته التي مثلّت توبته ونسكه، فكان دائم التقكير بالموت، وما بعد الموت، لذا نجده ينشئ أبياتاً يوصي بها التكتب على قبره يقول فيها:

خليليّ هـلْ مـن وَقْفَــَةٍ لتألُّم على جَدَثــِي أو نَظْــرةٍ لِتَرحــُــمِ خَليليّ هل بَعْدَ الــرّدى من تَنيـــةٍ وهل بعـــدَ بطــن الأرْضِ دارُ مُخيــمِ فَليُسلّ مِ فَمَن مــرّ بي من مَسلّ مِ فَليُسلّ مِ فَليُسلّ مِ فَليُسلّ مِ فَليُسلّ مِ

<sup>(</sup>۱) الفرزدق ، همام بن غالب بن صعصعة ابو فراس : ديوان الفرزدق ، تحقيق علي فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط۱، ۱۹۸۷ ، ص ٦٢٨ .

وماذا عليه أنْ يقولَ مُحيّياً وَفاء لإشلاء كَرُمن على البلسي يُردّد طوراً آهة الحزن عنددها

ألا عبه صباحاً أو يقولَ ألا استلم فعاجَ عليها من رُفاتٍ وأعْظُم ويمن رُفاتٍ وأعْظُم ويمن رُفاتٍ المُترحِّم (١)

لم يكن ابن خفاجة حاضراً بخياله وهو على قيد الحياة فقط ، بل وظّف هذا الخيال ليكون حاضراً ، ومعبّراً عنه حتّى بعد الموت ، على اعتبار ما سيكون عليه ، فهو في هذه الأبيات يناجي أحباءه بالوقوف على قبره ، والتّسليم ، والتّرحّم عليه.

لقد كان مصوراً بارعاً يمتزج بالموضوع السني يصوّره ويتفاعل معه ويكسبه النّبض والحياة ، وينطقه ليعبّر عن الهمّ الإنساني ، الذي يتمثل في الأبيات السّابقة بالموت ، و يضفي عليه شيئاً من العلاقات الإنسانيّة الدافئة .

ونجده في قصيدته هذه متأثرًا بقصيدة لمالك بن الرّيب التّميمي الـتي يرثي فيها نفسه قبل وفاته والتي يقهول فيها :

ولماً تراءت عند مرو منيت وحل بها جسمي وحانت وفاتيا أقول لأصحابي ارفعون فإنه فإنه يقر بعيني إنْ سُهيل بدا ليا فيا صاحبي رحلي دنا الموت فانزلا برابية إنه مقيم لياليا فيا صاحبي رحلي دنا الموت فانزلا ولا تعجلاني قد تبيّن شانيا أقيما علي ليلة ولا تعجلاني قد تبيّن شانيا

<sup>(</sup>١) ابن حفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٦٣ .

وقوما إذا ما استال روحي فهيئا لي السندر والأكفان عند فنائيا وخطّا بأطراف الأسنّاة مضجعي وردّا على عيني فضال ردائيا ولا تحسداني بارك الله فيكما من الأرض ذاتِ العرض أنْ توسعا ليا خذاني فجرّاني بثوبي إليكما فقد كنتُ قبل اليوم صعباً قياديا ويقول فيها أيضاً:

ولا تنسيا عهدي خلياتي بعدما ولن يعدم الموالي وتباعي عظاميا المواليا ولن يعدم المواليا المواليا المواليا يعدم الوالون بثنا يصيبهم ولن يعدم الميان البعد إلا مكانيا (۱) يقولون لا تبعد وهم يدفنونني وأين مكان البعد إلا مكانيا (۱) نجد أنفسنا هنا أمام بحر من الحزن اللامتناهي ؛ فمالك بن الريب رثى نفسه وهو على قيد الحياة ، وقد بان لنا مدى تمسكه بالحياة من وداعه لها . وكذا كان الحال بالنسبة لابن خفاجة التعرض له الصنغائر فلا يسزل خياله يدعوها حتى تبدو أمام عينيه كبيرة ينوء كاهله باحتمالها فيلجا الى التنفيس عن نفسه بما ينفثه في شعره من زفرات الشكوي والأسي "(۱).

<sup>(</sup>۱) ابن الریب ، مالك بن حوط بن قرط بن حسل بن ربیعة : دیوان مالك بن الریب ، تحقیق نوري حمودی القیسی ، مج۱۰ ، (دط) ، ۹۳-۹۱ .

<sup>(</sup>٢) محمد ، فاطمة إبراهيم أحمد : وصف الطّبيعة في شعر ابن خفاجة ، رسالة ماجستير ، جامعة أم درمان الإسلاميّة ، السّودان ، ٢٠٠٣ .

"فابن خفاجة جدّد في العبارة والصّورة ، واللّغــة وجدّد في فكر القصيدة والمشاعر الإنسانيّة ، إنّه حديث المرء عن آلامه ، وشجونــه ، وغربتـه ، ومعاناته ، وشعوره الصـــادق النّابع من سريرتــه ، وما في هذه السّريرة من أحزان وآلام "(١).

رمى ابن خفاجة بنفسه بين أحضان الطّبيعة ، مناجياً صمتها، ومحوّله إلى حياة ، السّعر العربي أنْ لبّي نداء ربّه واضعاً بصمة خالدة في تاريخ الشّعر العربي بشكل عام، والشّعر الأندلسي بشكل خاص .

<sup>(</sup>۱) الزّول ، أحمد سليم سلامة : شعر ابن خفاجة ، دراسة أسلوبية ، رسالة ماجستير ، الجامعة الأردنيّة ، عمّان ، الأردن ، ۲۰۰۱، ص ۱۰۱.

## الفصل الأوّل

المبحث الأوّل: مفهوم الصّورة الشّعريّة

"الصنورة لغة : " الشكل ، وتصوّرت الشّيء : توهّمت صُورَت مُ فتصنّور لي ، والتّصاوير : النّماثيل "(١).

أمّا الصّــورة اصطلاحــاً فهــي: "تمثيــل بصــريّ لموضـوع مــا" (٢). والصورة: "ما قابـــــل المـــادة "(٣).

وفي التتزيل العزيز: "الله في خلقك فعدلك، في أي صورة ما شاء ركبك "(؛). إنّ الصورة الشّعريّة قيمة فنيّة بكلّ ما يمكنُ استحضاره في الذّهنِ من مرئياتٍ، لذا لم يغفلُ النّقدُ الأدبيّ قديمه وحديثه الحديث عن أثر الخيال في تشكيلها، خاصةً وأنّه يمتلك قدرة على بعثِ الصّورةِ بالكلماتِ والجملِ، فالقدرةُ على خلقِ هذه الصّور مما هي إلا نشاطٌ ذهني خلّق، ومعنى هذا أنّ الصورةَ الشّعريّةَ نتاجُ فاعليّة الخيالِ، وتأثيراتِه الشّعوريّةِ بالنّسبةِ للشّاعرِ نفسه، إضافةً إلى قوةِ التّراسلِ بينه وبين المتلقّى هو الآخر (٥).

<sup>(</sup>۱) ابن منظور ، جمال الدين محمد بن مكرم : معجم لسان العرب ، دار صادر ، بيروت ، ١٩٨٠ (د، ط) المجلد الرابع ، مادة صور .

<sup>(</sup>٢) علوش ، سعيد: معجم المصطلحات الأدبيّة، دار الكتاب اللبناني ، بيروت ط١٩٨٥،١م، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) وهبة مجدي وكامل المهندس: معجم المصطلحات العربيّة في اللغة والأدب ، مكتبة لبنان ، بيروت ، ط٢، 19٨٤ ، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الإنفطار : آية ٦و٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ناصف، مصطفى: الصورة الأدبيّة ، دار الأندلس للطّباعة ، ط٢ ،١٩٨١، ص ٦.

وبما أنّ "الشّعر رؤيا تتدفعُ في ذاتِ الشّاعرِ، فتسرعُ للسيطرةِ على اندفاعِها بالتّشكيلِ اللغويّ الّذي يمثّلُ الفكرَ والشّعورَ ويمثّله ، فتكون التّجرية فكراً وشعوراً يفضي بمتلقيب إلى استقبالِ التّجربةِ الخلاّقةِ والتّفكيرِ فيها والشّعورِ بها ، فالشّاعرُ كأيّ فنّانِ تمتلكهُ رغبة جامحة في تشكيلِ عملياته الذّهنيةِ ، وانطباعاتهِ الحسّيةِ وانفعالاتهِ العاطفيّةِ تعبيراً، ولكنّـهُ لا يقـدّمُ في هـذا التّعبير دقائقَ الموقفِ كما هـي ، بحيثُ يكونُ عملــهُ منهجاً للمطابقةِ واستنساخاً من غـير أنْ يضفيَ على رؤيتــهِ لــها وصــفاً جديداً ، وملامح ودلالاتِ أبعد من حدودها المدركةِ بما هي عليه ، بحيثُ تكونُ ثمّة رؤية مغايرة للأولى ، هي الّتي تؤولُ إلى انفعالِ فاقيدٍ للشّكلِ ، يعتملُ في العمقِ الخفي من ذاتِ المبدع، ولكنَّهُ لا يشَّكلُ تجربتَهُ، بل يبعثُهُ عليها ، ثـم تـرسـمُ الألفاظُ مسارَها وتـوجهُـه"(١). وعليه فالصّـورةُ الشّعريـة صلـة بين الإنسان والطّبيعة ، و التّشكيلُ الشّعريُ عمليّـةٌ يصوغُ فيها الشّاعرُ ألفاظَـهُ ، وتراكيبَ أَ ، ويمثِّلها في أشكال لغويّةِ يتحقّق فيها الامتزاجُ ، والتّفاعلُ ، والإبداع ، ليتمكّن من تصوير عوالمـه الجماليّة الّتي لا يشتـرط لوجودها في الشّعر أنْ تكـون مطابقة لوجودها المادي ، فلو كان هدف الشّاعر تصوير الواقع المادي فقط لما أتَّر فينا كقارئين ولما استهوانا شعره.

<sup>(</sup>١) قوقزة، نواف : نظرية التشكيل الإستعاري في البلاغة والنّقد ، ص ١٥٨.

"فالصّورةَ في الأدب هي الصّوغُ اللسانيّ الّذي بوساطتهِ يجــري تمثّلُ المعانــي تمثّـــلاً جديداً يحيلها إلى صور مرئيةٍ معبّرةٍ ، وهي تهدفُ إلى تحويلِ غير المرئي من المعاني إلى المحسوسِ ، وتقديم الغائب إلى ضربِ من الحضور ، إذْ تتحرفُ الألفاظُ في التّشكيلِ الصّوري عن دلالاتها المعجميّةِ إلى دلالاتِ خطابيّةِ ، ومنْ ثُمّ يمنح النصّ هويّته الّتي تتجدّدُ دائما مع كلّ قراءة"(١) . "والصّورةُ تـدورُ حـولَ أمريـن : الخيـالُ والعبارةُ الموسيقيِّةِ ، فالخيالُ ينتظمُ الاستعارةَ والتَّمثيلُ ، والتَّشبيهَ ،وسائرَ والتَّمريانِ فنون المجاز، أمّا العبارةُ الموسيقية فأساسُ تجانس النّغم وجرس الصّوتِ في الكلماتِ والجمل ، مع المعنى الَّذي تؤديه العبارة "(٢). وبهذا التّعريفِ للصّـورةِ الأدبيّـةِ نـرى أنّ الخيالَ شريك للعبارةِ في تكوينِ ملامح الصّـورةِ ، فالعبارةُ الّتي تخلو من الخيالِ تظلّ مجردَ عبارة تنقلُ فكرةً ، فالصّورة الأدبيّة هي الجسد الَّذي يعتبر الخيال جزءاً منه ، لا يفارقِه أبداً، فلا تكون الصّورة بـدون خيال ، ولا ا يكون الخيال بدون صورة ، بهما يكون العمل الأدبي ، وبفقدان أحدهما يفقد العمل الأدبي جماليته ، فالصّورة الشّعريّة شغلت أفكار النّقاد قديماً وحديثا، و شاع مصطلحها في مؤلفاتهم ، ولكنّ الدّارس لها سيقف على مفاهيم متعددة، فلا يوجد تعريف موحّد تمّ الاتّفاق عليه ولعلّ السّبب يعود إلى اختلاف وجهات نظرهم ،والي طبيعة مناهجهم النّقديّــة فعلى الرّغــم من تعدّد الآراء حول مفهـوم الصّورة فلا غنى عنها فــي العمل الأدبي ؛ فهي جوهره وبريقه التّني يزيده جمالاً، وهي تعبّر عمّا

<sup>(</sup>١) ناصف، مصطفى : االصّورة الادبيّة ، دار الأندلس للطّباعة ، ط٢ ،١٩٨١، ص ٦.

<sup>(</sup>٢) أبو كريشة، طه مصطفى ، أصول النّقد الأدبى ، دار نوبار ، القاهرة ، ط١ ، ١٩٩٦، ، ص٢٣٦.

لا تستطيع اللغة العادية أنْ تعبر عنه ،" فلغة الشّعر لغة خاصة جداً على الرّغم من أنّها تنتمي في الأصل إلى اللغة الإجتماعيّة العامة ، غير أنّها تتميّز بوظيفة جماليّة قصدها المبدع ، وأجهد نفسه في الوصول إلى تحقيق الغاية الجمالية "(١)

والصّورة الشّعريّة تستحضر كـلّ مـا يمكـن استحضاره في الــذّهن مـن مرئيات ، لتتحّول من صــور محفوظـة فـي الـذّاكرة إلـى صـور محسوسـة عندما يصـوغ الشّاعـر ألفاظـه وتراكيبــه ، ويمثّلها فـــي أشكـال لغويّـــة.

إنّها الماء التذي يجري في عروق العمل الأدبي ؛ ليدبّ الحياة والروح في عروق العمل الأدبي ؛ ليدبّ الحياة والروح في في مجرد في منه المتورة تظلّ مجرد عنها ، فالعبارة التّتي تخلو منها الصّورة تظلّ مجرد عبارة تنقلل أفكار مجردة جامدة ، لا جمال ولا ألـق فيها .

<sup>(</sup>۱) قاقي ، فتحيّة : جماليّات اللّغة في ديوان ابن خفاجة ، رسالة ماجستير ، جامعة محمد خيضر، بسكرة ، الجزائر ، ٢٠١٥ ، ص٧ .

## المبحث الثــــاني المبحث الشعريّـــة

لم يغفلُ النقد الأدبي قديمه وحديثه الحديث عن الخيال في تشكيل الصورة الشّعريّة ، خاصة وأنّه يمتلك قدرة على بعث الصّورة بالكلمات والجمل ، وخلق هذه الصّور بطريقة جديدة ، فالخيال نشاط ذهني خلّق ،يتخطّى حاجز المدركات ، ولا يستهدف أنْ يكون ما يشكّله من صور نسخاً ، أو نقلاً لعالم الواقع ومعطياته ، أو انعكاساته حرفيّاً كما هو متعارف عليه، ومعنى هذا أنّ الصّورة الشّعريّة هي نتاج فاعلية الخيّال وتأثيراته الشّعورية بالنّسبة للشّاعر نفسه ، إضافة إلى قوّة التراسل بينه ، وبين المتلقّي هو الآخر (١).

وقد " اعترف العرب بقوّة الخيال ، و قرنوه منذ القدم بالشيطان، وتصوروه نوعاً من الإلهام ، وقد كانوا يعتقدون أنّ لكلّ شاعر تابعاً ، يقول على لسانه شعراً ، و كانوا يعتقدون بأنّ بو كانوا يعتقدون بأنّ الشّيطان فحول الشّعر، وإذا كان الكلّ شاعر الشّعر ، وإذا كان الكلّ شاعر شيطان كان عددهم بعدد الشّعراء. وقد حافظ هذا المعتقد على وجوده في العصر الأموي، ويبدو أنّ فكرة الشّيطان الملهم انحسرت في أواخر القرن الرّابع ولم تعدم معتقد عادي .

<sup>(</sup>١) انظر محمود، نافع :اتجاهات الشّعر الأندلسي إلى نهاية القرن الثّالث ، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) عبّاس ، إحسان : فنّ الشّعر ، دار الشّروق للنّشر والتّوزيع ، عمان ، الأردن، ط٤ ، ١٩٨٧ ، ص ١٢٠-

<sup>(</sup>٣) انظر: عبّاس ، إحسان : تاريخ النّقد العربي عند العرب ، دار الشّروق ، عمّان ، ط٢ ، ١٩٩٣، ص١٦-٢٣.

إلا أنّ مشاركة شعراء إسلاميين مثل جرير، والفرزدق، والكميت، وغيرهم إلى ما بعد عصر بشّار بالاعتقاد بشياطين الشّعراء، ليدلّ على أنّ الإسلام لم يجتث هذه الفكرة ولم يضعفها في البدايسة ؛ ذلك أنّ الاسلام ميّز الشّعراء بالانحياز إلسي الخيال (١) وهذا معنى " في كلِّ وادِ يهيمون" (٢) . وقد كان النِّقد الأدبي عندهم أوَّل الأمرر معتمداً على الذَّوق الشَّخصي ، والحسسّ الأدبي الطَّبيعي ، فقد كانوا يحكمون علي الشَّعراء معتمدين علي سليقتهم ذات الحس المرهف السّليم ، وقد ظلّ العرب يعتمدون على تلك الفطرة وتلك السّليقة لفترة طويلة، (٣).وقد كانت كلّ قواعد العرب النّقديّة بعد ذلك تعتمد التّنظيم، وتهتم به اهتماماً حتى في أوضح الأمور التخيليّة ، كالمجاز، والتّشبيه، والاستعارة ، أي تنظيماً لعمليّة التّخيـّل نفسها حتى كادت أهميّة الخيال تنعدم ، ويصبح الشّعر صنعة لا تحتاج إلى كثير من الخيال (٤). إنّ الدّارس للصّورة في النّقد القديم سيجد أنّها لم تبحث بشكل مستقل ، بل جاء حديث النّقاد عنها من خلال القضايا النّقديّـة ، وبالأخص قضية اللفظ ، والمعنى ، ومن أوائل النّقـاد الّذيـن أشاروا إلى ذلك الجاحظ (٢٥٥ه) .

<sup>(</sup>١) انظر: عبّاس ، إحسان : تاريخ النّقد العربي عند العرب ، ص١٦-٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشّعراء ، آية ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: البحيري ، كوثر عبد السلام: الإِتجاهات الحديثة للنقد الأدبي، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، مصر، ط1 ١٩٧٩، ص٣٦-٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: عبّاس ، إحسان: تاريخ النّقد العربي عند العرب ، ص١٦-٢٣.

حيث يقول: "فإنّما الشّعر صناعة وضرب من النّسيج وجنس من التّصوير "(١) فالجاحظُ في هذا النّص قررَنَ القصيدةَ بالصّورةِ ،ويبدوأنّهُ يقصدُ بالتّصويرِ صياغة الألفاظ صياغة جيدة ، تهدفُ إلى تقديم المعندي تقديماً حسيّاً ، وتشكيله علي نحو صوري أو تصويري.

وقريب من هذا المعنى ما ذكره ابن طباطبا ( ٣٢٢ه) في كتابه "عيار الشّع ر" تحت عنوان صناعة الشّعر حيث يقول: " فإذا أراد الشّاعر بناء قصيدة مخض المعنى الّذي يريد بناء الشّعر عليه في فكره نثراً ، وأعدّ له ما يلبسه إياه من الألفاظ الّتي تطابقه والقوافي الّتي توافقه الوزن الّذي يسلس له القول عليه ، ويكون كالنّساج الحاذق الّذي يفوف وشيه بأحسن التّقويف ...، وكالنّقاش الرفيق الّذي يضع الأصباغ في أحسن تقاسيم نفسه ، وكناظم الجوهر الّذي يؤلف بين النّفيس منها والتّمين ولا يشين عقوده بأن يفاوت بين جواهرها في نظمها وتنسيقها "(٢)

أمّا قدامـة بن جعفر (٣٣٧ه) فقد كان كغيـرهِ مـن نقّادِ عصرهِ ؛ إذْ حـاولَ أنْ يظهرَ الوجة التّذي يتحقّـقُ فيـه سبيل الصّوغ المتمّيز، فحرّر فـي مجال تقويـم الشّعـر طرفيـن أحدهما غايـة الجودة ، والآخر غايـة الرداءة ، وحـدود ما بينهما تسمّـى الوسائـط وملاكـه فـي تلمّسِ هذه المعايير هو جعل الشّعر صناعـة ،والغاية من كل صناعـة التّجويـد ، والكمــال ، وكان العاجــز عن هذه الغايـة من الشّعراء ،إنّــما من ضعفت صناعتــه

-----

<sup>(</sup>۱) الجاحظ ، أبو عثمان عمرو بن بحر: الحيوان ، تحقيق يحيى الشّافعي ، مكتبة الهلال ، ط٣،ج١، ٩٩٠ ، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن طباطبا ، محمد أحمد العلوي : عيار الشّعر ، تحقيق عبّاس عبد السّتار ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، لبنان ، ط١، ١٩٨٢ ، ص١١ .

ويؤكّد قدامة أنّ المعاني كلّها معرّضة للشّاعر، وله أن يتكلّم منها فيما أحب وآثـر، فالمعاني للشّعر بمنزلـة المادة الموضوعة والشّعر فيها كالصّورة وعليه فإنّ الصّورة نقـل حرفـي للمـادة الموضوعـة ، والمعنى يحسّنها (۱) . ويبدو أنّ مـا حـدّده قدامة من مفهوم للصّورة بـدا امتداداً للتّصوير الجاحظي.

ومن أبرز النقاد القدامى الذين تحدّثوا عن الصورة القاضي الجرجاني ( ١٧٤ه) وجاء حديث في كتابيه " دلائل الإعجاز " و " أسرار البلاغة " فهو النّاقد الأسبق من نقّادنا القدماء حديث عن الصورة بكل أبعادها من حيث مفهومها ، وأهمّيتها ، ومصادرها وعناصر تكوّنها وقد أكّد أنّ الصورة هي التمثيل بقوليه : " إنّما الصورة تمثيل وقياس لما نعلمه بعقولنا على الذي نراه بأبصارنا ، وجملة الأمر أنّه كما لا تكون الفضّة ، أو الذّهب خاتما ، أو سواراً ، أو غيرهما من أصناف الحلي بأنفسهما ولكن بما يحدث فيهما من الصورة ، كذلك لا تكون الكاسم المفردة الّتي هي أسماء، وأفعال، وحروف، كلاماً وشعراً ، من غير أنْ يحدث فيها النّظم الذي حقيقته توخّي معانى النّحو وأحكامه "(٢).

<sup>(</sup>١) انظر : ابن جعفر ، قدامة : نقد الشّعر ، تحقيق كمال مصطفى ، المعادي ، ط٣، ١٩٧٨ ، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) الجرجاني ، عبد القاهر : دلائل الإعجاز في علم المعاني ، تحقيق محمود محمد شاكر ، مطبعة المدني ، القاهرة ، ط٣، ١٩٩٢، ص٥٠٨ .

"فعبد القاهر الجرجاني عصارة أصيلة لمفهومات النقد العربي القديم ومع ذلك فهو النّاقد الوحيد تقريباً الّذي حلّل النّصوص تحليلاً دقيقاً بنذوق جمالي ، فهو بذلك سابق لعصره في كثير من الجوانب النّقديّة ، وقريب إلى الذّهنيّة المعاصرة على الرّغم من النّظرة الجزئييّة للنصوص " (١)

وتتلخّص نظرة القدماء للصّورة في حصرهم إيـــّاها بالشّكل ، وهي مرتبطة بالشّـعر أكثر من النّشـر ، ولم تدرس بشكلٍ مستقــل ، بل درسـت من خلال قضايا النّقد القديـــم وبالأخـص قضيّة اللفظ والمعنــــي .

أمّا النّقاد في العصر الحديث فقد حاولوا إرساء مفهومها القديم والجديد ، والمؤثّرات المختلفة أهميتها في النّعبير الشّعري ، والمقارنة بين مفهومها القديم والجديد ، والمؤثّرات المختلفة النّبي انعكست على بحث الصّورة تراثاً ومعاصرة ، وإذا ما أردنا أن نضع تحديداً زمنياً لبدء الاهتمام النّقدي الحديث بالصّورة ، فعلينا أنْ نذكر اهتمام أصحاب مدرسة الدّيوانِ بالصّورةِ الشّعريةِ في كتابِهم النّقدي الدّيوان ، " الّذي أحدث ضجّة كبيرة في الجوّ الأدبيّ والشّعري وغيّر من نظريّدة عمود الشّعر القديمة "(٢).

<sup>(</sup>۱) دهمان ، أحمد : الصّورة البلاغيّة عند عبد القاهر الجرجاني ، دار طلاس للتّرجمة والنّشر ، دمشق ، ط۱، ۸۱۲ ، ص۸۱۸

<sup>(</sup>٢) . خفاجي ، محمد " حركات التّجديد في الشّعر العربي الحديث ، دار الوفاء ، مصر ، ط٣، ٢٠٠٢ ، ص

وهذا ما أكّده محمد أحمد ربيع في كتابه في تاريخ الأدب العربي الحديث عندما قال عن هذه المدرسة أنّها "تزعّمت الدّعوة إلى الشّعر الجديد واستمدّت مبادئها من معين واحد هو الأدب الإنجليزي" (١).

واعتبرت جماعـة الديـوان" الخيال وسيلـة فعّالـة لإدراك الحقائق ، ورأت أنّ الشّعـر تعبيـر عن الحقيقة لا تمويه، فالشّعر عندها منظار الحقائق ، والخيال لا ينشـط عن أداته التعبيرية الّتي هي التّشبيه ،أو المجاز الشّعـري على حدّ تعبيـر المازني" (٢) .

"أمّا بالنّسبة للررومانتيكيين فقد رأوا الخيال ملكية، أو موهبة ، أو قوّة، أو نشاط ، يقف بالشّاعر على العالم الباطن" (٣). "وقد كان الخيال عند الرومانتيكيين نتيجة انطوائه على نفسه ، وطغيان شعوره ، وعاطفته ، عندما يضيق ذرعاً بعلم الحقيقة فيطلق لنفسه العنان في أحلام يعوّض بها ما فقده في عالم النّاس من حوليه " (٤).

\_\_\_\_\_

(۱) ربيع ، محمد أحمد : في تاريخ الأدب العربي الحديث ، دار الفكر ، عمّان ، ط۲ ، ۲۰۰٦ ، ص ۸۱

(٢) مصايف ، محمد : جماعة الدّيوان في النقد ، الشركة الوطنيّة للنّشر والتّوزيع ، الجزائر ، ط٢ ، ١٩٨٢، ص٢١٣ .

(٣) مرزوق ، حلمي : تطور النقد والتقكير الأدبي الحديث في الرّبع الأوّل من القرن العشرين ، دار الوفاء لدنيا الطّباعة والنّشر ،ط١، ٢٠٠٤ ، ص ٤٤٠ .

(٤) هلال ، محمد غنيمي : الرومانتيكيّة ، نهضة مصر للطّباعة والنّشر ، ط١، ١٩٦٨ ، ص٦٤ .

"والرّومانتيكي طموحاً جموحاً ، يتطلّب مثالاً له أينما وجده، في غير زمانه ومكانه، ولكنّه لا يستوحيه أولا وآخراً إلّا من ذات نفسه ؛ إذْ فيها الشرارات الأولى الّتي تهديه الطّريق ولا يتاح له فهم ما تجيش به عواطفه وآماله وآماله إلاّ بالصّور، والأخيلة الّتي يضفيها على الحقائق ، لا ليتنكّر لها بل لعلّه يهتدي من خلالها إلى سعادته ، إذْ أنّ الأحاسيس والعواطف لا تقصح عن نفسها إلا بالصّور ولا تسيغ إلّا بالصّور "(١) .

وعليه "فالأدب الرومانتيكي يجحد سلطان العقل ويتوّج مكانة العاطفة والشّعور، ويسلّم القياد إلى القلب الذي هو منبع الإلهام، والهادئ الّذي لا يخطئ لأنت موطن الشّعور ومكان الضمير" (٢) فالرومانتيكي يظهر ذاتياً في صوره يصف ما حوله من خلال ذاته فنفسه مرآة لما يراه.

" إلّا أنّ دلالـــةُ الصـــورةِ اقتربــتْ من دلالـــةِ الـرّمــزِ حتـــى غــدتْ الصـّـورةُ ايحــاءً ، وأصبح الرّمـــزُ أقــلّ تجريـداً عمّا كان عليه الحال عند روّاد المذهب الرّمـــزي ، ولــدى شعــراء العصــر ، ممّا تـــأثّروا بالمذهب التّصويري، والشّعر الرمزي معاً ، حتّى كاد يمحى هذا التقاوت في درجتــي الإيحاءِ والتّجريدِ بين الصّورةِ والرّمـــزِ ، إلى حدّ أنّ الحديث عن أحدِهما ربّمـــا كـان في الوقتِ نفســه حديثاً عن الآخر " (٣).

<sup>(</sup>١) هلال ، محمد غنيمي : الرومانتيكيّة ، ص ٨١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣

<sup>(</sup>٣) صالح ، بشرى موسى :الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث، ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، ط١ ، ٩٩٤ ، ص ٤٨.

يقول ت.س إليوت: "إنّ هدف الفنّان لا يرتكز على التّعبير عن الفكر من حيث هو فكر ، أو على العاطفة من حيث هي عاطفة ، بل يرتكز على ايجاد " المعادل الموضوعي " وهذا المعادل يتاثر الى حد كبير بدرجة ذكاء الشّاعر فكلّما كان الشّاعر أكثر غنى في معرفته أصبح أكثر قدرة في صنعته وذلك سرّ عظمة دانتي وشكسبير ذلك أنّ الشّاعر عن طريق ذكائه الفذّ يكون في موضع القدرة على اختيار المعادل الموضوعي الملائم " (۱).

وأمّا بالنّسبة للصّـورة عند السرياليّين ، فقد كانت أساساً في التّجربــة الشّعريــة عندهم ولكنّها اختلفت في طبيعتــها عن الرومانتيكيّة والرّمزيـــة ؛ "فالسرياليّـة تهدف إلى تمزيــق الحـدود المألـوفة ،وادخال علاقات جديدة ومضامين ، تستـمدّ من الأحلام ، ســـواء في اليقظــة أو في المنام ، بحيث تتجسّــد هذه الأحـلام ، والخواطر ، والهواجس المجرّدة ، في أعمـال أدبيّــة ، يرى فيها القــارئ ما يدور داخل عالمه الخاص، بحيث تتحوّل إلى تجربة جماليّة ممتعة ، تعيد إلى نفسه المشوّشة الإحسـاس بالتّوافــق مع العالم الخارجـــي ، والتّــاغم مع البيئـــة المحيطة "(۲).

<sup>(</sup>۱) إليوت . ت.س : فائدة الشعر وفائدة النقد ، ترجمة وتقديم يوسف نور عوض ، مراجعة جعفر هادي حسن ، دار القلم ببيروت ، لبنان ، ط١، ١٩٨٢، ص١٦ .

<sup>(</sup>٢)راغب ، نبيل : المذاهب الأدبيّة من الكلاسيكيّة إلى العبثيّة ، المكتبة الثقافية ، مصر ، ط١، ١٩٧٧ ، ص٠٢٠ .

و فيما يتعلق بجماعة أبولو فلم يكن لهم كتاب نقدي تدرك به آراءهم النقدية في مصطلح الصورة ومفهومهم له وكانت آراؤهم في تجديد الشّعر ومقابيسه امتداداً لمن سبقهم من الدّاعين إلى التّجديد ، ولا سيّما جماعة الدّيوان وصار النقد جهوداً فردية أو شخصية ولا سيّما في مجال نقد الصورة .

وأمّا فيما يتعلّق بتحديدِ مصطلحِ الصّورة ، فقد تباينت مواقفُ النقّاد في الأخذِ ، والتّأثرِ بالمصدرين تقليداً وتمثّلاً ، قـوة وضعفاً ، باختلاف ثقاف اتهم ، ومواقفهم الفكرية ومناهجهم النّقدية ، وأهميّة الصّورة في نزعتهم النّقدية .

يقولُ مصطفى ناصف في الصّورةِ :" إنّما هي قدرةُ الشّاعر الّتي تصرفنا عن ظواهرِ المحسوساتِ إلى وقع الموصوفاتِ في النّفس والخاطر؛ لأنّ شعورَه يصدرُمن داخل نفسه وخاطره، ويمتلئ به وعيه "(١).

وهناك من يرى أنّاه " لا يمكنُ أنْ نفصلَ الحواسَ عن الخيالِ جاعلين لكلّ منهما ضرباً من التّصويرِ، ونمطاً من التّعبير ، والّا كنا بذلك نفصلُ الفكر عن الحيس ، والصّورة في حقيقة أمرها نتاج الاثنين معاً ، وهي بالتّالي نتاج الخيالِ الّذيْ يوجدُ بينهما في قوةٍ أشبهُ بالصّهرِ "(٢).

<sup>(</sup>۱) ناصف، مصطفى : الصّورة الأدبيّة، دار الأندلس للطّباعة والنّشر ، بيروت ، لبنان ، ط٢ ، ١٩٨١ ، ص٩٣

<sup>(</sup>٢) نافع ، عبد الفتاح صالح: الصّورة في شعر بشار بن برد، دار الفكر للنّشر ، عمّان ، ط١ ، ١٩٨٣ ، ص١٠.

فالصّورة هي آداةُ الخيالِ ووسيلتِه ومادتِه الهّامة الّتي يمارسُ بها ومن خلالها فاعليته ونشاطه(۱) .كما يرى جابر عصفور في كتابه: "الصّورة الفنيّة في التّراث التّقدي والبلاغيي".

أمّا علي صبح في كتابه "البناء الفتّي للصّورة الأدبيّة في الشّعر" فيرى أنّ :" الصّورة الأدبيّة هي التّركيب القائيم على الإصابة في التّسيق الفتّي الحي لوسائل التّعبير الّتي الأدبيّة هي التّركيب القائيم على الإصابة في التّسيق الفتّي الحي لوسائل التّعبير الّتي ينتقيها وجود الشّاعر المطلق من عالم المحسّات ؛ ليكشف عن حقيقة المشهد أو المعنى، في إطار قوي نام محس مؤثّر ، على نحو يوقيظ الخواطر والمشاعر في الآخريين "(٢) وعليه فالصّورة عند الرّباعي هي "أساس كلّ عمل فنيّ والخيال أساس كلّ صورة ، والصّورة ابنية الخيال الشّعري التذي يتألّف عند الشّعراء من قوى داخلية، تقرّق العناصر وتتشر المواد ثمّ تعيد ترتيبها وتركيبها لتصبّها في قالب خاص ، حين ترييد خلق فنّ جديد متّحد منسجم ، والقيمة الكبرى للصنّورة الفنتيّة تكمن في أنّها تعمل على تنظيم التّجرية الإنسانيّة ؛ للكشف عن المعنى الأعمق الموجود في الخير والجمال من حيث المضمون ، والمبنى بطريقة إيحائية"(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: عصفور ، جابر: الصّورة الفنيّة في التّراث النّقدي والبلاغي عند العرب ، المركز الثّقافي العربي، بيــروت ، طـ ۱۹۹۲،۱ ، ص، ۳۸-۶۰.

<sup>(</sup>٢) صبح ، علي علي : البناء الفنّي للصّورة الأدبيّة في الشّعر ، المكتبة الأزهريّة للنّراث، القاهرة، ط١، ١٩٧٦، ص١١.

<sup>(</sup>٣) الرّباعي ، عبد القادر : الصّورة الفنّية في النّقد الشّعري ، دراسة في النّظريّة والتّطبيق ، ، دار العلوم للطّباعة والنّشر ، الرّباض ، ط١، ١٩٨٤ ، ص١٥.

وأمّا عبد القادر القط فيرى الصّورة بشكل أوسع ، وأشمل فيقول : "هي الشّكل الفنّي السّخل الفنّي تتّخذه الألفاظ والعبارات بعد أن ينظّمها الشّاعر في سياق بياني خاص ؛ ليعبّر عن جانب من جوانب التّجربة الشّعرية الكاملة في القصيدة ، مستخدماً طاقات اللّغة ، وإمكاناتها في الدّلالة ، والتركيب، والإيقاع ، والحقيقة، والمجاز ، والتّرادف ، والتّضاد ، والمقابلة والجناس ، وغيرها من وسائل التّعبير الفنيّ "(۱).

ويراها البطل بأنّها "تشكيل لغوي يكوّنها خيال الفنّان من معطيات متعددة يقف العالم المحسوس في مقدمتها فأغلب الصّور مستمدة من الحواس"(٢).

<sup>(</sup>٢) البطل ، علي : الصّورة قي الشّعر العربي حتى أواخر القرن الثّاني الهجري ، ، دار الأندلس ، بيروت ، ط٣، ١٩٨٣ ، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الشَّايب ، أحمد : أصول النَّقد الأدبي ، مكتبة النَّهضة المصريّة ، القاهرة ، ط٩، ١٩٨٥ ، ص ٢٤٢ .

امًا كامل البصير فيرى أنّ الصّورة "تشكيل جمالي تستحضر فيه لغة الإبداع الهيئة الحسّيّـة أو الشّعورية للأجسام أو المعاني بصياغة جديدة تمثّلها قـدرة الشّاعر وتجربتـه وفق تعادليّـة فنيّة بين طرفين ، هما المجاز، والحقيقة ، دون أن يستبدّ طرف بآخر "(١).

"ورأى إحسان عبّاس الصورة من زاويتين الأولى: أنّ الصورة تعبير عن نفسيّة الشّاعر وأنّها تشبه الصورة الّتي تتراءى في الأحلام والثّانية: أن دراسة الصورة هي وجميع الأشكال المجازيّة ، إنّما تكون أعمق من المعنى الظّاهري للقصيدة ذلك لأنّ الصورة هي وجميع الأشكال المجازيّة ، إنّما تكون من عمل القوة الخالقة فالاتجاه إلى دراستها يعني الاتجاه إلى روح الشّعر "(٢) . وعليه "فالصورة مرآة عاكسة لفكر الشّاعر ، وإحساسه ، ومشاعره، وعواطفه، بطريقة عرض مناسبة يحددها "(٢).

"وتتكئ الصورة الفنية - أيضاً - على الخيال فمزية الصورة الشعرية أنها إبداع الذّات ، من عالم الشّاعر نفسه ومن صنعه إذْ ترتكرز على البعد الجمالي في علاقة الإنسان بالعالم ، علاوة على أنّها تضيف إلى الإنطباع الحسّى والإدراك العقلى والإحساس الإنساني عالماً جديداً

<sup>(</sup>۱) البصير ، كامل : بناء الصّورة الفنّيّة في البيان العربي ، مطبعة المجمع العلمي المعرفي ، ط١، ١٩٨٧ ، ص١٥٩ .

<sup>(</sup>٢) عبّاس ، إحسان : فنّ الشّعر ، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) عشماوي ، محمد زكي: قضايا النّقد الأدبي المعاصر ،دار النهضة ، بيروت ، ط١، ١٩٧٩ ، ص

يجمع بينها كلّها وهو عالم الصّورة "(١).

"وبما أنّ الصــورة الفنيّة تجسد التّجربــة الشّعوريّة للشّاعر ، فبها ينماز الشّعراء ويتفاوتون فيما بينهم في نضجها وعمقهـا ودرجة إيحاءاتها وتأثيرها في المتلقّيـن ، ونظراً لأهميتها في النّص الشّعري بصفتها المعادل الفنّي لرؤية الشّاعر ، وأفكاره ، فقد جعلها النّقاد محطّ عنايتهـم وأهم البؤر الّتي تسلّط الضّوء على ذات الشّاعر من جهة ، وعلى من حوله من جهة أخرى فهي تشكيـل لغـوي فنّـي "(٢).

أمّا النّقاد الغربيون فقد تجاوزوا المفهوم البصري للصّورة ، فالنّاس في رأيهم يختلفون اختلافاً كبيراً في درجة تبصّرهم ، وهم عاجزون عن تحديد دلالة الصّورة الحقيقيّة ؛ لكون المخيّلة ليست بصريّة فقط (٣). ولذا نجد باشلار يقول: " إنّنا نطلب من قارئ الشّعر ألّا يعتبر الصّورة الشّعريّة كشيء أو بديلً عن شهيء بل أن يقتنص حقيقة خصوصيتها"(٤).

وقد استخدمت لفظةُ الصّـورة في أكثرِ من مجالٍ من مجالات المعرفةِ الإنسانيّـةِ

- (۱) حفني ، حسن : عالم الاشياء أم عالم الصّور ، مجلة فصول ، منشورات الهيئة العامة للكتاب ، القاهرة العدد ٢٠٠٣، ص٢٠٠ .
- (٢) الجرادي ، علي بن محمود بن خميس :الماء في شعر ابن خفاجة ، رسالة ماجستير ، جامعة اليرموك ، الجرادي ، علي بن محمود بن خميس :الماء في شعر ابن خفاجة ، رسالة ماجستير ، جامعة اليرموك ،
  - (٣) انظر: ناصف، محمود: الصّورة الأدبية، دار الأندلس للطّباعة والنّشر، ط٢، ١٩٨٢، ١٠٠٠.
  - (٤) باشلار، غاستون : جماليّات المكان ، المؤسسة الجامعيّة للدّراسات والنّشر ، بيروت ، ط٣ ، ١٩٨٧، ص ١٩

ويمكن أن يحصر ذلك عند الغربيين في خمس دلالات: الدّلالة اللغوية والدّلالة الدّهنيـــة، والدّلالة النّفسيـة، والدّلالــة الرّمزيــة، والدّلالــة البلاغيّـة وقد اختــزل فرويـــد الدّلالات الخـمس للصورة إلى ثلاث: الصورة الدّهنيــة، والصّـورة بوصفها مجازاً، والصّورة بوصفها أنماطاً، تجـسد رؤيــة رمزيــة، أو حقيقيّة حدسيّـة، وفي الدّلالــة الذهنيــة ينصب الاهتمــام علــى ما يحدثُ في ذهــن القــارئ، فهي تصف العلاقــة بين العبارة المكتوبة في الصّفحة، والإحساس الذي تولّـده في الدّهن و تتضمّن الدّلالـــــة الدّهنيـــة بحــث مشكلتيــن متوازيتيــن، تتصـل أولاهما بوصف القدرات الحسيّـة لذهــن القــــارئ بطريقة موضوعيّة وتحليليّة، وتتصل ثانيتهــما بفحص واختبـــار، وربّـما تحسيـــن قـــدرة القـــارئ علــي تقـــدير قيـــمةِ الــصــورةِ فـــي الشّــعر(۱).

شغلت الصورة النقاد والبلاغيين كثير أ، فقد ألفت كتب، ورسائل علمية، وبحوث ،تحمل عنوان الصورة ، إلا أنّ هؤلاء النقاد لم يتوصلوا إلى تعريف موحد لها ، وهذا ما أكده نصرت عبد الرّحمن في كتابه " الصروة الفنّية في الشّعر الجاهلي " بقوله: "لعلّ اختلاف النقاد في تحديد مفهوم الصورة الفنّية يجعل من الصّعوبة بمكان الوقوف على تعريف جامع لهذا المصطلح ، ذلك أنّه من المصطلحات الوافدة التي ليس لها جدور في النقد العربي " (٢) وعليه فقد تنوع مفهوم الصورة عند النقاد حسب مناهج بحثهم ، فهناك من تأثر بالتّر بالتّر العربي ، وهناك من تأثر بالثقافة الغربيّة ، وانعكس تاثير هذه الثقافة، أو تلك ،على مجال بحثهم العربي ، وهناك من تأثر بالثقافة الغربيّة ، وانعكس تاثير هذه الثقافة، أو تلك ،على مجال بحثهم

<sup>(</sup>١) انظر: صالح، بشرى موسى: الصُّورة الشَّعريَّة في النَّقد العربي الحديث ، ص٢٦،٢٥.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن ، نصرت : الصّورة الفنّية في الشّعر الجاهلي، مكتبة الاقصى عمّان ، ط٢، ١٩٨٢، ص١٢.

في الصرور الفنية.

وعلى الرّغم من اختلاف الآراء في تعريف الصّورة الشّعريّة ، إلّا أنّها من أبرز عناصر العمل الأدبي ، وهي سرّ جماله فهي تعمل على تحليل عناصر الحياة ، وإعادة تركيبها لتصنع منها قالباً جديداً وفريداً ، ويعتمد نجاحها على مدى انسجامها ، وإيحائها ، وابتكارها وأن تكون طريفة غير مستهلكة ، إضافة إلى وضوحها وعدم إغراقها في الغموض ؛ ليسهل على المتلقي تبيّن عناصرها ودلالتها وتذوّق جمالها .

الفصل الثّاني

المبحث الأوَّل: الصّور الفنّية

لا يمكننا الحديث عن الصور الفنيّة دون التعرّض لمفه وم علم البيان الله علّم البيان ما به يقول تعالى في محكم تنزيله : "علّمه البيان " (١). " فالله علّم الإنسان ما به الحاجة إليه من دينه ودنياه ، من الحلال، والحرام ، والمنطق وغير ذلك ممّا به الحاجة إليه تا "(٢).

والبيان لغة :" ما بُيّن به الشّيء من الدّلالة وغيرها . وبان الشّيء بياناً : اتضح فهو بيّن ... وكذلك أبان الشّيء فهو مبين "(٣).

وعلم البيان: "هـو معرفة إيـراد المعنى الواحد في طـرق مختلفـة، بالزّيادة فـي وضـوح الدّلالـة عليـه، وبالنّقصان ليحترز بالوقوف على ذلك عن الخطأ، في مطابقة الكـلام لتمام الدّلالـة عليـه، وبالنّقصان ليحترز بالوقوف على ذلك عن الخطأ، في مطابقة الكـلام لتمام المراد منـه "(٤)، ففي أمور حياتنا كلّها وحتى تسير بالشّكل الصّحيح ،والمريح، والواضح، لا بدّ فيها من بيان، وكـذا الحال بالنّسبة للأدب، فهو ترجمـة لواقع حيـاة .

<sup>(</sup>١) سورة الرّحمـــن : آية ٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر: الطبري ، محمد بن جرير ، تفسير الطبري ، تحقيق عبد الله بن المحسن التركي ، هجر للطباعة والنشر ،
 القاهرة ط۱، ۲۰۰۱ ، ج۲۷، ص ۵۳۱.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة بين .

<sup>(</sup>٤) السكّاكي، محمد بن علي : مفتاح العلوم ، دار الكتب العلميّة ، بيروت، لبنان ، ط١، ١٩٨٣ ، ص١٦٢ .

وعلم البيان هو" الفصاحة والبلاغة ، وصاحبه يسأل عن أحوالهما اللفظيّة والمعنويّة ، وهو والنّحوي يشتركان في أنّ النحوي ينظر في دلالة الألفاظ على المعاني من جهة الوضع اللغوي، وتلك دعامة ، وصاحب علم البيان ينظر في فضيلة تلك الدّلالة ، وهي دلالة خاصة ، والمراد بها أن يكون على هيئة مخصوصة من الحسن "(١).

وقد أشار ابن الأثير إلى أهمية علم البيان بقوله: "فإنّ علم البيان لتأليف النّظم والنّشر بمنزلة أصول الفقه للأحكام وأدلة الأحكام "(٢). "وقد حصر البلاغيّون أصول علم البيان في أربعة : منها أصلان ذاتيان، وهما المجاز والكناية . وأصل واحد وسيلة ، وهو التّشبيه ، وواحد جزء من الأصل وهوالاستعارة "(٣).

وستتناول الباحثة في هسدا الفصل الصور الفنيسة وأنواعها، وستشير بداية إلى التشبيسه النقيسة في الشّعرية في الشّعرية في الشّعراء منه، وقد كشفت صور شعراء الأندلس بشكل عام ، وصور شاعرنا بشكل خاص، عن نوازع النّفس الإنسانية ، ومدى تأثير البيئة المحيطة بها معتمدة على استمداد مصادرها من الطبّيعة .

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ، ضياء الدّين : المثل السّائر في أدب الكاتب والشّاعر ،تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، مطبعة مصطفى الحلبي وأولاده ، ج۱ ، (د، ط) ، ۱۹۳۹ ، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣.

## التشبيك :

نال التشبيه عناية النقاد والبلاغيين العرب القدامى ، وقد أكثر شعراء الأندلس بشكل عام ، وشاعرنا بشكل خاص ، من استخدام التشبيهات ، بأنماطها المختلفة ، سواءً أكانت مفردة أم مركبة .

والتشبيه لغة: "من الشِّبُهُ والشَّبِهُ و الشَّبِيهُ : المثل والجمع أشباه وأشبه الشّيء الشّيء : ماثله " (١).

"والتشبيه اصطلاحاً في علم البيان العربي هو" الدّلالـــة على أنّ شيئاً أو صورة تشترك مع آخر، أو صــورة أخرى، في معنى، أو صفة. وهو يتكوّن من مشبــّه، ومشبــّه بــه، وأداة تشبيــه ( وهي الكاف ، أو كــأن ، أو مثل ، أو ما في معناها ) ، ووجه شبــه ( وهو الصّفــة المشتركة بين الشّيئيـــن أو الصّورتين) ، ويجب أنْ يكون في المشبــّه بــه أقـوى منــه فــي المشبــّه " (٢). وهــذا أمر ضروري فاذا أردنا أن نوصل المعنى واضحاً، جلياً، فلا بدَّ أن يكون وجه الشّبه في المشبه به أقـوى وأمكن من المشبّه؛ ليتستّى إيصال المعنى المراد بشفافيــة ويسر.

<sup>(</sup>١) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة شبه .

<sup>(</sup>٢) المهندس ، كامل وهبه مجدي : معجم المصطلحات الأدبيّة في اللغة والأدب ، بيروت ، لبنان ،ط٢ ، ١٩٨٤ ،ص٩٩.

"هذا وباب التشبيه من الأبواب العظيمة في البلاغة العربية . وقد أشبعه البلاغيون بحثاً وتقسيماً ، ولم يستغن أديب في أي عصر من العصور ، أو في أي غرض من الأغراض ، عن الانتفاع به فيما يحاول من تخيل أو إبانة أو مبالغة . ووجد التقاد في افتتان الشعراء وتصرفهم فيه مادة لنقدهم ، حتى كان هذا الفن من فنون البيان بحر لا ساحل له " (۱). وهنا يمكن القول إن التشبيه مرآة الواقع ، ولكن هذه المرآة تظهر الواقع بالشكل الأجمل، والأوضح ، والأشمل دائماً وهذه المرآة لا غنى عنها ابداً في حياة الأديب . و يرى قدامة بن جعفر (٧٣٣ه) في كتابه ( نقد الشعر) : "أن أحسن التشبيه ما أوقع بين الشيئين اشتراكهما في الصقات أكثر من انفرادهما فيها ،

ويبيّن أبو هلال العسكريّ ( ٣٥٩ه ): "أنّ أجود التّشبيه إخراج ما لا تقع عليه الحاسة اللي ما تقع عليه الحاسّة ، و إخراج ما لم تجْرِ به عادة إلى ما جرت به العادة وإخراج ما لا يعلم بالبديهة ، و إخراج ما لا قوة له في وإخراج ما لا يعلم بالبديهة ، و إخراج ما لا قوة له في الصّفة إلى ما له قوة في الصّفة" (٣).

أمّا السكّاكي (٥٥٥-٢٢٦ه): فيقول: "إنّ التشبيه مبتدع طرفين ، مشبهاً ومشبّه المسبّه على المشبّه به واشتراكاً بينهما من وجه الشّبه ، والمشبّه به أثمّ من المشبّه ؛ لأن المشبّه به

. 7 £ 7

<sup>(</sup>۱) طبانة ، بدوي : علم البيان، ص١١٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن جعفر ، قدامة : نقد الشّعر ، تحقيق كمال مصطفى ، المعادي ، مصر ، ط٣، ١٩٧٨ ، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) العسكري، أبو هلال : كتاب الصناعتين ، مؤسسة غنيمي ، بيروت ، لبنان ، ط١، ١٩٥٢، ص ٢٤٠-

به حقه أن يكون أعرف بجهة التشبيه من المشبه" (١).

و يرى ابن الأثير أنّ التشبيه:" يجمع صفات ثلاثة هي: المبالغة، والبيان، والإيجاز. "وأمّا فائدة التشبيه من الكلم فهي أنّك إذا مثلّت الشّيء بالشّيء، فإنّما تقصد به إثبات الخيال في النّفس بصورة المشبّة به أو بمعناه، وذلك أوكد في طرفي النّرغيب فيه ، أو التّنفير فيه "(٢). ويقول صاحب الطّراز بعد أنْ عدّ من وظائف التشبيه :" أمّا للبيان والإيضاح، وهذه أيضاً هي فائدة التشبيه الكبرى فإنّه يخرج المبهم إلى الإيضاح والملتبس إلى البيان ويكسوه حلّة الظّهور بعد خفائه ، والبروز بعد استتاره "(٢).

أمّا الدّراسات الحديثة فترى أنّ التّشبيه وسيلة لكشف التّجربة الشّعريّة كما هو الحال مع بقية الأنواع البلاغيّة يقول جابر عصف ور: "إنّ التّشبيه الأصيل قد يهدف إلى الإبانة، بشرط أنْ نفهم الإبانة على أنّها نوع من الكشف، والتّعرّف على الجوانب الغامضة من التّجربة الّتي يعانيها الشّاعر، وبهذا المعنى لا يصبح التّشبيه من قبيل الحلية العارضة أنّ أو تكسبه فضل بيان وإنما يصبح التّشبيه

-----

<sup>(</sup>۱) السكّاكي ، محمد بن علي ،: مفتاح العلوم ، ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه نعيم زرزور ، دار الكتب العلميّة ، ط۱ ، بيروت ،۱۹۸۳، ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ، ضياء الدين : المثل السّائر في أدب الكاتب والشّاعر ،تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ،مطبعة مصطفى الحلبي وأولاده ج١ ،١٩٣٩، ،ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) التّميمي ، يحيى بن حمزة : الطراز ، مطبعة المقتطف ، مصر ، ج١، ١٩١٤ ، ص٢٧٤ .

وسيلة ضرورية يتوسّل بها الشّاعر؛ ليبيّن لنفسه حقيقة التّجربة الّتي يعانيها ، ويوضح الجوانب الخفيّة فيها ... والشّاعر الأصيل لا يشبّه شيئاً بشيء إلّا لأنّا يريد أنْ يكتشف من خــــلال العلاقــة بينهمـا معنى أعمــق ، وأشمـل من كـــلّ واحــد منهما على حــدة"(١). فالتّشبيــه يلبـس المعنــي ثــوب الجمـال ويزيــده وضوحـاً ويكسبـه جاذبيــة وروعـة ، وبلاغة التشبيه تتشأ من أنّه ينقل القارئ من الشّيء نفسه ، إلى شيء طريف يشبها، أو صورة بارعة تمثّلاه، وكلّما كان هذا الإنتقال بعيداً قليل الخطور بالبال ، أو ممتزجاً بقليل أو كثير من الخيال كان التشبيه أروع للنفس ، وأدعى إلى إعجابها واهتزازها ، .... والتشبيه على ما فيه من ميزة الإيجاز في اللفظ ، إلَّا أنَّه يفيد المبالغة في الوصف، ويخرج الخفيّ إلى الجلي ، والمعقول إلى المحسوس ، ويجعل التّافه نفيساً ، والنّفيسس تافهاً ويدني البعيد من القريب ، ويزيد المعنى وضوحاً ، و يكسبه تأكيداً ، فيكون أوقع في النّفس وأثبت ، وله روعة الجّمال والجلال "(٢). "أمَّا بلاغته من حيث الصّورة الكلاميَّة الِّتي يوضع فيها فمتفاوتة أيضاً ، فأقلَّ التشبيهات مرتبة في البلاغة ما ذكرت أركانه جميعها ؛ لأنّ بلاغة التّشبيه مبنية على ادعاء أنّ المشبّ عين المشبّ به به ، ووجود الآداة وحدها ، أو وجه الشَّبِـــه وحده ارتفعت درجة التّشبيه في البلاغـة قليـلاً؛ لأن حذف أحد هذيـن

-----

<sup>(</sup>۱) عصفور ، جابر : الصّورة الفنّيّة في النّراث النّقدي والبلاغي ، المركز الثقافي العربي ، بيروت ، ١٩٩٢ ، ، ط٣، ص ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الهاشمي ، السّيد أحمد: جواهر البلاغة في المعاني والبيان ، دار الفكر للطّباعة والنّشر ، (د،ط) ١٩٩٨ ص،٢٥٠.

يقوي ادعاء اتحاد المشبّه ، والمشبّه به ، وأبلغ أنواع االتشبيه التشبيه التشبيه التشبيه النشبيه البليغ لأنّه مبنى على ادعاء أنّ المشبّه والمشبّه به شيء واحد"(١).

وبناء على ما سبق فلا يمكن أنْ نتجاهل قيمة التشبيه في الأدب بشكل عام وفي الأدب الأدب بشكل عام وفي الأدب الأندلسي بشكل خاص ؛ فهو الماء الذي يسدّب الحياة في الكلمات ؛ لتظهر ما في داخلها من رونق وجمال.

وهذا ما تميّز به شاعرنا في قصائده فأجاد ، وأحسن المعنى ، واختار اللفظ الدّقيق ، فقد أكثر من الصّور والتّشبيهات في شعره ، وهي صور وتشبيهات أحدث فيها طرافة، وتميزاً ، وهي تعبّر عن روعة فنّه ، وهل هناك أجمل من هذا التّشبيه في قصيدة له أجراها على البحر الكامل ورويّهاالهمزة ، يصف فيها قصيدة يقول فيها :

خُدُذْهَا إِلَيْكَ وَإِنَّهَا لَنَضيْرَةٌ طَرَأَتْ عَلَيْ لَكَ قَايِلَا لَهُ النُّظَرَاءِ حَمَلَتْ وَحَسْبُكَ نَفْحَةٌ فِي لَفْحَ فِي لَفْحَ فِي لَفْحَ فِي لَفْحَ فِي لَفْحَ فِي لَفْحَ فَي الْعَرُوسِ وَخَجْلَةَ الْعَرْويِ وَخَجْلَةَ الْعَدْرَاءِ مِنْ كُلِّ وارسِةِ الْقمِيصِ كَانَّمَا لَا يَشْمَاتُ تُعَلِّ إِرِيقَةٍ الصَّفْراءِ مِنْ خَصْراءِ (٢) وَمُحَتُ تَرُوقُ بِهَا نُجُومٌ حَسْبُهَا بِالأَيْكَةِ الْخَصْرَاءِ مِنْ خَصْراءِ (٢)

<sup>(</sup>١) الهاشمي ، السّيد أحمد: جواهر البلاغة في المعاني والبيان ، ص٢٥١.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٧١.

في الأبيات الأولى من القصيدة يصف شاعرنا قصيدة جميلة ، قال نظيرها وشبيهها، بعدة جميلة ، ويوجّه دعوة لقراءتها ، من خلال توظيفه للإنشاء الطّلبي، الّذي جاء على هيئة فعال أمر في قوله (خذها) والّذي يفيد النّصح والإرشاد . فهو يشبّه القصيدة بالعروس النّضيرة ، ذات البهجة ، والرّونق ، والرّائحة الطّيبة ، والتي لا يوجد لها مثيل . وفي قولد .

وأتت كَ تُسنف رُ عن وُجُ وهٍ طَلْق قٍ وتَذُوبُ مِنْ لُط فِ عَنْ السُّفَ راءِ وأتت كَ تُسنف رُ عن وُجُ وهٍ طَلْق قٍ بَسنط تُ هُناكَ أسرَة السَّاعِ ورَبَّ ما وجه ألنَّ دي ورّبً ما جَمُل تُ هُناكَ أسرَة السَّاعِ (١) فاسْتَضْحَك تُ وَجُهُ الدُّجي مَقطُوع ــ قُ

استطرد الشّاعر ليتحدّث عن أثر هذه القصيدة الّتي شبهها بالعروس ، فالعروس تشرر البشاشة ، والفرح على من حولها ، وتترك في النّفس ارتياحاً ، وكذا الحال بالنّسبة للقصيدة ، فالمعنى الّذي أراده الشّاعر أنّ سماع أبيات القصيدة يترك في النّفس ارتياحاً . بدأ الشاعر قصيدته بفعل الأمر خذها ، وألحقه بأفعال ماضية : طرأت ، حملت ،نشأت ،نجمت ، أتتك ، وأتبعه بأفعال مضارعة فاستخدم تعلّ ، تروق ، تسفر ، تتوب يندى ، متأرجحاً بيان الفعلين ، فهي كانت ولكنّها ما زالت ، وقد غليت الجمل الفعلية على هذه القصيدة .

\_\_\_\_\_

(١)ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٧١.

ونلاحظ كذلك تتاسباً بين ألفاظه في هذه القصيدة من خلال استخدامه التّجانس، وهو" أنْ يكون بعض الألفاظ مشتقاً من بعض إنْ كان معناهما واحداً ، أو بمنزلـــة المشتق إنْ كــان معناهما مختلفاً"(۱)، كما هو الحال عند شاعرنا، في قوله: نجمت ونجـوم، والأيكــة الخضـراء، و من خضراء، و تسـفر والسّفـراء، و أسرّة والسرّاء، وفي قوله جمـلت وجمـال، والغـرّة والغرّاء، واستخدامه هذا من غير تكـلّف، ولا مقصود فــي نفسـه، تميّــز بحــد ذاتــه. ركّز شاعرنا على اللون وعلى رمزيّة اللون، فلا تكاد قصيدة من قصائده تخلــو منـه، فهــو المّــذي يزيــد أبياتــه جمالاً، و يؤكّد مدى ارتباطــه بالطّبيعة ، فنجـده استخـدم ريــقة الصّفـراء والأيـكــة الخضــراء،

وفي قصيدة له أجراها على البحر الكامل بروي هو الهمزة ،يصف نهر شقر المذي يحيط بالمعصم يقول فيها:

للهِ نَه سُرٌ سَالَ فَي بَطْحَاءِ أَشهى وروداً مِن لَمِي الْحَسَاءِ متعطِّفٌ مِثْلُ السِّوارِ كَأْنَّهُ والنَّهْرُ يَكُ نُفُهُ مَجَرُ سَمَاءِ متعطِّفٌ مِثْلُ السِّوارِ كَأْنَّهُ مَا مَنْ فِضَّةٍ فِي بِهُ رُوَّةٍ حَصَنْ رَاءِ قَدْ رَقَّ حَتَّى ظُنَّ قَوْساً مُفْرَغاً مُونَ كَأَنَّها اللهُ مُدَامِةً وَرَقَاعًا مِنْ فَضُونُ كَأَنَّها اللهُ مُدَامِةً وَرَقَاعًا مِنْ اللهُ مَدَامِةً وَرَقَاعًا مِنْ اللهُ مَدَامِةً وَلَرَبَّمَ عَاطَيَ بُ أَيْدِي النُّدُمَاءِ(٢)

<sup>(</sup>١) الخفاجي سنان : سرّالفصاحة ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، ط١ ، ١٩٨٢ ، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٣٥٦.

## والرِّيحُ تَعْبَثُ بالغصونِ وقَدْ جَرى ذَهَبُ الأَصِيلِ عَلَى لُجَينِ الْمساعِ (١)

يتعجّب الشّاعـر من جمال هذا النّهر الّذي يسير في الأرض الواسعة ، ويرى أنّه أشهى وأجمل من لمي الحسناء ، ثم ينتقل إلى تشبيه صورة النّهر وهو متعطّف مثل السّوار ، والزّهر يحيـط به بصورة النجوم بالسماء ، وهذا تشبيه تمثيلي. ولم يكتـف بذلك بل يستمر و يشبّه الـنهر، ومياهه الصّافية الهادئة بقرص من الفضة أفرغ في المجرى ، والخضرة المحيطة به كأنّها ثوب ، ويشبّه الغصون بالأهداب، حيث تبدو أغصان الأشجار على ضفتى النهر كأنَّها الأهداب حول عينين زرقاوين. وأمّا في البيت الأخير من هذه القصيدة ففيه إشارة إلى أشعَّة الشَّمس الصَّفراء كالذِّهب ، والَّتي تضرب صفحة الماء اللامعة كالفضّـة. وما نلاحظه هنا هو كثافــة الصّور التّشبيهيّة الدّالة ، الّتي أضفت على القصيدة جمالاً ورونقاً ، والوحدة الموضوعية ، فكلُّها تدور حول وصف نهر شُقر ، وقد كانت الحدود بين الماضي والحاضر أوضح ، فالشَّاعر ظلَّ محافظ أعلى الفعل الماضي حتى المقطع الأخير من القصيدة ، إذْ توالت في النّص الشّعري أفعال مثل : رق ، وغدت ، وعاطيت ، وهذا ينسجم مع طبيعة تجربته ، وذكرياته التتي عاشها هناك ، لذا وظّف الطّبيعة بألوانها ، واستخدم عنصر اللون في أكثر من بيت ، ففي قوله:

لمى الحسناء ، واللمى سمرة مستحبّة في باطن الشّفة ، وقوله: بردة خضراء، ومقلة ورقاء ، واللّم سرة ورقاء ، ونجد في قوله ذهب الأصيل على لجين الماء إشارة إلى أشعّة الشّمس

-----

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٣٥٧ .

الصّفراء كالذّهب، والّتي تضرب صفحة الماء اللامعة كالفضّية ، فشاعرنا بارع في التّصرف في المعاني، والإصابة في التّشبيه ، ووجود اللون في ثنايا أبيات في التّصرف في المعاني، والإصابة في التّشبيه ، ووجود اللون في ثنايا أبيات في التّسبية ، وألوانها المختلفة ، لذا ركّز شاعرنا على اللون وعلى رمزيّة اللون .

وبالإنتقال إلى مقطوعة له من بيتينن ،أجراها على البحر السّريع بروي الهمزة ، في صفة عبد أسود (زنجي) يسبح يقول :

وأسنودٍ يَسنب عَ فَ عَي أَجَةٍ الْمَتَان عَامُوا عَامُ وَالأَسْوَدُ إِنْسَان عَامُ وَالْمَسْوَدُ إِنْسَان عَام كَاتَه الله عَند قراءة أبيات مقطوعته هذه أنّ الشّاعر يصف رجلاً أسود يسبح في الماء، يخطر لنا عند قراءة أبيات مقطوعته هذه أنّ الشّاعر يصف رجلاً أسود يسبح في الماء، فنقف حائرين ، إلى أنْ يكشف لنا السّتار لنعرف مبتغاه، ففي هذين البيتين يحكم شاعرنا الصّورة إحكاماً؛ فقد شبّه صورة سواد الزنجيّ وهو يسبح بالماء ، بصورة إنسان العين في مقلة زرقاء وهذا تشبيه تمثيلي . وقد غلب الأسلوب الخبري على مقطوعته كلّها، ولحم يأتِ فيها سواه، وفي القصيدة توازن صوتي بين قوله : في لجّة وفي مقلة، وبين بيضاء وزرقاء ، ولم تخل قصيدته هذه من عنصر اللون وبين تطفح وتنظر، وبين بيضاء وزرقاء ، ولم تخل قصيدته هذه من عنصر اللون المُضارة ولن تتخلّى عنه أبداً فالقصيدة الجسد واللون هو الزّوح لها ، فنجده استخدم الأسود ، والأبيض، والأزرق وفي ذلك إشارة إلى النّساء ذوات البشرة البيضاء ،

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ، ص ٣٦٣ .

إنّ القصائد المختارة من ديوان ابن خفاجة ، هي بمثابة جواهر مختلفة الألوان من عقد ماس فلكلّ واحدة منها قيمتها ، وبريقها الدّي يميزها عن غيرها من القصائد، ففي قصيدة له أجراها على البحر الكامل ، ورويتها الباء المضمومة ، يظهر لننا إبداعه في وصف بعض مظاهر الطّبيعة ، فنقف أمامها حائرين؛ لبراعة التّصوير وحسن التأليف، إذْ يقول :

يَا رُبَّ قُطْرٍ عَاظِلٍ حَاتَى بِ فَحْرَ الثَّرَى بِسَرَدٌ تَحَدَّرَ صَائِبُ مَصَابَ بُ مَصَبَ الأباطِحَ مِنْهُ مَاءٌ جَامِدٌ غَشَّى الْبِلِلاَ بِهِ عَذَابٌ ذائبِ بُ فَصَبَ الأباطِحَ مِنْهُ مَاءٌ جَامِدٌ غَشَّى الْبِللاَ بِهِ عَذَابٌ ذائبِ بُ فَالأَرْضُ تَضْحَكُ مِنْ قَلائبِ أَنْجِ إِنْجِ فَ فَاطِبُ فَالْأَرْضُ تَضْحَكُ مِنْ قَلائبِ أَنْجِ إِنْجِ فَ فَالْكَبُ يَرْجُمُهُا الْغَمَامُ الْحَاصِبُ (١) وَكَانَّمَا زَنِتُ الْبَسِيْطَةُ تَحْتَ لُهُ فَالْكِبُ يَرْجُمُهُا الْغَمَامُ الْحَاصِبُ (١)

نلاحظ أنّ الشّاعر جعل الأرض فتاة حسناء يزين نحرها عقد من البرد، البرد الّذي يشبه جواهر القلائد ببريقه وصفائه، ثم يظهر عنصر التشخيص واضحاً جلياً، إذْ شبه الأرض بإنسان يضحك، وشبّه الجو بإنسان جهم عابس . وفي البيت الأخير يأتي بصورة نادرة طريفة ، فقد شبّه الأرض بامرأة زانية، والغمام بشخص يرجمها وجميع هذه التشبيهات مفردة .

بدأ ابن خفاجة قصيدت بصيغة طلبية ندائية ؛ ليعبر عن مشاعره وأحاسيسه المتمثّلة في إعجاب بالبرد ، وليحرّك مشاعر القارئ أيضاً ، ويحتّه على الانتباه ، فمن الواضح أنّ

٦1

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة، ص٧٦ .

هــــذا النـــّـداء (يا رب قطر) قد سلــب مدلوله في حيـــن امتلاً بدلالــة التّعجــب. وقد استخـــدم الشّاعر حروف العطف ، فاستخدم حــرف الواو؛ ليدلّ على الجمــع ،والتّـــزامن ، و استخــدم الفــاء؛ ليــدلّ على الترتيب والترّلخـي ، و غــرس حرف الجرّ مــن في البيت الثّالث ؛ ليــدلّ على السّببيــة والتّعليـــل .

اختار ابن خفاجة المفردات الـــتي يشيع فيها حــرف المـد ( الألف) والــتي تتّصف بمساحـــة صوتيـــة واسعة، من مثل: ( جــامد ، صــائت ، أبــاطح ،عــذاب ، ذائــب ، قـــلائـد ، قـــاطب) ليرسـم مــــن خلالها صـــورة الإنتعــاش والـرّاحة بــرؤية هذه المناظر . من الواضح أنّ الشّاعر استخدم الأفعال الماضية في البيتين الأولين ، حين تحدّث عن نـــزول البَرَد وانهلالـه، وهو المرحلة الأوليّـــة لبدايــة النّماء فـــي الـرّياض ، لكنّــه استخـدم الفعل المضارع ليـــدلّ على الزّمن الحاضر .

وفي البيت الأخير زاوج في شطري البيت، بين الفعل الماضي والفعل المضارع ، بين ما أصبحت عليه الحسال وبين النتيجة. وفي هذه القصيدة تظهر القدرة المدهشة لهذا الشّاعر في أنّه يبني صوراً شعرية من كلمات تبدو مترادفة، كقطر جامد ، وبيرد وماء جامد ، وجهم وقاطب ، ولكنّها وصفت بدقة شديدة تتناسب مع الحالة ، فلا يمكن استبدالها ، فلكلّ كلمة وقعها الخاص .

إنّ هذه الصّياغة التّعبيريـــة تصلنا بحيــاة الشّاعر الباطنيّة أكـــثر ما تصلنا بظاهر هذه الحياة ، فهي تشير إلــى أنّ صوره ترسم في الخيال ، وربما تتــوارد في الأحلام ، فليس من الضّروري أنْ يقدّم الشّاعر وصفاً حقيقياً لما يرى ، فهذه القصيدة من أجمل القصائد الّتي حاكها ابن خفاجة

و اعتمد فيها التشخيص ، فهناك علاقة دلاليّـــة بنيت على أساس التضاد زادت أبياتــه جمالاً ، فقد طابــق بين جامـد وذائب في قولـه :

حَصَبَ الأباطحَ منه ماعٌ جامِدٌ غَشتى البلادَ بهِ عَنذابٌ ذائبِبُ (١) وهناك طباق آخر في تضحك وقاطب في قوله:

فَالأَرْضُ تَضَحَكُ مِن قَلائدٍ أنجِم ، ثُتُرِرَتْ بِهَا وَالْجَوُّ جَهْمٌ قَاطِبُ (٢)

وهنا يمكننا القول إنّ اهم ما يميز قصيدته هذه الوحدة الموضوعيّة ، فقد وجدنا فيها ائتكلف المعنى مع اللفظ ، و ووجدنا أيضاً حسن التّسيق ، والتّرج في ترتيب المعاني المتعددة ، وحسن الانتقال وحسن التخلص.

عاش ابن خفاجة الشّباب بلهوّه وطيشه، وأنّرت به تقلّبات الدّهر في شيخوخته، فنجده في هذه القصيدة الّتي أجراها على البحر السّريع بحرف رويّ هو الباء السّاكنة، يدعو فيها الى اللّهو على الرغم من تأثرّه بتقلّبات الدّهر الّذي يجود ثم يسلب يقول: أي زمانٍ جاء إلا نَهمَ ب أمْ أيُ خَطْبٍ جاءَ إلّا ذَهمَ ب ؟ كُلاً طَوَى الدّهرُ فَلَا مما وَهمَ ب ب جماني بيارة ولا مما وَهمَ ب (٣)

\_\_\_\_\_

٦٣

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص ٢٤٩.

ويقول داعياً إلى اللهو:

واسْحَبْ ذُيُولَ اللَّهُو واخْلَعْ وَهَبُرْ١)

وابْتَ عَعْ بِكَيْسِ كَأْسَ مَشْمُولَ ـ قَ

ويقول واصفاً الخمر:

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٢٤٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٢٤٩

<sup>(</sup>٣) فتحي، ابراهيم : معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطباعة والنشر ، صفاقس ، تونس ، عدد ا (د،ط) ،الثلاثية الاولى ، ١٩٨٦، ص٨٥٠ .

وقد زاوج الشّاعر في قصيدته هذه بين أساليب الخبر والإنشاء، ليجعل القارئ لشعره يشاركه أفكاره ومشاعره ، وليثير انتباهه ، وليبعد عنه الملل . وقد أوجد توازناً صوتياً في قوله : أي زمان جاد وبين أي خطب جار وفي قوله : في الما وهي ولا ما وهي .

وفي هذه القصيدة أيضاً لا ينفك شاعرنا يستخدم المحسنات اللفظيّة ، فقد طابق بين ذاب، وجمدت. ونجده أيضاً موظفاً الجّناس النّاقص في قوله: وهي ووهب، وموظفاً اللّون في قوله: بأبيض كالماء ،وفي قوله :أحمسر كاللهب.

وفي قصيدة له أجراها على البحر الكامل برويّ هو الباء ، و جاءت على شكل مقطوعة ، يبدأ شاعرنا قصيدت و بصورة تشبيهيّة ، فهو يشبّه قوساً بالحيّة ، يقول فيها: عوجاء تعنظ في ثمة تربّه أن تساري في المعالم المقطوعة عن على المعارفية وهي الإعوجاء يتحدد الشّاعر في هذه المقطوعة عن صفة للقوس الملتويية وهي الإعوجاء فالمشبّه القوس ، و المشبّه به الحيّة ، والآداة كأنّما فالتشبيه "يؤلّف ما بين المتباينين حتى يختصر بُعد ما بين المشرق والمغرب ، ويريك الحياة في الجماد ، ويريك التئام الأضداد، فيأتيك بالحياة والموت مجموعين والماء والنّار مجتمعين " (٣)

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٢) طبانة ، بدوي :علم البيان ، ص ١١١ .

وهذا ما نراه عند أدباء الأندلس فهم كثيرو التّأمل في الطّبيعة ، و تأمّلهم هذا يقودهم ويرسم لهم طرق التّفكير، وكذا كان الحال بالنّسبة لشاعرنا ، فقد كانت الطّبيعة مبعث إبداعه ، وخياله وسبباً في اطلق الرّسن لأشعاره ، فإذا المتلت بها نفسه أخذ في وصفها .

# ففي قولـــه:

في كلِّ نَادٍ مِنْكَ رَوْضُ ثَنَاءِ وَبِكُلِّ خَدَّ فِي كَ جَدْوَلُ ماءِ وَبِكُلِّ شَخْصِ هِنَّةُ الْعُصْنِ النَّدِي نَحتَ البُكاءِ ورنَّ لَهُ المُكّاءِ (١)

يصف ما يسمع ، ويرى ، و يمزج بكاء و بالوصف الجّميل ، فهو يشبّه صورة الدّموع السّائلة على الخدود بجداول الماء وهذا تشبيه مفرد ، ويشبّه صورة اضطراب أجسام الباكين وانينهم وأجهاشهم بالبكاء ، بصورة القبّرة التي تصفر وتنسوح وهذا تشبيه تمثيلي .

وفي هذين البيتين نجد تـوازناً صوتياً يولـد تناغماً موسيقيـاً في قـوله: في كلّ نـادٍ ،وقـوله بكـل خدّ ، وفي قوله: منك وفيك ، وبين روض ثناء ، وجد ول ماء ، وبين البكاء والمكاء .

\_\_\_\_\_

٦٦

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٧٨.

يقسّم أحمد الشّايب في كتابه أصول النّقد الأدبيّ الصّور الخياليّة إلى أقسام ثلاثـــة: الخيال الإبتكاري وهو تأليف اختياري لصور جديدة ، والخيال التأليفي الذي يجمع بين الأفكار ، والصّور المتناسبة الّتي تنتهي إلى أصل عاطفي واحد صحيح ، والخيال البياني التّفسيري . والـّذي يظهر في أبيات ابن خفاجة الآتية خيالاً ليس ابتكارياً ، يعنى بتأليف صور جديدة ، وليس استخدام صور حسّية، لبعث مشاعر تستدعي صوراً تشابهها، كما هو الشّان في الخيال التأليفي ، وإنّماهو خيال بياني تفسيري وهو الغالب في أدبنا العربي (۱).

# يقول الشّاعر:

وَميَّاسَةٍ تُنْهِى وقَدَ دُ خَلَعَ الحيا عليها حُليَ مُمرًا وأَرديه فَخُضْرا وميَّاسَةٍ تُضْرار وأرديه فَخُضْرار عليها حُليَ مُمرًا وأرديه فَخُضْرار عليها حُليَ مُمرًا وأرديه فَخُضْرار عليها مُعرف في أعْطَافِهَا ذَهَباً نَضْرار عليها مُعرف في أعْطَافِهَا ذَهَباً نَضْرار عليها مُعرف في أعْطَافِهَا ذَهَباً نَضْرار عليها مُعرف في أعْطَافِها ذَهَباً نَضْرار عليها مُعرف في أعْطَافِها فَها فَعمامة فِضَالَة في أعْطَافِها فَها فَعمامة فِضَالَة في أعْطَافِها فَها فَعمامة في أعْطَافِها فَها فَعمامة في أعْطَافِها فَعمامة في أعْطَافِها فَها فَعمامة في أعْطَافِها فَعمامة في أعْطَافِها فَعمامة في أعْطَافِها فَها فَعمامة في أعْطَافِها في أَعْطَافِها في أَعْطَافِها في أَعْطَافِها فَعمامة في أَعْطَافِها في أَعْطُوها في أَعْطَافِها في أَعْطَاف

نجد بعد قراءة هذين البيتين تفسيراً لجمال الزّهرة ه" فالزّهرة هنا كائن حيّ أو فتاة مزهوّة بجمالها ، تلبس الثّياب الخضراء ، وتتزيّن بالجواهر الحمراء ، يعشقها الغمام فسال لها لعابه فضّة، فإذا استقر في أثنائها تحوّل ذهباً نضرا ، فالشّاعر هنا جعل للزّهرة صفات إنسانيّة جميلة، وجعل لها دوراً مهماً وكبيراً في التّأثير على من حولها "(٣) .

<sup>(</sup>١) انظر: الشَّايب، أحمد: أصول النَّقد الأدبي، مكتبة النَّهضة المصريّة، ط٨، ١٩٧٢، ص٢١٤-٢١٨.

<sup>(</sup>۲) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٦٩.

<sup>(</sup>٣) الشايب ، أحمد : أصول النّقد الأدبي ، ص٢١٨ .

وقد غلب الأسلوب الخبري على مقطوعته كلّها ، ما يزيد المعنى قوة ، فالأفعال المستخدمة هي الأفعال الدّالية على الحاضر والمستقبل مثل: ترهى ويحدد. ولا ينفك شاعرنا يرفد قصائده بالألون كما اعتدنا عليه دوماً فاستخدم حلى حمراً ، وأردية خضراً ، فالطّبيعة لا تكاد تفارقه أبداً. وفي مقطوعة ، جاءت على البحر الطويل ورويّها الباء المضمومة "يصف خرقاً مخوفاً ، ورأسين قد وضعا على كدس صخر ببعض الطّريق وأنشدها أبا محمد عبد الجليل بن وهبون فتطيّر بها وأدركته الطّيرة فقتل ، وسلب بعض متاع قائل الشّعر "(١) .يقول فيها :

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٣٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص۱۳٦.

لا يلتقيان لأسباب قد يكون أحدها القسوة.وفي قصيدة أخرى له نظمها على البحرِ الطّويلِ ، وظّف أيضاً التّشبيه ، فنراه يشبّه الّليل بجناح الغراب كناية عن طوله ، يقول فيها:

وَلَينُ لِ كَمَا مَدَ الغُرابُ جَنَاحَهُ، وسَالَ عَلَى وَجْهِ السَّجِلُ مِدَادُ لِهِ مِنْ وَمِيضِ البرقِ ، والْجَوُّ فَحْمَةٌ شَرَارٌ تَرَامَى والْغَمَامُ زنَادُ لِهِ مِنْ وَمِيضِ البرقِ ، والْجَوُّ فَحْمَةٌ شَرَارٌ تَرَامَى والْغَمَامُ زنَادُ (۱) أجروبُ جُيُوبَ الْبِيدِ والصَّبِحُ صَرَارِمٌ لَا اللّهُ اللّهُ عُمِنَدٌ والْمَجَرُ نِجَادُ (۱) شبه الشّاعر طول الليل الذي هو كجناح الغراب، بصورة السّجل الّهذي سال عليه المداد ، موظفاً في ذلك التشبيه التمثيلي، وشبّه أيضاً الجوّ بالفحمة ، والغمام بالزّناد ، و الصّبح بالسّيف اللمع ، واللّه ل بغمد السّيف ، موظفاً التشبيه المفرد البيغ. وقد جاء هنا متأثرا بمعلقة امرئ القيس التي يقول فيها :

ولي ل كموج البحر أرخى سدول على بأن واع الهم وم ليبتا ي فقل ت له ما تمطّ على بطب وأردف أعج ازا وناء بكل فقل ت له ما تمطّ على بصلب وأردف أعج ازا وناء بكل كل ألا أيها الليل الطّويل ألا انجلي بصبح وما الإصباح منك بأمثل في الله من ليل كأنّ نجوم الله بأمراس كتان إلى صمّ جندل (٢)

-----

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الزوزني ، ابو عبد الله الحسين بن أحمد : شرح المعلقات السبع ، دار القلم ، بيروت (د، ط) ص ٣٤-

فامرؤ القيس في الأبيات الستابقة شبّه ظلام الليل بأمواج البحر ، فهو يطلب منه أن ينجلي ويذهب على الرّغم أنّ الصبّح ليس بأفضل منه ؛ لازدحام الهموم والأحزان. و في مقطوعة له أجراها على البحر المتقارب بروي هو الدّال ، تحدّث الشّاعر فيها عن "صفة سيل ارتفع وعمَّ الأبنية ، حدث بالجزيرة ، سنة ثمانين واربعمائة"(۱) شبّه السّماء بشخص له كفّان يجود بهما، و شبّه الشّاعر حال الأبنية ، وهي تسقط بحال المتعبّد، فمرّة تركع ومرّة تسجد. إنّها أبيات رسمت لنا حادثة كبيرة بمفردات موجزة ، يقول فيها :

اَلَاطَ مَ بَحْ رُ أَتَ مِي طَمَ الْ وَجَدَّ انْكِفَ اعُ سَمَ اءٍ تَجُ وَدُ فأه وَ ثَانَ عَلَيْ الْمِنْ مَ اللهِ الْمِنْ مَ اللهِ الْمِنْ مَا اللهِ المُلْمُلِيِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ المُ

وفي قصيدة له أجراها على البحر الكامل ، ورويّها السرّاء قالها يصف متفرّجا : وصَقيلَة النّسوار تلوي عِطفَها ريح تلكف فُرُوعَها مِعْطار وصَقيلَة النّسوار تلوي عِطفَها معلما ويعلم منحار والمستقب المستقب المستقبل المستقب المستقبل المستقب المستقب المستقبل المستقبل المستقبل المستقبل المستقبل المستقبل المستقب المستقبل المست

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة : ص٣٠٨٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص۲۰۸

رَقِصَ القضيبُ بها ، وقد شربَ الشَّرَى وشَدا الحَمامُ ، وصَفَّ قَ التيسَارُ(۱) يسبغ الشّاعر على الطّبيعة في هذه الأبيات صفات أنثوية ، وقد بدأها بصورة تشبيهيّة ، حيث وصف الحديقة كما لو أنّها فتاة ترقص ، فعنصر الحركة نلحظه في جلّ أبياتها، و الشّاعر هنا يصف أزهار هذه الحديقة ، وأشجارها ، وفروع هذه الأشجار ، والرّيح التسيي تلفّها ، وما نلحظه في هذه القصيدة كثافة الصّور التشبيهيّة ، فقد شبّه الشّاعر الغصون بشعر المرأة المتدلّي وحذف آداة التشبيه ، موظفاً في ذلك التشبيه البليغ حيث شبته الجزع بالزّند، والخليج بالسّوار، و ظلّ الأغصان بسمرة الشّفاة، وجعل للأنوار شنب كما لو أنّها شخص،وما يلفت النّظر في الأبيات السّابقة أنّ الشّاعر جمع بين السّوار ، والزّند ، والسّوالف، وكلّها تخصّ المرأة .

وفي هذه المقطوعة الّتي أجراها على البحر البسيط برويّ الرّاء في صفة سيف نرى التّشبيه واضحاً جليّاً في قوله :

ومُرْهَ فِ كَلِسانِ النَّارِ مُنْصَلِتٍ، يَشْفِي مِنَ النسّار أو ينْفي مِنَ الْعسَارِ وَمُرْهَ فِي علَيْ مِنَ الْعسَارِ وَ يَنْفي مِنَ الْعسَارِ وَمُرْهَ فَي علرضِ مِنْ عَجاجِ الْخَيسْلِ مَوَّارِ (٢)

فالشّاعر في هذه المقطوعة شبّه السّيف المسنون القاطع بلسان النّار، وقد شبهه اليضا بالدّواء الّذي يشفي، و تصويره لبريق السّيف كان من خلل الغبار

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٢٧١.

#### الكثيف المتحرك.

ومن حسن استخدامه لطاقة اللغة في دلالسة ألفاظها ، وإيقاعات الحروف في تلك الالفاظ ، نجد توازناً صوتياً بين يشفي من النّار ، وينفي من العار ، فالكلمتان (يشفي ، وينفي) تتماثلان في إيقاع بعض حروفهما (الفاء والياء) ، ممّا يجعلهما متجانستين ، وكذا الحال بالنّسبة لكلّ من النّار والعار ، فالتّجانس فيهما بين حرفي الألف والسرّاء. نلاحظ أنّ شاعرنا لا تكاد تخلو قصيدة من قصائده من التشبيه ، وإنْ دلّ ذلك على شيء فإنما يدلّ على سعة فكره ، وسرعة بديهته في إطلاق الصور ، فالفنّان المتميّز الأصيل هو النّذي يستحضر ما في العقل، والمخيلة متجاوزاً ما يراه في عينه، ومن هنا تظهر جماليّسة الصورة الشّعريسة بأنواعها عنده، فهو يقودنا في رحلة لا قسرار لها .

ففي كــلّ قصيــدة نقــرأها نجد صحة لأوصافه ، وتنــاسباً بيـن ألفاظه و معانيه ، ونجد أيضــاً قـدرة هائلة على حسن التخلص من معنى الى معنى ، فمعانيه تتسم بالتوافق، و في كلّ قصيدة نقرأها ، يقودنا إلى عالــم مختلف .

#### الاستعارة:

" الاستعارة مأخوذة من العارية ، أي نقل الشّيء من شخص إلى آخر حتى تصبح تلك العارية من خصائص المعار إليه ، والعاريهة والعارة : ما تداولوه بينهم "(١) .

"الاستعارة لغة: من قولهم استعار المال: طلبه عارية والاستعارة الستعارة المسال: طلبه عارية والاستعارة المنقول عنه اصطلاحاً: استعمال اللفظ في غير ما وضع لعلاقة المشابهة ، بين المعنى المنقول عنه والمعنى المستعمل فيه، مع قرينة صارفة عن إرادة المعنى الأصلي"(٢).

وقد قدّم النقاد القدماء والمحدثون جهوداً وآراء صائب في تعريف الاستعارة والإشادة بأهميت المعسكري عرّفها بقوله: "الاستعارة نقل العبارة عن موضع استعمالها في أصل اللغة إلى غيره، وذلك العرض إمّا أن يكون شرح المعنى وفصل الإبانة عنه، أوتأكيده والمبالغة فيه، أو الإشارة إليه بالقليل من الله أو تحسين المعرض الذي يبررز فيه "(۲).

وقد جعلها ابن رشيق القيرواني أحد أعمدة الشِّعر وأهم أركانه فقال: " الشَّعر ما اشتمل عليه

<sup>(</sup>١) مطلوب ، أحمد : معجم المصطلحات البلاغيّة وتطورها ، مكتبة لبنان ، بيروت ، ط٢، ١٩٩٦ ،ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) الهاشمي، السّيد أحمد :جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) العسكري ، ابو هلال : الصناعتين ، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم ، مؤسسة غنيمي ، بيروت ، لبنان ، ط١ ، ١٩٥٢ ، ص٢٤٦ .

المثل السائر والاستعارة الرائعة ، والتشبيه الواقع ، وما سوى ذلك فان لقائله فضلل الوزن"(١). أمّا ابن قتيبة فذكرها في قوله: "فالعرب تستعير الكلمة فتضعها مكان الكلمة ، إذا كان المسمّى بها بسبب من الأخرى أو مجاوراً لها أو مشاكلاً "(٢).

وعرّفها الحاتمي بقوله: "وحقيقة الاستعارة أنّها نقل كلمة من شيء قد جعلت له إلى شيء لم تجعل له "(٣).

"والاستعارة ليست إلا تشبيها مختصراً ،ولكنّها أبلغ منه.وأركان الاستعارة ثلاثة: هي المستعار منه وهو المشبّه به ،والمستعار له وهو المشبّه، ويقال لهما الطّرفان فكلّ مجاز يبنى على التشبيه يسمّى استعارة ،(٤) "أمّا فيما يتعلّق في تقسيم الاستعارة باعتبار ما يذكر من الطّرفين ، فإذا ذكر في الكلام لفظ المشبّه به فقط فاستعارة تصريحيّة أو مصرّحة ، وإذا ذكر في الكلام لفظ المشبّه فقط وحذف فيه المشبّه به، وأشير إليه بذكر لازمه المسمّى تخييلاً فاستعارة مكنيّة ،أو بالكنايسة "(٥)

\_\_\_\_\_

(۱) القيرواني، ابو علي الحسن ابن رشيق: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ، تح ، محمد محي الدين عبد الحميد ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، ط۳ ، ۱۹۲۳ ، ج۱، ص، ۱۲۲.

(۲) ابن قتیبة ، ابو محمد عبد الله بن مسلم : تأویل مشکل القرآن ، شرحه ونشره السید احمد صقر ، ط۳، ۱۹۸۱ ، ص۱٤۵ .

(٣) الحاتمي ، ابو علي محمد بن الحسن : الرسالة الموضحة في ذكر سرقات المتنبي وساقط شعره ، تحقيق محمد يوسف نجم ، ، دار بيروت لطباعة والنشر ، بيروت ، ط١، ١٩٦٥، ص ٦٩.

(٤) الهاشمي، السيد أحمد: جواهر البلاغة ،ص ٢٦٤.

(٥)المصدر نفسه: ص٢٦٥.

أمّا على صبح في كتابه البناء الفنّي للصّورة الأدبيّة فقال :" تتبني الاستعارة على التّشبيه فهي نوع منه ، وإن كانت في الظَّاهر تبدو مختلفة عنه في التّرادف الّلغوي وفي تتوّع النّطق بها ، والحقيقة أنّهما يتفقان في الطّبيعة ، ولا يختلفان في الكنه ؛ فالاستعارة تشبيه حذف أحد طرفيه أو هما مع بقاء لازم المشبّه مبالغة في المعنى ، وزيادة في إيضاح الغرض منه ، وهما يلتقيان معاً في إيجاز العبارة وكيفيّة التّركيـــب في الصّورة والاختــراع في المعنى ، والتّوليــد في الفكرة "(١). "فالأساس التذي تقوم عليه الاستعارة هو التّشبيه ؛ ولذلك عدّ التّشبيه أصلاً وعدّت الاستعارة فرعاً له ، ومنذ ابتداء البحث فيهما والعلماء يخلطون بينهما فيجعلون بعض الاستعارات تشبيه الله ، ويطلقون على بعض التشبيهات لقب الاستعارة "(٢). الأديب في الكلام ، فبها يتوصَّل إلى تزيين اللفظ ، وتحسين النَّظم والنَّـثر ، وتحقيق الأغراض الّتي لا يستطيع الأديب بلوغها بالحقيقة ، أو بالتّشبيه أو غيرهما من فنــون البيـان ، ففي الاستعارة شرح المعنى وفضل الإبانــة عنه ، وفي الاستعـارة تأكيــد المعنى والمبالغـــة فيـــه ، وهـــي فــي هـــذا أبلغ من التّشبيـــــه ، ونجد في الاستعارة أيضاً

<sup>(</sup>۱) صبح ، على على : البناء الفني للصورة الادبية في الشعر ، المكتبة الأزهرية للتراث ، ط۲ ، ١٩٩٥ ، ص

<sup>(</sup>٢) طبانة ، بدوي : علم البيان ،ص١٦٩.

الإيجاز، والإشارة إلى المعنى الكثير بالقليل من اللفظ، وهي أبليغ من التشبيه وأجمل من الحقيقة (١).

وبنـــاء علـى ما سبق نجـد أنّ الاستعارة تحسّن المعنى ، وتظهره في صورة جديـدة ، وقد احتوى شعـر ابن خفاجة على الكثيـر من الاستعارات اللافتــة الّتــي زادت شعـره تميــزاً وجمالاً ، فنــراه فــي قصيدة أجراها على بحر الرّمل بــرويّ هـو الميـم ، "استجاب للوزير ابي القاسم بن الرقيق الّذي أخبره أنّ السلطان يريد أن يقول فيه شعراً يفتتحه بالغزل فقال في هذا العروض وذكر ما كان من أمر العسكر ، وانفضاضه عنه بالثّغر وكتب بها الله سنة أربع عشر وخمسمئة" (٢) يقـــول :

قُلُ لِمَسرى الِّريحِ مِلِيْ إِضَمِ، ولَيسَالِينا بِلِينا بِلِينِ مِلَسِمِ فَلُ لِمَسرى الِّريحِ مِلْ إِضَمِ، ولَيسَالِينا بِلِينا بِينا بِين

في هذه الأبيات يبلّغ الشّاعر رسالة يخبر فيها عن عشقه وطول ليله، معبراً عن الحالة النفسية كلّ عاشق لا عن الحالة النفسية كلّ عاشق لا يبادله معشوقه المشاعر.

<sup>(</sup>۱) انظر: علم البيان ، ص٢٠٢-٢٠٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ص ١٠٦ –١٠٧٠.

إنّ طريقة الشّاعر في صياغة استعاراته تعد جزءًا أساسياً من جماليّات التّصوير الشّعري عنده ، فهي الّتي تضيف إلى شعره الحسن والقوّة والثّراء . ففي البيت الأخير استعارة في عاية الحسن والجمال ، فقد شبّه الممدوح بالغزال ، حذف المشبّه وصرّح بالمشبّه على سبيل الاستعارة التصريحية .

"إنّ الوثبات الخياليّة ينبغي أنْ تتمّ في نطاق وحدة بنية ، وقد تبدّد كثير مسن الشّعرر جرّاء ملاحظة التّنوع وإغفال الوحدة "(١)، فلو نظرنا لمقدّمات قصائد شاعرنا ، وأجزائها الداخليّة وختامها، لوجدناها صوراً متكاملة متناسقة ؛ فالقصيدة عنده عمل أدبيّ متكامل تتّسم معانيه بالتّوافق. فالمطلع عنده يرضي الذّوق ، ويجعلنا نشعر بالاستمتاع والرّضا.

يقول القاضي الجرجاني: "والشّاعر الحاذق يجتهد في تحسين الاستهلال والتّخلص وبعدها الخاتمة فإنّها المواقف الـتي تستعطف أسماع الحضور وتستميلهم إلـى الإصغاء". (٢) وهذا هو الحال بالنّسبة لشاعرنا في جــلّ قصـائده.

<sup>(</sup>۱) ناصف ، مصطفى : الصّورة الأدبيّة ، دار الأندلس للطّباعة والنّشر ط۲ ،۱۹۸۱ ، ص ، ۲۵۳ ،۲۵۳ .

<sup>(</sup>٢) أبو كريشة ، مصطفى: أصول النقد الادبي ، طبع في نوبار ، القاهرة ، ط١، ١٩٩٦،ص٤٠٥.

ويعدّ القرآن الكريم من أهم المصادر التّي أقبل عليها الشّعراء في تشكيل صورهم الفنيّة فاقتبسوا كلماته ، واستلهموا عباراته ،وتمثّل وا بنظمه ، فهو دائماً وأبداً منهل عبق ، ونبراس هاد ، مع اختلاف الشّعراء في ملكاتهم، وتباينهم في أساليبهم ، ويظهر أثر القرآن في صور ابن خفاجة جلياً ، ففي قصيدة له يصف مغن حسن الصوت والصورة يقول: وغددا يسَذُوبُ لِلَحْسِهِ الْجُلْمُ ودُ أمْسىَى يُقِــرُّ لِحُسْنـــهِ بِـنَدْرُ الدَّجِــي فَ اِذَا بِ مَدَا فَكَأَنَّمَ اللَّهُ فَو يُوسِ فُ وَإِذَا شَا مَا فَكَأَنَّ اللَّهُ وَاوُدُرا) خلع ابن خفاجة القيم الدينيّة على ممدوحه باستخدامه الرّموز الدينيّة ، فالبعد الدّيني واضــح جلــي ، فقـد شبّـه الممـدوح بيـوسف ، وصوتـه بصـوت داود ،وهما من الأنبياء، حذف المشبّه ،وصرّح بالمشبّه به على سبيل الاستعارة التصريحية، وهنا وظَّف الصّورة الكليّـة باستخدام ما أمكنـه من حـواس ، فاستغـل البصر والسّـمع ليستكمل عناصر الصّورة الّتي صاغها ، ما يزيد هذه الصّورة تميزاً وجمالاً، وهو هنا لا يقصد ابراز الجمال الحسّى لممدوحه ، وانـمـا الإيحاء بمكانته السّامية التّي ترتفع عن مكانة البـشر. وفي هذا البيت نجد تناصاً مع قولــه تعالى في ســورة يــوسف : "فلما رأيْنَـهُ أَكْبَرْنَـهُ وقطُّع نَ أيديَهُ نَ وقُلِنَ حاشَ للله مَا هَذا إلَّا مَلَكُ كريهم "(٢).

وفي قصيدة له قالها يرثي بعض إخوانه، ويندب ما تقضّى من زمانه ، ويمدح الوزير أبا العلاء بن زهر في سنة (١١٢ه ١١٢٠م) .

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، آية ٣١.

قصيدة أجراها على البحر الطّويل ، ورويّها الألف يقول في أحد أبياتها : كُفَانِي شَكُولَ في أحد أبياتها : كُفَانِي شَكُولَ في أَنْ أَرَى الْمَجْدُ شَاكِياً (١) وَحَسَبُ الرَّزَايِا أَنْ تَرَانِيَ باكياً (١) يعلن المُحَدِد شاكياً (١) يعلن المُحَدِد في قصيدته (كفي باكياً (١) يعلن المتنبّي في قصيدته (كفي باكياً داء) والتتي قالها مادحاً كافور الأخشيدي :

كفى بك داء أنْ ترى الموت شافياً وحسب المنايا أنْ يكن أمانيا(۱) شاعرنا في هذه القصيدة في موقف رثاء ، ولذا اختار اللغة التي تعنى بالظللا النفسية والدّلالات الوجدانية وتجسّد المشاعر الإنسانية في قوله: كفاني شكوى وقوله : حسب المنايا أنْ تراني باكياً ، فقد شبّه المجد بإنسان شاكِ ، حذف المشبّه به على سبيل الاستعارة المكنية ، وفي قوله: حسب الرزايا أنْ تراني باكياً ، شبّه الرزايا بامرأة شامتة ناقمة، حذف المشبّه به على سبيل الاستعارة المكنية ، وطللوة .

ومن مختار الاستعارة قوله في قصيدة له أجراها على البحر الكامل ورويّها: الميم قالها يخاطب أبا مدافع العربي \_ رحمه الله \_ متشفّعاً به يقول فيها: يا أيه الطّودُ الْمَنيعُ الأَيْها مُ المُعْلَامُ (٣)

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المتنبّي: ديوان المتنبّي ، دار بيروت للطّباعة والنّشر، بيروت ، (د، ط) ، ١٩٨٣، ص٤٤١.

<sup>(</sup>٣) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة، ص ٩٥.

شبّه الشاعر الممدوح بالطّود، حذف المشبّه وصرّح بالمشبّه بـ على سبيـل الاستعـارة التّصريحيــة .

كلمات يدل بعضها على بعض، فإذا ما أنشدنا صدر البيت، علمنا ما يأتي في عجرة ، فهناك توازن صوتي يتضح لنا من خلال تكراره للألفاظ في الشّطر الأوّل في قوله: يا أيّها الطود، وفي الشّطر الثّاني في يا أيّها البطل ، وهذا التكرار المنسّق يريح النّظر، ويشير إلى الحركة والحياة .

ومن خلال توضيح الاستعارة في بعض أبيات ابن خفاجة ، نجد أنّ الاستعارة تعتمد اعتماداً قوياً على الشّاعر أولاً ، وعلى المناسبة الّتي قيلت فيها القصيدة ثانياً ، والاستعارة قد تحدث تغييراً على مفهوم بعض المفردات ، وذلك حسب وجودها في السّياق الّذي قيلت فيه ، وحتّى نستطيع كقارئين لهذا النّص من تمييز نوع الاستعارة ، فلا بدّ من بدل الجهد في تفسير النّص الشّعري ، و معرفة المناسبة الـتي قيلت فيها القصيدة . استطاع شاعرنا وضع الألفاظ موضعها اللائق بها ، وهذا ما يوافق الاستعارة وحقيقتها فالاستعارة عنده غاية في الحسن والصّحة والجودة ، فقد استخدم الاستعارة القريبة الـتي يكون فيها المعنى قوياً واضحاً ، واستخدم الاستعارة البعيدة التي يكون فيها المعنى قوياً واضحاً ، واستخدم الاستعارة البعيدة التي يكون فيها المعنى قوياً واضحاً ، واستخدم الاستعارة البعيدة التي يكون فيها المعنى قوياً ويحتاج إلى تفسير ، فهذا ما يتطلّب الشّعر مقدار من التسيدة وشيء من الغموض .

#### الكنساية:

الكنايــة لغــة: "من ك ن ن – كنّــه وأكنّه: ستره ، واكتــنّ واستكن ، استتر ، وأكننتــه في نفسي : أضمرتــه. كنّــى عــن الشّيء وكنّى ولــده ، وكنّــاه بكنيــة حسنــة ، وتكنّــى أبــا عبد الله أو بأبــي عبد الله" (١) "فالكنايــة تستـــر المقصـــود وراء لفــظ أو عبـــارة أو ترتيــب ، وبذلك تدخــل الكنيــة فــي بــاب الكنايـــة ، فقولنــا : أبو محمّــد لرجــل اسمــه: صالح كنيــة وكنايـــة ، فأبــومحمد كنيــة صالـــح وهـــو كنايــة عنـــه "(٢). الكنايـــة: "مظهر من مظاهـــر البلاغــــة ، وغايـــة لا يصــل إليهـا إلّا مــن لطــف طبعــه وصفــت قريحته، ومن خواصها أنّها تمكنك من أنْ تشفــي علّنك من خصمـك مــن غير أنْ تجعـل لــه سبيــلاً ، ودون أنْ تخــدش وجــه الأدب ،هــذا ومــن أوضح مميـزات غير أنْ تجعـل لــه سبيــلاً ، ودون أنْ تخــدش وجــه الأدب ،هــذا ومــن أوضح مميـزات الكنايـة ، التعبير عن القبيــح بمـا تسيـــغ الآذان سماعـــه "(٢) والكنايـة اصطلاحاً : "تعبيـــر يســـاق ولا يــراد لذاتـــه بـــل يــــراد ما يرتبــــط به "(٤).

والكناية فن لا تكاد حياتنا تخلو منه ، فبها نوصل ما نريد ايصاله دون اشهار أو تجريح.

<sup>(</sup>۱) الزّمخشري : جاد الله ابي القاسم : معجم أساس البلاغة ، مكتبة لبنان وناشرون، ط۱، بيروت ، لبنان ، ١٩٩٦ ،ص٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) أبو العدوس يوسف: المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفيّة والجماليّة ، منشورات الأهليّة، لبنان ، ط1 ، ١٩٩٨ ، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الهاشمي ،السّيد أحمد :جواهر البلاغة في المعاني والبيان، ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) فتحي ، إبراهيم : معجم المصطلحات الأدبيّة ، ص ٢٩١.

"تبدو الكناية صعبة المنال عند تأمّل جزئياتها رغم ما يخيّل إلينا أحياناً من بساطتها وذلك أنها تندمج في الكلام والتركيب اللغويّ ويظلل السّياق هو الكفيل بإضاءتها بشكل أساسي" (۱). والصورة الكنائية تستتعين بالمحسوسات في غالب حالاتها وتسعى إلى بلوغ أبعاد حسيّة أخرى في الدّلالة الأبعد ، والكنائية صورة قائمة على نوع آخر من الحيوية التصورية ،فهناك أولاً المعنى أو الدّلالة المباشرة والحقيقيّة، ثم يصل القارئ أو السّامع إلى معنى المعنى، أي الدّلالة المتصلة وهي الأعمق والأبعد غوراً فيما يتصل بسياق التّجربة الشّعورية والموقف. (۲) وقد استخدم شاعرنا الكناية في جلّ قصائده ، ففي قصيدة له أجراها على البحر الوافر ورويّها الباء ، يمدح فيها الأمير الأجل أبو الطّاهر تميم يقول فيها:

إلى جَدْلَانَ وَضَاحِ المُحَدَيّا سَلَيْمِ الْجَيْبِ والْصَّدْرِ الْسَرَّحِيثْبِ والْصَّدْرِ الْسَرَّحِيثِ بِ الْمُصِيبِ (٣) المُصيبِ (٣) فضي يقطان وقتادِ العَوَالَيِ عَمْري شَّ السّعْثِي بالسرأي المُصيبِ (٣) ففي قوله: سليم الجيب كناية عن صفة الطّيبة ، وصفاء السريرة. وفي قوله : وقاد المعالى أي مشع الرّماح كناية عن صفة الكرم.

<sup>(</sup>۱) الدّاية ، فايز : جماليّات الأسلوب ، دار الفكر المعاصر بيروت ، ط١٩٩٠،٢ ص ١٤١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه ١٥٣,١٤٩.

<sup>(</sup>٣) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص، ٩٢.

وفي قصيدة أجراها على البحر السريع ورويّها الحاء السّاكنة ، قالها يهنّى الفقيه قاضى القضاة أبا أميّة بعود القضاء يقول فيها :

أَبْي ضَ وَضَ احُ جَبِي نِ الْعُلَى جَ نَ السَّمَاحُ (١) أَبْي مَبْسُوطُ يَمِي نِ السَّمَاحُ (١) فقى قوله يمين السّماح كناية عن صفة الكرم.

وفي قصيدة أجراها على البحر الطّويل برويّ هو الرّاء، قالها يمدح القائد أبا الظاهر تميم بن أمير المؤمنين ،ويسأله مخاطبة القائد الأعلى أبي عبد الله محمد بن عائشة شاكراً له ، وقد كتب بها إليه من تلمسان يقول في أحد أبياتها:

سَرَى بينَ نُصوّارٍ لَصِرُرقِ أَسنَّةٍ ، حددادٍ ، وأوراقٍ لرايصاتِهِ خُصضْرِ (۲) نجد في قوله : نور ( زهر ) كناية عن الرّماح ولمعانها. وفي قوله أوراق لراياته خضر ، كناية عن السّيوف، وقد أعطاها اللون الأخضر مراعاة للنّظير وهنا كناية عن نسبة .

أمّا في قصيدة له أجراها على البحر الكامل بروي هو الرّاء ، قالها يمدح الأمير أبا يحيى بن ابراهيم ، نجد الكناية في ثنايا أبياتها في قصوله:

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة، ص١٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٢٦.

# واللَّيــُـلُ قَـدْ نَضَـحَ النَّدَى سِربَالـهُ، فانْهـلَّ دَمـْعُ الطَّـلِّ فـَـوْقَ صِدَار (١)

الصددار هو "ثوب رأسه كالمقنعة وأسفله يغشى الصّدر، والمنكبين تلبسه المرأة "(٢)، وهنا كناية عن غشاوة النّدي الّتي تغطى النّبات.

#### وفي قوله:

مُسْتَقُرِياً أَثَـرَ الْقَتِيـ ْصِ عَلَى الصَّفَا واللَّيالُ مُثَنْتَمالٌ بِشَمْلَا قِيلَ مُسْتَقُرِياً المَّفن يمنع الماء ان نجد أنّ كلمة قار المأخوذة من قير وهو شيء أسود تطلى به الإبل والسُّفن يمنع الماء ان يدخل وقيل هو الزّفـت "(٤). وهو هـنا كنايـة عن السّـواد، أي متـتبـّع أثـر الطريـدة في ليلـــة شديـدة السّواد كناية عن صفة.

# وفي قوله:

- (۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ، ٣٣.
- (٢) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة صدر .
  - (٣) ابن خفاجة : ديوان ، ص ، ٣٥.
- (٤) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة قير .
  - (٥) ابن خفاجة : ديوان ص، ٣٨.

وفي قصيدة له قالها يخاطب الوزير أبا محمد ظاهر بن عامر، قصيدة أجراها على البحر الكامل ورويها الرّاء المكسورة نجد الكناية في ثنايا سطورها تزيدها نوراً وتألّقاً ففي قوله:

يَثْنِي مَعاطفَ لَهُ وَأَدْرِفُ عَبْرَتِي فَإِخَالُ لَهُ غُصُ نَا بِشِاطِ عَ جَعْفَ رِ(۱) نجد كناية في كلمة جعفر، فالجعفر هو النّهر الصّغير، والجعفر هو النّهر المتدفّق وفي المفردة كناية عن الكرم. نستمرّ في التّنقل وتستمرّ الكناية تظهر لنا وتتحفنا بجمالها ففي قولي.

أوْردْتُ لهُ نُطَ فَ الأَسِنَ قِ أَشْهَبِ اللهِ وَنَزَلِثَ مِنْ لهُ ظَافِراً عَنْ أَشْفَرِ (٢) نجد في أوردت له الأسنّة كنايية عدن الشجاعة . وفي قصيدة له أجراها على البحر المتقارب ورويّها اللهم المكسورة والـتى كتبها يمدح ويسأل عن حاجة نجد كناية في قوله:

ويَهْجُرُ فِي اللهِ حَتَّى الْكَرَى وَيَاللهِ حَتَّى نَعَمَ (٣) ويَهْجُرُ فِي اللهِ حَتَّى نَعَمَ (٣) و البيت كناية عَنْ التقوى .

-----

<sup>(</sup>١)المصدر نفسه :ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٢)المصدر نفسه :ص، ٥٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ص ٤٦ .

وفي قصيدة له أجراها على البحر الطّويل ورويّه اللام المكسورة ، قالها مادحاً يقول :

وَأَضْرَمَتُ نَارَ الطَّعْنِ فَيِ تُغَرِ الْعِدى؛ وأَجْرَيْتَ مَاءَ النَّصْرِ في صَفْحَةِ النَّصْلِ(۱) فماءُ النصر هنا كناية عن الدّم ، والحروف المضعّفة تعطي طابعاً قوياً للمعنى ونجد هنا توازناً صوتياً في قوله وأضرمت نار الطّعن ، وقوله وأجريت ماء النّصر، وبين في ثغرة العدى وقوله في صفحة النّصل .

وفي باب الرّثاء لا ينفك شاعرنا يجمّل قصائده بالكناية فنجده مثلاً في هذه القصيدة الّتي أجراها على البحر الكامل ، ورويّها الهمزة والّتي قالها يرثي الوزير أبا محمد عبد الله بن ربيعة نجد كنايسة في قوله:

فَــِي كُلِّ نَــَادٍ مِنــُكَ رَوْضُ ثَنــَاءِ، وَبِكُــلِّ خـَـدً فِيــُكَ جـدُولُ مـاءِ(١) ففــي قولـــه: وبكـل خدّ فــيك جدول ماء كنايــة ، والكنايــة هنــا عـــن رقـــة القلب . وفـــي قوله:

وبَسَطْ تُ فِي الْغَبِ رَاءِ خَدِي ذِلَ قَ، أَسْتَنُ زِلُ الرُّحْمِي مِنَ الْخَضْ رَاءِ (٣)

<sup>(</sup>١)المصدر نفسه: ص، ٢٠٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص۱۷۸.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ص ١٧٩ .

نـجد كنايــة عـن موصوف في قوله الخضراء والتي قصد بها السماء ، وهذا من باب إطلاق الأخضر على الأزرق .

فالألوان ليست زينة شكلية يعتمدها الشاعر، بل توظّف للإقناع والتأثير، فالألوان ليست زينة القارئ وتشد انتباهه.

وفي قصيدة قالها يرثي أمّ الفقيه قاضي القضاة أبي أميّة، والّتي أجراها على البحر الكامل ، ورويّها الهمزة ، والّتي عطّرها بالكنايسة في قوله:

مِنْ كُلِّ قَانِئَةٍ تَسِيلُ كَأَنَّهَا شُهْبٌ تَصَوَّبُ مِنْ فُرُوج سَمَاءِ(١)

القانية: من قنأ الشيء قنوءاً: اشتدت حمرته(٢) وهي هنا كناية عن العين الّتي المحسرية من البكاء. وفي قوله:

تَحْمَى، فَتَغْرَقُ مُقلَةٌ في جاحِمِ منها وتُحرَقُ وجْنَهَ في ماءِ (٣)

الجاحـــم: "يقــال للنّار أي التّوقد والاشتعال ، والأجحم: الشّديد حمرة العينين "(٤) . كنايـــة عـــن الدّموع الساخنـــة.

- (١)المصدر السّابق: ص٢٧٣.
- (٢) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة قنأ .
- (٣) ابن خفاجة: ديوان ابن خفاجة ، ص٢٧٣ .
- (٤) ابن منظور: معجم لسان العرب ، مادة جحم.

يقول السكّاكي في مفتاح العلوم: "إنّ الكنايـــة تتفــاوت إلى تعريــض، وتلويــح ، ورمــز ، وإيمــاء، وإشــارة ".(١)

كثير من المناسبات يكون الكلام المباشر فيها قاسياً والكلام المناسب غير مناسب، فالصّورة الحقيقية للوجوه قد تتعب النّفوس إن كان فيها عيوباً ، ولذا فالكناية تمهيد لرؤية الحقيقة بأكثر من مرآة ليكون فيها وقع الخبر مقبولاً ومناسباً.

والكناية لا غنى عنها في الحياة بشكل عام وفي الأدب بشكل خاص فهي تصدد كلماته بطاقة إيجابية موحية . وقد ضمّت قصائد شاعرنا الكثير الكثير من الكنايات الّتاي عطرتها بعطر لا مثيل له، فهي قصائد ذات قيمة جماليّة عالية .

\_\_\_\_\_

(١)السكّاكي، محمد بن علي: مفتاح العلوم، ص٤٠٤.

#### المَجِازالمُ رسِنَا:

المجاز لغة: من جوز: جزت الطريق وجاز الموضع جوازا وجؤوزا "(١). و المجاز اصطلاحاً: "جاز الموضع جوازاً وجاز به وجاوزه أجازه وأجاز غيره، وجازه: سار فيه وسلكه ، وجاوزت الموضع جوازاً بمعنى جزته والمجاز والمجازة: الموضع، وأخذ هذا المعنى واستُعمل للدلالة على نقل الألفاظ مـن معنى إلـي آخـر " (٢). أمـا المجـاز المرسل: فهـو " تعبـير بلاغي يقـوم فيـه الجزء مقام الكلِّ، أو الكلِّ مقام الجزء ، ويقوم فيه مقام العام، أو العام مقام الخاص "(٣).والمجاز المفرد المرسل له علاقات كثيرة منها : السببيّة وذلك فيما إذا ذكر لفظ السبّب وأريد المسبّب ، والمسببية فيما إذا ذكر لفظ المسّبب وأريد منه السّبب، والجزئيّة وذلك إذا ذكر لفظ الجزء وأريد الكل ، والكليّة إذا ذكر الكل وأريد الجزء ، واعتبار ما كان وهو النّظر إلى الماضي أي تسمية الشّيء باسم ما كان عليه ،واعتبار ما يكون وهو النّظر إلى المستقبل، وذلك فيما إذا أطلق اسم الشّيء على ما يــؤول إليــه، والحاليـة هــى كـون الشيء حـالاً فـي غيـره ، والمحليـة هـى كـون الشيء يحلّ فيه غيره(٤).

<sup>(</sup>١) ابن منظور : معجم لسان العرب : مادة جوز .

<sup>(</sup>٢) مطلوب ،أحمد: معجم المصطلحات الأدبيّة وتطوّرها ، طبعة المجمع العلمي العراقي ،ج٣ ،(د،ط) ١٩٨٧، . ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) فتحي ، إبراهيم : معجم المصطلحات الأدبيّة ، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر : الهاشمي أحمد : جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ، ص ٢٥٤ – ٢٥٧.

"إنّ الصــورة المجازية المرسلة قرينــة للصورة الكنائيــة وذلك أنّ العلاقــة بينهـما أكثر وضوحاً وقد عرّف البلاغيــون المجاز المرسل بأنّه استعمــال اللفــظ ليؤدي دلالــة ليســت مرتبطــة بأصـل بنائــه ، وإنـما هـي دلالــة يتطنّبهــا السيّـاق الـّـذي يحيــط باللفــظ (۱). أمّا فيما يتعلق بجماليّات المجاز المرسل، فالمجاز المرسل من الوسائـل الّتي تساعد على بلاغــة التعبير ، وعلى جمال وقعــه في نفوس المتنوقين ؛ ذلك أنّ المعنى ينقلنا من مدلــول اللفظة الأصلي، أو الوصفي ، إلى مدلول جديـد ، وهو أكثــر اتســاعـاً ،وأبعـد أفقـاً، وأدعـى إلى التأمـل فيه، لنخلــص من قيد العبــارة وضيقها . وقيـل إنّما سمّي مُرسلاً لأتــه لم يقيّد بعلاقـــة مخصوصــة بل ردّد بين علاقات كثيــرة .

"ومن أهم أغراض المجاز المرسل توكيد المعنى وترسيخه في النّفس، وإنسارة الإنفعال المناسب عن طريق استعمال الملزوم، وإرادة اللازم، وذلك لأنّ اللازم لا ينفكّ من ملزومه عقللاً، فإذا تصور المرء الملزوم، في انتقال ذهنه إلى لازمه يكون بديهياً (٢)، وعليه فالمجاز المرسل كغيره من أنماط الصورة الأدبيّة ؛ فهو يضفي عليها رونقاً وإيداء.

<sup>(</sup>١) الدَّاية ، فايز : جماليّات الأسلوب ، الصّورة الفنيّة في الأدب العربي ، ص١٥٩.

<sup>(</sup>٢) أبو العدوس ، يوسف : المجاز المرسل والكناية ، ص١٢٣.

"ويصل الأسلوب المجازي إلى غرضه في إثارة الإنفعال عن طريق التخييل المناسب لدى المستمع أو القارئ ، وهذا يكون بانتقاء الألفاظ ذات الإيحاءات الخاصة "(١).

"انّ المجازات المرسلة جاءت شيئا ملموساً، ومظهراً من مظاهر الوجود، أشياء تتبض بالأحاسيس ، فالإيحاء فيها من خلال الألفاظ والإيجاز، والتركيز، والإيقاع، والخيال، وارتباط الكلمات بظروف النّاس" (٢).

و من خلال تصفّحي لديوان صنوبريّ الأندلس وجدت أنّ قصائده جميعها معطّرة بروائح تزيدها جاذبية ، فوجدت المجاز المرسل إحدى هذه الروائح العطرة التي فاح عبيرها ،والّتي ظهرت في أكثر من قصيدة ، ففي قصيدت له قالها يحثّ على تنبيه أفهام الأطفال ،والّتي أجراها على البحر السّريع ، بروي هو الهاء استخدم المجاز المرسل في قوله:

سَـَدٌ مَرامِي الطَّفْلِ ، فِي شَأْنِهِ ، بِلَفْظَـةٍ تَشْدُدُ بِهـَـا أَزْرَهُ وَاكْتُفِ بِاللَّمْحَةِ مَـِنْ فَهْمِـهِ ، إِنَّ الْمَبِـادِي، أَبِـداً ،نــَزْرَهُ وَاكْتُفِ بِاللَّمْحَةِ مَـِنْ فَهْمِـهِ ، إِنَّ الْمَبِـادِي، أَبِـداً ،نــَزْرَهُ وَاكْتُف بِاللَّمْحَةِ مِـنْ بِـرَزْرَهُ (٣) أَمَـا تــرَى الْبُرْكَانَ مِنْ شُغْلَـة ، والحدَّوْحــة الطَّفَاءَ مِـنْ بِـرَزْرَه (٣)

<sup>(</sup>١) أبو العدوس ، يوسف : المجاز المرسل والكناية ، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٠١.

يدعو الشّاعر في هذه الأبيات إلى الإعتناء بالولد منذ طفولت المجد ومستقيماً فيما بعد وفي البيت الأخير بشقيه نجد مجازاً مرسلاً علاقت الأخير بشقيه نجد مجازاً مرسلاً علاقت اعتبار ما كان، فالشّاعر يتحدّث عن أصل النّابة والتّي هي من شعلة ،وأصل الغابة والـتّي هي من بنزره .

وفي قصيدة له قالها يتوجّع ويندب أيام الشّباب والإخوان والتني أجراها على البحر الطّويل برويّ هو الباء يقول في أحدد أبياتها:

أَكُ لُ بِطَرْفِي فِ عِي مَعَ اهدِ فِتْدِ قِيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

ففي قوله أكر بطرفي مجاز مرسل علاقته جزئية، ذكر الجزء وأراد الكلّ فالكرّ لا يكون بالطرّف بل بالجسد .

وفي قصيدة نظمها على البحر الخفيف بروي الرّاء المكسورة نظمها في الزهد يقول:

لَا الْعَطَايِا وَلَا الرَّزَايِا بِوَاقِ كُلُ شَيْءٍ إلَى بِلَى ودُثُ ووَ فَالْمُ وَلَا الْأَمُورِ وَحُرْنِ، فَإلَى عَايِيةٍ مَجارِي الْأُمُ وِلِ فَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ الْأَمْدِي، فَسَوَاءٌ لَيالًا الْأَسَى والسُّرُورِ (٢) وَإِذَا مَا انْقَضَتُ صُرُولُ اللَّيالِي، فَسَوَاءٌ لَيالًا الْأَسَى والسُّرُورِ (٢)

-----

١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص١٧٧.

(٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ،ص ١٥٧

ي رى الشّ اعر في الأبيات السّابقة أنّ الحياة لا قيمة لها فأيّام السّرور قصيرة ،وتعقبها الأحزان ، ففي قوله كلّ شيء إلى بلسى ودثور مجاز مسرسل علاقته اعتبار ما سيكون.

المجاز يغنى الألفاظ ويمنح الكلام روعة تتجاوز المعانى الأصلية إلى معان مستوحاة من سياق الكلام ، وأيِّا كان التَّصوير في النِّص الشَّعري حقيقيـًا أم مجازيـــًا فالمهمّ هو مدى قصدرة الصُّورة على الإيحاء عن موقف معيّن ، أوعن تجربة إنسانيَّــة تجعل المتلقّي يتفاعل معها وجدانياً ، محاولاً الكشف عن دلالاتها وأبعادها النَّفسيــة والجمالية، ولا يمكن للصّورة أن تحقق هذا التفـــاعل الوجداني إلا بفعـل موهـبة الشَّاعرِ الفنيَّـة وهذ ما نجــده عن شاعرنا ابن خفاجــة ، فقد جاء بالتَّصويرِ المكثَّف والخيال الخلَّاق والبيان على خير ما يجيء به القدماء ، وغاص في معانى الحياة الإنسانيّة غوصاً بعيداً ، وضمّن شعره فلسفة حياة وثقافة تتتمى إلى عصره وبيئه ، فقد كان مولعاً بتصوير طبيعة بلاده الجميلة، وربـط ذلك كلُّه بمشاعره الدَّفينة وأحاسيسه العميقـة ، وقد كثـرت التّشبيهات، والاستعارات ، والكنايات ، والمجاز في شعره ، فقد استعان بالتّشبيه ، ووجده عوناً له في ترجمة حبّه للطّبيعة ، واستعان بالاستعارات، والكنايات، الَّتي كان لها دور كبير في البناء الشَّعري عنده، فقد تميّزت الصّورة الشَّعريّة عنده بالحركة والحياة ، ولم يكن المجاز أقل شاناً من سابقيه فقد أوجد سحراً في شعره ، زاده تميزاً أيضاً ، فابن خفاجة يمتلك القدرة الفائقة في بعث العالم المادي ، والحلول فيه بطريقة نستطيع استيعابها .

# الفصل الثَّالصت

أدرك الإنسان قيمة الجمال منذ بدء الخليقة، وحاكى الطبيعة بألوانها وأشكالها وأصواتها ، موظّفاً حواسّه ، فقلًد أصوات البلابل فكان الغناء ، وصوّر الأشجار فكان السرّسم ، وغيره من الفنون ، التي حذف وأضاف فيها وصوّر الأشجار فكان السرّسم ، وغيره من الفنون ، التي حذف وأضاف فيها لتصبح أجمل وأمتع وأكثر نفعاً عن طريق المحاكاة و التشبيه ، وبناء على ذلك انقسم التشبيه باعتبار طرفيه إلى حسسيين ، وعقليين ومختلفين ، فالحسيّان يشتركان في صفة مبصرة ، أو صفة متذوّقة ، أو في صفة مسموعة ، أو في صفة ملموسة ، أو في صفة مشمومة . والعقليان هما اللذان لا يدركاهما ، ولا مادتهما بإحدى الحواس ، والمختلفان ،هو أن يكون المشبة عقلياً والمشبة به حسياً ، أو أنْ يكون المشبة عقلياً والمشبة به حسياً ، أو أنْ يكون المشبة بسه عقلياً والمشبة به حسياً ، أو أنْ يكون

وبناء على ما سبق تؤكد الباحثة أهميّة المدركات الحسِّيئة الشّاعر والمتلقيّ على حدّ سواء فالشّاعر من خلالها ، ومن خلال توظيف موهبته ، يوصل ما في داخل نفسه من مكنونات ، تشكّل الحواس وسيلة لايصالها ، والمتلقّي المتذّوق هو الذي يتلقّاها بشغف؛ فهي بما تحمله من معان تغذي روحه .

<sup>(</sup>۱) انظر: الطّيبي، شرف الدّين حسين: التّبيان في علم المعاني، تحقيق هادي الهلالي، مكتبة النّهضة العربيّة، بيروت، ط١، ص١٨١.

يق ول الغزالي في كتابه إحياء علوم الدّين: فلذّة العين في الإبصار، وإدراك المبصرات الجميلة، والصّورة المليحة الحسّية المستلذّة، ولذّة الأذن في النغمات الطّيبة الموزونة، ولذّة الشّم في الرّوائح الطّيبة، ولذّة الذّوق في الطّعوم، ولذّة الله في اللين والنّعومة ولمّا كانت هذه المدركات بالحواس ملذّة كانت محبوبة، أي كان للطّبع السّليم ميل إليها "(١)

وعليه ولما للمدركات الحسية من قيمة ومن وجود في حياتنا، ولما لها من قيمة عظيمة في ابراز جماليتات الصورة الشعرية التي هي محاكاة وتمثيل، ارتأت الباحثة الحديث عنها في شعر ابن خفاجة ، لإبراز جمالياتها، فمن خلال تصفّحها لديوانه ، وجدت كمّا ليس بالقليل من الصور البصرية ، بحركاتها ، وألوانها وسكونها الّتي تمنح النّص الغنى والتّوع ، إضافة إلى الصور السمعية ، والصور الشميّة، والصور اللمسيّة ، والصور الدّوقيّة فلا تكاد تخلو منها قصيدة ، بل

<sup>(</sup>۱) الغزالي ، الإمام إبي حامد أحمد بن محمد : إحياء علوم الدّين ، دار ابن حزم بيروت ، لبنان ، ط۱ ، ۲۰۰۵ ، ص ۱۹۵۹ .

# الصّـورة البصريــة:

كانت الصــورة الحسيّة واسعة الحضور في شعر ابن خفاجــة ؛ لتضفي على الوجـود قيمة جماليّــة عالية ، وقـد تحقّقت الصّورة الحسيّة عنـده ، ورسمت طريقها من خـلال البصـر، والسمع ، واللمـس ، والتّـذوق، والشــم .

وكانت الصّورة البصريّة من أكثر الحواس فاعليّة ، فالبصر ، من أوسع المجالات الحسّيّة وأسهلها لتلقّي ما حولنا ، حتى لو وجِدت الحاسة السّمعيّة أو اللّمسيّة او الذّوقيّة ، أو حتى الشّميّة تبقى الصّورة البصريّة لها حصة الأسد.

وهذا ما وجدت الباحث عند شاعرنا ، فالصّورة البصريّة هي المسيطرة ؛ إذْ تغلب على جميع الصّور عنده ، وهذا ليس بالغريب إذا ما عرفنا أنّ العين تستطيع أنْ تتابع جميع الصّور ، بحركاتها، وألواسها، وسكونها.

يقول الشاعر:

يا نَزْها النَّفْسِ يا مُناسَاهَا يا مَنْسَاهَا وها فَهُ الْعَيْسِ يَا كَاسَرَهَا الْعَيْسِ فِي الْمَالَةُ الْمَاتِ وَهِ فَهُ مَالَاتِ عَالَاتِ عَالَاتِ اللَّهُ الْمَاتِ وَهِ فَهُ مَالَاتِ عَالَاتِ اللَّهُ الْمَاتِ وَهِ فَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاعِرِ السَّاعِرِ الشَّاعِرِ الشَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ السَّاعِرِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ١٣.

و في قوله: وهذه حالتي تراها يعبّر عن الوضع الآني الدي يعيشه، ويتحدّث عن سوء حالته ، ويستعطف الممدوح ، بصورة بصريّة سكونيّة ، تحمل كلّ ما يمكن أنْ يتصوّر من سوء .

#### وفي قوله:

أَيُّهِ مَا الْعَائِبِ الْعَائِبِ اللَّهَ الْعَائِبِ اللَّهُ اللَّهِ الْعَائِبِ اللَّهُ اللَّهِ الْعَائِبِ اللَّهُ اللَّهِ الْعَنْقُ وَ طَالَبَهُ الْمَالِ الْعُنْقُ وَ طَالَبَهُ () وَالْعَنْقُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ () فَيَالَ هَذَا حَامِ ضَّ لَمَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ()

ترى الباحثة أنّ الشّاعر هنا قدّم ما يبصره من حوله ، ومثّله في شعره ليس كما شاهد فقط ، وإنّما أضاف إليه من خياله ، وإحساسه ، ففي هذه الأبيات يخاطب الشّاعر من عاب سلمى ، ويبيّن لنا أنّه شخص شحيح النّفس، دنيء ، فلأنّه له لم يتمكّن منها عابها ، فهو مثل الّدي يشتهي عنقوداً ، ويتّهمه بالحموضة ؛ لعدم قدرته الحصول عليه ، ففي قوله : أبصر العنقود صورة بصربيّة حركبيّة .

\_\_\_\_\_

91

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ۱۸.

#### وفىي قولىك :

ولَمَّ تَسَراءَتْ لِي أَثَافِي مَنْ رَلِ الْمُلْفِي مَنْ رَلِ الْمَلِيْ الْمُلْفِي اللَّهُ الْمَلِيْ اللَّهُ الللْلْمُلِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُمُ الللْ

نجد في الأبيات الستابقة حسّاً مشرقيتاً، يتبدّى لنا من وقوف الشّاعر على الأطلال فنراه يتحدّث عن آثار الدّيار، وما أثارت به من أحزان وشجون وانسكاب دموع، فهو يرسم لنا مشهداً دراميتاً، بدْءًا بوقوفه على الأطلال، وانتهاء بالحقيقة التي أتعبته، وهي العشق، والغرام، موظفاً في ذلك صورة بصريّة حركيّة في قوله: أرتني محيّا ذلك الرّبع اشأما، وفي قوله: فلم أر في تيماء إلّا متيّما.

وقال في صفة محك:

لا تُودِعَنَ ولا الْجَمَادَ سَريرة فَينْطِقُ فَمِن الصَّوامِتِ ما يُشيرُ فَينْطِقُ ولا الْجَمَادَ سَريرة فَينْطِقُ والْمُدَالِينَ فَالْطُرْ فَدَيْتُكَ مَنْ تَراهُ يُوتَّقُ (٢)

99

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ١٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٦٢.

أراد الشّاعر في هذه المقطوعة أنْ يقول: "من مأمنه يؤتى الحَذِر " هذه الحكمة التّي تذكّر الأفراد بأهمية الحذر، والتيّقظ، وتجنّب التّسليم الكامل للأشخاص، أو الظّروف، التّي يعتقد الفرد أنّها آمنة، فحتّى الجماد الصّامت لا يؤمن جانبه، وهو هنا يدعو إلى أن يكون المرء سرّ نفسه، موظّفاً في ذلك صورة بصريّاة حركيتة في قوله : فانظرْ فديتك من تراه يوثـق.

وفي قصيدة أُخرى كتب بها إلى الأمير الأجل أبي اسحاق بن يوسف يتذكّر فيها ماضيه الجميل ، وشبابه الّذي انقضى ، والأيام الخوالي بالمُشقر ، الّتي قضاها مع محبوبته ، يقول فيها :

وأندُبُ عَهدداً بالْمُشقَّر سَالفِاً وَظِللَ غَمامٍ للصِّبى قَدَ تقشّعا وأندُبُ عَهدداً بالْمُشقَّر سَالفِاً مَ عَفَا أَمْ مَصْيِفاً مِنْ سُلَيْمى ومَرْبَعَا(١) ولِلهَ أَدْرِ ما أبكي أَرسَ مُ شبيبةٍ عَفا أَمْ مَصْيِفاً مِنْ سُلَيْمى ومَرْبَعَا(١) ثم يقاول:

وأكبَرُ شأناً أَنْ أَرَى الصُّبحَ أَبْيَضَاً بِعَيْنٍ تَرَى رَبَعَ الشَّبيبةِ بلْقعا وأكبَرُ شأناً أَنْ أَرَى الصُّبحَ أَبْيَضَا وَلِيَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ

\_\_\_\_\_

١..

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدرنفسه: ص ٥٧.

ففي قول على أنّ أن أرى الصّبح أبيضا، يدلّ على أنّه في أحسن حال إذا ما بدى له الصّبح أبيضا، و يكبر منزلة وشأناً في نظر عينه المتشائمة النّبي ترى ربع الشّبيبة بلقعا، صورة بصريّة لونيسّة بكلّ ما فيها. وفي قصيدة أخرى يقول فيها:

وأبْيرَ ضَّ من فَودي به أسْود كُنْ ثُ أَرَى اللّيلَ بِهِ أَبْيَضَا (١)

يصف الشّاعــر سرعــة ذهاب أيــام الشّباب حيث ابيض فوده: معظم شعــر الـرأس ممّـا يلـي الأذن (٢)، وهــذا الفــود الأسـود في أيّــام شبابــه، كان يـرى بــه اللّيـل أبيـض كنايــة عن التفاؤل ففــي قـوله: أرى اللّيـل أبيضـا، صورة بصريــة لونيــة بكلّ ما فيــها.

وفي قوله:

وقَدْ وَقَدَفَ اللَّيالَ لَا يَهْتَدِي فَتَخطُو بِهِ للثُّريا قَدَمُ دَمْ وَقَدَفَ اللَّيا قَدَمُ (٣) وَغَامَ فَأَجْهَ سَلَّ عَرَقَ حَتَّى الْتَدَمُ (٣)

نشاهد الليل حائراً واقفاً بقوله: وقد وقف الليل لا يهتدي ، بينما نراه بعد ذلك قد تحرّك ، وهذا يظهر من قوله: وغام فأجهش حتى بكى صورة بصرية حركية .

- (۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ۸٥.
- (٢) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة فَوَدَ
  - (٣) ابن خفاجة : ديوان ، ص ٤٧ .

وفي قوله:

# يَس ْ رِي بِأَبْل َ جَ مَا ادْلَهَم ت رُوْع فَ قُ إِلَّا تَ لَأَلاَّ وَجْهُ فَ مِصْبَا حَ الرار)

في هـذا البيت صورة لوجـه الممـدوح الذي نراه يتـلألأ مصباحاً، فيبدد الظّلام ويجلو كل روعة وقد قصـد بالمصباح نور الحقّ الذي ينشره الممدوح ليقضي على الظلمات صورة بصريّة لونيــيّة بكلّ ما تحتويه .

وعليه فإنّ الإحساس بالجمال لا يقتصر على حاسة واحدة وحسب ، وإنّما ثمّة حواس مختلفة يمكن بوساطتها اكتشاف جمال الصّور، نظراً لما تشكّله الحواس من أثر في تحقيق الغرض الدّي يتوخّاه الشّاعر .

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ، ص، ۲۵۲ .

## الصّـورة السّمعيّـة:

يصف الشاعر في الأبيات السّابقة وقفته مع أخيه ، فقد وقف وقفة الأسد في وجه من يعاديه وهذه الوقفة كانت على حق، ولو أنّها كانت على غير الحق لم تكن ، ففي قوله: ( زارت له ) استخدم أقوى الأصوات وأشدها رعباً لتكون في وجه العدو ، فالزئير صوت الأسد في حال الفتك والقتل ، والشّاعر استخدم صورة صوتيّة سمعيّة لإسماع صوت غضبه .

تأخر الشّاعر في عتابه لممدوحه ، وصور حال ممدوحه بحـــــــــال الّذي يقيــــم تحت غيمة

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٥٠.

لا تمطر، وحاله بحال هذه الغيمة، ولو أنّه التقى بممدوحه لجادت عليه هذه الغيمة بالعتاب المليء بالمحبّة والعرفان، وهذه الغيمة الّتي تمثّل حال الشّاعر ستسقط على الممدوح ماء الورد وترمي سمعه بالجوهر، كناية عن الكلام الرّفيع، وقد وظّف الشّاعر الإحساس باللغة من خلال استخدام دلالات سمعيّة، لا تتمّ إلا عن طريق السّمع، فأعاد صياغتها بما ينسجم والموضوع الّذي يعالجه، لينتقل إلى المتلقّي عن طريق السّمع، ومثال ذلك في قوله: يصغي في: ولو التقينا حين يصغي ساعة، وقوله: تحصب سمعه بالجوهر.

وفي قصيدة قالها يداعب مغنّية في زمن الصبي يقول فيها:

وفَتَاةِ حُسْنِ كُلُّهَا أَعْجَازُ عَنَاتُ عِناءً كُلِّهُ إِعْجَازُ الْعَبَازُ عَنَاتُ عِناءً كُلِّهُ إِعْجَازُ الْعَبَازُ الْعَبَادُ اللَّهُ عَنانِي هَا وَخَفَّتُ مَوْقِعاً فَكَأَنّما تَطُويلُ هَا إيجازُ (١) لَـــتَتُ أغانيها وخفَّتُ مَوْقِعاً فَكَأَنّما تَطُويلُ هَا إيجازُ (١) قدم الشّاعر في هذه الأبيات صورة فنيّة متكاملة لهذه المغنية، صورة وصوتاً ، وحركة، وتأثيراً في النّفس ، لقد قدّم لنا صورة بالغة الدّقة والتأثير في

وصفه الذي تغنيه على الرّغم من طوله، إلا أنت بدا موجزاً ، وتحدّث عن تأثره بالغناء وأثره في نفسه ، ما يقتضي التركيز على حاسة السّمع.

\_\_\_\_\_

(۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٥٢

1.5

وعليه فالصورة السمعية لا تقلّ عن الصورة البصرية وعن غيرها من الصور الحسيّة شانا وقيمة ؛ لما لها من دور في رسم الصورة عن طريق أصوات الألفاظ المستمدّ غالبها من الطّبيعة ، والبيئة المحيطة ، وقد أكثر شاعرنا منها منفردة ، أو مجتمعة مع غيرها من الحواس مما زادها جمالاً.

# الصّـورة الذّوقيّـة:

لم تصل الصورة الذّوقيّــة في منزلتها إلى مكانـة كلّ من الصورة البصريّـة ، والصّـورة السّمعيّـة ، إلّا أن لها دوراً لا يمكن تجاهلـه في إضفائها بعداً جمالياً على الصّورة الشّعريّة ، وقد أفاد الشّاعر من مثيرات الصّورة الحسيّة الذوقيّة ؛ للتّعبير عن أمـور لها علاقة بهذه الحاسّة ففي قولــه :

ولَئِنْ جَريتُ مَعَ الصِّبِي جَرىَ الصَّبِا وَشَرِبْتُهَا مِنْ كَفَّ أَحْوَى أَحْوَى أَحْوَر (١) عمد الشّاعر إلى ذكر الأفعال الدّالة على حاسة التّذوق ؛ لتجسيم بعض المعاني وإدراكها بوساطة هذه الحاسة ، فذكر شربتها ، وقصد احتساءه الخمر . وقوله في قصيدة أخرى :

فَإِنَّ أَبِسَا إِسْحَسَاقَ أَخْصَبُ تَلْعَسَةً وأَشْهِسَى نسَدَى ظِلِّ وأَعَسْذَبُ مَعْرَعَسَا(٢) فَإِنَّ أَبِسَا إِسْحَسَاقَ أَخْصَبُ تَلْعَسَةً وأَشْهِسَى نسَدَاق فأفاد من مثيرات الصّورة أراد الشّاعر أنْ يعبسر عن كرم ابسي اسحاق فأفاد من مثيرات الصّورة الحسيّة الذّوقيسّة ؛ للتّعبير عن كرمسه وطيب المقام عنده ، مستخدماً الأفعال الدّالية علي حاسسة التّذوق فذكر أشهى ندى، وأعذب مكرعا.

\_\_\_\_\_

1.7

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٥٨ .

وقوله:

## فَقَضَّيْت مَا بَي نُ رَشْنْ مَة لَوْعَةٍ وأنسَّةِ شَكْ وَى واعْتِناق غرام (١)

وظّف الشّاعر الصّورة الذّوقيّة ؛ لوصف مجالس الشّرب ، والسّمر ، تلك الّتي تجمعه مع من يحب ، مستخدماً بعض المفردات الّتي تـدرك بوساطتها حاسـة الذّوق، وتعبّر عن ألمه وشوقـه ، وهذا يظهر في قولـه : رشفة لوعـة .

وقوله في الغزل:

## وعاتَبْت مُ الْعَت بُ يَحْلُ و حَدِيثُ اللَّهِ وَقَدَ بَلَغَتَ رُوحي لَدَيتِ التَّرَاقِيا (٢)

أفاد الشّاعر هنا من مثيرات الصّورة الحسّيّة الذّوقيّة ليعبّر عن حبّه وعتبه وعتبه وحاجته لعتاب المحبوب في قوله: والعتب يحلو.

وعليه فإنّ الصّورة الحسّيّة الذّوقيّة أضافت عبقاً ، لا يمكن الإستغناء عنه ، في إثراء الصّورة الشّعريّة لترداد جمالاً .

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٥٢.

<sup>(</sup>۲) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٣٦٥ .

### الصّـورة الشّميــة:

لم تصل الحاسّة الشّميّة إلى ما وصلت إليه كلّ من الحاسّة البصريّة ، والحاسّة السّمعيّة مكانّة ، إلّا أنّ شاعرنا أفاد من معطيات هذه الصّورة ووظّفها ؛ لتستوعب ما أراد أنْ يعبّر عنه . ففي قصيدة كتب بها إلى قاضي القضاة أبي أميّة مكافأة لله على بررة وإقباله عليه في قوله :

يا تَشْنَرَ عَرَفِي الرَّوضةِ الغناء ونسيم ظِللَ السَرحةِ الْغناء هـذا يَهُبُ معَ الأصيلِ عَنِ الرُبى أُرجاً وذلكَ عَنْ غَدِر الْماءِ(١) أفاد الشّاعر ها من توظيف هذه الصورة الحسيّة الشّميّة ؛ ليعبّر عن صفات ممدوحه الطّيبة ، الّتي تشبه رائحة الرّوضة الغناء الّتي تهب مع الأصيل أرجاً ، مستخدماً الأفعال الدّالة على تفعيل حاسة الشّم ، والألفاظ ، والمسمّيات الّتي من شأنها إثارتها أيضاً ، كذكر الروائح ، والعطور ، كما يظهر في قوله : يا نشر عرف العود ، وقوله يهب أرجاً . وفي قصيدة قالها يمدح الأمير أبا يحيى بن إبراهيم يقول : أرجاً النّاعر من معطيات الصورة الشّميّة من خلال استخدامه المسميّات التي من شأنها عن الشرارة حاسّة الشّم أيضاً ؛ لتقوم بوظيفتها الّتي أرادها الشّاعر ؛ ليعبّر من خلالها عن الصيّرة الحسن لممدوحه ، فذكر أرج النّدي ، وذكر أيضاً متنفّاً .

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٣٧.

### الصّـورة اللمسيّة:

تُعدُّ الصّورة اللمسيّة جزءًا لا يتجزّأ من الصّور الحسيّة ، وهي ليست أقلّ شأناً منها على الرّغم من محدوديّة استخدامها، فهي قليلة الحضور إذا ما قيست بغيرها من الصّور الحسيّة الأخرى ، وعلى الرّغم من ذلك فعبقها أضفى جمالاً خاصاً على الصّورة الشعريّة ، ومثال ذلك قول الشّاعر في مدح الأمير الأجلّ أبي الطّاهر تميم:

# فَلَى فَسَمَتُ ثُنُ يُمنَاهُ عَنْ وجهِ ليلةٍ لَيلةٍ لَحَظَّتُ قِنَاعَ اللَّيلِ عَن قَمَرٍ يَسْسَرِي (١)

نامح الصورة اللمسيّة هنا تتجسّد من خلال وصف الممدوح الّذي بيده يحيل الظّلام إلى نور، كناية عما يقدّمه من أفعال مشرّفة فالشّاعر هنا استخدم الأفعال الدّالة على فعل يتم بوساطة اليد الّتي تمثّل حاسة اللمس، وهنا نذكر مَسَحَت يمناه. وفي قوله في صفة طائر:

## ولَـو صَدَقَـتُ فِيمَا تقولُ مِنَ الْأَسَـى لَمـا لَبِسَتُ طَوْقًا ولا خَضَبَتُ كَفَـاً (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٣٧.

وعليه يمكن القول إنّ الشّاعر كان مُدْرِكاً كلّ الإدراك أهميّة الصّورة الحسّيّة ، ودورها الفاعل في التأثير وإضفاء الجمال ، فلا تكاد تخلو قصيدة من قصائده من مشهد حسّي ، حتى أنّه في القصيدة الواحدة يجمع بين الحواس جميعها ، أو أغلبها وهذا يظهر في قصيدة لها فيما يتعلّق بصفة النّار ، يقول فيها :

فْكَرعثتُ مِنْ صَفَحَاتهِ فِي مَثْدرب فَتَــَراهُ بَيــُنَ مُفَضِّــض ومُذَهَّــب دَمْ عُ تَرَقْ رَقَ فَوْقَ لَهُ لَم يُسْكَ بِ نَالَ السَّماءَ وبي ثنن وادٍ مُعْشِب مَهْما عَشْسَا ضَيْفٌ إليْهَا تَطْسرَب وَهْنا وزاحَمتِ السَّمَاءَ بِمَنْكِبِ لَمْ نَدُر فِيْهَا شُعْلَ لَهُ مِنْ كَوْكَبِ باتتْ لَها ريسخُ الشَّمالِ بمَرقَسب لِسُكُونِ شَرِّ شَرارِها لِهُ تُلْهَسِب شَقَــرًاءُ تَمْـرَحُ في عَجـَـاج اكْهَــبِ(١)

ومَعِينُ مسَاعِ الْبشر أَبْرَقَ هَشَّــة مُتَهابِّلٌ يَثُدَى حَياءً وجُهُهُ أَضْنْسَى الحُسامَ حَسسَادةً فَفَرِنْدُهُ خّيّم ث منه بَين طَوْد باذخ تَهْفُ و بِهِ نسَارُ القررَى فَكأنسها حَمْرًاءُ ثَازَعتِ الرِّيسَاحَ رِدَاءَها ضرَبِت شماءً مِنْ دُخانِ فَوْقَهَا وتَنفَّسَتْ عَنْ كُلِّ لَفْحَةٍ جمرة قَدْ أَلْهِ بَتْ فَتَدْهِّ تِنْ فَكَأَنَّها تَذْك و وَرَاءَ رَمَادِهَا فَكَأَنَّها

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٧٤.

واللَّهِ يُلْ قَدْ وَلَّى يُقلِّص بُ رِدَهُ كَ مَدّاً وَيسْحَبُ ذَيْلَهُ فِي الْمغْ رِبِ وَاللَّهِ عَنْ مَعَاظِ فِي الْمغْ رِبِ وَكَانَّمَ التُّريثِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ مَعَاظِ فِ أَشْهَ بِ (١)

إنّ حاسّة البصر وآلتي هي من أوسع المجالات الحسّيّة لتلقّي ما حولنا بدت واضحة جلية في هذه القصيدة ، وقد كان شاعرنا مدركاً لأهميّة هذه الحاسّة لما لها من دور كبير في ترجمة ما يراه بعينه ، وما يراه بقلبه فنراه يقول:

# مُتَهَا لًا يَنْدَى حَياءً وجْهُ له فَتَ سَرِاهُ بَيْنَ مُفَضِّ ضِ ومُذَهَّ بِ (٢)

ففي قوله: مفضض ومذهب صورة بصريّة لونيّة. وفيي قوليه: تهفض ومذهب صورة بصريّة لونيّة. وفيي قوليه : تهفض و بِهِ نَارُ القررَى فَكأَنتَها مَهمسَا عَشْسَا ضَيْفٌ إليْها تَظْرَبِ (٣)

استخدم الشّاعر صورة سمعيّة ،من خلال استخدامه دلالة سمعيّة تمثّلت في توظيفه الفعلل تطرب . وفي قوليه :

وَكَانَّمَا نَجِهُمُ الثُّريهُ الشُّريهُ الشُّهَهِ اللهُ الثُّريهُ الشُّهَهِ اللهُ ا

استخدم الشّاعر صورة لمسيّة نلمح معالمها من خلل الفعل تمسح الّذي يدلّ على الفعل السّذي يتم بوساطة السيد.

-----

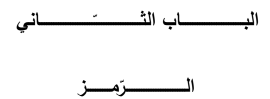
- (۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٧٤.
  - (۲) المصدر نفسه: ص۷۶.
  - (۳) المصدر نفسه ، ص ۷٤ .
    - (٤) المصدر نفسه ، ٧٤.

وفي قــوله:

وبَنَفُسَتُ عَنْ كُلِّ اَفْحَةِ جمرةٍ باتتْ لَها رِيتِ الشَّمالِ بِمَرقَ بِنِ (١) وظَيف الشَّاعِ ر الصُّورة الشَّميِّة من خلال توظيف الفعل تتَقَسَّتْ . وبناء على ما سبق ترى الباحث أنّ الشّاعر كان مُدْرِكاً لأهميّ أن المسيّة ، وبناء على ما الفاعل في التأثير ، وفي إضفاء الجماليّة ، فلا تكاد قصيدة من قصائده تخلو من ذكر مشهد حسّي ، يتجسّد بإحدى الحواس ، بل حتّى القصيدة الواحدة قد تجمع باقة من الحواس .

\_\_\_\_\_

(۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٧٤.



الرّمنز لغة: "هو إشارة وإيماء بالعينين والحاجبين والفه والرّمنز هو كلّ منا أشرت إليه ممّا يبين بلفظ بأي شيء أشرت إليه باليد "(۱). وفي القرآن الكريم ورد في قصة زكريا عليه السّلام: "قال ربي اجعل لي آية قال آيتك ألّا تكلّم النّياس ثلاثة أيسام إلّا رَمْزا "(۲) فالرّمنز هو وسيلة من وسائل التّعبير، النّياس ثلاثة أيسام إلّا رَمْزا "(۲) فالرّمنز هو وسيلة من وسائل التّعبير، المباشر عمّا يريد من خلال التّعبيات عبن خلالها يستطيع المتكلّم التّعبيار غير المباشر عمّا يريد من خلال الإيحاء والتلّميح بدلاً من التّصريح، وكذا الحال بالنّسبة للأديب شاعراً كان أم الشراعة المُديب شاعراً كان أم

أمّا فيما يتعلّق باستخدام الرّمز في الشّعر عند ابن خفاجة ، فقد كانت الطّبيعة عنده بكلّ مكوّناتها رموزاً نفخ الشّاعر فيها من روحه ، فغمرتها الحياة والحركة ، وقد اتّخذ من الطّبيعة قناعاً يختفي وراءه ، ومن الخيال الموحي رمزاً ، فحبّه للطّبيعة والهيام بها يأخذ أبعاداً كثيرة شكلت شعره ، فبفضل تأمّله الدّائم وملاحظت العميقة لها استطاع أنْ ينفذ إلى قلب الطّبيعة الأندلسيّة الجميلة بكل ما فيها ، حتى راح يدوب فيها، ويمثل مشاهده الرّائعة كما لو كانت جزءًا منه ، فكانت أرضه التي يحن إليها والّتي تحتضن ذكرياته ،وقد كانت المرأة تمثل أكبر نسبة في شعر الطّبيعة عنده، حتى تكاد المرأة الحبيبة ، هي نفسها الأرض والذّكري والمكان والطّبيعة الخالدة.

<sup>(</sup>١) ابن منظور : معجم لسان العرب ، مادة رمز .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : اية ٤١.

يقول في قصيدة لــه:

كَتبِ ثُنَّ وَقَلْبِي فَ ِي يَديثُ أَسِيرُ يُقيمُ كَمَا شَاءَ الْهَوى ويَسيثرُ وَقَلْبِي وَيَسيثرُ وَقَلْبِي وَيُسيثرُ وَقَلْبِي وَأَدْمُعِي يَديثُ وَعَديثُرُ (١)

ففي هذه المقطوعة إشارة إلى المرأة الملهمة ، والحبيبة النّي حرّكت بركان الهوى عنده حيث أشار إليها ( بروضة ) ، وإلى نفسه ( بالغدير ) ، وأوضح ما بينهما من علاقة كما هي حال الرّوضة والغدير .

كثيرة هي عناصر الطبيعة التي جعلها الشّاعر رمزاً للمرأة ، نذكر منها الأشجار والأزهار، ففي قصيدة له في الوصف لفّ الغزل بالطّبيعة يقول فيها:

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ،ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٥١ .

غَنسًا عَ يَنْشُرُ وَشَيْهُ البَرَّالُ لَبِي فِيهِ البَعْطَالُ فِيهِ اللَّهُ الْعَطَّالُ الْعَطَّالُ اللَّهُ النَّوْلُ النَّوْلُ النَّوْلُ النَّرِي وَالنَّيْةُ طَ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّوْلُ النَّالُ النَّهُ النَّالُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّالُ النَّهُ النَّالُ النَّهُ النَّهُ النَّوْلُ النَّهُ النَّالَ النَّهُ النَّالَ النَّهُ النَّالَّالَ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النِّلْ النَّهُ النَّلُولُ النَّلِمُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلُولُ النَّلَالْمُ الْمُلْكُولُ النَّلُولُ النَّلِي الْمُعَلِّلِي الْمُعُلِيلُ النِّلَالْمُ الْمُلْلِمُ الْمُلْكِلِيلُولِ الْمُلْلِمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ ا

إنّ الطّبيعة في شعره امرأة تعانقها الذّكرى في مجلس أنس، وخمر، وهذا تصوير رائع لما يدور بين العشّاق، ولحقيقة ما يجري بين الشّاعر وجواريه من علاقة ، ففي هذه الأبيات نرى قدرة الشّاعر على لفّ الغزل الطّبيعة ، من علاقة ، حيث يجعل العلاقة الغزليّة بين العشّاق موجودة في الطّبيعة . فقد جعل الأراكة عروساً تزفّ إلى عريسها الجدول ، وحولهم الأقارب والأحباب أزهاراً ، غير أنّ أطراف هذه الصّورة الشّعريّة لا يستقرّون على حالهم ؟ لأنّ الطّبيعة متقلّبة ، بدليل أنّ الدّجى يصبح عريساً ، والرّوضة عروساً ، والأحباب والخياب والخياب والخياب والخياب المناه عن حولهم أنه والرّوضة

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ٣٥١ .

كانت حيات بالمرأة مقتصرة على علاقت بالجواري "فعندما طُلِب منه في مجلس المعتصم – رحمه الله – أنْ يصف صورة حسنة قد ركبت من ريحان ، استخدم الرّيحانة رمزاً للمرأة الّتي هام بها، والّتي جاءت على شكل جارية تلاحقه على هيئة ريحانة "(١)، وهذا يظهر في قوله:

بِخَيْرُ مَلْيَكُ هَا فَي صَدْرِ مَجْلِسِ

تَصُوبُ وَوَجْ لِ الطَّلاقِ قِ مُشْمِسِ

يَهُ لُّ الْلِيهُ الدَّسِ الْعُطَافَ مُعْرِسِ

وتَشْخُ صُ فِيها كُلُّ عَيْنِ لِنَوْرِسِ

وتَشْخُ صَ فِيها كُلُّ عَيْنِ لِنِوَرْدِسِ

فما شِئْتَ مَنْ لَيه وِ بِها وَتَأْنَسُسِ

فما شِئْتَ مَنْ لَيه وِ بِها وَتَأْنَسُسِ

بِمَسِ مَن عَمَامٍ جَادَهَا مُتَبَرِّسِ

بِمَسِ مَن عَمَامٍ جَادَهَا مُتَبَرِّسِ

أما واغتِزَازِ الضَّيفِ والسَّيْفِ وَالنَّدَى

بَدَدَا بِينَ كَفَّ للسَّماحِ مُغَيْمَةٍ

لَقَدْ زَفَى بِنْتَا للخمياةِ طفاة لَقُدْ زَفَى بِنْتَا للخمياةِ طفات للمُستوبِ الميها كلُّ رَاحَة سنُوسَنِ وَلَّ الْحَسْنَاءِ وَالدّارُ غُربَة للمَّنْ الْحَسْنَاءِ وَالدّارُ غُربَة للمَّاعِثُ الْحَسْنَاءِ وَالدّارُ غُربَة للمَّاعِثُ الْحَسْنَاءِ وَالدّارُ غُربَة للمَّاعِثُ الْحَسْنَاءِ وَالدّارُ غُربَة للمَّاعِثُ المَّعْدَنَ في ماءِ نَضْرَةٍ فَحَمَاءَتُ تَروقُ الْعَيْنُ في ماءِ نَضْرَةٍ وَتَمْلِلُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِلُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِلُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُ السَّمْسِ لَلْلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُ عَيْنَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُونَ الشَّمْسِ لِأَلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُونَ الشَّمْسِ لَلْلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُونَ الشَّمْسِ لَلْلاءَ بَهْجَلَةٍ وَتَمْلِكُونَ الشَّمْسِ لَلْلاءَ بَهْجَلَةِ وَتَمْلِكُونَ الشَّمْسِ لَلْلاءَ بَهْجَلَةٍ وَالْعَلَيْدُ السَّلْمُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْقُلْمُ الْعَلَيْدِ الْقَلْمُ الْعَلَيْدِ الْسَلْمُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْمُلْعَ لَلْحَلَيْدِ السَّلْمُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْمُعْرَادِ الْمُنْ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْمُنْ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ الْمُنْ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمَ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعُلَامُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلَيْدُ الْمُلْعُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعَلَيْدُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْ

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ١٥٥

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص١٥٥–١٥٦.

شكَّلت الأماكن في شعر ابن خفاجة رمزاً للبقاء والصُّمود ، وظلَّ شكَّات الإنسان أمامها يرمز للزّوال ، وابن خفاجة في شعره يلاحق الأحبّة والأماكن والذّكريات ؛ لأنّها تمثّل أغلى ما يملكه فهي الأسرة الّتي لم يكوّنها حين فضَّ ل أن يكون عازباً ، وهذا يبدو واضحاً جليًّا في هذه الأبيات:

أمَا وَجُمَان مِنْ حَدِيْثِ عَلَاق َ فَعُلام لَهُ لَوْ اللَّهِ الشَّيْخُ عِظ فَ غُلام سَوَالِفُ أيسام سَلَفُ نَ كِلِوامِ أرَبْنِي ورائى فى الشَّباب أمامىي وجُلْتُ بواديـــه أجــُــرُ خطَامـي لمرضى جُفــون بالفراتِ نِيــام(١)

تَحَلَّتُ بِهِ مَا بَيِئْنَ سَلْمَسَى ومَنْعِجِ لَقَدُ هزَّني في رَيْطَةِ الشَّينب هيزَّةً فَلَوْلا دِفَاعُ اللهِ عُجِنتُ مَعَ السَهَوَى ورُبَّ لَيسالِ بِالْغَميــُـــِ أَرِقُت مُسِها

ظلّ الـوادي يلاحق الشّاعر يهـزّ عطفه ، وكأنّـه غلام صغير تمكنــت منـه النّسـاء الماثلة في صورة ليال بسوالفها ، فيستنطقها الشّاعر كما لو أنَّها تتكلَّم، ويعرب لــه المكان بما دار بينه وبين الأحبّة.

لا ينفكُّ شاعرنا يستخدم الرّمز في جُلِّ قصائده ، ففي هذه القصيدة الّتي يزيد فيها الألم في أعماقه ، نجده قَدْ جعل الإنسان رمزاً للزّوال ففي قوله:

<sup>(</sup>١) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص٥٢ .

يا أيُها النَّائي ولَسْتُ بِمُسْمَ عِ مَسْدَادُ مَا أَيُها النَّائي ولَسْتُ بِمُسْمَ عِ مِسْدَادُ مَا تَفْعَ لُ النَّفِيسَةُ عِندما تتهاجرُ الأرواحُ والأجسادِ مَا تَفْعَ لُ النَّفِيسَةُ عِندما فَإِلَيْكَ عن سرّ الرّدى فأجب بِمَا تَنَدْى بِهِ الأكبادُ(١)

فالألم السندي في أعماقه يتفاقم بسبب الموت السندي يذكره بفناء الأمسم، فيرثيها، ويرثسي الإنسانيسة، فالطبيعة في نظره تظلّ على حالها، ويبقى الإنسان وحده يعانسق الموت. ولكنّه يبقى حيّاً بذكره وبأفعاله فيصبح رمزاً للحياة والذّكرى كما في قوله:

في كُلُّ أنسادٍ مِنْكَ رَوْضُ ثَنَاءِ وَبِكُلُّ مَنَدُ فِي كُلُّ مَنَدُ فِي كُلُّ مَنَدُ فِي كُلُّ مَنَدُ البُكاءِ ورِنَّ أَ المُكاءِ ورَنَّ المُكاءِ ورَنَّ أَ المُكاءِ ورَنَّ أَ المُكاءِ ورَنَّ المُكاءِ ورَنَّ أَ المُكاءِ ورَنَّ المُكاءِ ويَعَالَى المناعِ المناعِلِي المناعِ المناعِقِ المناعِ المناعِ المناعِقِ المناعِ المناعِ المناعِ المناعِ المناعِ المناعِقِ المناعِ المناعِقِ المناعِ المناعِقِ المناعِ المناعِ المناعِ المناعِ المناعِقِ المناعِ المنا

<sup>(</sup>۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، ص ۲۳۲ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٧٨.

#### الخاتم\_\_\_\_ة

بعد هذه الرحلة الشّائقة ، وبعد أن أكرم الله الباحثة ومنَّ عليها بإنهاء هذا البحث في جماليات الصّورة الشّعريّة عند ابن خفاجة توصّلت إلى عدَّة نتائج كان أهمّها:

أولاً: ابن خفاجــة شخصية متميزة ، فذة ، يمتلك ذوقــاً رفيعــاً ، وحساً مولعاً بالجمال ، وقد شكّلت الطّبيعة حوله مصدر وحي والهام لــه ، يتعاطف معها، ويصــّــورما تعكسـه في نفسه من انطباعات ومشاعر ، فقد كان مصوراً بارعــاً يمزج نفسه بموضوع الصّورة ويتفاعل معها ويشكّلـها بالطّريقــة التي يحب؛ لتبدو أشمـل وأجمـل وأكثر تعبيــراً وتأثيــراً فهو لا ينقلها نقلاً حرفياً ، بل يمزجها بذاته ، ثم يخرج هذا المزيـج ملوّناً بأحاسيسه ومشاعــره ، ومحمّلا بهمومــه وآلامــه وآمالــه .

ثانيا: تبيَّن من خلال دراسة الصورة الشعريّة ، ومن خلال الاطلاع على آراء النّقاد قديماً ، وحديثاً ، أنَّهم لم يصلو بعد إلى تعريف واحد للصورة الشّعريّة .

ثالثا: إنَّ أغلب الصور الفنيّة المرتبطة كلّ الارتباط بعلم البيان والّتي تتوزّع بين الاستعارة ، والتَّشبيه ، والكناية ، والمجاز المرسل، تعج بها قصائد شاعرنا .

رابعاً: من خلال الدراسة النطبيقية لنصوصه الشّعرية وجدت الباحثة أنّ القصيدة عنده وحدة كليّة من الصّور المترابطة ، وقد أسهم التّشكيل اللّغوي عنده في فاعليتها ، وتماسكها وقوة تأثيرها ، وقد عمّق التّشكيل اللّغوي عنده من دلالة الصّور ، وقدرتها الإيحائيـــة .

خامسا: تبيّن من خلال دراسة المدركات الحسيّة أنّ الصّورة البصريّة هي المسيطرة على الصّورة الخفاجيّة ، وإنْ كان لا يهمل بقيّة الصّور (السّمعيّة ، والذّوقيّة ، والشّميّة ، واللّمسيّة ) وكانت الصّورة البصرية المليئة بالحركة أكثر حضوراً من الصّورة البصريّة السكونيّة فالصّورة الحركيّة هي رمز الحياة ،بينما الصّورة البصريّة السكونيّة تمثّل الموت الذي كان يخافه الشّاعر ، لذا كانت قليلة الحضور ، وقد وظّف في القصيدة الواحدة أكثر من حاسة ما يدلّ على قـوّة إبداعه .

سادساً: اتّخذ الشّاعر من الرّمز قناعاً يصل فيه إلى مبتغاه وقد كانت الطّبيعة بأشجارها وأزهارها هي القناع الّذي يرتديه ليعبّر من خلاله عن نفسه.

### قائمة المصادر والمراجع والدوريات

القرآن الكريسم .

#### المصـــادر:

(۱) ابن خفاجة : ديوان ابن خفاجة ، تحقيق سيّد غازي ، منشأة المعارف بالإسكندرية ، مصر ، ط۲، ۱۹۷۹ .

#### المراجع:

- (۱) ابن الأبّار ، محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي : التّكملية ، القاهرة ، لكتاب الصّلة ، عناية عزّت العطّار ، مكتب نشر الثّقافة الإسلاميّة ، القاهرة ، ط١، ١٩٥٦ .
  - (٢) الأصفهاني، ابو الفرج علي بن الحسين : الأغاني ، دار الثقّافة ، ، بيروت ، لبنان، ط ١، ١٩٩٦ .
- (٣) إليوت . ت.س : فائدة الشعر وفائدة النقد ، ترجمــة وتقديـم يوسف نور عوض ، مراجعــة جعفر هــادي حسن ، دار القلــم ، بيـروت ، لبنــان ، ط١، . ١٩٨٢.
- (٤) باشلار، غاستون: جماليّات المكان، المؤسسة الجامعيّة للدّراسات والنّشر، بيروت، ط٢، ١٩٨٧.
  - (٥) البحيري ، كوثر عبد السلام: الإتجاهات الحديثة للنَّقد الأدبي، مكتبة الأنجلو الأمريكيّة، مصر، ط١ ١٩٧٩.

- (٦) البصير ، كامل : بناء الصّـورة الفنّيّـة في البيان العربي ، مطبعة المجمع العلمـي المعرفي ، ط١، ١٩٨٧ .
- (٧) البطل ، علي : الصورة في الشّـعر العربي حتى أواخر القرن الثّاني الهجري ، دار الأندلس ، بيروت ، ط٣، ١٩٨٣ .
- (A) التّميمي ، يحيى بن حمزة : الطّــراز ، مطبعة المقتطف ، مصر ، ج١، ١٩١ .
  - (٩) الجاحظ عمرو بن بحر: كتاب الحيوان ، تحقيق عبد السّلام هارون ، المجمع العربي الإسلامي ، بيروت ، ط٣، ج٣، ١٣٨٨ .
- (۱۰) الجرجاني ، عبد القاهر : **دلائل الاعجا**ز ،تحقيق وتعليق، محمود محمد شاكر ، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٥ ، ٢٠٠٤ .
  - (۱۱) ابن جعفر ، قدامة : نقد الشّعر ، تحقيق كمال مصطفى ، المعادي ، مصر ، ط٣، ١٩٧٨ .
- (۱۲) الحاتمي ، ابو علي محمد بن الحسن : الرّسالة الموضّحة في ذكر سرقات المتنبعي وساقط شعره ، تحقيق محمد يوسف نجم ، ، دار بيروت للطّباعة والنّشر ، بيروت ، ط١، ١٩٦٥.
  - (۱۳) الخفاجي سنان : سرّ الفصاحـــة ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، ط١ ، ١٩٨٢ .
- (١٤) خفاجي ، محمد " حركات التّجديد في الشّعر العربي الحديث ، دار الوفاء ، مصر ، ط٣، ٢٠٠٢ .

- (١٥) ابن خلّكان ، أبو العبّاس شمس الدّين أحمد بن محمّد بن أبي بكر : وفيّات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان ، تحقيق إحسان عبّاس، دار صادر بيروت ، المجلّد الأوّل، ١٩٧٨ .
  - (١٦) الدّاية ، فايز : جماليّات الأسلوب ، دار الفكر المعاصر بيروت ، ط ٢ . ١٩٩٠.
  - (۱۷) الدّايــة ، محمد رضوان : تاريخ النّقـد الأدبي في الأندلــس ، ط٢، ١٩٨١.
- (١٨) ابن دحيّة أبو الخطّاب ، عمر بن حسن: المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق إبراهيم الأنباري وحامد عبد المجيد ، وأحمد أحمد بدوي ، المطبعة الأميريّة بالقاهرة ، المجلّد الأوّل ، ١٩٥٤ .
  - (۱۹) الدّقاق ، عمر: ملامــح الشّعر الأندلسي ، منشورات جامعة حلب ، سوريا، ط۲، ۱۹۷۸.
  - (۲۰) دهمان ، أحمد : الصورة البلاغيّة عند عبد القاهر الجرجاني ، دار طلسس الترجمة والنّشر ، دمشق ، ط١، ١٩٨٦ .
  - (٢١) راغب ، نبيل : المذاهب الأدبيّ ق من الكلاسيكيّ ق إلى العبثيّة ، المكتبة الثقافيّة ، مصر، ط١، ١٩٧٧ .
  - (۲۲) الرّباعي ، عبد القادر : الصورة الفنّي ـــــة في النّقد الشّعري ، دراســة في النّظريّة والنّظبيق ، دار العلوم للطّباعة والنّشر ، الرّياض ، ط١، ١٩٨٤ .

- (٢٣) ربيع ، محمد أحمد : في تاريخ الأدب العربي الحديث ، دار الفكر ، عمّان ، ط٢ ، ٢٠٠٦ .
- (۲٤) ابن الریب ، مالك بن حوط بن قرط بن حسل بن ربیعة : دیوان مالك بن الریب ، تحقیق نوري حمودی القیسي ، مج۱۰ ، (دط) ، ۹۱-۹۳ .
  - (۲۰) الزّمخشري: جاد الله ابي القاسم: معجم أساس البلاغـــة ، مكتبة لبنان وناشرون، ط۱، بيروت ، لبنان ، ۱۹۹٦.
- (٢٦) الزوزني ، ابو عبد الله الحسين بن أحمد : شرح المعلقات السبع ، دار القلم ، بيروت (د، ط) ص ٣٤-٣٦.
  - (۲۷) السكّاكي، محمد بن علي : مفتاح العلوم ، دار الكتب العلميّة ، بيروت، لبنان ، ط۱، ۱۹۸۳ .
  - (۲۸) الشّايب ، أحمد : أصول النّقد الأدبي ، مكتبة النّهضة المصريّة ، القاهرة ، ط٠١ ، ١٩٩٤ .
  - (٢٩) الشّنتريني ، علي بن بسّام الشّنتريني : الذّخيرة في محاسن أهل الجزيرة ، تحقيق إحسان عبّاس ، الدّار العربيّة للكتاب ، ليبيا ، ط١.
    - (۳۰) صالح ، بشرى موسى :الصورة الشّعرية في النّقد العربي الحديث ، المركز الثّقافي العربي ، بيروت ، ط١ ، ١٩٩٤.
      - (٣١) صبح ، على على : البناء الفنّي للصّورة الأدبيّة في الشّعر ، المكتبـة الأزهريّـة للتّراث ، ط٢ ، ١٩٩٥ .
- (٣٢) ضيف، شوقي: الفنّ ومذاهبه في الشّعر العربي ، دار المعارف ، ط١٦ ، ١٩٧٦

•

- (٣٣) ابن طباطبا ، محمد أحمد العلوي : عيار الشّعر ، تحقيق عبّاس عبد السّتار ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، لبنان ، ط١، ١٩٨٢ .
- (٣٠) طبانة ، بدوي : علم البيان ، دار الثقافة ، بيروت ، لبنان ، ط مزيدة ومنقحة ، ١٩٨١.
  - (٣٤) الطّبري ، محمد بن جرير ، تفسير الطّبري ، تحقيق عبد الله بن المحسن التركي ، محمد بن جرير ، القاهرة ط١، ٢٠٠١ ، ج٢٧.
  - (٣٥) الطّيبي، شرف الدّين حسين: التّبيان في علم المعاني، تحقيق هادي المّيبي، شرف الدّين حسين: التّبيان في علم المعانيي، مكتبة النّهضة العربيّة، بيروت، ط١.
  - (٣٦) عبّاس ، إحسان : تاريخ النّقد العربي عند العرب ، دار الشّروق ، عمّان ، ط٢ ، ١٩٩٣.
- (٣٧) عبَّاس ، إحسان : فنّ الشَّعر ، دار الشّروق للنّشر والتّوزيع ، عمان ، الأردن، ط٤ ، ١٩٨٧ .
- (٣٨) عبد الرحمن ، نصرت : الصورة الفنية في الشّعر الجاهلي ، مكتبة الاقصى عمّان ، ط٢، ١٩٨٢.
  - (٣٩) أبو العدوس يوسف: المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفيّة والجماليّة، منشورات الأهليّة، لبنان، ط١، ١٩٩٨.
  - (٤٠) العسكري، أبو هلال: كتاب الصناعتين ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مؤسسة غنيمي ، بيروت ، لبنان ،ط١ ،١٩٥٢ .

- (٤١) عشماوي ، محمد زكي: قضايا النقد الأدبي المعاصر ، دار النَّهضة ، بيروت ، ط١، ١٩٧٩.
- (٤٢) عصفور ، جابر: الصورة الفنيّة في التّراث النّقدي والبلاغي عند العرب ، المركز الثّقافي العربي، بيروت ، ط ٣ ،١٩٩٢ .
- (٤٣) علّوش ، سعيد: معجم المصطلحات الأدبيّة، دار الكتاب اللبناني، بيروت ط١ ، ١٩٨٥م.
  - (٤٤) غربي ، فاطمة الزّهراء: الإنسان والطّبيعة في شعر ابن خفاجة ، دار المتنبّي للنّشر والتّوزيع ، عمّان ، ط١ ، ٢٠٠٢.
    - (٤٥) الغزالي ، الإمام إبي حامد أحمد بن محمد : إحياء علوم الدّين ، دار ابن حزم بيروت ، لبنان ، ط١ ، ٢٠٠٥ .
- (٤٦) الفتح ، أبو نصر محمد بن عبدالله القبسي : قلائد العقيان ومحاسن الأعيان ، دعيق إبراهيم الأنباري ، حامد عبد المجيد ، المطبعة الخديويّة، القاهرة ، ١٣٤٨
  - (٤٧) فتحي ، إبراهيم : معجم المصطلحات الأدبيّة ، التعاضديّة العماليّة للطّباعة والنّشر صفاقس ، تونس ، ط١، ١٩٩٦.
  - (٤٨) الفرزدق ، همام بن غالب بن صعصعة ابو فراس : ديوان الفرزدق ، تحقيق علي فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٩٨٧ ، ص٦٢٨ .
  - (٤٩) قناوي ، عبد العظيم علي :الوصف في الشّعر العربي ، مطبعة مصطفى الثّاني الحلبي وأولاده ، مصر، ط١ ،ج١، ٩٤٩م.
- (۰۰) ابن قتیبة ، أبو محمد عبد الله بن مسلم : تأویل مشکل القرآن ، شرحه ونشره السید أحمد صقر ، ط۳، ۱۹۸۱ .

- (٥١) القط ، عبد القادر: الاتجاه الوجداني في الشّعر العربيّ المعاصر ، دار النّهضة العربيّة ، بيروت ، ط١ .
- (٥٢) قوقزة ، نواف : نظريّ ق التشكيل الاستعاري، ، وزارة الثقافة ، كتاب الشّهر العاشر ، عمّان، الاردن ، ط١ ، ٢٠٠٠ .
- (۵۳) القيرواني، أبو علي الحسن ابن رشيق: العمدة في محاسن الشّعر وآدابه ونقده، تح ، محمد محي الدين عبد الحميد ، مطبعة السَّعادة ، القاهرة ، ط۳ ، ۱۹۳۳ ، ج۱. أبو كريشة، طه مصطفى ، أصول النقد الأدبي ، دار نوبار ، القاهرة ، ط۱ ، ۱۹۹۳.
  - (٥٤) لؤلؤة ،عبد الواحد: موسوعة المصطلح النقدي ،المأساة الجماليّة ، المؤسّسة العربيّة للدّراسات والنّشر ط٢، م١، ١٩٨٣.
- (٥٥) المتنبّي: ديوان المتنّبي ، دار بيروت للطّباعـة والنّشـر ، لبنـان، (د، ط) ، ١٩٨٣م.
  - (٥٦) محمود ، نافع: اتجاهات الشّعر الأندلسي إلى نهايــة القرن الثّالث الهجــري ، دار الشؤون الثقافية ، آفاق عربية ، العراق ، بغداد، ط١ ، ١٩٩٠ .
    - (٥٧) مرزوق ، حلمي : تطور النقد والتقعير الأدبي الحديث في الربع الأول من القرن العشرين ، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ، ط١، ٢٠٠٤ .
      - (٥٨) مصایف ، محمد : جماعـــة الدّيــوان في النقد ، الشركة الوطنيّة للنّشر والتّوزيع ، الجزائر ، ط۲ ، ۱۹۸۲.
        - (٥٩) مطلوب ، أحمد : معجم المصطلحات البلاغيّة وتطورها ، مكتبة لبنان ، بيروت ، ط٢، ١٩٩٦

- (٦٠) ابن منظور : معجم لسان العرب ، دار صادر بیروت ،(د،ط)، ١٩٨٠ .
- (٦١) ابن الملوّح ، قيس: ديوان قيس بن الملّوح ، دار الكتب العلميّة ، بيروت ، لبنان ، ط١ ، ١٩٩٩م .
  - (٦٢) المهندس ، كامل وهبه ، مجدي : معجم المصطلحات الأدبيّة في اللغة. و اللغة المهندس ، كامل وهبه ، مجدي : معجم المصطلحات الأدبيّة في اللغة. و الله المهندس ، بيروت ، لبنان ،ط٢ ، ١٩٨٤ .
  - (٦٣) الموسري ، فيروز : قصيدة المديح الأندلسية ، دراسة تحليليّة ، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ، وزارة الثقافة ٢٠٠٩٠.
    - (٦٤) ناصف، مصطفى : االصورة الأدبيّ ة ، دار الأندلس للطّباعة ط٢ ، ١٩٨١.
  - (٦٥) نافع ، عبد الفتاح صالح: الصورة في شعر بشار بن برد، دار الفكر للنشر ، عمّان ، ط١ ، ١٩٨٣ .
    - (٦٦) الهاشمي ، السّيد أحمد: جواهر البلاغة في المعاني والبيان دار الفكر للطّباعة والنّشر ، طبعة محددة ، (د،ط) ١٩٩٨ .
- (٦٧) هلال ، محمد غنيمي : الرومانتيكيّة ، نهضة مصر للطّباعة والنّشر ، ط١، ١٩٦٨
  - (٦٨) الوائلي ، عبد الحكيم : موسوعة شعراء الأندلس ، دار أسامة للنّشر والتّوزيع ، ط١، ٢٠٠١.
    - (٦٩) وهبة مجدي وكامل المهندس: معجم المصطلحات العربيّة في اللغة والادب، مكتبة لبنان، بيروت، ط٢، ١٩٨٢.

#### الرّسائل الجامعيــــــة:

- الجرادي ، علي بن محمود بن خميس : الماء في شعر ابن خفاجة ، رسال قد ماجستير ، جامعة اليرموك ، الأردن ، ٢٠١٦ .
- الحلو ، سلوى : نقد الصورة الفنيّة في شعر ابن خفاجة من الوجهة النّفسيّة ، رسالة دكتوراة في الآداب ، اشراف د. عصام قصبجي ، جامعة حلب ، ٢٠٠٢.
- الرّبيعي ، عبد الحسين طاهر محمد : الطّبيعة في شعر ابن خفاجة ، دراسة في البنية الموضوعيّة ولغة الشّعر ، رسالة ماجستير ، جامعة البصرة ، إشراف الدّكتور خالد باقر ، ١٩٩٨ .
- الزّول ، أحمد سليم سلامة : شعر ابن خفاجة ، دراسة أسلوبية ، رسالة ماجستير ، الجامعة الأردنيّة ، عمّان ، الأردن ، ٢٠٠١، ص ١٠١.
  - قاقي ، فتحيّة : جماليّات اللّغة في ديوان ابن خفاجة ، رسالة ماجستير ، جامعة محمد خيضر، بسكرة ، الجزائر ، ٢٠١٥ ، ص٧ .

### الدوريات:

- شكري ، عبد الحفني ، حسن : عالم الاشياء أم عالم الصّور ، مجلة فصول ، منشورات الهيئة العامة للكتاب ، القاهرة العدد ٦٠،٣،٠٠٠، ص ٢٥.
- شكري ، عبد الرحمن : الشَّريف الرضي وخصائص شعره ، مجلة الرّسالة ، العدد ٢٨٧، ٢، يناير ١٩٣٩.

#### **Abstract**

The aim of this research is (the Aesthetics of poetic Image in Ibn

khafajah's poetry) to stand on the poetic image and the elements of
Creativity and beauty by addressing of poems and analysis
The research came in apreface, three chapter, and acon clusion
The in troduction shoud be shown information about the poet: his birth

family, education, belief, the nature of his poetry.

The follow of his life notes that there are two important stages in his life had the greatest important on him the first stage is the stage of his youth, where he lived alife of fun and madness and the second stage of his old age, during which he expressed his repentance and his asceticism, of these two stages in his life in the charming environment in which he lived the Arab poetry bureau of Andalusia came out with awarning for all pur poses.

The first chapter which talks about poetic image and shows the opinion of modern and ancient critics.and found that the defference of opinion of critics in defining the concept of poetic image makes it difficult to stand on the definition of acollector

The image in cash and the old have not looking in dependently but the modern critics them throw issues cash, Esp cially the issu of the term meaning.

As for the of poetry modern s tatment importance in the expressior poetic and comparison between the concept of the old and the study of the various in fluences that reflected on its research heritage and contem porary .

Western critics have surpassed the visual concept of the imago in their opinion people disagree of vision

They are unable to determine the true meaning of the image because the imagination is not only visual.

On the bove van some critics affected by culture effect of this culture or those on the field of their search in the picture of art .

In the second chapter which is en titled by artistic image talked about Simulation, metaphor ,metonymy image, and authorized sender

And found the rich poems by it is almost devoid of poem.

The third chapter entitled sensory images which is defined sensory ,visual ,aesthetics ,olfactory tactile, auditory image.

The optical image is the dominant and that was notneglects the rest of the picture have hired more than the sense of evidence on the strength and symbol. The conclusion presented by the researcher summarized the following

The son of khafaja poet Andalusi has ahigh tast found of the beauty has formed around him inspired is abrilliant photographer who mixes himself with the subject of the picture and interacts with it and make it the way it likes to look more expressive.

It was revealed throw the study of the technical image and through the view of critics old and recent that they did not reach the definition of the collector of the image .

But this is our research was adopted the most popular is that

The poetic image is the one in which the object is described and described before the depiction shows the image in a technical way, including color, imagination movement, diagnosis, embodiment, etc.

Most of the artistic images associated with each link to the banner of science are full of poems of our poet .

Through the study of applied texts of poetry, it was found that the poem has atotal unity of the interrelated images contributed to the formation of the language in its effectiveness and cohesion and strength of its

impact has deep linguistic configuration has the meaning of the image and its ability to protect.

It was found Through the study of sensory perceptions that the visual image is dominat in its image, although not neglecting the rest of the images.

The poet took from the symbol a mask in which he reached his goals and nature was the mask he wore to express him self.