الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة السانية وهران كلية الآداب، اللغات والفنون قسم اللغة العربية وآدابها



حضور الآخر في الخطاب الروائي عند رشيد بوجدرة رواية " الإنكار" نموذجا

رسالة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في مشروع: "كتابة الآخر في الرواية العربية المعاصرة"

إشراف: أ. د. شرشار عبد القادر إعداد الطالبة: بوغنجور فوزية

السنة الجامعية 2007 / 2008

# إهداء

الى من هيأ لي حضنه الوادفاه طويلا برقة وحنان حبه..

.. إليك, وتعرف أنك وحدك.. تفوز

بإهدائي

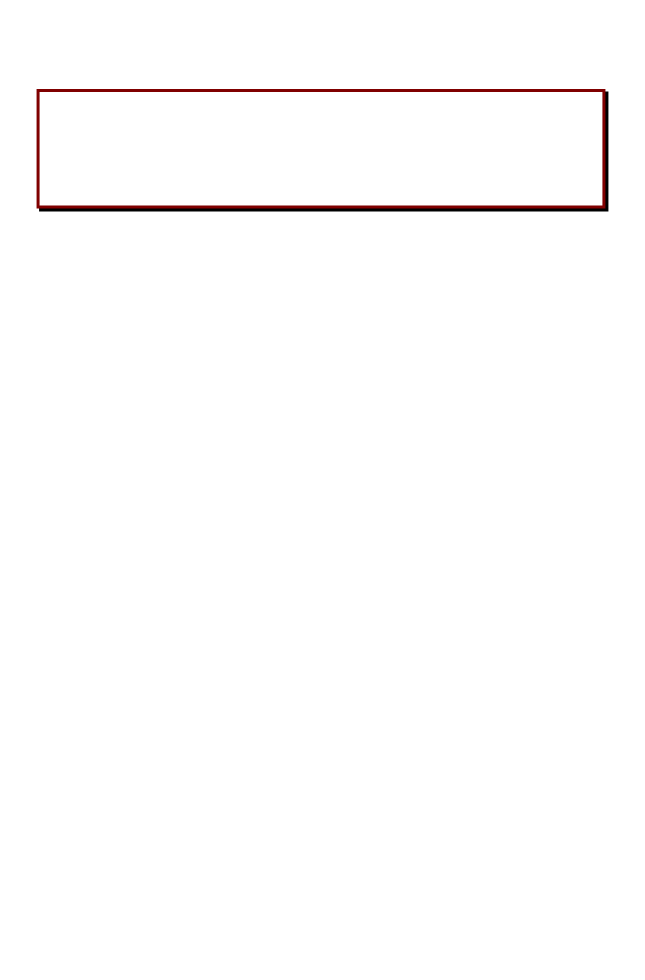
اليك أبي..

## شكر وتقدير

لا يسعني وأنا أنهي هذا البحث إلا أن أعبر عن خالص شكري وامتناني لكل

من كان له فضل على هذا البحث, وأول هؤلاء أستاذي المشرف الدكتور شرشار عبد القادر, الذي أتاح لنا هذه الفرصة, ولم يبخل على هذا البحث بتوجيهه, كما لا يفوتني أن أشكركل من الأستاذ الدكتور باي عز الدين والأستاذ حاج فاضل علي, اللذين لم يتأخرا على كلما قصدتهما, ولا أنسى فضل عائلتي الكبير وإخواتى الذين تحملونى وحملوا العبء معى ...

فلكل هؤ لاء خالص شكري وامتناني.



تستحضر كل كتابة روائية الآخر وتستبطنه بطريقة أو بأخرى, ضمن أشكال وقوالب تختلف حسب اختلاف أطر توظيفها, فكل ذات تعتمد في وجودها على آخر, تُعِبّر من خلاله عن مكونات شخصيتها ومميزاتها الوجودية.

إنّ الخيط الواصل بين الأنا والآخر المُشكّل لمساحة التفاعل بينهما هو الذي حدّد مسار الرواية العربية في طر ْقها لموضوع الآخر، فكان تأنيث الآخر و إقحامه في علاقة جنسية مع الأنا في موطنه — البداية الكلاسيكية لوعي الذات العربية بالآخر وفق تصور نمطي مُوغِل في السطحية، غارق في رغبات الأنا المكبوتة التي وجدت طريق تحريرها في الكتابة الروائية.

هذا الإفراغ الفني كان انعكاسا للواقع الذي مثّل فيه الغرب للذات العربية موضوعا رُغِب فيه ورُغِب عنه 1، ونموذجها - نكاد نقول - الوحيد الذي ساد فعمّ واستُنسخ، فمن " الحيّ اللاتيني " إلى "قنديل أم هاشم " إلى "موسم الهجرة إلى الشمال " تكرّر النموذج وأعيد الطرح نفسه مكرسًا محدودية الوعي بالآخر وقبلا الوعى بالذات.

في مقابل ذلك نجد أنّ الرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية قد تجاوزت كلاسيكية الطرح هذه, واتَّجهت نحو تقديم نصوص حققت التميّز في المضمون فضلا عن الشكل، فإن كان التميّز من ناحية الشكل واضحة علاقته باللغة، ذلك أنّ هؤلاء الروائيين قد أفادوا — بفضل اللغة التي امتلكوها - من تطور الرواية الأوروبية عامّة والفرنسية خاصّة، فإنّ التميز من ناحية المضمون يرجع في جانب كبير منه إلى هذه اللغة نفسها .

\_\_\_

<sup>1 -</sup> استعرت هذا التعبير من كتاب " ندن والغرب " : كلثوم السعفي - مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله للنشر والتوزيع - تونس 1992 ص 05 .

رغم هذا فإن معظم الدراسات النقدية العربية التي تطرح اشكالية اللقاء بالآخر تبدو متمركزة حول ذاتها، لاسيما منها الدراسات المشرقية، إذ تختزل الإبداع الروائي العربي وإثارته لموضوع الآخر في مجموع روايات محددة، دون الالتفات لباقي الأعمال العربية خاصة منها المغاربية، رغم ما توفّرُه هذه الأخيرة من تميّز في طرحها لموضوع الآخر شكلا ومضمونا، وما تقترحه من غني في العلاقات التي تثيرها وما يتبع ذلك من تميّز في آليات من غني في العلاقات التي تثيرها وما يتبع ذلك من تميّز في آليات المغاربية في لغتها الفرنسية، واعتبارها أعمال هجينة، فإن هذا المغاربية في لغتها الفرنسية، واعتبارها أعمال هجينة، فإن هذا التجاهل الذي لا يزال قائما حتى اليوم - رغم ظهور أعمال متميزة كتبت باللغة العربية - لا مُبرِّر له، اللهم إلا هذا التمركز الشديد حول الذات.

استطاعت الرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية أن تُشكّل نموذجا متميزا في طرحها للآخر كنمط فكري مُجانب للأنا، ويجد الباحث في هذه الرواية نماذج ترية وتجارب خصبة تنوع فيها وعي الأنا بالآخر وتعدّدت مستوياته، فحضور الآخر في هذه الرواية يُطالعنا عند عتبات النّص ويمتد إلى داخله, فالكاتب استبدل لغته الأم بلغة تحمل ذاكرتها الخاصة وتاريخها, اللذين يمتلكان ثقلا يمارس سلطته غير الخفية على مُستعمِل هذه اللغة الأخرى, فإلى أيِّ مدًى يمكنه أن يقاوم المنظومة القيْمِية التي تمتلكها هذه اللغة عن ذاتها وعن الآخر المُختلِف عنها ؟

يُطرح هذا السؤال ونحن نقارب عملا روائيا كتبه صاحبه بلغة الآخر, ويتعلق الأمر برشيد بوجدرة، الذي كتب لسنوات طويلة باللغة الفرنسية قبل أن يتحوَّل إلى اللغة العربية، وقد اعتمدت رواية " الإنكار " كمدونة بحث إذ كانت أول رواية كتبها المؤلف ونشرها في فرنسا سنة: 1968م، واختيارُها تحديدا ليس مقتصرا على كونها الرواية الأولى لصاحبها فحسب - مما يوفر مجالا واسعا للكثير من الأطروحات التي تعتمدها المقاربة

الموضوعاتية والتي اخترناها منهجا لهذه الدراسة - بل لكونها أساسا كُتبَت باللّغة الفرنسية ونُشرَت في فرنسا, ما يُعتبر واحدا من المعطيات التي يرتكز عليها هذا البحث في طرقه لموضوع الآخر.

تعني الكتابة بلغة الآخر افتراضا كونَ الآخر هو المتلقي الأوّل للنّص الأدبي، ولأنّ الكاتب يُخاطِب الآخر فإنّ هاجسه حتما سيكون إبراز صورة الأنا بطريقة لافتة ومتميّزة, هذه الطريقة التي تحتمل إمكانيات تجسيد مختلفة ومتضادة أحيانا تتراوح بين الإغراء والتّشويق الكرنفالي من جهة, وبين التعصيّب للأنا والتضخيم الأسطوري لها من جهة أخرى, ما يعطي هذه الكتابة ميزة خاصة.

هذا التميّز الذي نفترضه مسبقا هو أكثر هواجس هذا البحث، إذ يقودنا إلى التساؤل عن تأثير هذه اللغة في مضمون الرواية لاسيما في كتابتها للآخر، ألم يكن لهذه اللغة سلطة على الكاتب ؟ وفي حالة الإيجاب كيف تضافرت سلطة هذه اللغة مع سلطة المتلقي لوسم هذه الكتابة بسمات خاصية ؟ وبما اختلفت هذه الرواية - المكتوبة باللغة العربية في طرقها لموضوع الآخر؟

لقد وُضِعت هذه الرواية في ظرف استثنائي إذ أنها تُكتَب للآخر وبلغة الآخر، بكلِّ ما تحمله هذه اللغة من رموز ودلالات لها خصوصيتها الحضارية، فماذا ستكتب إذا عن الآخر وكيف ستُقدِّمه ؟ وفي سياق مواز كيف ستُقدِّم الأنا وبماذا ستُعبِّر عنها؟

يلِج بنا هذا الطرح إلى داخل النّص الروائي لنبحث عن الآخر وحضوره، سماته، مُميِّزاته، ودلالات هذا الحضور، ولعلّ الأهم في كلّ ذلك علاقة الأنا المفترضة به, وطبيعة هذه العلاقة، فهل ستكون علاقة تأنيث وتجنيس مثلما رأينا في الرواية العربية ؟ أم أنّ الطرح سيختلف والحضور سيتأسّس ويتنوع وفق مستويات أخرى ؟

يبدو أنّ حضور الآخر كشخصية فاعلة في هذه الرواية هو واحدٌ فقط من مستوياتِ حضوره المتعددة - مع ملاحظة أنّ كون الآخر ظاهرا في الرواية بدوره يتفرع ليُعطِي صورا مختلفة، وبالتالى دلالات تتنوع بين المرأة والرجل والسائح والمستعمر - بل لعله المستوى الأبسط, فقد يكون الآخر مستبطنا في فكر الكاتب، حاضرا كمجموع قيم وأفكار ومبادئ على أساسها يُقيّمُ الروائي مجتمعه وينتقدُ ذاته، وهذا النقد تحديدا هو الذي يُحيلنا إلى مدى حضور الآخر, فكلما تكتف هذا الحضور وتزاحمت في فكر الكاتب صور الآخر/المثال / القيمة ( valeur ) كلما كان هذا النقد عنيفا مؤلما يصل حدّ الاغتراب عن عوالم الذات.

فهل هذا ما يجعل رشيد بوجدرة يكتب عن المجتمع بهذا الاغتراب، فيبدو النّص وكأنّ الآخر هو الذي ينظر ويقيّم ويحكم ؟ كيف انسحب هذا الحضور على اللغة وبأي سمات وسمها ؟ ثمّ كيف أسهمت سلطة كلّ من اللغة والمتلقى في تعميق هذا الاغتراب ؟ وما هي الدلالات الفنية والجمالية التي سيحمِلُها هذا الطرح ويسمُ بها خطابه الروائي؟

إن كان الكاتب وهو يكتب عن الأنا للآخر يتكئ على "الحافة الفاصلة بين ثقافتين ... يقف في ملتقى النّهرين عند مُجمّع الذاكرة مراوحا بين التّعرية والتّغطية"أ، فهل اختار رشيد بوجدرة تعرية الأنا وواقعها ؟ وما هي الآليات التي التمسها لتحقيق ذلك ؟ وكيف قدّمها للأخر بموروثها مُتعدِّد الروافد من تاريخ إسلامي وتراث شعبى؟

لقد حاول المستشرقون قبلاً رسم الشرق فجاءت صورهم مو غلة في الغرائبية، مُحمّلة بكل ما هو عجيبٌ خرافي ومبهر-بغض النّظر عن حقيقة الصّورة أو واقعيتها- والحال أنّ كُتّاب

<sup>1</sup> عين النقد على الرواية الجديدة – مرجع سابق ص 32.

الرواية ذات التّعبير الفرنسي يؤدُّون العمل اليوم نفسه، المتمثِل في تقديم الأنا للآخر وبلغة هذا الآخر, فإنّ السؤال الذي يُراود دارس هذه الرواية هو: هل استطاع كُتّاب هذه الرواية - ومنهم رشيد بوجدرة - أن يُجانِبوا هذا التصور الغرائبي للشرق ؟ أم أنّ اللّغة استطاعت فرض منطقها ؟ أم هو المتلقي والرغبة في إشباع نهمه بهذه الصور؟ أم أنّهم استطاعوا تجاوز ذلك نحو الغوص في التّاريخ العربي الإسلامي وتقديمه على حقيقته بما له وما عليه, دون الوقوع في شرك التقييمات الذاتية التي تحكمها العاطفة, والتي تؤدي إلى أحكام متطرفة في هذا الاتجاه أو ذاك.

هذه بعض هواجس البحث في الخطاب الروائي لرشيد بوجدرة، الذي أسال الكثير من الحبر وشكل موضوعا تطرقت حوله الأحكام, فقد قرئ بشغف وحقد, يثيران في الباحث الفضول لمعرفة خلفية هذا التضاد حوله, ليس محليا فقط بل عالميا, فعند رشيد بوجدرة تبدو الأسئلة - من قبيل: ماذا قال عن الأنا والآخر, ولماذا اختار تلك الطريقة تحديدا ؟ - ملحة ومغرية, خاصة إن رأينا أنّ هناك مقولات معيّنة تتكرّر في أغلب أعماله الروائية .

كما لا يمكن تجاهل المكانة التي حظي بها عالميا, والتي انعكست من خلال ترجمة أعماله للغات مختلفة وانتشارها الواسع, ما يؤهلها لأن تُشكل مجالا خصبا للبحث والدراسة - لاسيما - إن تعلق الأمر بالبحث في موضوع الآخر، الذي يُثار حتى قبل ولوج النص، بدءا من اللغة إلى النشر، وإن كانت هذه الرواية والرواية المكتوبة باللغة الفرنسية عموما - قد أثارت من قبل جدلا نقديا حادًا حول لغتها، فإنها اليوم تثير جدلا لا يقل حدّة من خلال مضامينها، وهذا البحث واحد من مخلفات الفتنة التي تمارسها هذه الرواية, تاركة في نفس قارئها العادي - فضلا عن المُتخصيص عددا من الفجوات النصية والمفاتيح التي تقود لأكثر من سؤال.

جاءت هذه الدراسة موزّعة على مدخل وثلاثة فصول، مسبوقة بمقدمة ومُذيّلة بخاتمة، فبعد التقديم للبحث، تمّ في المدخل بسط وعرض بعض المفاهيم المتعلقة بالآخرية، والبحث في المنهج الملائم لبسط هذه الإشكاليات, إذ اقتضت طبيعة هذا البحث أن يعتمد المنهج الموضوعاتي في تناوله لهذه الرواية.

أمّا الفصل الأول والموسوم بـ "عوالم الرواية، الآخر خارج عتبات النّص"، فقد كان تنظيريا، تمّ فيه رصد حضور الآخر خارج خارج عتبات النّص، فقبل الاحتكاك بالنّص – بدءا من العنوان – ثواجهنا اللغة التي كتب بها، ولذلك قسمّ الفصل إلى مبحثين، تطرق المبحث الأول للغة وما قد تمتلكه من سلطة على المبدع وتوجهاته، أمّا المبحث الثاني فقد خُصبّص للحديث عن عملية الثلقي ومدى تحكّمها في عملية الإبداع عامّة, لاسيما إن تعاضدت مع عنصر آخر مهم له تأثيره غير الخفي على العمل المُبدَع, ويتعلق الأمر بعملية النّشر.

وجاء الفصل الثاني الموسوم بـ "حضور الآخر داخل النّص " تطبيقيا، تمّ فيه البحث عن حضور الآخر، وتمظهره داخل النّص، إذ خُصبِّص المبحث الأول للآخر الجُواني أو آخر الذات القريب، وكيف تتحول الذات الجمعية - بعدما كانت ذاتا واحدة تواجه آخرا معادٍ - إلى أنواتٍ مختلفة يُشكل كلٌ منها آخرا مضادا للأنا الفردية.

وفي المبحث الثاني رُصدت صورة الأنثى, وقد اختير َ لفظ "الأنثى" بدلا من لفظ "المرأة" لأنّه يوحي بدلالات كثيرة تتماشى مع الصورة التي وُظفت بها في الرواية، وقد ظهرت الأنثى في صورتين: الأنثى الغربية والأنثى الجزائرية، وبدا ذلك متماشيا مع الثنائية التي سادت في كامل النّص: أنا متخلف/آخر متحضر.

في الفصل الثالث الموسوم بـ " السمات الفنية في الخطاب الروائي لرشيد بوجدرة " تمّ رصد السمات الفنية والجمالية التي ميّزت النّص، وتتبع الأساليب الفنية التي شكلت ثابتا في الخطاب الروائي لرشيد بوجدرة، إذ بدا أنّ أول هذه الميزات خرق المقدس واعتماد التوظيف العجائبي، اللّذين لا يشكلان ظاهرة مقتصرة على كتابة رشيد بوجدرة بل هي الميزة التي تحضر في الكثير من النّصوص المكتوبة باللّغة الفرنسية, ولذلك كان النساؤل عن ارتباط هذه الميزات بلغة الإبداع هاجسا رئيسا في هذا الفصل.

إضافة إلى هاتين الميزتين نجد أن كتابة رشيد بوجدرة ترتبط دائما بسيرته الذاتية، ولم يكن مهما تتبع سيرة حياته، بل البحث عمّا يُشكله حضورُها (سيرته الذاتية ) المكتّف من تأثير على النّص، ومن ثمّ السمات الجمالية التي ارتبطت بهذا التّوظيف في نصوصه المختلفة.

لقد واجهت هذا العمل مصاعب بمّة في مقدمتها قلة المراجع المتخصيصة، لاسيما ما يتعلق منها بالمنهج الموضوعاتي, إضافة إلى أن دراسة الرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية يبدو مقتصرا على فريقين: بعض الدراسات النقدية العربية التي وضعت - في أغلبها - هذه الأعمال ضمن إطار معين, وتوجه فكري محكوم بظروف تاريخية, والفريق الثاني يتمثل في الدراسات التي تُنجز باللغة الفرنسية والتي تنجزها إما دوائر فرنسية أو بحوث جامعية تتمّ على مستوى أقسام اللغة الفرنسية.

وبعد انجازي لهذا البحث وطبع فصوله وقع بين يدي كتاب الأدب الجزائري باللسان الفرنسي, نشأته وتطوره" للدكتور أحمد منور, والذي أصدره الديوان الوطني للمطبوعات الجامعية في إطار تظاهرة: "الجزائر عاصمة الثقافة العربية", فوجدته قد تناول موضوع الهوية الذي واجه دائما الرواية المكتوبة بالفرنسية, وإن كان هناك من يرى أن هذا السؤال قد عفا عليه الزمن, فإن في

الرجوع اليوم لهذا الموضوع \_ موضوع هوية النص الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية \_ الدليل على أنه سؤال دائم, يزيد من حدة طرحه ظروف العالم الراهنة التي أنتجت بمنظومتها الإعلامية والفكرية سلسلة من المفاهيم التي تُكرس \_ وبتركيز شديد \_ ثنائية الأنا/الآخر .

لا يمكن الزعم أن هذه القراءة قد شملت الموضوع من كل جوانبه، بل ندّعي فقط المحاولة التي لا تخل من خطأ، ولا تستغني عن توجيه وبذل مزيد من الجهد، وعذرنا أنّا طلاب علم لا نتعلم إلا من أخطاءنا وما توفيقنا إلا بالله عليه توكلنا وعليه قصد السبيل.

وهران في 30 ماي

2007

#### المدخل: مسألة الآخرية ، وإشكالية تعيين المنهج

قبل أن نبدأ في معالجة الإشكاليات التي يطرحُها هذا البحث, نجد أنّه علينا أولا الحديث عن مسألة الآخرية لبسط مجموعة من المف اهيم يُعتبر تحديدها شديئا هام ا, ف"الآخر", "الآخرية" و"الغيرية" مصطلحات تتردّدُ في أكثر من حقل معرفي, وبمفاهيم تتباين تِبَعًا لطبيعة كل من هذه الحقول المعرفية, ولعل الفلسفة أكثرها توظيفا لهذه المصطلحات.

وحتى لا يَضِيع البحث في غمرة هذه المصطلحات وتفرُّعاتِها الكثيرة, بدا أنَّه من المهم تحديد ما يناسبنا منها, باعتبار أنّنا بصدد مقاربة نص روائي ينتمي إلى الحقل الأدبي له خصوصدياته التي تختلف عن الفلسفة وعن غيرها من باقي الحقول المعرفية, وإن كان لا يستغني عمّا قد تُسعفه به من دلالات, ستأخُذ بانتقالها لميدان النقد الأدبي – معان أخرى مختلفة.

لا يعني هذا أنّنا سننشغِل بالتعريف الاصطلاحي وتتبُّع انتقال هذه المصطلحات للنقد الأدبي, وإظهار الاختلاف الذي طرأ عليها إنَّما الذي يهمُّنا هو انتقال مصطلح "الآخر" إلى حقل النقد الأدبي وما أفاده منه لمقاربة أيَّ عمل روائي.

وم اقلناه عن مصططح "الآخر" ينطبق على الم نهج الموضوعاتي الذي لن نبسط القول فيه إلا بالقدر الذي يهمنا ويفيدنا في دراسة هذه الرواية, لذلك لن نعرف بالمنهج وتاريخ تأسيسه وتطوره وإفادة باقي الحقول المعرفية منه, بل سنعرف به في الحد الذي يقتضيه المقام, وإن كنا سنعقد مقارنة بين توظيف هذا المنهج في مجال النقد الأدبي وفي مجال علم النفس, فإن ذلك بهدف بيان الخلط الذي كثيرا ما يقع بين هذين الحقلين المعرفيين.

### أوّلا- مسألة الآخرية:

يتَّفِق الباحثون على أن الكتابة الروائية في عمومها تنطلق من ثنائية الأنا/الآخر ، ذلك أن الحكي/القص/الرواية يتحرك في إطار ثنائية موازية لهذه الثنائية تتمثل في أنا ساردة/آخر متلق مستمع ، وتتجه هذه الدراسة تحديدا إلى محاولة البحث في هذه الثنائية ومدى توجيهها للعمل الروائي ، يحركها سؤال مركزي شكل هاجسها الأساسي, ويتعلق بحضور الآخر/المتلقي, ومدى ارتباط النص - وما يطرحه من رؤى وأفكار - بماهية هذا المتلقي, ثمَّ التساؤل عن الآليات والأدوات الفنية التي توسَّ لها المبدع في مقاربته لثنائية الأنا/الآخر.

قبل أن نلِج عالم الرواية لنسائِلها يبدو أنَّ هذاك مصطلحات تتطلب تحديد مفهومها وضبط ماهيتها ، ويتعلق الأمر بالموضوعة الأساسية التي تتناولها هذه الدراسة ألا وهي موضوعة " الآخر" ،فما هي المفاهيم المتداولة معرفيا ؟ ثم ما هي أكثر هذه المفاهيم ملاءمة لمُقاربة نص أدبي تخييلي ؟

تُعتبر الرواية من أكثر " نظم التمثيل اللغوية قدرة في العالم الحديث من حيث إمكانياتها في إعادة تشكيل المرجعيات الواقعية والثقافية ، وإدراجها في السياقات النصدية ، ومن حيث إمكاناتها في خلق عوالم متخيلة, توهم المتلقي بأنها نظيرة العوالم الحقيقية "ا

وإن كانت الرواية عملا تخييليا تعتمد عملية خلق ليست "قصدْدِيَّة تماما ولا واعية تماما "2، إلا أنّ ذلك لا يُقلِّلُ من حقيقة كون النص "الأدبي عموما - والروائي خصوصا - هو خطاب محمل بقيم جمالية وقيم معرفية في الآن نفسه، يُشكل العنصران

السردية العربية الحديثة ،تفكيك الخطاب الاستعماري وإعادة تفسير النشأة : عبد الله السردية المعرب ط5000 من المعربي – الدار البيضاء المغرب ط5000 من العربي – الدار البيضاء المغرب ط

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الرواية العربية بين الواقع والإيديولوجية : محمود أمين العالم وآخرون ــدار الحوار للنشر والتوزيع ــسوريا طـ/1986 صـ80 .

المعرفي والجمالي عماد البنية الأدبية ...أي أنه رغم خصوصديته التشكيلية الإبداعية خطاب واقعي المصددر ، وهو أيضدا واقعي الدلالة"1

تكمُن أهمية العمل الروائي في كونه مع ميزته التخييلية هذه ، التي قد تسمح للمبدع " بخلق أو إيجاد عالم ليس له وجود إطلاقا، ليصد بح الموج ود الوحيد والصد ورة المعروفة باعتبارها الواقع والحق "2 ، أقول مع هذه الميزة إلا أنه (العمل الروائي) يحتلُّ مكانة هامّة " بسبب ما للأعمال الإبداعية من سطوة على أن تقتحم عوالم لاوعي المتلقي، تاركة صدورا ربّما استهدفها الكاتب عن عمد وترصد، من شأنها ألا ثقاوم حتى عند من يحاول رفضها الم

ولعلَّ هاتين الميزتين- التخييل والتأثير- هما من تمندان العمل الروائي قدرته على لعب دور خطير في الحياة، فالرواية — كما يرى عبد الله إبراهيم — تندرج ضمن "المرويات الكبرى "،" التي تسهم في صدوغ تصدوراتنا عن أنفسنا وعن غيرنا، عن ماضينا وعن حاضرنا، فقدرتها التمثيلية تمكنها من القيام برسم صورة مجازية عن السياق الثقافي الذي تظهر فيه "4، ومن ثمّ تكتسب أيضا أهميتها كعامل حاسم في علاقات الشعوب مع بعضها البعض.

يقول بيير برونيل " إن صدورة الآخر في أدب قوم ما تنشأ عن وعى صمهما كان صغيرا - بالأنا مقارنة بالآخر ، وبالهُنَا

\_ صورة الذات وصورة الآخر في الخطاب الروائي العربي, تحليل سوسيولوجي لرواية " محاولة للخروج ": فتحي أبو العينين – ضمن كتاب صورة الآخر, العربي ناظرا ومنظور إليه: الطاهر لبيب وآخرون – مركز دراسات الوحدة العربية بيروت لبنان ط1/1999 ص820.

صورة الآخر في رواية " المهدي " لكولونيل : أبو بكر أحمد باقدر ضمن كتاب صورة  $^2$  الآخر : الطاهر لبيب وآخرون  $^2$  مرجع سابق ص889-890 .

<sup>3</sup> \_ المرجع السابق ص902 .

 $<sup>^{-}</sup>$  السردية العربية : عبد الله إبراهيم  $^{-}$  مرجع سابق ص $^{-}$  63 .

مقارنة بمكان آخر "1، فالآخر لا يتشكل إلا مقابلا للأنا، إنه" باعتباره اختلافا ثقافيا يشكل جزءا من نظرتنا إلى الذات فالآخر حال في المجال الوجودي للهوية "2، ومن ثمّ فإن الصورة التي تقدمها الأنا للآخر هي في الحقيقة رسم وتحديد لصورة الأنا

يُعتبر أيُ تشويه لصورة الآخر تشويه لصورة الذات ف" الذات تتشكل ويُعاد تشكيلها في المواجهة مع الآخر لذلك فإن أي تشويه في النظرة للآخر لابد أن يعني تشويها كامنا في الذات "3، ولعلَّ أكثر ما يُسهم في هذا التشويه هو شيوع النمط، إذ قسَّم العالم إلى ثنائيات جامدة في الثقافة (تفوُّق/تخلُف) والبناء الفزيولوجي (أسود/أبيض)4.

هذه الثنائيات الذي تعمل على تأكيد تفوق البعض ودونية البعض الآخر إنما تنم عن "عجز عن معرفة الآخر، وعن فهمه حق الفهم على حقيقته، مما يقوده إلى نفي الآخر في صدميم واقعه، (وبالتالي) إقصداء الآخر . إن الوسم ونزعة النفي سواء اتخذتا أشكالا عنيفة أو أشكالا مضدمرة متغيران رئيسيان في بورتريه المسيطر "5

كما قد تُملِي مثل هذه الصدور المُشوَّهة الظروف الراهذة، ففترة الحروب والنزاعات هي أكثر فترات نشاط العمل التشويهي، إذ تُرسَم صدورة الآخر " في ضدوء صدفات معينة يحدِّدُها هدف

الغرب المتخيل ، صور الآخر في الفكر العربي الإسلامي الوسيط: محمد نور الدين أفاية -2 المركز الثقافي العربي -1 الدار البيضاء -1 الدار البيضاء طارك

· مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن: ماجدة حمود مرجع سابق صفحة انترنيت.

\_ الوجيز في الأدب المقارن: بيير برونيل – إيف شيفريل ترجمة غسان السيد ص147، نقلا عن صورة المرأة الأوروبية في روايات شكيب الجابري: أحمد سيف الدين – مجلة جامعة دمشق للآداب والعلوم الإنسانية المجلد 18ع2002/01

<sup>2000</sup> مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن : ماجدة حمود – مجلة الموقف الأدبي ماي  $^3$  \_ www. uwa –dam .org

<sup>5</sup> \_ وجهات نظر المغاربة والأفارقة في فرنسا في الفرنسيين : ماري جوزيف باريزي \_ ضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون \_ مرجع سابق ص626 .

الذات من وراء رسم الصورة، فللمجال الذي ستُوظَفُ فيه دخلٌ كبير في عملية اختيار الصفات "1.

والحديث عن المجال الذي ستُوظَفُ فيه الصورة يُحِيل – حينما يتعلق الأمر بالصورة التي يُقدِّمها نص أدبي – إلى المتلقي الذي يوجه إليه النص ، تقول ماجدة حمود: "إن الصورة الأدبية للآخر في آثار أديب ما قد تعكس حاجة ذلك الأديب - ومعه عدد كبير من المتلقين – إلى الهروب من مجتمعهم بكل ما يعْتلِجُ به من مشكلات "2، وهذا نتساءل عن الصورة التي يقدمها الأديب عن الأنا والآخر حينما يكون الآخر هو المتلقي الذي يخاطبه ؟ وإلى أي مدى يؤثر ذلك في الصورة المقدمة ؟

تتميَّز علاقة الأنا بالآخر - في أكثر الأحيان - بالتوتر الذي تختلف مستوياته، ولكنه موجود على الدوام - مهما كان هادئا وبعيدا عن العنف وإقصاء الآخر - فالذات في كل مكان وزمان تعمل بكل جه دها للاحتفال بشر ؤونها والانتقاص من صرورة الغير إثباتا لهُويَّتِها التي ليست شيئا آخر "غير ردِّ الفعل ضد الآخر، ونُزُوع حالم لتأكيد الأنا بصورة أقوى وأرحب "3

وليس عجبا أن نجد أن هذا التأكيد على الهوية ، في مقابل الانتقاص من صورة الآخر ، لا يرتكز على حقائق تاريخية واقعية ، إنما يحتل المتخيل " دورا حاسما في تشكيل النظرة المتبادلة للآخر ، بكل ما يُمكِن هذه الملكة الإنسانية الخاصة إنتاجه من صرور وأحكام وخلقه من مشاعر وأحاسيس ، وقد تجد هذه الحقيقة تفسيرا لها في كون الصورة التي ترسمها الذات عن الآخر

<sup>1</sup> \_ البعد الجغرافي وصورة الآخر ،مقاربة أميريقية : مصطفى عمر التير – ضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون – مرجع سابق ص420 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن : ماجدة حمود – مرجع سابق صفحة انترنيت .

<sup>3</sup> \_ الغرب المتخيل : محمد نور الدين أفاية - مرجع سابق ص07 .

<sup>4</sup> \_ المرجع السابق ص128.

هي " قبل كل شيء تعبير عن أوضداع المجتمع الذي تبنيها فيه ثقافته "1.

بمقاربتنا لرواية رشيد بوجدرة نجد أن المفارقة تكمن في أن الكاتب يتوجه إلى المتلقى الفرنسي ، وبذلك يصدير المتلقى هو الآخر ، فيما يكون موضدوع الحكي هو الأنا، فكيف سيُقدِّم رشيد بوجدرة الأنا ؟ وكيف بإمكانه مراعاة حاجات متلقيه؟

يقول ماريوس غرسوا غويار: "كل فرد وكل جماعة، بل كل بلد يختصر النظرة إلى البلد الآخر،حيث لا يبقى إلا مجرد خط وط كبرى لماحة... وكلم ا اتسد عت الجماعة ازداد إمكان اختصد الراخط وط المكونة عن البلد الآخر، وصد ارت النظرة كاريكاتورية لافتة "2، هذه الكاريكاتورية التي يشترط أن تكون لافتة ، أي أنها توفر عنصر الإثارة، إنّما تعتمد في الحقيقة على ما ثمارسه من تشويه لأغراض مختلفة.

فإذا رجعنا إلى متلقي ذص بوجدرة وتساءلنا عن الحاجة أو أفق الانتظار الذي يواجه به المتلقي الفرنسي هذا النص، وجدنا أنّه في الحقيقة يتكِئ على مرجعية تاريخية تزخر بألوان من التشويه، لعلها تعود تاريخيا إلى حملة التشويه التي تولت الكهانة الكنسية خوضدها، في أثناء توليها الزعامة السياسية ، حيث دعت إلى السلم بين الأمم المسيحية المتحاربة ، وعملت على توجيه ذلك العداء نحو المسلمين", ويكون المحك الذي يُواجه مبدعا يكتُب باللغة الفرنسية - كرشيد بوجدرة - يُخاطب هذا المتلقى بمرجعيته باللغة الفرنسية - كرشيد بوجدرة - يُخاطب هذا المتلقى بمرجعيته

2 \_ الأدب المقارن : ماريوس غرسوا غويار \_ ترجمة هنري زغيب \_ منشورات عويدات \_ بيروت ط1/ ماي 1978 ص126 .

الآخر في الثقافة العربية : الطاهر لبيب - ضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب و آخرون - مرجع سابق - 187 .

 $<sup>^{3}</sup>$  صورة العرب في عقول الأمريكيين : ميخائيل سليمان  $^{3}$  ترجمة عطاء عبد الوهاب  $^{3}$  مركز دراسات الوحدة العربية  $^{3}$  بيروت  $^{4}$  أفريل 1987 ص23 .

ذات الخصوصية التاريخية المتداخلة — الصورة التي سيُقدمها عن الأنا.

بناءً على كلِّ ما تقدم يتَّضِح أنَّ البحث عن موضوعة الآخر في هذه المدونة إنما يجب أن يأخذ بعين الاعتبار حقيقة مركزية تتعلق بكونها (هذه المدونة) أبدعت باللغة الفرنسية, وذاك سيُشكِّل مفتاحاً سيُوجِّه قراءة الرواية وجهة مغايرة تماما لما كانت ستكون عليه لو أنها كتبت باللغة العربية.

ومع كون الرواية عالما رمزيا، إلا أنّه لا يجب إغفال حقيقة أنها تقوم في مُقابل عالم حقيقي يُشكّل - بوعي أو دون وعي-مرجعية لهذا العالم الرمزي، ويكمن الفرق في أن العالم المرجعي أساسه الفعل، فيما العالم الرمزي " هو فعل أساسه اللغة، أي اللغة في تشكيلاتها الجمالية"1.

ويبقى الأساس في مقاربة هذه الرواية هو اختيار المنهج المناسب لتحقيق هذه المقاربة ، وهذا ما سنعمل على بسطه في العنصر الموالي .

الأصول المعرفية لنظرية التلقي : ناظم عودة خضر - دار الشروق للنشر والتوزيع - عمان الأردن ط1/1997 ص108 .

#### ثانيا- إشكالية تعيين المنهج:

يُعتبَر تعدين المنهج الملائم لمقاربة هذه الإشدكاليات الذي تطرحُها الدراسة تحدِّ حقيقي، باعتبار تعدين المنهج خطوة نحو تحقيق الأهداف المرجُوَّة، ويدو المنهج الموضد وعاتي المنهج الأكثر ملائمة، ذلك أنه يعتبر خليطا من المناهج، "حيث يستفيد من جميع المعارف: من الفلسفة والتاريخ وعلم الأفكار وعلم النفس وغيرها "أ، ولا يمنعه ذلك من أن ينطلق من الجزئي إلى الكلي داخل النص ،دون الاهتمام بالمجال "التاريخي الذي أثر في المبدع ، بل يَدرُس النص من خلال علاقاته الداخلية "أ, في مقابل أن موضوع الآخر يتوزّع بدوره على حقولٍ معرفية مختلفة .

تنطل ق القراءة الموضد وعاتية م ن كون " الموضد وعات والصور التي يصدفها هذا المبدع أو ذاك إنما توجد منذ بواكيره، وعلى القراءة التقاط هذه الموضوعات وتلك الصدور من ينابيعها لكي تحدد الجغرافية الأسطورية عند هذا المبدع أو ذاك، ومن ثم لابد من متابعة هذه الموضوعات ومراقبة تطورها أو تلاشيها في النص، وبذلك تسعى القراءة الموضوعاتية إلى الوقوف على " الفعل البدئي " في النص،الذي ماهيته تكمن في إعادة الصدور إلى العنصر الأصلى الذي تنتمى إليه النصوص الإبداعية".

يُركِّز معظم منظري المنهج الموضوعاتي على هذه النقطة تحديدا, أي بحثه عن"اللَّحظة الأولى الأصلية التي يفترض أنه تولد عنها العمل الأدبى، فهذا النقد يسعى إلى تعيين نقطة الانطلاق "4،

\_ النقد الروائي والإيديولوجيا، من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي: حميد لحميداني – المركز الثقافي العربي – بيروت ط1/1990 ص148.

النقد الموضوعاتي ، الأسس والمفاهيم : محمد بلوحي – مجلة الموقف الأدبي ع $^2$  أفريل 2001 صفحة انترنيت .

<sup>3</sup> المرجع السابق صفحة انترنيت.

لقد الموضوعاتي: دانييل بارجيز ضمن كتاب مدخل إلى مناهج النقد الأدبي: مجموعة
 كتاب – ترجمة رضوان ظاظا ، مراجعة المنصف الشنوفي – سلسلة عالم المعرفة – المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب – الكويت1997 ص111 .

مكرسين مقولة أساسية يقوم عليها هذا المنهج ترى بأن "كبار الأدباء لم يعط واسدوى عمل واحد "أ، ومن ثم صداغ J.P. Weber قاعدة أساسية من قواعد المنهج الموضوعاتي، إذ يرى أنه يجب النظر إلى "كلية العمل الخلاق كتتويج لانهائي لموضوعة واحدة، أي لتجربة وحيدة "2

نطمئِنُ إلى القول أنَّ المنهج الموضوعاتي يسدِلم بأنَّ المُبدِع ينطلق من نقطة أساسية، لحظة أولية هي التي تظل ثمارس تأثيرها على المُبدِع، وهي التي تسجل حضورها في كامل إبداعاته عبر صور وموضوعات تتخذ أشكال مختلفة ومتنوعة، ولكنها ترتبط فيم ابينه ابرغم ما يطرأ عليها من تحول في الأشكال والتمظهرات.

يقول جورج بولي إن هناك ما يسمى "لحظة الولادة"، التي تشكل المصدر الخام الأساسي لموضدو عاتيات إبداعات المؤلف اللاحقة، "لكون مرحلة الإبداع ترجمة، تجسديدا في صدورة تعديلات موسعة لتلك الموضوعات، التي رسخت في الذاكرة في بداية تشكل الوعي بالذات منذ تشكل اللحظة الأولى للوعي، فهو يحمل بداخله الموضوعات التي تسيطر عليه مستقبلا، برغم أن تلك الموضوعات في هذه المرحلة تكون في حالة مادة خام ومركزة "3

تطرح إشكالية تعيين نقطة الانطلاق أو البدء في العمل الأدبي إشكالية أخرى تتعلق بالأدوات الإجرائية النقدية الكفيلة بتحقيق ذلك ، فهل نعتمد على الحياة الخاصة للأديب؟

 $^{2}$  نظرية الانزياح عند جان كوهين : نزار التجديتي – مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية  $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{$ 

النقد الموضوعاتي: دانييل بارجيز - مرجع سابق ص99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \_ البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة لكاتب ياسين ، أطروحة دكتوراه دولة في الأدب العربي : محمد السعيد عبدلي إشراف أحمد منور — جامعة الجزائر قسم اللغة العربية وآدابها 2003 ص 48 .

ذهب ويبر Weber إلى أنَّ آليات النقد الموضوعاتي هي : " 1 - البحث في عوالم الطفولة عن الذكريات الواضدحة والدقيقة ، ثم مقارنتها فيما بعد بالأعمال المختلفة .

2 – البحث عن النصوص البسيطة الذي تحمل دلالات رمزية أولية لموضوع ما.

3 – الكشدف عن الإلحاحات اللسانية (اللغوية) والأسلوبية للمؤلف، ثم السعي إلى إرجاع هذه الإلحاحات إلى ذكرى من ذكريات الطفولة التي تم التعرف عليها من قبل، أو ماتزال بعد في مستوى الافتراض.

4 - e وفي النهاية يجب القيام بمسح شامل للعمل — أو الأعمال — في محاولة لإرجاعه كله إن أمكن إلى الموضوعاتية المقترحة "1.

ثثير هذه الآليات التي يقترحُها ويبر Weber من الملاحظات أو المآخذ التي وجّه على أساسها النقد للمنهج الموضوعاتي، وتتعلق أولى هذه المآخذ بالحرية التي تتاح للناقد من أجل تحديد نقطة الانطلاق، فإن كانت القراءة الموضوعاتية "تتّجه نحو دراسة الظهورات المتعدِّدة للموضوع الواحد من أجل الوصول إلى البنية الشفافة في النهاية" البنية المفهومية "، ومعرفة الأبنية الكلية التي يمتدُّ في معناها النص تفضي بنا إلى ما يسمى بالموضوع "2 ، فإن الخطر يكمن في إمكانية الوقوع في الانتقائية الموضوع "1 مهدد بانتقاء موضوعاته أكثر مما تفرض هذه الموضوعات عليه "3

نقلا عن البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة : محمد السعيد عبدلي - مرجع سابق ص $^2$  النقد الموضوعاتي : محمد بلوحي - مرجع سابق صفحة أنترنيت .

<sup>2</sup> Domaines thématiques : J. P.Weber p18

<sup>-</sup> المنهج الموضوعاتي : عبد الكريم حسن ص186 نقلاً عن البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة : محمد السعيد العبدلي – مرجع سابق ص77 .

كما أن هذاك خطر الوقوع في " اختزال مجال كبير إلى مجرد موضوع أو عدد صغير من الموضوعات " ، كما أن توجه الناقد الموضوعاتي إلى البحث عن موضوع واحد رئيس في ذص أو مجموعة من النصوص ، يحتم عليه " الابتعاد عن التعقيد الموجود فيه ، وتبسيطه عن طريق اختزاله إلى هذا الوجه أو ذاك من وجوهه المتعددة ، ولكن هذا التصور يقود إلى مقاربة مبسطة وكاريكاتورية "2.

يُضاف إلى كل هذه المآخذ الخلط الذي قد يقع فيه الدَّارِس بين المنهج الموضوعاتي والنقد النفسي<sup>3</sup>، إدْ يعتمِد البحث عن نقطة البدء أو الصوورة المؤثّرة في حياة المبدع باعتبار العمل الأدبي – حسب جون بول ويبر – يعود في منطلقِه إلى منبع واحد "هو الموضوع الذي هو بدوره أثر واع أو غير واع لحادث مميَّز، يكون قد أحدث صدمة نفسية أو تأثيرا عميقا في طفولة الفنان "4.

هذا الرجوع إلى الطفولة والبحث عن حادث مؤثر هو نقطة التقاء النقد الموضوعاتي مع التحليل النفسي ، ولكنه يفترق عنه في أن التحليل النفسي يبحث عن العقد النفسية ، ويجعلها "محورا يشد إليه الأعمال الإبداعية ومؤلفيها "، لبناء تحاليله التي هي في النهاية "متقاربة ونتائجها متشابهة، بل الأكثر من ذلك أن المؤلف

ما الأدب المقارن ؟ : بيير برونيل كلودبيشوا – أندريه ميشال روسو – مرجع سابق  $_{-}^{2}$  ما  $_{-}^{2}$  ما  $_{-}^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فمثلا نجد أن محمد بلوحي في مقاله عن المنهج الموضوعاتي يرى أن " النقد الموضوعاتي يعمل من أجل الكشف عن معنى الرغبة الدفينة عند اختيار المبدع لموضوع دون موضوع آخر ليجعل منه مادة لإبداعه ، والكشف عن الرغبة هو من صميم التحليل النفسي "، أنظر مقاله " النقد الموضوعاتي " : محمد بلوحي – مرجع سابق صفحة أنترنيت .

<sup>1</sup>\_ Standhal ,les structures thématiques de l'œuvre et du desti : J.P.Weber p23 نقلاً عن البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة :محمدالسعيد عبدلي — مرجع سابق ص 100 .

ه و موضد وعها ولا يس الدنص الأدبي"، فيم ايعم ل النقد الموضد وعاتي على استكشاف الموضد وعة الرئيسية في العمل الأدبي، وتتبع تمظهراتها المختلفة، والتشكل الفني والجمالي الذي تظهر به عبر نص ما أو مجموعة من نصوص كاتب ما.

ومن هذا سننطلق في مقاربتذا الموضدوعاتية لنص رشيد بوجدرة، إذ أنَّ المنهج الموضدوعاتي كفيل بأن يُتِيح لذا أدوات إجرائية تُمكّننا من البحث عن التشكيلات الجمالية التي ظهرت بها موضوعة الآخر في هذه المدونة.

يقول رشيد بوجدرة: إن "الروائي يكتب طيلة تجربته نصدا واحدا يُفرِّعُ عليه مادامت بؤرة الكتابة واحدة عند كل كاتب "2، وتأسيسه اعلى هذه المقولة جاء اختيارنه الرواية "الإنكار"، باعتبارها النص الأول الذي أبدعه بوجدرة ، وأن النصوص التي كتبها فيما بعد كانت تفريعا لهذا النص،خاصة مع ظاهرة تكرار مقاطع كاملة وبشكل حرفي في مواضع مختلفة في إبداعاته الأخرى ، وهذا ما سنشير إليه في حينه.

تُشكّل موضوعة الآخر هاجس هذه الدراسة ، والبحث عن المستويات التي ظهرت بها في نص بوجدرة هو الإشكال الحاسم الذي تثيره ، ولذلك بدا أنَّ المنهج الموضوعاتي - بما يُتِيحُه من أدوات إجرائية - كفيل بأن يُحقّق لنا هذا الطرح، إذ سنعتمد رصد الصدور الذي ظهرت بها موضوعة الآخر، ثم التعديلات الذي طرأت عليها, ولن يكون ذلك في شكل إحصاء بل سنحاول قدر

2\_ Domaines thématiques : J.P. Weber نقلا عن البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة : محمد السعيد عبدلي – مرجع سابق ص 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الكتابة الروائية في الجزائر عربيا , الرهان والمحدودية : الحبيب السائح – ضمن كتاب رشيد بوجدرة وإنتاجية النص – وقائع الملتقى الدولي رشيد بوجدرة وإنتاجية النص – وهران09-10/أفريل2005 تنسيق محمد بن داود – منشورات 2006 CRASC ص25.

الإمكان الاستعانة بالمنهج الموضوعاتي، ولكن ضمن الإطار الذي يسمح لنا بتلمس سمات النص الفنية والجمالية.

تُقتَحُ اللغة التي كُتِبت بها رواية "الإنكار" - اللغة الفرنسية المجال للتساؤل عمَّا تحمِله هذه الحقيقة من دلالات, وهل كانت قرائتنا ستكون نفسها لو أنها كُتِبت باللغة العربية في الأصدل, ولا نودٌ هذا الرجوع لإشكالية هوية النص المكتوب باللغة الفرنسية, وهل هو نص عربي أم نص فرنسي, وإن كُدًا سنشير إلى – ولا تثير - هذه الإشكالية, التي يبدو أنَّ الفصل فيها قد تمَّ, أو على الأقل لم تعدد مطروحة بالحدَّة التي كانت عليها .

كما أنّنا لن تطرّق إلى إشكالية النص المُترجَم ومدى مُطابقته أو مُفارقته للنص الأصلي, وهل النص الذي بين أيدينا نصدّا مُواز للنّص الأصلي أو صورته المُعرّبة – إن صحّ التعبير - أم أنّه ذص ثانٍ ينتمي للمُدرجم أكثر من انتمائه للمُبدع, فهذه الإشكالية قد طُرحَ مرارا وهي الأخرى قد قُصل فيها, أو لم تعُد تُلِح في طرحِها

لقد شُغِلنا في هذا البحث بكون اللغة الذي يستخدِمها المبدع – أيَّ مبدع – هي لغة ذات خلفية حضدارية ثقافية اجتماعية, هاته الخلفية الذي تَمتلك ثقلا يُمارس حضورَه في النص, بالمقابل فإنَّه لا يُمكننا تجاهُل دور المُتلقي وتأثيره على النص المُبْدَع, ومن ثمَّ فإنَّنا نقدرض أنَّ لكلِّ من اللغة والمتلقي سلطة تُوجِّه النص والمُبدِع, بطريقة أو بأخرى وإلى هذا الحد أو ذاك .

#### أولاء سلطة اللغة:

طُرحَت مسألة ازدواج اللغة منذ الاستعمار الفرنسي، وقد ظهرت كتابات روائية باللغة الفرنسية أبدعها كتاب جزائريون، وشكلت لغة الإبداع منذ ذلك الحين نقطة استفهام كبيرة يطبعها الشك في أغلب الأحيان إلم نقل الطعن في هوية وانتماء هذه النصوص.

وإن كان الإشدكال قد حُلّ فيما يتعلق بالكتاب الفرنسيين المولد ودين في الجزائر، أو ما يُسمى بأصدحاب المدرسة الجزائرية école Algerianiste؛ ذلك أنهم حلموا بأدب خاص يتحدث عن الجزائري، ولكن في جانبه الفلكلوري "على أساس أنّه مخلوق غريب يثير مظهره التعجب والتساؤل "1، إذ شدكل الفلكلور "الميدان المتميز للكتّاب الفرنسيين المغرمين بالعجائبية "2، فقد امتاز هؤلاء " بالخيال الجامح والنظرة الغرائبية التي تخلق من أجل الاستهلاك في الوطن الأم "3، فإنّ التساؤل ظل يحوم حول الكتّاب الجزائريين.

سار الكتاب الجزائريون الذين بدءوا يكتبون في هذه الفترة على نهج ألبير كامي وغيره، إذ كتبوا رواية فلكلورية لم تكن فعلا منعز لا بل شكّلت تكملة "لتقليد فرنسي في إفريقيا، والذي أذتج أدبا غزيرا، هذا الذوع من الرواية يستند على الصدعيد السياسي إلى فترة التوسع الإمبريالي"4.

الرواية الجزائرية ذات التعبير الفرنسي 1945/ 1962 : ستوتي البتول – دبلوم در اسات معمقة تحت إشراف عبد الملك مرتاض – جامعة وهران – معهد اللغة العربية وآدابها 1980/1979  $\,$ 

<sup>2</sup>\_ Le roman Maghrébine :Abdelkebir –Khatibi sosieté marocaine des éditions rémis – Rabat 2eme éd 1979 1<sup>er</sup> éd 1968 p44 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \_المرجع السابق ص 20.

<sup>1</sup>\_Le roman Maghrébine :Abdelkebir -Khatibi p28.

وقد كان هم هؤلاء كتابة رواية خالية من الأخطاء النحوية "1 تراعي الدذوق الفرنسي، فتقمصدوا شخصدية السائح الفرنسي الذي يُثيره الغريب والعجيب، واجتهدوا في التقاط كل ذلك حتى قال ألبير ميمي هازئا: إن "مبروكة وعلي يتحدثان بلغة أهل أورليان" وباختصار فقد تميّزت هذه الكتابة "بنسخية واضحة، قدّمت الإنسان المغاربي في صورته الفلكلورية "3، تماشيا مع ما كان يُنتظر منها.

بعد اندلاع الحرب العالمية الثانية وازدياد الوعي، اتّجه الكتاب نحو تبذي القضدية الوطنية في إبداعهم، وزاد ارتباط هذا الأدب بقضيته مع اندلاع ثورة التحرير الكبرى، وشكّلت حيذذاك اللغة الفرنسية وسيلة، بل وفرصة للقول، قول الذي يحدث وتعرية ما يجري في الجزائر، وقد تميّزت هذه الروايات باقترابها من الواقع، فكأنّهم " يقولون لنا ها نحن وها هي طريقة عيشنا "4.

بدا مع اندلاع الثورة أن إشكالية اللغة قد خقت حدتها ، وبدا أن سؤال الهوية لم يعد يهدد هذه النصوص الروائية نظرا لما قدمته للثورة، ولكنه – سؤال الهوية – لم يندثر تماما حتى في هذه المرحلة، فيكفي أن تلقى رواية مثل " التل المنسي " لمولو و معمري نجاحا، حتى يقوم حولها الجدل ويصدبح صاحبها عرضة للإدانة <sup>5</sup>، ويصير الشك مرة أخرى يسم نظرة المفكرين اتجاه هذه الروايات وحتى أصحابها .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ المرجع السابق ص28.

<sup>3</sup>\_A-Memmi : Anthologie des écrivains maghrébines d فقلا عن : الرواية expression française p16

الجزائرية ستوتي البتول, مرجع سابق ص 29.  $^3$  \_ الرواية المغاربية ذات التعبير الفرنسي في التسعينات، من الحنين المفقود إلى نهوض المنسى: أمين الزاوي – مجلة التبيين  $^3$ سنة 1995 ص 23.

<sup>5</sup> \_ Le roman Maghrébine : Abdelkebir – Khatibi p56.1 \_ Le roman Maghrébine : Abdelkebir – Khatibi p25.

اجتهد هؤلاء المبدعون في كل مرة في دفع هذه التهم، وإثبات وطنيتهم والتزامهم من خلال تصريحاتهم للصحافة، تقول آسديا جبار: "إنّ مادة قصصدي ذات محتوى عربي، وتأثري بالحضارة العربية والتربية الإسلامية لايحدّ، فأنا إذن أقرب إلى التفكير بالعربية الفصدحي مذي إلى التفكير بالفرنسية، دون إنكار لفضدل هذه اللغة"، ويقول مالك حداد: "اللغة الفرنسية حاجز بيني وبين وطني أشدّ وأقوى من حاجز البحر الأبيض المتوسط، وأنا عاجز عن أن أعبر بالعربية عما أشعر به بالعربية. إن الفرنسية لمنفاي "2".

ذال في العموم مبدعو هذه الفترة أمثال: مالك حداد – محمد ديب – مولود فرعون – كاتب ياسين... وغيرهم تحية العرفان من قبل معظم النقاد، واعتبرت كتاباتهم "معجزة في الجزائر، وشدكلا من أشكال التحدي الثقافي والمعنوي "حسب نجيب العوفي 3، و" السلاح الوحيد لمحاربة الخصم عبر لغته وكسر كل القيود التي تكبله "4.

أقول رغم هذا فقد ظلت هذه النصوص تحمل دليل إدانتها معها، فاحتفاء دور النشر الفرنسية بمبدعيها وحده كان كافيا لإثارة الشدك ، دون التفات للشرط التاريخي الذي يفسر هذا التوجه الفرنسي ، بل جانب من الفرنسيين .

يقول الخطيبي: إن الكتاب المغاربة خلال الحرب العالمية الثانية "كانوا بمثابة طوق حقيقي للنجاة لاح أمام هذا اليسار، ومن ثمّ يستطيع أن نفهم الأهمية التي حظى بها هؤلاء الكتاب،

يا إشكالية الأدب المغاربي الناطق بالفرنسية ومسألة اللغة : الطاهر بكري – – مجلة التبيين  $^2$  – 1090/01 م 1090/01.

 $^{4}$  اشكالية الأدب المغاربي : الطاهر بكري  $^{2}$  مرجع سابق  $^{3}$  .

<sup>1</sup> \_ اتجاهات الرواية العربية في الجزائر, بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية: واسيني الأعرج المؤسسة الوطنية للكتاب – الجزائر 1986 ص71 .

<sup>3</sup> \_ راجع مقالته بعنوان " حضور الأدب الجزائري في المغرب ، مقاربة وصفية أولية \_ مجلة التبيين ع1995/10 ص16 .

ذلك أن حضدورهم ملأ فراغا واستجاب لطول انتظار "1، وقد تهافت الناشرون على هؤلاء لدرجة " أن كل دار للنشر تملك " عربيا في خدمتها"2.

لازم الشدك هذه الروايات إلى ما بعد الاستقلال ، فطعن البعض في خدمتها للثورة ، يقول محمد مصايف في مقدمة كتابه تابعض في نتحدث هذا بطبيعة الحال عن الكتابات العربية التي كاذت أقرب إلى الصدراع السياسي والحضداري من الكتابات الفرنسية "3.

ويبدو موقف عبد الملك مرتاض أكثر "قسدوة"، فبعد أن يعترف بأنَّ هذه الروايات "لم تكن تعدم في كثير من عناصرها وأصولها الروح الجزائري النابض "4، يعود ليقول "إن هذا الأدب غريب في نفسه ومنفي من موطنه الذي كتب فيه ، ولم يستطع أن يلعب دورا كبيرا في نهضة الأدب المعاصر للجزائر فضلا عن أن يلعب دورا خطيرا في إذكاء نار الثورة "5، ويصل إلى حدّ اعتبار يلعب دورا خطيرا في إذكاء نار الثورة "5، ويصل إلى حدّ اعتبار تعليم أصدحاب هذه الإبداعات جرّ عليهم مصديبة لا تبرح بعض آثار ها ماثلة في المجتمع الجزائري "6.

قد يكون التساؤل عن هوية أعمال كتبت بغير اللغة الأم سؤالا مشروعا، ذلك أن اللغة ليست كلمات ورموز فقط، إنما هي — حسب هايدجر — "مسكن الذات ومؤلها الحميم "7، فاللغة حاملة حاملة لمقومات الحضارة الذي تنتمي إليها، إنها أكثر من أداة

<sup>1</sup> \_ الرواية المغربية : عبد الكبير الخطيبي ، ترجمة محمد برادة - مجلة الموقف الأدبي – مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق ع82/شباط 1978 صفحة أنترنيت .

المرجع السابق صفحة انترنيت

الرواية العربية الجزائرية الحديثة بين الواقع والالتزام: محمد مصايف – الدار العربية  $^{-3}$  للكتاب – الشركة الوطنية للتوزيع والإشهار – الجزائر 1983 ص $^{-3}$  .

 $<sup>^{4}</sup>$  \_ نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر 1925\_1954 : عبد الملك مرتاض \_ الشركة الوطنية للنشر والتوزيع الجزائرط $^{1983/2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع السابق ص26 .

<sup>6</sup> \_ المرجع السابق ص27 .

<sup>7</sup> \_ حضور الأدب الجزائري في المغرب: نجيب العوفي - مرجع سابق ص17.

توصيل، فهي ذات بنيان فكري ، إذ أن لكل لغة "تركيبها وجذرها وظلالها وأيضا فلسفته"1.

فحين يستعير كاتب لغة ما ليس بإمكانه أن يجتثها من سياقها المعرفي والحضداري، ومن ثمّ فهو لا بدّ أن يخضع لها بشد كل أو به آخر, " إنها ملونة بصد ورة كاملة ببقايا التقييم الاجتماعية وآثارها وتوجيهاتها، وينبغي أن يكون صدراع عملية الخلق بالضبط مع هذه الآثار والتوجيهات لا يستقبل الفنان أية كلمة في شدكل لغوي غير مفتض، إن الكلمة مخصدبة من قبل بالأوضاع العملية والسياقات" هذا الصراع هو الذي أدى بمالك حداد إلى اعتزال الكتابة، وجعل ديب يقول: "إن الذي يكتب بلغة غيره كمن يوجه إلى صدره رصاصة "

يزداد السؤال مع الاستقلال حدّة عن مدى جدوى - بل وسبب - الاستمرار في الكتابة بلغة الآخر ، لغة تمارس كل هذا الإكراه على مستعملها، وتتضاعف حدة السؤال مع مزدوجي اللغة ، فإن كان الجهل باللغة العربية ألجأ الكتاب الأوائل إلى اللغة الفرنسية ، فما الذي يلجئ كتابا يجيدون العربية إلى الكتابة بالفرنسية - كما هي حال رشيد بوجدرة؟

يورد الطاهر بكري أسبابا يراها دافع هؤلاء إلى اتخاذ اللغة الفرنسية لغة إبداع، منها قلة دور النشر، الوضع الاجتماعي، عدم احترام إبداع المؤلف وحريته وحقوقه، وهذا ما يلجئه إلى لغة "تحترم شعوبها حرية المؤلف وإبداعه" 4.

ر الكاتب والمنفى ، هموم وأفاق الرواية العربية : عبد الرحمن منيف – تقديم محمد دكروب – دار الفكر الجديد – بيروت لبنان ط1/1992 ص98 .

<sup>2</sup> \_ ميخائيل باختين ، المبدأ الحواري : تزفيتان تودروف ، ترجمة فخري صالح – المؤسسة العربية للدراسات والنشر – بيروت لبنان ط1996/2 .ص101 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \_ المشهد الثقافي الجزائري ، حوار مع الشاعر عياش يحياوي — جريدة أنوال 1993/11/19 ، نقلا عن حضور الأدب الجزائري : نجيب العوفي — مرجع سابق ص 18 .

 $<sup>^{4}</sup>$  الشكالية الأدب المغاربي الناطق بالفرنسية : الطاهر بكري  $^{2}$  مرجع سابق  $^{2}$  .

ولكن سؤالا آخرا يُطرح حينما تُطرح مسألة احترام الإبداع ، فإن كان الشعب الذي ينتمي إليه الكاتب لا يحترم حريته وإبداعه ، فذاك يعني أنه ينشد متلق آخر ، بما يعني ذلك من خصوصيات تتعلق بهذا المتلقي/الآخر المنشود، ولا يصدبح الأمر متعلقا باللغة فحسب، وإنما بالمتلقي ومن ثمة بمنظومة كاملة تتحكم فيها قواعد مختلفة، تتعلق بالنشر والتسويق والاستهلاك، وتصبح اللغة حينذاك الحلقة الأولى في سلسلة طويلة، ومن ثمّ يتبدى لذا سبب توجس الكثيرين من أكثر ما يبدع بغير اللغة الأم .

يقول نجيب العوفي عن اللغة الفرنسية: "إنّ الاستمرار والإصررار على الكتابة بها بعد الاستقلال يغدوان "مهزلة"، وشكلا من أشكال النكوص و النكول بالمفهوم الفرويدي الموسع"، بل ويعتبر هذا الأدب ولدا "هجيذا" إن لم أقل إفلاسيا، يفتقد دفء الأبوة والهوية، إذ يفتقد هوية اللسان والعبارة "2.

ويرى عبد المجيد حنون أن هذه الرواية لم تستطع التعبير عن الشعب, "لأنها تُعبر عن قوم بلغة قوم آخرين "<sup>2</sup> ، ويمكن أن نضيف أنها تكتب عن شعب ولكنها تراعي ذوق شعب آخر ، وهذا ما يجعل اللغة " أكثر من جسر بين ثقافتين وحضدارتين، فبعد أن كاذ ت تسد تهدف إب لاغ رسد الله ، ويفت رض أن تك ون واضد حة ومحدودة تصبح أساسا للجدارة من قبل الآخر وضمن شروطه "<sup>3</sup>.

ويمكن أن يخضع الكاتب إلى ضعوط شدتى "خاصه أذا خضع لآلية العرض والطلب, حيث يصدبح مُطالبا أن يكون جديدا ومختلفا ليس عما كانه أو ما يجب أن يصدل إليه ، وإنما عليه أن

<sup>.</sup> 17 حضور الأدب الجزائري في المغرب : نجيب العوفي - مرجع سابق ص $\frac{1}{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ صورة الفرنسي في الرواية المغربية: عبد المجيد حنون - ديوان المطبوعات الجامعية - الجزائر ص98 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \_ الكاتب والمنفى : عبد الرحمن منيف – مرجع سابق ص99 .

يستحلب ذاكرته في العجيب والمدهش ضدمن مواصدفات سوق استهلاكي له قوانينه وآليته الخاصة "1".

شكل استعمال اللغة الفرنسية مفارقة في الأدب الجزائري ، حيث أعطت له بالقدر الذي أخذت منه ، فقد مكنته من أرضية صلبة تمثلت في الروايات الكثيرة التي تزخر بها الثقافة الفرنسية " المتمتعة ببنية تحتية وبصدفوة متخصصة في الكتابة" ، وبذلك تجاوزت هذه الإبداعات الشرط التاريخي المتمثل في القوانين الاقتصادية والاستهلاكية التي كانت ستأخذ وقتا طويلا لو سارت سيرا طبيعيا، "لقد ولدت ناضدجة مكتملة في القد بدأت من حيث انتهت الرواية الفرنسية" قد المواية الفرنسية القوانية الفرنسية والورنسية والورنسية والورنسية والورنسية والورنسية الموانية الفرنسية الموانية الفرنسية الموانية الفرنسية والموانية الفرنسية والموانية الفرنسية والموانية الفرنسية والموانية الفرنسية والموانية الموانية الفرنسية والموانية الموانية ال

وبذلك تمكنت من اختصار الوقت والمسافة نحو إنتاج رواية تحكمها المعايير الجمالية والفنية العالية ، إذ كانت المسألة تتعلق على ما يبدو - خاصة مع كتاب الثورة -بإثبات تفوقهم ووجودهم عالميا" ، ولكن في المقابل كان الاغتراب والنفي هو الثمن الذي دفعه هؤلاء الكتاب مقابل نجاحهم العالمي ، حيث كان الإحساس "باستئصالهم من جذورهم ، فقدهم لشخصيتهم وتمزقهم " هو أكثر ما يطبع هذه الكتابات.

إذّ 4 الضدياع أو الإحسد الله بعدم الانتماء, والوقوف على الهامش من كلتا الحضد ارتين ، الحضد ارة الأم وحضد ارة اللغة المضيفة ، و"في الغالب فإن الكتاب الجزائريين لم يستطيعوا أن يرضدوا كلا من قرائهم الفرنسيين والجزائريين ، فالبعض يعتبر

\_ المرجع السابق ص99.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  الرواية المغربية : عبد الكبير الخطيبي - مرجع سابق صفحة أنترنيت .

 $<sup>^{-3}</sup>$  سنوات الجمر في الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية : الشاذلي الساكر - مجلة الحياة الثقافية ع $^{-3}$ 1984/32 .

<sup>3</sup>\_Le roman Maghrébine :Abdelkebir –Khatibi p113

<sup>4</sup> المرجع السابق ص 72.

لهجتهم قاسية ، والآخرون يعتبرونها تقليدية ، مما جعل هؤلاء الكتاب يجدون أنفسهم على هامش مجتمعهم والمجتمع الفرنسي "1.

فالمجتمع الفرنسي في غالبيته إما يرفضهم في الأسداس ، أو يتقبلهم ولكن يضعهم " في رتبة أدنى من الخادمات البرتغاليات " على حد تعبير محمد ديب ، ويكفي أن يقوم جدل حول هوية هذه الكتابات ، فيضعها النقاد ويعيدون وضعها في موقع ما هذا أو هناك ، يكفي هذا فقط ليحس المبدع بهذا الاغتراب وعدم الانتماء ، فبين من يعترف لها بالروح الجزائرية  $^{8}$  ، وبين من ينفي كونها جزائرية  $^{4}$  ، يظل هذا المبدع يعاني ويتحمل منفاه, ولكن ماذا لو كان هذا المنفى اختياريا لم يضطره إليه جهله باللغة الأم  $^{9}$ 

محمد الأدب القصصي الجزائري 1967/1925 : عايدة أحمد بامية – ترجمة محمد  $^{1}$  صقر - ديوان المطبوعات الجامعية – الجزائر ب ذ ت  $^{1}$  ط ص 55 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حضور الأدب الجزائري في المغرب: نجيب العوفي - مرجع سابق ص18.

أنظر كتاب نهضة الأدب العربي المعاصر: عبد الملك مرتاض – مرجع سابق ص25 ، وكتاب قراءة أولية في ملامح القصة : عبد العزيز المفالح – مرجع سابق ص70 ، كما ترى عايدة أحمد بامية أن اللغة الفرنسية كانت مجرد أداة يستخدمها الجزائريون، وأنها تأخذ طابعا مختلفا تحت أقلامهم ، فبالرغم من ثقافة الكتاب الجزائريين الفرنسية إلا أن الطبيعة والبيئة العربية تسيطر على أعمالهم " أنظر كتابها تطور الأدب القصصي – مرجع سابق ص256 .

لم عبد المعطي حجازي أن " الرواية المكتوبة بالفرنسية لا يمكن أن تكون جزائرية إلا إذا أصبحت الفرنسية لغة وطنية ", أنظر أسبوعية الشروق الثقافي ع40/أفريل 1994 ص13 ، نقلا عن "رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية" معركة الزقاق" نموذجا ": قادة مبروك – رسالة مقدمة لنيل شهادة ماجستير في الأدب المقارن تحت إشراف لخضر بن عبد الله جامعة وهران – قسم اللغة العربية وآدابها 1997/1996 ص 07 - كما نجد عبد الكبير الخطيبي، يتساءل إن كان " أدباء شمال إفريقيا الذين استقروا بفرنسا منذ أكثر من عشر سنوات ما يزالون ينتمون إلى الأدب المغاربي ، يضاف إلى ذلك أن الأصل العربي أو الجغرافي لا يكفي لتحديد الوعي القومي " – أنظر مقاله : الرواية المغربية – مرجع سابق صفحة انترنيت ، فيما يسم شارل بون هذا الأدب بأنه مزدوج الهوية " لكونه يحمل في جوفه الهوية الأوروبية في الوقت ذاته الذي يحمل فيه الهوية العربية ... غير أن يحمل في جوفه الهوية الأوروبية في الوقت ذاته الذي يحمل فيه الهوية العربية ، دون المتمثل في اللغة و الثقافة العربية " أنظر كتابه :

La littérature Algérienne et conscience nationale Après l'indépendance: Charle Bonn p36

نقلا عن "رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية": قادة مبروك – مرجع سابق ص09 ، كما يرى عصام محفوظ أن هؤلاء الكتاب " ينتمون إلى الأدب الفرنسي أكثر من الأدب

يزداد الأمر تعقيدا في الجزائر باعتبارها دولة نامية ، واللغة التي يتجه إليها هؤلاء الكتاب هي لغة المستعمر سابقا ، والخطر يكمن في أن " اختيارهم للازدواج اللغوي والثقافي سيصبح النتيجة الحتمية للمثاقفة "Acculturation"، الذي تشدكل — حسب رأي مارك ريشار — " مرضا حقيقيا للثقافة "1.

لا يكتب الكاتب بلغة بريئة خالية من أي سياق ، إنما يكتب ويبدع في " فضاء من عدة نصوص يستدعي استيعاب النص لها من منطلق القراءة الجديدة"<sup>2</sup>، هذه النصوص التي رسمت صورة عن الذات والآخر المتمثل في المبدع وشعبه ، فكل سرد لا بد أن يرتك زعلى ثنائية الأذا/الآخر ، فكيف سيستوعب المبدع هذا الإرث المعرفي/الحضاري الذي تواجهه به اللغة ؟

يعني اختيار المبدع للغة ما أنه " ينتقل تلقائيا إلى المجال الحضد اري الدي توطره، فيختار بعينها ويسد مع بإيقاعاتها ...خضوعا لثقل الذاكرة "3، ونتساءل حينها إن كان الأمر يتعلق بازدواجية لغوية أنشاتها ظروف تاريخية قاهرة، أم أن الأمر تحول إلى ازدواجية ثقافية؟

تبدو الإجابة عن هذا السؤال مهمة إذ أنها كفيلة بأن تحسم هذا الجدل الدائر، وتجيب بذلك بشكل منطقي عن سؤال الهوية الذي يواجه هذه النصوص، إذ يبدو أن الخطأ الأساسي الذي وقع فيه أغلب الباحثين — منهجيا— يتمثل في كونهم قد خلطوا " بين

العربي " - أنظر كتابه : الرواية العربية الطليعية - دار ابن خلدون ط1/1982 ص99

أ \_ ازدواجية اللغة في أدب رشيد بوجدرة ، الكتابة وانشطار الذات : العموري الزاوي – ضمن كتاب رشيد بوجدرة وإنتاجية النص : مجموعة كتاب – مرجع سابق ص30 .

ملطة النص : مشري بن خليفة – منشورات رابطة كتاب الاختلاف – الجزائر ط1/جويلية 2000 ص 138 .

 $<sup>^{3}</sup>$  عين النقد على الرواية الجديدة : صلاح فضل  $^{2}$  مرجع سابق ص $^{3}$ 

اللغة والثقافة، وأرجعوا الآثار الإيجابية أو السالبية للازدواجية الثقافية للازدواجية اللغوية فقط"1.

ولذلك يمكننا أن ندرك سبب الجدل الذي دار حول هذا النوع من الإبداع والذي احتد أكثر مع الاستقلال ، إذ لم يكن جدلا فكريا هادئا "إنما اتسم بالعنف والاتهامات المتبادلة بين المثقفين ، الذي وصل حد الدعوة إلى إقصاء ورفض الطرف أو الرأي الآخر الدي

وأثيرت من ثمّ تساؤلات عن سبب الإصدرار على الكتابة باللغة الفرنسية ، لاسيما فيما يخص الأجيال الجديدة ، بل حتى الأدباء والمبدعين أنفسهم أدركوا مدى التمزق الذي يتسبب فيه ازدواجية لغتهم، فآثر مالك حداد الصمت ، واختار محمد ديب الاسد تقرار في فرنسا لمعالجة قوالب عالمية قله ، فإلم يكن باستطاعتهم العودة إلى اللغة العربية ، فإنهم "ينصدون الأجيال القادمة باستعمال لغتهم الوطنية "4.

ظل الكثيرون – رغم هذا – يختارون اللغة الفرنسية لغة إبداع حتى بعد الاستقلال ، بكل ما يثير ذلك من حساسية لدى الجزائريين الذين لا ينظرون إلى الفرنسية كلغة محايدة ، إنما لغة المستعمر الذي حاول فرضها طيلة قرن ونصدف من الاحتلال ، وترك عند رحيله من ينوب عنه ، فهي أكثر من ذلك تمثل تهديدا للغة العربية والهوية الجزائرية ككل 5 ، ووقفت هذه الإبداعات "

<sup>1</sup>\_ Biculturalisme – bilinguisme et éducation : Chadli Fitori نقلا عن الازدواجية اللغوية في أدب رشيد بوجدرة : العموري الزاوي – مرجع سابق ص30

<sup>2</sup>\_ Le roman Maghrébine :Abdelkebir –Khatibi p114

 $<sup>^{3}</sup>$  \_ المرجع السابق ص59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ Le roman Maghrébine :Abdelkebir –Khatibi p40 . أنظر قول سابق لعبد الملك مرتاض في هذا الفصل ص 22 . 5

في موضع حساس معرضة للانتقاد بسبب المضمون السياسي الملتصق بها "1.

يرتبط داخل اللغة الروائية "ما هو أدبي تخييلي بما هو سيوتاريخي تمتلك المخيلة واللغة الأدبية التاريخ كمحتوى, وتعيد صياغته وفق منظورات معينة فليس هناك نص أو مؤلف أدبي يُبدع من عدم، فخلف أو تحت أي كتابة أدبية تراث عشرة آلاف سدنة"2، ومن ثم فلا بد إذا أن يرتكز النص المبدع على سلسلة من المعارف والمرجعيات وأيضا النصوص المبدعة بذات اللغة

وسواء تمّ ذلك بشكل واع أم لا فإنّ تأثير ذلك غير خفي على النص الجديد المتشكل ، ولا يدخل ضدمن المرجعية التي تتأسس في سياقها هذا النص سلسلة المعارف فقط ، وإنما تقاليد تحكم المجتمع برمته تتحكم في الكتابة وإنتاجيتها ، فإن كانت الكتابة تستلزم عملية موازية هي الاستهلاك ، فإن اختيار لغة بعينها "يتضمن سلفا ضربا من الجمهور ويقصي ضربا آخر "3.

من بين الكتاب الذين اختاروا الفرنسية لغة إبداع نجد الروائي رشيد بوجدرة ، الذي يُجيد اللُغتين العربية والفرنسية ، وإن كان تحوّل في مرحلة ما إلى الكتابة باللغة العربية وراح ينوع بين اللغتين ، فإن أوّل رواية كتبها كانت باللغة الفرنسية وهي رواية "الإنكار" ، التى نركز عليها كمدونة بحث .

تعذي كتابة بوجدرة باللغة الفرنسية أنه يتوجه — ضدمنيا ومبدئيا — إلى الآخر كمتلق أول لإبداعه ، ويُعزِّزُ هذه الفرضية

\_ تطور الأدب القصصي: عايدة أحمد بامية - مرجع سابق ص417.

 $<sup>^{3}</sup>$  \_ الظاهراتية والهرمينوطيقا ونظرية التلقي : تيري إيجلتون ترجمة محمد خطابي – مجلة علامات ع00/0 ربيع 1995 صفحة انترنيت .

نشرُ روايته من قبل دار نشر فرنسية ، فإن كانت حالة من يكتبون بغير لغتهم " تبدو مفارقة على أكثر من صعيد ، بل إنها تعبر عن اهتزاز في الانتماء وخلخلة في الوجود المادي والثقافي " مديث يواجههم سؤالان " سؤال الوطن في الأدب وسؤال الضيافة داخل لغة الغير " 2 ، فإن السؤال الذي يمثل هاجسا حقيقيا في مقاربتنا لهذه الرواية يتعلق بهذه الضيافة .

يرى عبد الكبير الخطيبي أن الضديافة "إنصدات للآخر باعتباره آخرا، والاستماع إليه لاستقباله في تفرده "3، هذا التفرد الذي ينشده كل كاتب هو ما سنثيره في الفصدل الثاني من هذا البحث، تُحركنا أسئلة تبدو حاسمة وأساسية من قبيل التساؤل عن الخصوصية التي ستُميز نص رشيد بوجدرة ؟ كيف قدّم الأنا في علاقاتها لاسيما في علاقتها بالآخر ؟ ثم ما مدى تأثير هذه الضيافة و في لغة الآخر - على توجه النص شكلا ومضمونا ؟

المرجع السابق صفحة أنترنيت.

3 \_ المرجع السابق ص160 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ المتخيل والتواصل ، مفارقات العرب والغرب : محمد نور الدين أفاية – دار المنتخب العربي للدراسات والنشر والتوزيع – بيروت لبنان ط1/1993 ص158 .

#### ثانيا- سلطة المتلقى :

تَسْتضد مِر كَلْ كَتَابِة قَارِدًا معيدًا ولُو كَانَ افتراضيا يسدميه آيزر "قاردًا ضدمنيا", يحضدُرُ في كَلْ إيماءة من إيماءاتِه دُوعُ متلقّيه المتوقعين"، فلا يمكن تصور وجود كتابة بدون قراءة ، إذ أن كَلْ عمل "إذا أدركذاه على أنه نشاط غذي بمضدمون يستتبعُ بطبيعة الحال وجود مرسلٍ إليه، إنّ كتابة نص لا يكون لها معنى إلا إذا وقعت لأجل قراءة مُستقبلة".

وما سعي المبدع لنشر أعماله - وفي أسوأ الحالات كتابتها في مخطوط - إلا دليل على سعي المبدع للتواصل مع قارئه، يقول ميشال بوتور:" إنّدا نكتب دائما لكي ثقراً، إنّ هذه الكلمة التي أرسمها إنّما أرسمها لتقع عليها عين ما, حتى لو كانت عيني أنا ففي عملية الكتابة نفسها هناك جمهور ضمني "3.

بما أنّ النص حسب كريستيفا "جهاز عبر لساني ...يهدف الى الإخبار المباشر بين أنماط عديدة من الملفوظات السابقة عليه أو المتزامنة معه "4 ، فهذا يعني أنّ النص يستند في إنتاج دلالاته

الظاهراتية و الهرمونوطيقا ونظرية التلقي تنيري إيجلتون ، ترجمة محمد خطابي حجلة علامات ع 3 س 1995 صفحة أنترنيت .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المؤلف المرسل إليه القارئ : مانفريد تاومان ، ترجمة عبد القادر بوزيدة – مجلة اللغة والأدب - جامعة الجزائر ع 2 ب ذ.ت ص 167

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه ص 167 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - علم النص : جوليا كريستيفا ,ترجمة فريد الزاهي ، مراجعة عبد الجليل ناظم – دار توبقال للنشر الدار البيضاء –المغرب ط1 -1991 ط2- 1997ص 21 .

على ملفوظ اتٍ سابقة مُشتركة بين المددع وقارئه، تتذوع هذه الملفوظات وتتوزع على أنماطٍ مختلفة ثقافية واجتماعية وغيرها.

يختار المبدع قارئه مما يعني أنه حتما سيُوضَع تحت مجموعة من الإرغامات التي "يخضع لها الكاتب بمجرد ما يستكمِل تحديد الملامح الكبرى لقارئه الضدمني، سواءً ما يتعلق منها باختيار الأداة التواصدلية المناسبة، أو ما يخص الرصديد الثقافي والحضداري المشترك بينهما, إلى غير ذلك من مظاهر الحضور والمساهمة غير المباشرة للقارئ في تشكيل البناء العام للنص "1, فهل يمكن أن نقول أن المتلقي يمارس سلطته على المبدع ما دام يفرض عليه توجهات بعينها دون أخرى ؟

مبدئیا یبدو أن کل قراءة لا یمکن بحال أن تکون برید ة، فالقارئ لا ینفصد لعن فئته الاجتماعیة التي تمتلك "مصالح واحتیاجات ومستویات ثقافیة وأذواق أدبیة وإیدیولوجیة مختلفة " $^2$ ، فلا یمکن أن نغفل عن حقیقة أنّ هذه الخلفیة توجه فعل القراءة لدی المتلقی، الذي بدوره یوجه عملیة الکتابة، فطالما أن القارئ حاضر في وعي الکاتب حمایری جان أیف تادییه  $^3$  – فإنه حتمایو ثر في إنتاج النص  $^4$ .

فالمبدع تكون غايته القصدوى إيصدال رسالته لقارئه بما يسمح بقيام عملية التواصل بينهما ، وهكذا فإن المتلقي " لا ينقل علاقة اجتماعية وإيديولوجية إلى وسط الإبداع الأدبى فحسب ، بل

<sup>1 -</sup> \_النمذجة الروائية والتلقي : عبد العالي بوطيب - مقدمات ,المجلة المغاربية للكتاب - فصلية ع 29-30 ربيع/ صيف 2004 ص135 .

أ - المؤلف المرسل إليه القارئ : مانفريد تاومان -- مرجع سابق 165 .

النقد الأدبي في القرن العشرين: جان أيف تادييه ص25, نقلا عن الشخصية الدينية في الرواية العربية المعاصرة 1960- 1988, دراسة نماذج- وذنابي بوداود - أطروحة لنيل درجة دكتوراه دولة في الأدب العربي: إشراف بشير بويجرة محمد - جامعة و هران قسم اللغة العربية و آدابها 2004/2003 ص 29.

<sup>4 -</sup> التلقي والتأويل , مدخل نظري : محمد بن عياد حملة علامات ع 10 س 1998 صفحة انترنيت .

يساهم أيضا في إبداع الأثر باعتباره قارئا متوقعا " 1، ولا تقتصدر أهمية القارئ في توجيه قصدية المؤلف واختياره أداة الإبداع بل" تتغلغل في مكوناته كلها "2.

في حالة رشيد بوجدرة يعني اختياره للغة الفرنسية أنه يتوجه إلى الآخر كمتلق أول لإبداعه ، ويعزز هذا الاستنتاج نشر روايته في دار نشر و فرنسدية ، وهذا يحدد بدقة متلقيه ، إذه القارئ الفرنسي، ولأنه يكتب وفي ذهنه صورة عن قارئه، ولأن الهدف من الكتابة كحد أدنى هو إيصال رسالة ما للآخرين، "حتى إن كانت الكتابة بالنسبة للبعض تنفيسا لحاجات نفسية لدى الكاتب, فإنها ما إن تُسجَّل حتى تمتلك عالمها الخاص بها، والذي يُكسبُها بذلك مرجعية قابلة للتأويل والتفسير من المتلقي، لذلك فإن الكاتب وهو يكتب سواء بوعي أو بدون وعي إنما يكتب لكي يقرأ ، وهو يكتب من الذي سيقرأ ؟ " مسألة في غاية الأهمية والتعقيد وتحتاج إلى درس وسبر "٥.

وبما أن للمتلقي "خلفية تاريخية واجتماعية وثقافية...توجه عملية القراءة عنده وتنتج المرآة الذي يرى بواسطتها الأثر الذي يقرأه"<sup>4</sup>, فهو لا يقف بمواجهة النص وحيدا ومعزولا، إنما يستند في ذلك إلى " الأنظمة النصدية المترسبة في لاوعيه ومن خلال ذكرياته القرائية "<sup>5</sup>، الذي تُكسبه وتُهيئ له استعدادات وجودية, مما يجعل "دور قارئ النص يقبل تحققات تاريخية وفردية مختلفة "60

مانق عابق صالمرسل إليه القارئ : مانفريد تاومان - مرجع سابق ص $^{1}$ 

سرد الآخر ، الأنا والآخر عبر اللغة السردية : صلاح صالح – المركز الثاقفي العربي – الدار البيضاء  $^2$  – سرد الآخر ، الأنا والآخر عبر اللغة السردية : صلاح صالح – المركز الثاقفي العربي – الدار البيضاء مناط – 1003/10 مناط – الدار البيضاء مناط – الدار البيضاء مناط – الدار البيضاء – الدار اللغة السردية – الدار البيضاء – الدار الثاني – الدار البيضاء – الدار الثاني – الدار البيضاء – الدار اللغة المناط – الدار اللغة الدار اللغة السردية – الدار اللغة اللغة الدار اللغة اللغة

 $<sup>^{3}</sup>$  - صورة الآخر في رواية "المهدي" لكونيل :أبوبكر أحمد باقدر ,ضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون – مرجع سابق ص895 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المؤلف - المرسل إليه- القارئ مانفريد لوتمان مرجع سابق ص 165 .

حنحو جمالية التّلقي : جان ستّاروبنسكي -ترجمة محمد العمري -20 ، نقلا عن نظريات القراءة وتلقي النص الأدبي : حسين خمري -مجلة العلوم الإنسانية ، جامعة قسنطينة ع -10 س 1999 .

 $<sup>^{6}</sup>$  - المرجع السابق ص $^{77}$  .

بناء على هذه الاستعدادات نفسها ، تتكون ثمّة مرجعية معينة بين المبدع والمتلقي تتم وفقها عملية التواصل، هذه المرجعية هي "مجموعة أنسد اق ثقافية محملة بالمعاني الاجتماعية والنفسية والفكرية في عصر ما" ، وهي ما يسميه آيزر "الرصيد الأدبي"، الذي يتشكل من المعايير الاجتماعية والإيحاءات الأدبية التي بدورها "تستمد من نسقين مختلفين تمام الاختلاف : أوّلهما أنساق الفكر التاريخية والآخر من ردود الأفعال الأدبية القديمة تجاه المشكلات التاريخية "2

يقوم الرصديد الأدبي كخلفية لعملية التواصدل، ويُقدم إطارا عاما يمكن وضع رسالة النص أو معناه فيه، وبناء على ما قلناه فإنّ الإجابة عن السؤال: من سيقرأ ؟ تحيل مباشرة إلى سؤال آخر هو: ما الخلفية الثقافية التي تؤطر فعل القراءة ؟

يرى أمبرتو إيكو أنّ هناك فرقا " بين النص الذي يشخص إلى تكوين قراء جدد وبين النص الذي يتمذى إرضاء قراء موجودين في كل شارع ، وفي الحالة الثانية يتم بذاء النص وفقا لمبدأ الاستهلاك الجماعي الذي يحلل حاجات السوق ويبذي عمله عليها"3.

يبدو أنّ مبدأ الاستهلاك هو الذي يحكم المجتمع الغربي فهو مجتمع استهلاكي يتسم أفراده بميلهم إلى العزلة ، لذلك يجتهد المبدع في جعلهم يشاركوه " في لعبة البحث عن معنى الصور المهشمة التي يلفظها اللاشعور "4، مما يجعل الأدب المكتوب بلغة

<sup>.</sup> 51 - السردية العربية الحديثة : عبد الله إبراهيم – مرجع سابق ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> المرجع السابق مرجع سابق ص51.

 $<sup>^{4}</sup>$  - المذاهب الأدبية والنقدية عند العرب والغربيين : شكري محمد عياد – سلسلة عالم المعرفة ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب -الكويت 1993 - ,

الآخر المُوجّه إليه بالدرجة الأولى يتسمُ بخصوصدية ستنسحب حتما على موضوعاته.

إن كان الحديث عن هذه الأخيرة متروك إلى حين تحليل الرواية، فإننا مبدئيا لن نختلف حول مدى تأثير الطابع الاستهلاكي للمجتمع الأوروبي على هذا الأدب, الذي يجد نفسه ملزما بالتعامل معه وفق منطقه الذي تحكمه معادلة هامة جدا، يتمثل طرفها الأول في مزاج وذوق الجمهور الأوروبي وضدرورة إرضاءه، لتحقيق الطرف الثاني المتمثل في الربح المالي في مجتمع رأس مالي، رأس المال هو الأساس لكل مشروع مهما كانت طبيعته.

من هذا تتبدى لذا حقيقة وجود مواضديع مُعيّنة " تستهوي القارئ الفرنسي وتجعل فرصدة الشهرة والعالمية خيارا ممكذا ومحققا لكثير من الكتاب، نظرا لطبيعة اللغة الفرنسية التي تستبيح المحظورات وتخترق جميع الطابوهات، وهو ما يُفسِّر النجاح الذي حصلت عليه رواية التطليق "1, فهل يمكن أن يُرضدي مُبدعٌ ما ضربين من القراء يتضادان في تذوق النصوص نظرا الاختلاف مرجعياتهما؟

يد دو أنّ الإجابة سنُقدمُها لذا حالة الأدب المكتوب باللغة الفرنسية، الذي لم يستطع أن يخاطب الجزائري والفرنسي بنص واحد، فكان عليه أن يختار أحدهما، وكان الآخر هو المتلقي الأوّل لنص يكتب بلغته وينشر في معظم الأحيان هذاك ، وتحوّل هذا الأدب إلى أدب "مهاجر ومغترب "، موجه للآخر ومكتوب لأجله وفاعل في بنية ثقافية وأدبية مغايرة نصوصا وقراء وأدباء"2.

تُطرَح مسألة اغتراب المبدع نفسه- فضلا عن اغتراب نصده – بشدة حينما يتعلق الأمر بالكتابة بلغة الآخر, مع ما يتبع ذلك من

 $<sup>^{1}</sup>$  - از دواجية اللغة في أدب رشيد بوجدرة : العموري الزاوي – مرجع سابق ص $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> الْجِزَائِر كنص ، سؤال عن الأدب الوطني : عمار بلّحسن-مجلّة التبيين ع1 س1990 ص13 .

ارتباك في نفسيته، ولعلَّ هذا ما تضعنا أمامه آسيا جبار التي تأسف في استعمالها للغة الفرنسية – من أمور أهمها: "عدم رغبتها ومن المحتمل بصورة غير واعية – في أن تكشف للقراء الفرنسيين ... هؤلاء الذين كانوا الأعداء، في أن تكشف للقراء الفرنسيين ... هؤلاء الذين كانوا الأعداء، في أن تكشف له مجوانب مستورة من حياة شعبها وحياتها، "ففكرت إذا بأنني لن أطلع الآخرين إلا على صوورة سطحية لي ولأبناء وطني، وفي الواقع فإن الانتقال إلى لغة أخرى دفعني إلى اللجوء إلى الإخفاء والتستر كقاعدة أسير عليها في تأليف روايتي ، وكأنني قلت لنفسي والتستر كقاعدة أسير عليها في تأليف روايتي ، وكأنني قلت لنفسي بساطة وبطريقة طبيعية ""أ

يظهر أن آسديا جبار تدرك أن أعمالها قد تساهم في رسم صورةً ما عن الأنا للآخر، وأن " تَشَكُلُ وجدان الضمير الغربي إزاءنا إنما يتم في الغالب من خلال هذه الأعمال، التي يقبل عليها جمهور القراء وليست للمختصدين، إضدافة إلى أنها تبتعد عن حذلقة المختصدين وحرصهم على الروذق والتدقيق "الأكاديمي"، أي أنها أعمال (نصوص) طبيعتها تجعلها أكثر قدرة ومن ثمّ أكثر جرأة لاقتحام عالم القارئ الداخلي"2.

فالمبدع إذا يَتمَوضع في مكان مُميز، وتزيد أهمية هذه المكانة حينما يتوجه إلى الآخر، إذ يمكننا القول هذا أنّ المبدع يملك امتياز الحديث دون باقي الجزائريين - أو مواطنيه - ومن ثمّ يغدو ضمنيا وصيا ووليا على هذا الباقي، فهو يقف بإزاء الآخر كممثل للأنا، لكنه في حديثه لا يتحدث إلاّ عن ضميره الخاص، ولا تتجاوز وصايته وولايته حدود الضمير، من حيث يعتقد أنّ حديثه " جامع مانع "، وأنّ وصايته وولايته عامتان شاملتان "قر

<sup>. 283</sup> سابق ص $^{1}$  -  $^{1}$  عايدة أحمد بامية مرجع سابق ص $^{1}$ 

 <sup>-</sup> صورة الآخر في رواية "المهدي" لكونيل: أبو بكر أحمد باقدر مرجع سابق ص903.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - استعرنا هذا التعبير من نجيب العوفي في كتابه حول القصة القصيرة المغربية ، حيث يشير إلى الأنثى الكاتبة التي تقف كممثلة لباقي الإناث لأنها تمتلك امتياز الكتابة – أنظر

فهل الإحساس بامتلاك امتياز الكتابة, وتمثيل الأنا هو الذي يجعل رشيد بوجدرة — وهو يواجه الآخر- يبذل قصدارى جهده لرسم صورة مميزة وجالبة لانتباه الآخر؟ ثمّ ما هي سمات هذا التميُّز الذي سيسعى لإبرازه؟

قبل أن نتحدث عن صدورة الأنا التي قدمها رشيد بوجدرة للآخر فيما سيأتي من فصول ، يبقى أمامنا الإجابة عن سؤال هام لتكتمل لدينا صورة المتلقي/الآخر الذي يقف بوجدرة إزاءه، وهذا السؤال يتعلق بمرجعية هذا المتلقي/الآخر الثقافية ورصديده الأدبي الذي وققه وعلى أساسبه يُمارس فعل القراءة والتلقي لنصدوص بوجدرة ؟

للإجابة عن هذا التساؤل يبدو أنّ علينا أن نرجع إلى الثقافة الغربية وكيفية إنتاجها تاريخيا لصورة الذات والآخر, باعتبار أنّ النص الأدبي -بدءا من العذوان-ية وم بجذب المتلقي إلى "مجموعة من الخطابات السياسية والاجتماعية والثقافية "1، وفق سياق عام.

والمبدع في كل ذلك إنما يرتكز على " المخزون القار بين المرسل والمتلقي" ، ولا يمكن بهذه الحال أن نغفل عن كون هذا المخزون أو السياق العام الذي يؤطر فعل التلقي والقراءة لابد أن تمدد جذوره عميقا في التاريخ الذي – وبفعل التراكم بينتج تصورا وفكرا معينا، سينسحب على هذا السياق الفكري /الثقافي ويسمه بميسمه، سواء تم ذلك بوعي من الأفراد أو من دون وعي

كتابه القصة القصيرة المغربية ، من التأسيس إلى التجنيس : نجيب العوفي – المركز الثقافي العربي – بيروت لبنان ط1-1987 ص333 .

اللغة الشعرية وتجلياتها في الرواية العربية 1970 -2000 : ناصر يعقوب - المؤسسة العربية للدراسات والشر بيروت ط1س2004 ص106 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ص106 .

فيما يخص المجتمع الأوروبي نجد أن هذاك "سيادة تصورُ غربي يُبرمِج كل شيء ضدمن منظور يتصل بالثقافة الغربية وقيمِها السائدة "1" ولا ذلك فإندا لا نتعجب إذا وجدنا العقلية الأوروبية تتمسك بصور نمطية, " تُخلق انطلاقا من وقائع حقيقية مُشوَّهة بشكل ما، تُقدِّم للآخر صورة لا تقل كاريكاتورية لأنها تُركِّز على بعض جوانب العقلية الصادمة للجماعة "2.

وهذه الصور زيادة على كونها تُقيِّم سلوك الآخر انطلاقا من اعتبار الذات مركزا يقف على هامشه الآخر "3، فإنها (الصور) أضحت ثابتة في الذاكرة الجمعية ،لم تتغير منذ أن قامت المُخيِّلة المسيحية الغربية ببلورتها "4.

إنّ هذه الصدور النمطية أنتجَت وفق شرط تاريخي ظرفي تمثّل في الحروب الصدليبية "5، ورغم انتفاء مقوماتهذا الظرف الذي على أساسه تأسست هذه الصور, فإنّها لازالت " تعتمل داخل المتخيل الغربي الراهن بكيفيات مختلفة "6 ولازالت تمتلك سلطتها

مرجع سابق ص71 - السردية العربية الحديثة 31 عبد الله إبراهيم مرجع سابق ص

<sup>1</sup> \_الغرب المتخيل: محمد نور الدين أفاية - مرجع سابق ص140 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - وبالتالي تكون الذات هي المعيار والمقياس ومحور العالم كله ، يقول محمد نور الدين أفاية : "لقد حصل إجماع إيديولوجي بناه الغرب الأوروبي المسيحي لإقصاء اللحظة العربية الإسلامية الوسيطة من تاريخ الأفكار الإنسانية "، فأطلقت تسميات من قبيل الشرق الاوسط والأدنى ... الخ ، وهذا كله دليل تمركز الغرب حول ذاته ، أنظر "الغرب المتخيل : محمد نور الدين أفاية ...مرجع سابق ص241.

<sup>3</sup>\_ Norman Daniel ;Islam et occident p114

نقلا عن

المرجع السابق ص155.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المرجع السابق ص156-127, وانظر أيضا:

Montgomry Watt; Linflience de L islam sur Leurope Médiévale p167 . حيث يرى أنّ أوروبا الوسيطة أفرزت ظاهرتين ، تتمثل الأولى في الصور المشوهة ، وتتمثل الثانية في " التجذر الهائل الذي تمكنت الإيديولوجية الصليبية من ترسيخه في قلوب وعقول الأوروبيين عن الذات والآخر".

<sup>6-</sup> العلوم الاجتماعية و الاستتشراق, مصورة المجتمع العربي الإسلامي: محمد نجيب بوطالب - ضمن كتاب صورة الآخر - مرجع سابق ص330 .

، إنها صورة مكثفة "حول العربي في وسائل الإعلام وفي الدوائر السياسية والتشريعية المتخذة للقرارات عبر المنظمات والدول "5.

ولأن هذه الصور قد أنتجت في ظرف تاريخي اتسم بالعداء المتبادل- المتمثل في الحروب الصدليبية - فإنها تحمل الكثير من التشويه، فأوروبا الوسيطة - وفي تعبئتها للحرب - عملت على "تكوين متخيل جمعي يعلي من شأن الذات ويقدم الآخر في أشكال انتقاصية شيطانية"1.

فقدِّم العربي المسلم على أنه وثني عنيف ومتوحِش ، إضافة إلى شذوذه الجنسي وشبقه "2" والذي بهمنا في كل هذا هو أن هذه الصدور قد انسحبت لتشكل سياقا عاما ومرجعية ثقافية معرفية يتكئ عليها الأفراد ، حتى حين يتعلق الأمر بتلقي ذص أدبي ، باعتباره (النص الأدبي) عامل مهم في تكوين المرجعية الثقافية والسياق المعرفي .

يرى لويس وام Louis Wam أنّ " المواضيع الرئيسية في الأدب الإليزابية ي عن المشرق هي الحرب، الفتح، قتل الإخوة والأخوات، الغدر والشبق" في الذلك فلا عجب إن رأينا أنّ أكثر الكتب الأدبية التي استهوت القارئ الغربي وأدهشته ونالت إعجابه هو كتاب "ألف ليلة وليلة "، وهذا نسجل مفارقة مهمة تحمل في دلالاتها الكثير من الحقائق التي لا يجب أن نغفل عنها .

<sup>. 128</sup> سابق ص $^{1}$  - الغرب المتخيل ... محمد نور الدين أفاية , مرجع سابق ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ص: 134 -135-139.

<sup>3</sup>\_ Louis Wam : The Oriental in Elizabethan Drama p136 \_ 187 . وعن : صورة العرب في عقول الأمريكيين : ميخائيل سليمان \_ مرجع سابق ص23 .

يُورد الدكتور عبد الله إبراهيم ردّ فعل القارئ الغربي اتجاه كتاب "مقام ات الحريري"، الذي تُرجم إلى معظم اللغات الأوروبية الحيّة، إذ "لم ينجح في غزو جمهور غربي عريض "أ، وحتى المتخصصين يرون — على غرار أرنست رينان — أنّه "كتاب في الظاهر تافه في العمق، والذي إذا قومذا شكله حسب أفكارذا الأوروبية يتجاوز كل ما يمكن تصورُرُه في مجال سوء الذوق "2.

فمقامات الحريري إذا طبقا للمعايير الأوروبية كتاب خاسر، في مقابل كتاب "ألف ليلة وليلة" الذي أدهش الغرب، وهذا نتسداءل عن حقيقة هذا التفاضدل بين الكتابين: هل يعود بشكل حصري إلى الذوق العام؟ أم أنّ الأمر يتعلق بكون "ألف ليلة وليلة" إنّما يقدم للمتلقي الأوروبي "صدورة الشرق المطلوبة والمرغوب فيها" أو ويُكرس مركزية الذات وتفوقها في مقابل تخلف الآخر، مع ما يحمل هذا الدليل من مصداقية بذاءً على قاعدة "وشهد شاهد من أهلها "؟

لا يُشكّل كتاب " ألف ليلة وليلة " الاستثناء ، فأرنست ريذان يقول: "لا أعرف ما إذا كانت في تاريخ الحضارة البشرية لوحة أبهى أو أحظى بالقبول أو أكثر حيوية من حياة العرب قبل الإسلام كما يُقدِّمها لنا نمط عنترة المثير للإعجاب" 4.

يد دو إذا أنّ البحث عن أسد باب اهتم ام القارئ الغربي للسيما المتخصصين منهم — بنوع معين من الإنتاج الثقافي العربي دون آخر مهم جدا ، للإجابة عن تساؤلات تطرح نفسها بحدة من

<sup>1 -</sup> السردية العربية: عبد الله إبراهيم... مرجع سابق ص106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - لسان آدم : عبد الفتاح كليطو ، ترجمة عبد الكبير الشرقاوي ص 75 ، نقلا عن المرجع السابق ص 106 .

<sup>3-</sup> المرجع السابق ص106.

<sup>4 -</sup>Norris H.T: The Adventures of cantor p1

نقلا عن : الكلام والخبر مقدمة السرد العربي : سعيد يقطين – المركز العربي الثقافي – الدار البيضاء ط1 1997 ص74 .

قبيل: هل هذا الإعجاب سيجُرُّ اعترافا بتفوق المخيال العربي وخصوبته "1 ؟ أم أنّه كما قلنا سابقا إنما يقوم كدليل على تخلف العربي وبدائيته؟ سيما وأنّ الغرب حتى اليوم يقوم بمماهاة العرب بكتاب "ألف ليلة وليلة"، " فكانت خصال الشخصيات في حكاياته وأسد اليب حكاياتهم تنتقل آليا وبصدورة متكررة إلى الغرب"2، وسدات بذلك صدورة نمطية عن العرب, فهم "كسرولين ... خانعين للسلطة ... وشهو انيين "3.

فهل ساد هذا الذوق الأوروبي لفترة محددة أم أنه أصبح على مرِ العصور سمة أساسية تميز القارئ الغربي لاسيما في تعامله مع النص العربي ؟ وهل يعمل المبدع العربي اليوم – خاصة الذي يتوجه إلى الآخر بالدرجة الأولى - خارج هذا السياق ؟ وهل ينسحب كل ما قلناه على النص الجزائري خاصة إن تضافرت كل هذه العوامل الأولية مع عامل اللغة ؟

ه ذا ما سد نحاول الإجابة عنه فيما سديأتي من هذه الدراسة في جانبها التطبيقي .

<sup>1 -</sup> يشير سعيد يقطين إلى أن السيرة الشعبية والتراث قد استخدما " للتصدي للآراء الإستشراقية ، التي تتهم التاريخ والإنسان العربيين... وتقدم السيرة الشعبية المثال الأبين عن الإبداع العربي الذي يزخر بالخيال " ، أنظر كتابه الكلام والخبر - مرجع سابق ص88 ، ولكن هذا التوظيف تراجع لصالح توظيف آخر ، حين أضحت السيرة الشعبية مجرد سياحة داخلية - على حد تعبير عبد الله العروي - أليست تلك مداهنة للآخر وإرضاء لفضوله وإشباعا لرغبته ؟؟

 $<sup>^{2}</sup>$  - صورة العرب: ميخائيل سليمان - مرجع سابق ص 23-24

 $<sup>^{2}</sup>$ المرجع السابق ص 23-24  $^{-3}$ 

الفصل الثاني حضور الآخر داخل النص داخل النص

رأينا كيف أنَّ للآخر حضورٌ في هذه المدونة يبدأ من اللغة التي كُتبَت بها الرواية, والتي تفترض متلق أوّل لها, ويُعمِّقُ هذا التوجُّه نشر الرواية في فرنسا, ويبدو أنّ كل هذه المُعطيات ستتعاضد دمع ظروف تاريخية ارتبط ت بالتوجُّه ات السياسية المُختلفة التي ظهرت بشكلً جلي بعد الاستقلال, حين انتفى وجود الآخر/العدو الذي كان يوحِّد الجماعة الوطنية, أو على الأقل يُؤخِّر المواجهة بين الذات وآخرها المحلي إلى حين.

وتأتي رواية رشيد بوجدرة ضمن مجموعة من الروايات — لاسديما المكتوبة منه ا باللغة الفرنسدية - التي طرحت إشكالية الانتماء, وعلاقة الأنا الفرد بالأنا الجمعي الذي تفكّك فاسحًا المجال لفردانية تميّزت بالاغتراب واللانتماء, كلُّ هذه الحقائق ستُعيد ترتيب العلائق وتصدنيفها, فيصدير للذات آخرا جوانيا أو محليا يتغاير ويتمايز —حدَّ التضاد أحيانا — عن الأنا, مما سيستدعي بالضرورة تغيُّرا في علاقة هذه الأنا بالآخر/عدو الأمس.

# أولا- أزمة الوعي وانشطار الذات:

تميّزت الرواية الجزائرية عموما — سواء في مرحلة الثورة أو في سد نوات الاسد تقلال الأولى — بالنظرة التمجيدية للثورة وللشعب الجزائري، إذ شكّلت الثورة الموضوع الأثير والمحور الرئيسي للمضد امين الروائية, ف"العلاقة بجرح الثورة أعطى للرواية الجزائرية توجّها تمجيديا إنشائيا انتصداريا، من تمجيد الحرب التي يَقتُل فيها البطل الروائي كل الأعداء الفرنسيين ويعود سالما إلى قواعده ، إلى تمجيد الاشتراكية"1.

<sup>1 -</sup> الحقيقة الإبداعية ، تأملات في التجربة الروائية الذاتية : واسيني الأعرج — ضمن كتاب : أفق التحولات في الرواية العربية (2) : إبراهيم عبد المجيد وآخرون — المؤسسة العربية للدراسات والنشر — بيروت  $d^2/2$   $d^2/2$   $d^2/2$   $d^2/2$  الدراسات والنشر — بيروت  $d^2/2$   $d^2/2$   $d^2/2$ 

الفصل الثاني حضور الأخر داخل النص داخل النص

اعتُدرت الدورة إنجازا مقدسا يجب أن يُحفَظ ويُنقَل إلى الأجيال نقلا يحدرم هذه القداسة، ولم يقتصدر الأمر على دورة التحرير فحسب بل شمل حركة البناء والتشييد، الذي اعتبرت استمرارا لحركة التحرير ونالت بذلك حقها من التبجيل.

ظلّ هذا حال الرواية الجزائرية - لاسيما المكتوبة منها باللغة العربية - لسد نوات طويلة ، وعمل المبدع على مسد ايرة هذه الحركة/الواجب الوطني ، فعمل على نفي ذاته والانصدهار في بوتقة الجماعة، فكان يُفكّر بمنظورها ويتصدرف لمصدلحتها ووفق شدروطها، واسد تمرت الثورة خزانا عظيما يمده بطاقة روحية وطنية تصهره في جماعته.

يقول واسيني الأعرج عن الكتّاب ذوي التعبير الفرنسي "لم يحاولوا البحث عن ذواتهم داخل الفراغات المغلقة ولم يقتلهم القلق ولا التهويمات الميتافيزيقية الغامضة ، فكلُّ شيء كان بالنسبة لهم واضحا، فالثورة الشعبية الكبرى وثقافتهم المتنورة جعلتهم يقفون على أرضدية صدلبة تم نعهم من السقوط في الغم وض والقلق والتهويمات الميتافيزيقية"1.

فالجزائريون وهم يكتبون باللغة الفرنسية – حسب واسيني الأعرج – تميزوا عن غيرهم من الكتّاب الفرنسيين بنفيهم للذات وهواجسها ، في مقابل الانصهار في الجماعة ومصديرها الواحد ، وهذه الميزة التي كانت تحسب للمبدع الجزائري هي نفسها التي صدارت تعييه في نظر النقاد فيما بعد ، وتخنقه في نظره هو بالذات ، فالبطل الذي كان "صدورة لشخصدية نموذجية تختزل الأشخاص وتمثل الإنسان في كليته وتمتلك موقفا صدلبا ورؤية واضحة . وتنطق بلسان الضمير الجمعي، هذا البطل ترك مكانه واضحة . وتنطق بالشهادة وممزقة وربما عاجزة, تكتفي بالشهادة

<sup>1 -</sup> اتجاهات الرواية العربية في الجزائر: واسيني الأعرج -مرجع سابق ص72.

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلال النص

على صدراع معقد وغامض يحمله امن منظورها على طرح السؤال المعرفي من جديد على نفسها"1.

إذا كان هذا القول يخص الرواية العربية عامة، فإنه ينسحب على الرواية الجزائرية أيضا، فبعد أن سعت في بداية الاستقلال "إلى استعادة الماضي قصد ترسيخه في أذهان كل من لم يعايش مأساة الاستعمار وجبروته، لكن الجيل الجديد الذي انفتحت عيونه على واقع الحال اقتدع أن سؤال /أسئلة الحاضر أقوى بكثير من كل طفح طوباوي أخلاقي "2.

وبدأت قداسة الثورة يبهت بريقها شيئا فشيئا، وبدأ رابط الواجب المقدس تَتقوَّض عُراه وتتفكك على وقع اختلاف الرؤى والإيديولوجيات، الذي وصدل حدَّ التناقض أحيانا، فبعد مرحلة طغيان الجماعة ، وسيادة الفكر الواحد والأمل الواحد، أو مرحلة انسجام الرؤى والأحلام والأهداف، جاءت مرحلة التبست فيها العلائق ولم يعد "النَّحن" منسجما ومتماسكا.

هذا "ما سيئيح فرصدة الظهور أمام "الأذا" و"الأذت" و"الهو" بعد انهيار أسطورة "النحن" وأمجادها وأحلامها ستتشطى الذات المؤقنمة إلى ذوات اجتماعية مختلفة، وستتشطى ترتيبا على ذلك العلائق والصرراعات والتفاعلات الاجتماعية — التاريخية الستجابة أو امتثالا لما عرى البنية الاجتماعية، وبالتالي الإيديولوجية من تخلخل وتململ عقب انجلاء أوهام وأحلم الاستقلال، وانتساخ الإشكال الموطني بالإشكال الاجتماعي "3

 $<sup>^{-}</sup>$  فن الرواية العربية بين خصوصية الحكاية وتميز الخطاب: يمنى العيد  $^{-}$  دار الآداب  $^{-}$  بيروت  $^{-}$  41/1998 ص50.

بيرو . 1998 . محمة الثبات والتحول : محمد برادة - مقدمات ، المجلة المغاربية للكتاب  $^2$  عدد 13 س 1998 - 0 .

 $<sup>^{3}</sup>$  - مقاربة الواقع في القصة القصيرة : نجيب العوفي – مرجع سابق ص 209 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التاني المنطق ا

لقد دخلت الجماعة الوطنية مرحلة جديدة ، فمع مواقف المواجهة المباشرة تفقد العوامل المشتركة جذوة حرارتها ، ويتضداءل حجم الماضدي المجيد ، وتصديح عُراه أكثر هشاشة وعرضة للانكسار أمام ضغوط الحضارة وتحديات المستقبل العتيد

ولعل ما حدث يجد تبريرا وتفسيرا له في كون الوعي الوجودي بالذات لا يتم "كما لا يتم بناؤها وتطويرها إلا من خلال "الآخر" ، بإدراكه والوعي به، بتفسير دوره ومُفاوضدة مكانته، وبالصراع المستمر معه، سواء كان ذلك "الآخر" حقيقة أم خيالا، ومهما كان بعيدا نائيا أو قريبا جوانيا "2.

أيحقّرُ وجودُ الغريم الذاتَ على تكثيف مظاهر تآلفها وتعالقها الجمعي, هذه الذات التي لا تَخِفُ حدَّةَ " نظرتها الخانقة " إلى وجهها/بُعدها الآخر "إلا بظهور الآخر \_ ذلك الغريب الأجنبي المُريب الذي يقع في مكان ما خارج دائرة الذات \_ وحول هذا الوعي الجمع ي فقط تُعِيد د الذات ... المج زأة تكامله ا الثق افي ووح دتها القومية وانسر جامها النفسري "3 ، ومع غياب /انتفاء الغريم/العدو تبدأ الذات بالتشظي ، وتُصديح " الأنا الواحدة عددا من الأنوات التي تشكل كل منها مستوى من مستويات الآخرية "4

الذات العربية المتضخمة ، إدراك الذات المركز والآخر الجواني : سالم ساري ضمن كتاب مورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون - مرجع سابق - 392 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ص377 .

 $<sup>^{3}</sup>$  - الذات العربية المتضخمة : سالم ساري مرجع سابق ص $^{3}$  .

<sup>4 -</sup> سرد الآخر: صلاح صالح - مرجع سابق ص51 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التنافي المنطق المنطق

مع حدّة الواقع الذي تجلى عقب انقشاع أوهام الثورة <sup>1</sup> ظهرت عددٌ من الإيديولوجيات التي تختلف وتتضاد أحيانا، ويمكن حصر هذا التضاد القائم بين الإيديولوجيات في محورين أساسيين:

أولا: التضاد القائم بين التيار المعرب والآخر الفرانكفوني، وهذا التضاد اتخذ أبعادا عميقة لم تقتصدر على الاختلاف أو التضاد الفكري، بل شكلت " بعدا جديدا يقوم على أساس تقسيم الذات الواحدة ومكوناتها إلى عدة ذوات ، لتصديح أنا وآخر في الوقت نفسه ، إنها الذات الممزقة"2.

والخطير في كل هذا هو أن " الموقف من "الذات النقيض" يتم بناؤه على قلب الحقائق التاريخية وتحوير المواقف المنطقية، بل وحتى توظيف الجانب التسليمي في الثقافة الشعبية وربطها بمكونات الذات البديل"3، وتتعلق هذه الحقائق التاريخية أساسا بحرب التحرير والمساهمة فيها، كما استعمل الإرث اللغوي والديني " كأساس للتمايز بين الذوات "4، هذه العوامل نفسها هي التي شكلت المحور الثاني المتمثل في :

تانيا: السلطة كآخر مضداد ومُهيمن يستمد مشروعيته من الثورة، وهذا ما أدى إلى ظهور نصدوص روائية " تشير إلى نقد المشروعية الأدبية والإيديولوجية من طرف النص، وكشف تناقضه التهددة الإيديولوجية البطولية البائدة ... هذه المنصدوص

<sup>1 -</sup> ونلاحظ أن هذا التجلي لم يكن في وقت واحد موحد بالنسبة لجميع المبدعين ، وإنما اختلف وعيهم من مبدع إلى آخر ، وعموما يمكن القول أن النص المكتوب بالعربية قد استغرق وقتا أطول بكثير مقارنة مع النص المكتوب باللغة الفرنسية .

الذات الممزقة ، بين الأنا والآخر : عروس الزبير تضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر البيب وآخرون - مرجع سابق ص669 .

<sup>3 -</sup> الذَّاتُ المَمْزُقَةُ ، بينُ الأَنَّا والأَخر : عروس الزبير \_مرجع سابق ص659 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع السابق ص660 .

الفصل الثاني حضور الأخر الخر الأخر الخر الأخر الخراء الأخر الخراء الأخر الأخر

تَعرض القيم الثورية في كون دلالي وسردي وخط ابي ملتبس ومتضاد"1 .

لم يقتصر الأمر على السلطة السياسية بل تعدّاه إلى مختلف بُنَى المجتمع، حيث ظهرت تيمات جديدة في النص الجزائري، تُوَطرها هذه الإيديولوجيات الواقفة على طرف نقيض – في أغلب الأحيان – مع الإيديولوجية المهيمنة/السلطة، وانجرَّ عن ذلك العمل لنقض السلطة ومعارضة كل ما يتصل – أو يبدو ظاهريا أنه متصل – بها، وأهم النقاط ارتكزت حول:

1 - نقد الثورة كنقد لمشروعية السلطة تاريخيا .

2 – نقد المع يش والقيم الاجتماعية والعائلية، من خلال طرح المكبوت كتعبير عن التضداد مع العائلة بوصدفها " مؤسسة اجتماعية تُعيد إنتاج هيمنة السياسي والسلطوي"1

3 - نقد الدين والسلفية "2.

بدا وكأن المسلمات كلها قد تلاشت، وأصبح الشك و اللايقين هو العقيدة الوحيدة ، كما أصبحت الذات هي مركز العالم ، ويؤثر هذا بطريقة ما على علاقة الذوات فيما بينها ، إذ " تتقدم علاقة الذات بالآخر بكيفية إشكالية دوما ، اللهم إلا عندما يطمئن الفكر إلى ثوابته ويسترخي على أجوبته ، أو حينما يقبل بتسليم مقوماته للآخر ويتنازل عن إرادته للقوة ، أما إذا تعبَّأت الذات للتعبير عن تفاصديل وعيها، وعن إرادة مختلفة للقول ، فإن السجال والتوتر وسوء الفهم هو ما يَغدو مُميِّزا للعلاقة مع الآخر "3".

يبدو هذا متماشيا مع أطروحات غربية تقدس الذات ، يقول تودروف : "بأي طريقة يمكن أن يغتني الحدث إذا نجحت في الالتحام مع الآخر ؟ إذا كان البديل عن الاثنين واحدا فقط الآن ؟

المشروعية ، الرواية الجزائرية والتاريخ في الجزائر : عمار بلحسن - مجلة التبيين 7 س7 س106 - 107 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - الجزائر كنص ، سؤال عن الأدب الوطني : عمار بلحسن  $^{2}$  التبيين ع $^{2}$  س  $^{2}$ 

 $<sup>^{-}</sup>$  - الغرب المتخيل : محمد نور الدين أفاية  $^{-}$  مرجع سابق ص $^{-}$  .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص الفاض الفاض

ما الذي أستفيدُه وأربحُه من التحام الآخر بي ؟ سوف يعرف ولكن ما أعرفه وأراه أنا ... إن الالتحام بالآخر هو رغبة خاطئة تختزل كل شيء إلى وعي مفرد وتُذيب وعي الآخر في هذا الوعي الفرد"1

وتقديس الذات ووضعها في مرتبة عُليا هو ما ألغى كلَّ المسلمات، واعتبرها قيدا يشد - بل ويعطل- حريتها وانطلاقها اللَّذين هما أسد اس كل إبداع، والحياة المعاصدرة بتكنولوجيتها وتطورها المربك هي أكثر ما يُعيق المبدع ويُعطِّل حواسه، ويجعله يحيا حياة أكثر "تشتتا واصطناعا وزيفا "3"، إذ أصدبح زمن الرواية "هو زمن المتعدد والمتدوع والملتبس والمتحول والمتغيِّر، أي كل ما يعلن عن هشاشة الإنسان ورخاوة مواقعه "4"

نلاحظ كيف أن التمركز حول الذات - الذي كان معرَّة تعيب العمل المبدع ويتهمه بالتخاذل - هو نفسه صدار ضرورة فنية ومعلما يميز الرواية الحديثة ، " إن الرواية تبدأ بالعنصر الذي يوافق خصوصديتها، والذي يتمثل أولا وقبل كل شيء ب: الذات الإنسانية الحرة التي تخلف وراءها شيئا فشيئا زمن الكليات المغلقة لتدخل زمن الخصوصيات المفتوحة "5

. 200 - 199 ميخائيل باختين : المبدأ الحواري : تزفيتان تودروف - مرجع سابق ص- 199 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نلاحظ أن الذي يعيق إبداع الفنان في الغرب شيء مغاير لما يعيق الفنان العربي ، ورغم ذلك نجد أن النقاد والمنظرين ينقلون هذه الأطروحات دون مراعاة شروط تحققها , وحقيقة تمايز الواقعين ، ونجد أن العربي يعاني - كالأوربي — اغترابا نجم عند الثاني من هجوم الآلة على حياته واجتثاث العلاقات الإنسانية ، وهو مالا يعانيه العربي ، ولكنه يصر على التغرب ، وهنا نتساءل عن حدود فاعلية ما يُنقل من أطروحات نقدية تنظر لحياتنا وفكرنا بمنطق الآخر .

 $<sup>^{3}</sup>$  - نظرية الرواية ، علاقة التعبير بالواقع : موريس شرودر وآخرون  $^{3}$  - منشورات مكتبة التحرير ببغداد 1985  $^{3}$  .

 <sup>4 -</sup> نظرية الرواية والرواية العربية : فيصل دراج - المركز الثقافي العربي - الدار البيضاء ط1 1999 ص262 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المرجع السابق ص144 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخراد الخراد الخراد الأخراد الأخراد الخراد الأخراد ا

هذا التفتح والتحرر الذي وسم مرحلة ما بعد تقديس الثورة ، سه ار عقيدة للمبدع ورسالة يبشر بها - كل حسب فكره وإيديولوجيته – إذ أنه يمارس على القارئ "تحطيم أغلاله الروحية والعقلية في محاولة لدفع وعيه نحو مناطق محرمة ، نحو بقاع خطرة ... لا مساومة و لا توسط ، لا دغدغة للقارئ ، لا تملق بل هجوم" ، فهو -المبدع - يعمل على زعزعة النظرات الراكدة ، وتحريك الفكر وإذ زال المسلمات عن عروشها ، كل شيء مطروح على بساط البحث من جديد" 1

ه ذا اله دم والتق ويض الد ذي مارسد ه المبددع - أو حاول ممارسته - ضدّ ما رآه أصدناما وأوثانا تتحكم في حياته ومجتمعه، ورفض هذا الأخير لهذا العمل، واعتباره نكوصا وارتدادا عن ثقافته، كلُّ هذا أدَّى إلى حدوث شرخ عميق بين المبدع ومجتمعه قد يصل حدّ الاغتراب.

يقول ريتشارد شاخت عن الاغتراب إنه "الارتطام الدائم والمُستمر في داخل الفرد فثمَّة عدد هذا الكاتب ما أصدبح راسخا، ما أصدبح من الثوابت التي تهجَعُ في القعر منه, بحيث يستحيلُ نفيُها أو إسقاطها (الثابت) ، بينما نَجد في المقلب الآخر أن هناك دحضا متواليا لهذه الثوابت ، وهو متأتً - على الأرجح من الهجوم الذي لا تنِي تشئنُه مستجدات المدنية الحديثة "2

مع الرواية المكتوبة باللغة الفرنسية تبدو دواعي الارتطام أقوى وأكثر حضدورا، فبالإضدافة إلى ما انعكس على المبدعين عامة من تراجع لتأثير الثورة، فإنه لا يمكن إغفال ما وصدلنا إليه في الفصل السابق مما للغة والمتلقي من تأثير على المبدع وكتاباته

أ - حركية الإبداع ، دراسات في الأدب العربي الحديث : خالدة سعيد - دار العودة - بيروت - 4 1989 - 05 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - النص المرصود:  $^{1}$  سمير أبو حمدان  $^{2}$  مرجع سابق ص92 .

الفصل الثاني حضور الأخر داخل النص

ويُمكننا هنا أن نُجري مقارنة بسيطة بين الروايات العربية التي احتفظت بغنائيتها التمجيدية للثورة حتى وقت قريب ، وبين الروايات الفرنسية التي أثارت مشكلة الانتماء والهوية بما فيها تلك التي كُتِبت أثناء الثورة ، ونلاحظ كيف عبَّر أبطالٌ كثر في هذه الروايات عن الانتقال المفاجئ " من المُطلق والمقدس والمنظم والواضح إلى ما هو نسبي ودنيوي و غامض ومتناقض "1.

قد تجد هذه الحالة تفسيرا لها في الشروط الفنية التي تحققت للرواية المكتوبة باللغة الفرنسية دودًا عن الرواية المكتوبة باللغة العربية، والتي يُمكنها أن تجعل هذه الأخيرة على قدر من البسداطة، فيما تُتِيح للأولى فرصدة توظيف طرح أكثر عمقا لموضوعات متنوعة" ملكن ذلك ليس السبب الوحيد فلقد كان التمزق في الرواية المغاربية هو في نفس الوقت تحليل للذات وعرض للفرجة "د، إذ جعل المبدعون المغاربة" من رؤيتهم الأوتوبيوغرافية وسيلة للفضدح والجدال، فقد رفضوا بقوة الإرث التقليدي ولكنّهم اكتسبوا ثقافة جديدة - الفرنسية "4.

إن اعتبرنا صناعة الفُرجة - الفُرجة للآخر - الهدف الأول ، فإنَّ المتخلُص من الإرث ومُهاجمة رموزه وتحطيمها هو بمثابة المؤثرات التي تُغري بمُتعة الفرجة، وهذا يبدو منطقيا أن " يُثير الاستغلال المُلتبس لهذا الموضوع "(تحطيم الإرث) " ردَّة فعل عنيفة عند مغاربة آخرين "5 ، أو بالأحرى المجتمع المغاربي ،

<sup>1 -</sup> أنظر كتاب تطور الأدب القصصي الجزائري : عايدة أحمد بامية - مرجع سابق ص 113 ، حيث رصدت مصائر عدد من أبطال هذه الروايات ، وكيف عبَّروا عن هذا الإشكال الحضاري .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - انظر كتاب " مقاربة الواقع في القصة القصيرة: نجيب العوفي – مرجع سابق ص210 وما بعدها ، حيث يفيض في هذا الموضوع.

<sup>3</sup>\_Le roman Maghrébine- Abed Elkebire Alkhatibi p71 -110.

<sup>4</sup> \_ المرجع السابق ص110 .

<sup>1-</sup> Le roman Maghrébine- Abed Elkebire Alkhatibi p111 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخر الخراد الفص

وتأتي رواية "الإنكار" لرشيد بوجدرة المنشورة سنة 1968، لتثير فينا تساؤلا هاما: كيف حقلت رواية متقدمة زمنيا - باعتبار تاريخ الاستقلال - بمثل تلك الانتقادات لكل ما هو مقدس ؟

سثرجئ هذا التساؤل إلى الفصل الثالث ، ولكن سؤالا مُهماً يفرض نفسه عليذا وندن نمتثل كل ما قلذاه سابقا عمّا للغة وللمتلقي/الآخر من سلطة على النص المُوجَه إليه أساسا والمكتوب بلغته - كيف تقدمت الأنا في هذه المدونة ؟ وكيف تمظهر الآخر ؟ وهل تمثل في الآخر /الأجنبي والفرنسي خاصدة ؟ أم أن خاصدية التمر كز حول الذات قد وسرمت هذه الرواية ، وجعلت الذات تشظى لتُعطِي ذواتا تُشكّل كلٌ منها آخرا للذات المركزية ؟ ثم ما مدى ارتباط كل هذه التشظيات باللغة المستعملة والمتلقي المنشود عدى ارتباط كل هذه التشظيات باللغة المستعملة والمتلقي المنشود ؟

باقترابنا بداية من هذه المدونة نجد أنها رواية كُتبَت أساسا لتكون تحليلا نفسيا عن موضدوع الأب ، باعتبار صداحبها أستاذ فلسفة ، ثم بعد ذلك تم تنقيحها لتصدير رواية<sup>2</sup>، نشرت في باريس باللغة الفرنسية تحت عنوان La répéduation .

شكّل الأب في هذه الرواية ضدا لذات البطل، و آخرا يقف على طرف نقيض مع الأنا، مُكتّفا كل أشكال الغيرية و الآخرية، ولكن الأب لا يَردُ في هذه المدونة بشكله الفردي، إنما يأتي كمُمثِل للمجتمع برمّته, ليس المجتمع العادي بل المجتمع الذي يمتلك سلطة يواجه بها أفراده, ومن ثمّ يُصبح الفرد في هذه الرواية - مُم تَلا في الراوي- أنا فردية تواجه آخر ها المُتعدِد والملتبس

<sup>2</sup> - أنظر حوار مع رشيد بوجدرة أجراه مفتي بشير و وحيد بن بوعزيز في مجلة الاختلاف - دورية ثقافية تصدر عن رابطة كتاب الاختلاف - الجزائر ع 01 جوان 2002 ص 26.

<sup>1 -</sup> الإنكار: رشيد بوجدرة ترجمة صالح القرمادي – مُراجعة المؤلف المؤسسة الوطنية للكتاب - الجزائر 1984، كما تُرجمَت هذه الرواية ونشرت تحت عنوان "التطليق"، ترجمة صالح قرمادي – مراجعة محمد الشاوش – المؤسسة الجزائرية للطباعة – ديوان المطبوعات الجامعية – الجزائر 1986.

الفصل الثاني حضور الآخر الخراد الخراد الفصل الثاني الفصل الثاني المستحدد ا

بعديد من المنظومات المترابطة فيما بينها, تبدأ من المجتمع مرورا بالدين وأخيرا الساسة أو الحاكم.

### 1 - السلطة الاجتماعية:

رأينا بداية كيف أنَّ وعي الذات بحقيقتها يتحدَّدُ وفق عوامل سوسد يوتاريخية ، ارتبط ت في الجزاد ربالثورة ثم بمرحلة الاستقلال وما بعدها ، ورأينا كيف أن هذه الذات قد تشظت ، وحلَّ محل "النحن " المُعبِّرة عن الجماعة "أنا " الفرد المُتمركِز بوعيه حول ذاته ، وصارت الذوات الأخرى آخرا مغايرا للذات .

اخت ار رشديد بوج درة لنصد ه أن يكون رواية سيرة ذاتية autobiographie ، وهذا الاختيار إنّما أملاه مضمون الرواية ، فإن كانت رواية السيرة الذاتية "تصدلح للإنسان المنكفئ المغترب, الغريب و اللامنتمي والمتوحد والفيلسوف وغير الامتثالي ، ولكل أولئك الذين يحاولون الحفاظ على فردياتهم في عالم الإنتاج الصدناعي الواسع" أ، فإنّها القالب الأنسب لنقد المجتمع وتحطيم الأغلال التي يُواجِه بها البطل/المبدع

يقول فيكتور يوكوتاستا: قد يصير الآخر "ذلك الغير الذي بالضدِّ له تَبني الأنا هويتها، إنَّ مسار بناء الهوية ينتظم بواسطة النفي التفكيكي للآخر "2، وهذا ما يُفسر لنا اجتهاد البطل في نفي حضد ور الأب، فه و يست دعيه ولكن لينفيه، إذ أنه لا يتقدم إلا بصورة الرجل المتسلط، فلم يُبق الراوي صدفة سيئة إلا وألحقها بوالده .

الموت الآخر , الجوهر الحواري للخطاب الأدبي : فاضل ثامر - دار الشؤون الثقافية العامة - بغداد 1992 ص- 22 .

 <sup>-</sup> صورة الآخر في النزاع العربي: فيكتور يوكوتاستا, ضمن كتاب صورة الآخر: الطاهر لبيب وآخرون حرجع سابق ص605.

يُمثّل الأب في هذه الرواية المجتمع مسلحا بالعرف والعادات والتقاليد، إنه "الطوطم أو النموذج الوحشي البدائي ... ليس إلا ذلك القانون الاجتماعي، التقليد ، العرف الذي يحمل في جوفه طاقة قمعية عمياء ، وبإزاء هذه الطاقة القمعية يشعر الكائن المغ اير المتميز، الفرد النموذج بأنه يع يش تغربا لا يوصد ف وإحباطا "1.

هذا الإحساس بالاغتراب هو - ربّما - الذي أوصل الراوي إلى حافة الجذون، فالع ادات البالية - حسبه - تستبد بالمجتمع وتمارس قهرها على الأفراد، ولكن وحدهم من يملكون مثل وعيه قادرين على إدراك الحقيقة، أمّا الآخرين فليسوا أكثر من "كائنات بدائية تعمل وفق قانون سَنّته الطبيعة الأولى، زادٌ يُقِيم الأود  $^2$  وتناكح يُضاعِف النسل  $^3$ ، وعقلية تضطهد العقل وثلغيه  $^4$ ، أفراد المجتمع هؤلاء ليسوا إلاّ فئران تتكاثر بشكل مخيف  $^3$ .

والك ائن العاق ل في مجتمع يتك اثر ويتجمه ر وتتضد اعف أعداده إلى حد فقدان التوازن  $^7$ ، لا يملك إلا المواجهة، ولذلك تتعدَّدُ أسلحة وطرق انتقام الراوي/المبدع من المجتمع، فيلجأ أحيانا للسب والشتم $^8$ , النقد اللاذع $^9$ ، ويصل أحيانا إلى الزنا بالمحارم

<sup>1 -</sup> النص المرصود: سمير أبو حمدان - مرجع سابق ص80 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرواية ص 34-18 - 48 - 58 - 70.

<sup>3 -</sup> الرواية ص09- 19- 59- 63.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الرواية ص68- 71 -86 .

أ ـ استعرت هذا التعبير من الكاتب سمير أبو حمدان في تعليق له على رواية لأحمد المديني ،
 أنظر كتابه النص المرصود \_ مرجع سابق ص124 .

أ - أنظر الحلزون العنيد: رشيد بوجدرة – ترجمة هشام القروي – المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1984، حيث يماهي بين الناس والفئران ، لاسيما في حجم التناسل .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - النص المرصود: سمير أبو حمدان – مرجع سابق ص80.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - الروآية ص78- 84 .

<sup>9-</sup> الرواية ص 39- 61- 67.

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخر الخراد الفص

بالمحارم  $^1$  و الأقارب  $^2$  ، لكن ذلك كله لم يمنعه من الوصدول إلى الجنون.

حاول الراوي أن يُروِّح عن نفسه باستعمال الحكي، فكان يروي واقعه الله لسديلين ، الفتاة الفرنسية التي يرتبط معها الراوي بعلاقة حميمة، تُمثل المتنفس والمخرج الوحيد له، وإن كدًا سدنتعرض لحضدور الأنثى الغربية في عنصدر موال من هذا الفصل، فإننا نجد أن هناك تساؤلا هاما يفرض نفسه علينا:

هل شكّلت سيلين المُعادِل الموضوعي - باعتبارها المروي له له- لمتلقي الرواية/المروي له الحقيقي ؟ وهل ثمة علاقة في كون الاثنين فرنسيين ؟ هل كان على الراوي/بوجدرة أن يستجمِع قوّته ويشحذ همّته وهو ينتقد مجتمعه ليُبرِيئ نفسه منه ومن تخلفه ؟ ويُثبت لمستمعه/سيلين/المتلقي الفرنسي تبرُّمه من كل ذلك ؟ لماذا انشغل الراوي/بوجدرة وحرص - بذاك الشكل المثير - على التقاط وتتبُع المواق ف المخجلة ثم عرضه بالتفصديل<sup>3</sup>، بل وإعادته الاتصوير البطيء إن صحت استعارة هذا التعبير ؟

قد تكون المدرسة الوجودية -التي أثرت في رشيد بوجدرة - واحدة من أسباب هذا التوجه، إذ تُفسر لذا الموقف العبثي الذازع إلى التشاؤم 4، يقول جورج لوكاتش عن الوجودية ومدرسة جويس تحديدا " إنها تُحوِّل الرواية أكثر فأكثر إلى تجميع مجرد

<sup>1-</sup> الرواية ص- 120 وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرواية ص71 .

<sup>3 -</sup> الرواية ص 64-77-92- 106- 153-

 <sup>-</sup> يعقد الرشيد بوشعير مقارنة بين رواية بين رواية " الحلزون العنيد" وبين كتابات عدد من كتاب الوجودية ، ويصل إلى أن " الرؤية الوجودية العبثية المنشورة في الرواية لم تقتصر على المضامين والموضوعات بل تجاوزتها إلى الأساليب الفنية "، أنظر كتابه "دراسات في الرواية العربية " – الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع – دمشق ط1 – 1995 من ص 40 إلى ص 48 ، فيما يرجع بشير بويجرة ذلك إلى كون بوجدرة قد تشبع بالثقافات الغربية والتيارات المادية ، وعلى رأسها الاتجاه اليساري ، الذي وسم أسلوبه بميزات "باعدت بينه وبين أشجان المواطن " ، أنظر كتابه " بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري 1970 – 1986 ، جماليات وإشكاليات الإبداع ج2: بشير بويجرة محمد دار الغرب للنشر والتوزيع – الجزائر 2002-2002 من ص107 إلى ص110 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخر الأخر الخر الأخر الخر الأخر الأ

للصور الفورية عن الحياة الداخلية للناس ، لكي تأتي في نهاية هذا التطور إلى تفكيك كلي لكل مضمون ولكل شكل روائي "1.

إذا كان المجتمع يشكل طوطما يُمارس سلطته على الفرد-حسب توجه الكاتب- ويقهره, فإن ذلك لا يكون إلا في ظل سلطة سياسية تكرس هذا القهر وتمارسه لتكون بدورها آخرا يواجه الذات.

#### 2 - السلطة السياسية:

رأينا قبلا أنَّ السلطة السياسية كانت تستمد مشروعيتها من الثورة, وكان لزاما على من يريد الطعن بها تفكيك خطابها ودحضه ، وتحطيم ما ارتكزت عليه في تدعيم سيادتها ، لقد روجت السلطة خطابا احتفائيا تمجيديا يهذلُ للثورة وانجازاتها، ويُبشر بعهد البناء والتشييد، ولم يكن من السهل إنشاء خطاب مغاير — فما بالك بخطاب مناقض - للخطاب الرسمي.

وجدت اللغة العربية نفسها " مذذ البدء في مواجهة مع " مقدس" المخيال الجماعي ، المحدد بمحظورات أخلاقية و دينية وسياسية وتاريخية كلما اتجهت إلى المساس بها"<sup>2</sup>، ومن جهتها مَزجَت الذاكرة الشعبية بعد الاستقلال بين اللغة العربية وبين المعتقد الديني ، فقدَّست هذه اللغة و ثارت على الأساليب الفاحشة" ، وإن كانت دُور النشر بيد السلطة فإن الأمر سينتهي فيما يتعلق بالرواية المكتوبة باللغة العربية، و لن يسود إلا الخطاب الرسمي الدي ارتضته السلطة.

 $<sup>^{2}</sup>$ - الكتابة الروائية في الجزائر عربيا : الرهان و المحدودية - الحبيب السائح ضمن كتاب : رشيد بوجدرة و إنتاجية النص - مرجع سابق - 10 .

<sup>3 -</sup> بنية الزمن في الخطاب الروائي - بشير بويجرة محمد - مرجع سابق ص 10 .

الفصل الثاني حضور الآخر داخل النص داخل النص

فحين كانت الروايات المكتوبة باللغة العربية - في معظمها - ونتيج ة للعلاقة المت وترة مع السد لطة " تطل ب لغة مكتذ زة باللاستقرار والتوتر الذهني، حيث تُصدبح الإشدارة اللغوية تحمل الغياب الذي يُحتِّم الحضور، والغياب هو اللغة المسكوت عنها"1، فإنَّ نص رشيد بوجدرة امتلك لغة نقدية جريئة - مقارنة بالروايات العربية - اتجاه السلطة السياسية لاسيما القيادة الثورية.

لقد أتيح للروايات المكتوبة باللغة الفرنسية - عموما - دُورًا للنشر تحتفي بها، لاسيما إن تعلّق الأمر بكتابات تتعرض للثورة ومدى نجاحها -و بغض النظر عن مصداقية هذه الانتقادات من عدمها - فإن هذا الطرح وحده كان كفيلا بأن يُبقِي الأبواب مشرعة أمام هذه الكتابات، لتنال حظها من النشر والترويج و القراءة، و ما يهم في ذلك كله هو أن رشيد بوجدرة امتلك حرية كاملة في التعبير عن رأيه في السلطة، التي شكّلت أحد أبعاد القهر المُمارس على ذات الراوي.

تحفلُ هذه المدوّنة بالنقد السياسي اللآذع - وإلّم يصل إلى درجة الهيمنة- حيث يبدو أنّ رشيد بوجدرة قد انشغل بتيمات - بدت له أهم - وراح يتعرّض لها هدما وتحطيما, ولعلّ أهمها تيمت يُ الجنس والدين وما يرتبط بهما, إلاّ ذلك لم يمنعه من التعرض للسلطة السياسية, مكرسا مقولة أساسية تقوم كحقيقة مركزية في متن الحكاية.

تتعلق هذه الحقيقة بكون الجماعة الحاكمة قد صدادرت إنجازات الثورة وراحت تهيمن على الثروات, ولا سبيل لها لتثبيت هيمنتها سوى الإبقاء على العقلية الخانعة للشعب, ولن يتأتى للسدلطة السياسدية تحقيق مقاصد دها إلا باسد تخدام الدين "أفيون الشعوب", فإن كاذت السدلطة الاجتماعية " تعيد إنتاج هيمنة

انفراط العقد المقدس – جاسم الموسوي – ص 69- ص 70 نقلاً عن : اللغة الشعرية و تجلياتها في الرواية العربية 2000/1970 : ناصر يعقوب – المؤسسة العربية للنشر والتوزيع – بيروت 41/898 ص 24.

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلال النص

السياسي والسلطوي، فإنَّ كلاً من السلطة الاجتماعية والسياسية لا يُمكنها أن تمارس سلطتها بدون إيجاد إطار يُبرِّر لها ممارستها و يجد لها ما يسوغها، ويتعلق الأمر بالسلطة الدينية.

### 3 – السلطة الدينية:

أعطِي الدين في روايات الثورة - بما فيها المكتوبة باللغة الفرنسية - صدورة مشرقة، باعتبار أنَّ " تزييف الذات وخلخلة الهوية العربية الإسلامية التي تشكّل درعا تحصينيا إزاء الآخر، يُصد بح شد كلاً من أشد كال الاحت واء الاسد تعماري للشخصد ية الوطنية "أ، فهو الذي يُميِّز الجزائري ويؤكد "حضوره الحضداري "1.

لكن هذا التوظيف اختلَّ – فيما بعد - لصالح نقدٍ واسع للدين ومن يُمثله، باعتباره المسؤول - أو على الأقل - هو من يُضفي الشرعيَّة على ممارسات السلطتين السياسية والاجتماعية المُهيمِذة على الفرد، ثم تحوَّل إلى السبب المسؤول عن إنتاج شعب متخلف ذو عقلية متحجِّرة وجَبَ محاربتها ، وأضحت الكثير من الروايات - على غرار أعمال أدبية مختلفة - " منبرا ممتازا لنقد النزعة الوطنية ، والبديل الوحيد للأدوات وللقنوات السياسية الممنوعة و المقموعة "2.

ومن ثمَّ أعطِي الدين صدورة سلبية عمَّت معظم الأعمال الأدبية الجزائرية، وإن كان اتخادُ السلطة المُهيمِنة الدين وسيلة لتبرير مُمارستِها سبب توجُّه هؤلاء الكتاب \_ومنهم رشيد بوجدرة \_ نحو رفض الدين ومن يُمثله ، فإن ذلك بالتأكيد ليس السبب الوحيد، بل تُضاف له أسباب أخرى، منها تأثر هؤلاء المبدعين بالكتَّاب الأوربيين الذين يعادون رجال الدين، نتيجة ارتباطهم بالكتَّاب الأوربيين الذين يعادون رجال الدين، نتيجة ارتباطهم

المتخيل والسلطة ، في علاقة الرواية الجزائرية بالسلطة السياسية : علال سنقوقة - رابطة كتاب الاختلاف - الجزائر ط1 /جوان 2000 - 99 .

<sup>. 133</sup> صابق مرجع سابق ص $^{2}$ 

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلالي النص الفصل التابي التاب

بالبرجوازية الذي رفضدت كليا "الزي الديني وخاضدت معاركها على أرضية سياسية مكشوفة "1.

وأهم مذاهب هؤلاء نجد الماركسدية الذي درى أن "كلَّ دين ليس سوى الانعكاس الواهم في دماغ البشر للقوى الخارجية الذي تسيطر على وجودهم اليومي ، هذا الانعكاس الذي تتخذ فيه القوى الأرضية شكل قوى فوق أرضية"<sup>2</sup>.

إن كاذ ت هذه النظرة الرافضة للدين وتمثله في الحياة السياسية في الغرب تتأسّس وفق شروط تاريخية، فإنها في مجتمعنا العربي لا تعد أن تكون نتيجة سياسة استهلاكية تستورد الجاهز من الغرب، بما في ذلك الأفكار والنظريات, يقول إلياس خوري: إنَّ عالم اليوم صارت " توحِّده الرأسمالية الغربية بالقوة، ويُهيمِن عليه الغرب، وتُنفَى فيه الأطراف إلى الذاكرة التاريخية، حيث لا تُستعاد إلا بوصفها فولكلورا أو دليلا جديدا على تفوق الغرب وقدرته على نفي الآخرين".

وهكذا فإن العرب لا يكقُون عن تمثّل الآخر ونظرياته وجعله الأنم وذج، فمق و لاتهم " مضد رب الأمث ال، وكتاب اتهم هي القبلة الكتابية ونظرتهم لماهية الأدب هي الأصدول " " ، ولا نستغرب حينما نسمعُ لنظريات الأوربيين صدًى يتردّدُ عند نُقادِنا، وامتثالا صدار ما عند مُبدِعِينا.

يقول فيصل درًاج عن الواقعية في الأدب: هي "منهج يَدْتكِم إلى العقال في علاقات اجتماعية تنزع إلى العقلانية, وتقبَال

<sup>1 -</sup> حول الدين : كارل ماركس وفريدريك انجلس ص227 ، نقلا عن : الشخصية الدينية في الرواية العربية : وذنابي بوداود – مرجع سابق ص122 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع السابق ص122 .

الذاكرة المفقودة : إلياس خوري ، نقلاً عن : المذاهب الأدبية والنقدية : شكري محمد عياد - مرجع سابق ص- 10 .

<sup>4 -</sup> أفق التحولات في الرواية العربية: إبراهيم عبد المجيد وآخرون - مرجع سابق ص108

حضور الآخر الفصل الثاني داخل النص

بالتجريب والخطأ ... وتسعى إلى "كشف المستور وعرضه بصراحة قاسية "1، بعد أن يضع بين قوسين كلَّ " الكآبة اللاهوتية 3" , وكلَّ " مبادئ الإخلاص والصدق في الأخلاق المسيحية"3" , وكلَّ " مبادئ الإخلاص

هذا النقل لم يُحاول البحث في الشرط التاريخي المُنتِج لهذه الآراء والمبادئ، لإدراك حقيقة الواقع الذي أنتجها، مع أنَّه ليس بخاف ارتباط ذلك بممار سات الكنيسة وعلاقتها الإشكالية بالعقل، فكان منطقيا أن ينتشر" في نهاية القرن السابع عشر وبالأخص في القرن الثامن عشر فن ملحمي غامض ، يصدبح فيه الإمبراطور عرضه للسخرية ، والدين والباروذات هُزأة ، والأبطال جُبَذاء ومُشوَّ هين ...كما يُصبح الملك لا شيء ، والفضديلة لم تَعُد تسدتحقُّ المكافأة ويغدو الخائن الغادر هو الأمل الرئيس"3

إن العقل الذي أذ تج - أو أعاد تشكيل وترتيب - كل هذه المبادئ, هو في الحقيقة مُغاير تماما للعقل العربي، فهل كان لزاما على هذا الأخير السير في الركب نفسه، وحمل لواء الرفض " رفض الثوابت ، التخريب الخلاق، البحث المستمر عن آفاق جديدة للعمل الفنى ، التجاوز لما هو قائم ...الثورة على القيود والتقاليد ، كل ذلك من أجل شيء أكثر إنسانية وعدالة وحرية 4 "5 .

فه ل ه ي الشروط التاريخية نفسها تحققت في المجتمع العربى، فكان منطقيا أن تُنتِج مثل هذا التَّوجُه وهذه الدعوة إلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ـ استعار هذين التعبيرين من أرنولد هاوزر " الفن والمجتمع عبر التاريخ " ج 2ص419 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - الواقع والمثال ، مساهمة في علاقة الأدب والسياسة : فيصل دراج  $^{-}$  دار الفكر الجديد  $^{-}$ بيروت لبنان ط1 -1989 ص24 .

 $<sup>^{2}</sup>$  علم النص : جوليا كريستيفا  $^{2}$  مرجع سابق ص $^{2}$ 

<sup>4 -</sup> نلاحظ أنّ هذه تعبيرات جاهزة لايتوقف نقادنا عن استهلاكها في تنظير اتهم المختلفة .

 $<sup>^{5}</sup>$  - الكاتب و المنفى : عبد الرحمن منيف - مرجع سابق ص $^{73}$  -  $^{74}$  .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التنافي المنطق المنطق

تجديدٍ تحتضنه "العلمنة أي النظر اللاديذي إلى التاريخ" والحياة العامة ؟ أم أنَّه مجرد انبهار بالآخر واقتفاءٌ لأثره؟

إنَّ طرح مثل هذا السؤال قد يجعل صداحبه عرضدة للتحامل من طرف البعض، ويُعرِّضده لتهمة الشعور بعقدة النقص أمام الآخر، وبالتالي رفضده رفضدا مطلقا, ولكنَّ مفكرا مثل محمد أركون يُرجع ذلك إلى غياب المثقف العربي المعاصر عن مجال العلوم الإنسانية، ممَّا فسدح المجال لما أسدماه أركون " العقل التعليلي"، الذي يحكم على الأعمال النقدية الكبرى للتراث الإسلامي بالفشل"2.

هذا العقل التعليلي مردُّه أنَّ الآخر كان دائما هو الذي يسأل، ومنذ فترة طويلة، "فالآخر يملك زمام المبادرة وزمام صدياغة أسئلته"2، هذه الأسئلة يستمدُّها المستشرق من جعبته، و" التكوين الثقافي/الديني للمُستشرق كان حاضرا باستمرار، ويساهم مساهمة فعالة في صياغة أسئلته وتساؤلاته" ، فالمُستشرق يسأل و" يتَّهمُ "، والعربي دائما في حالة ردِّ الهجوم ودفع هذه التهم في جوِّ من "الإحراج والتلع ثم "، وه ذا الخط اب يظ لُّ مُضد مَرًا بالسوال الاستشراقي" .

إن كان هذا حال المبدعين العرب بصدفة عامة، فماذا عن كتَّاب كرشيد بوجدرة، لا يتوجَّهون إلى الآخر فيُخاطبونَه بلغته فحسب، بل هو من يتحكَّم في نشر أعمالهم ؟ هل سيسمح هذا الأوروبي/صاحب الثقافة المتمركزة حول الذات بنشر ما يُناقِضُ توجُّهاته وفكره ويدحض دعوى تفوِّقه ؟ أم أنّ رشديد بوجدرة

أ - حركية الإبداع, دراسات في الأدب العربي الحديث: خالدة سعيد - دار العودة - بيروت - 1989/1 - 12.

 $<sup>^{2}</sup>$  - العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية : تركي على الربيعي – المركز الثقافي العربي –بيروت ط $^{2}$  - 1995 ص $^{2}$  العربي –بيروت ط $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> المرجع السابق ص 130 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع السابق ص132-133 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التاني المنطق ا

استطاع أن يخترق هذا التمركز وأن يفرض خطاب الأنا ؟ فكيف صور إذا رشيد بوجدرة الدين وسلطته ورجاله ؟

يُعطِي رشيد بوجدرة في روايته رجال الدين صورة سيئة للغاية، لا يستثني منها أحد, فهم ليسوا سوى دجّالين يخدعون الناس بخرافاتهم وأكاذيبهم، همّهم الوحيد جمع المال، وإشباع شهوة لا تنطفئ للجنس الذي يُعتبَر المطلب الرئيس في حياتهم، فهم يبحثون عنه بكل الطرق، وحتى الأب ذو الثقافة الدينية التقليدية لا يذي يُمثّعُ نفسه بنساء كثيرات، كزوجات وعشيقات والتحرش بفتيات صغيرات، فالمّهم إشباع غرائزه أ، ولا يَجد الأب في تبديل نساءه حرجا طالما أن الدين يوافقه، ويعطيه كل شيء حرمت منه المرأة، إذ أنها ليست أكثر من متاع 2.

يظهر رشيد بوجدرة في هذه الرواية وكأنه يُعِيد طرح مقولات صداغها الآخر عن الإسلام، وناضدل كثيرا من أجل ترسد يخها كمسد لمات، وإعطائه اصد فة الحقيقة الواقعية، فمذ ذ المواجهة الأولى مع المسلمين تمكن المسيحيون من صياغة "نظام من الصور النمطية، ومن تكوين وجدان جمعي يتخذ من الإسلام في تعبيراته المتخيلة هاجسا دينيا، وهما استراتيجيا، و آخرا يكثف كل مظاهر الغيرية "3.

وُسِم الإسدلام والمسلمين بصفاتٍ كثيرة، ارتسمت على مرّ العصور كصور نمطية تتداولها دوائر الفكر الأوروبية، في ظلّ الجهل بحقيقة الآخر، يقول الراهب فرنانيد نزيي في كتابه " استرجاع الأرض المقدسة ": " إن العرب يتمرغون في وحل الشهوات من رؤوسهم إلى أرجلهم "4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الرواية ص49 -50 -78 -107 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرواية ص 26 -83 -113 .

<sup>3 -</sup> الغرب المتخيل: محمد نور الدين أفاية - مرجع سابق ص194.

 <sup>-</sup> صورة الغرب في الرواية العربية: سالم معوش – مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت لبنان ط1 – 1998 ص74.

ولعلَّ المفارقة تكمُن في تداول هذه الصدور بين المفكرين والمبدعين العرب، وانتشار هذه الصرُّور في مدونة البحث يُحِيل على تساؤُل مهم: هل أنَّ هذه الصدور هي الحقيقة التي وجب تعريتها ؟ أم أن سلطة المتلقي وضدرورة إرضائه أو إغراءه على حد سواء هي من فرضت هذا التوجه ؟

قد يكون الجهل غير مُقتصر على الأوروبيين، فالأنا أيضا تجهل آخرها الجواني وتاريخها، وفي تلقيها المعرفة من الآخر حتى معرفتها بذاتها – راحت (الأنا) تستبطن هذه المعرفة، بعد أن كانت خارجية في البداية، فتعيشها وكأنها نابعة من عالمها الجواني، ومن هنا يتأتى اندماج كل التمثلات التي ترتبط بها هذه المعرفة، والتي ستفرض على الأنا فتكبتها بجعلها تمثلاتها هي بعينها في مواجهة الآخر تقحم الأنا في جهازها الفني كل القيم وكل الصدور التي يسقطها عليها، إنها حيندذ تتبنى هذه القيم وتتناولها وكأنها قيم متأتية من داخلها بمقتضى الظاهرة المسماة "الاندماجية".

يبدو ذلك واضحا من خلال كلِّ ما أوردَه رشيد بوجدرة كنقده لرج ال الدين، ولشعائر هي من صدميم العقيدة <sup>2</sup>، يقول علي الربيعو: إن "حارس الثقافة الإغريقية/اللاتينية/المسيحية لا يزال متربعا داخل تلافيف دماغ المثقف العربي المعاصدر، والذي هو نتاج الغرب بصورة أدق ، نتاج ثقافة أوروبية عرقية متمركزة على الذات يحتاج إلى مزيد من النقد "3.

<sup>1 -</sup> استعرت هذا المعنى من مقال لماري يتراز خيري بدوي ، تتحدث فيه عن المرأة وخضوعها للرجل نتيجة الاقتناع بكل ما يسمها به الرجل من صفات ، واستبطانها على أنها من استنتاجها ، انظر الرجل – المرأة : انعكاس أم انكسار , صورة الرجل من خلال أقوال المرأة وفانتازماتها – ضمن كتاب : صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون – مرجع سابق ص793 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - الرواية ص 143 – وص 225 وما بعدها .

 $<sup>^{3}</sup>$  - العنف والمقدس والجنس: تركي علي الربيعو – مرجع سابق ص $^{3}$  .

الفصل الثاني حضور الآخر الأخر الأخر

إذا كانت صورة رجال الدين قد بدت متأثرة بالفكر الغربي، فإن صدورة المرأة تتعالق بشكل جدلي مع صدورة الدين في هذه المدونة، وهو ما سنتعرض له في العنصر الموالي.

## ثانيا- صورة الآخر/الأنثى:

تُشكّل الأنثى في هذه المدونة آخرا يتمايز حدّ التضداد أحيانا مع الذكر, ولهذا فإننا سنستعمل مصطلح الأنثى بدل المرأة, لأنّ الرواية تحفل بهذه الثنائية, ثنائية الذكر/الأنثى, والتي تَسْتبعُ بدورها ثنائيات أخرى: العبد/السيد, القوي/الضعيف, إلى غير ذلك من أشدكال التضداد التي يرصددها المؤلِف بدقة أ, فالمرأة خادمة, ممتهنة, مملوكة والرجل سيّدٌ آمِرٌ يملك زمام أمره وأمرها معا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الرواية ص 83 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخراد الخراد الخراد الأخراد الأخراد الخراد الأخراد ا

لا يبدو أنّ هذه هي الصورة الوحيدة للأنثى في هذه الرواية, فتمة صورة أخرى تبدو أكثر إشراقا يوظفها الكاتب ليبين واقعا مظلما-حسبه- تعانيه الأنثى الجزائرية, ويمكن القول أنّ حضور الأنثى في هذه المدونة يتوزَّع على مستويين اثنين يختصران نظرة المؤلِف ويختزل رؤيته, فهذاك الأنثى الغربية التي تبدو طرفا مكم لا للذكر, لا تتعامل معه إلا من موقع الدِّد الموازي والمكافئ له, فيما يَظهَرُ أنّ الأنثى الجزائرية على النقيض من ذلك

## 1 - صورة الأنثى الغربية:

يثير الحديث عن حضور الأنثى الغربية في الرواية العربية مجموعة من الصور في ذهن القارئ, والتي راكمتها الإبداعات الروائية العربية، ومن بعدها القراءات النقدية، فقد سادت نظرة كلاسديكية تقوم على تجذيس علاقة الشرق بالغرب وتأنيث هذا الأخير، ففي " أكثر هذه الروايات التي تطرح من زوايا مختلفة مسألة علاقات الشرق بالغرب، تنزع الإشكالية الحضارية إلى أن تتلبّس طابعا جنسيا صريحا"1.

راح النقاد يستقرؤون هذا التجذيس وفق نظريتين اثنتين، أو لاهما فسَّرته على أدّه تعبير عن الكبت والحرمان في المجتمع العربي بسبب "الايديولوجيا الأبوية الحنبلية التي تشدُّ على خذاق العلاقات بين الرجل والمرأة "2"، فالشرقي " الذي افتقد المرأة في

<sup>1</sup> \_ صورة الأخرى في الرواية العربية ، من نقد الآخر إلى نقد الذات في " أصوات " لسليمان فياض : جورج طرابيشي – ضمن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون – مرجع سابق ص798 .

 $<sup>^{2}</sup>$  \_ شرق وغرب ، رجولة وأنوثة ، دراسة نماذج في أزمة الجنس والحضارة في الرواية العربية : جورج طرابيشي — دار الطليعة للطباعة والنشر — بيروت لبنان ط2/3 ط1977/1 ص10 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص الفصل التابي الفصل التابي الفصل التابي الفصل التابي الفصل التابي الفصل التابي الفصل المستمركة المستمركة

مجتمعه ، ولم يعانق منها — عندما كان يعانقه — سوى شبحها ، لم ير أحدا في الغرب سوى المرأة الغربية "1".

هذا الحرمان والكبت - حسب هذه القراءات - ضاعفه الإحساس بالقهر نتيجة الاستعمار العسكري قديما والاقتصادي حديثا، وكتعويض عن هذا "الجرح النرجسي الأنثربولوجي"، حاول المثقف الشرقي - بطل هذه الروايات - أن يلوذ " بماضيه الحضاري الذي يفترض فيه أنه يُئم هو الآخر عن رجولة "3.

أما ثاني القراءتين فقد اعتبرت الصدورة المكرسة للأنثى الغربية محاولة لجعل "المرأة الأوروبية رمزا لمادية الغرب ... [فهم] ينزعون انطلاقا من هذه النظرية إلى استخدام المرأة الأوروبية لتمثيل المادية الغربية المزعومة "4" ف " البطل العربي الذي كثيرا ما يختبئ المؤلف وراءه في هذا النوع من الروايات وهو يُحكّم موروثه التربوي وإيديولوجيته المتزمتة غالبا- يُدِين المرأة الغربية ، بقصد د أو بدون قصد د، لأنّه ا تقدر على فعل المحظور، وتقع خارج إطار موافقة المؤسسة الاجتماعية أو الدينية", فأيّ من هاتين القراءتين ينطبق على توظيف رشيد بوجدرة لصورة الأنثى الغربية ؟

 $\frac{3}{2}$  شرق و غرب ، رجولة وأنوثة : جورج طرابيشي – مرجع سابق 11.

5 \_ صورة المرأة الأوربية في روايات شكيب الجابري : أحمد سيف الدين مرجع سابق ص 67 .

<sup>-</sup> صورة الأخرى: جورج طرابيشي – مرجع سابق ص798, وهذه النظرة تكرست في دراسات نقدية عديدة ، أنظر مثلا أزمة الأجيال العربية المعاصرة ، دراسة في رواية موسم الهجرة إلى الشمال للطيب صالح: فوزية الصفار – مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله – تونس 1980 ص102 ، وانظر أيضا الصراع الحضاري في الرواية العربية: بوجمعة الوالي – رسالة ماجستير – معهد اللغة والأدب العربي جامعة الجزائر 1994/1993 إشراف واسيني الأعرج ص43-45-49-95.

<sup>2</sup> \_ المرجع السابق ص798 . 3 \_ المرجع السابق ص798 .

 <sup>4</sup> صورة المرأة الأوربية في روايات شكيب الجابري : أحمد سيف الدين – مجلة جامعة دمشق للأدب والعلوم الإنسانية – المجلد 18 ع2002/01 ص63 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الخراد الفصل الثاني الفصل الثاني الفصل التابية الفصل التابية الفصل التابية الفصل الف

تتعدد مستويات توظيف صدورة الأنثى الغربية في رواية "الإنكار"، ومن ثمّ تتعدد دلالات هذا التوظيف، فسيلين هي المروي له أو القارئ الضمني، وهو شخصية متخيَّلة داخل السرد" إذ يتمو ْضَع داخل النص بهدف الوقوف عند خصوصديات النص اللغوية والأسلوبية، وما يكتنفه من أبعاد اجتماعية وتاريخية "أ، هذه الأبعاد الاجتماعية والتاريخية التي على أساسها يُخاطِ بالروائي قارئه المفترض.

لا يَقِ ف دور سيلين عند الاستماع لحكاية ورشيد الراوي/المبدع، بل يتعدَّاه إلى إقامة علاقة جسدية، ولكن هذه العلاقة لا تُحاول إشباع نهم الراوي وعطشه، إذ أنّه يعيش في مجتمع يُتِيح له الفرصة واسعة لقضاء حاجته، كما أنها (سيلين) لا تبدو مطية يركبها المبدع لإدانة الغرب وماديته ، بل على العكس من ذلك يبدو المجتمع الجزائري بمجموع أفراده – رجالا ونساء على حد سواء – هو الغارق في الشهوة 2.

فإن كانت سيلين/المرأة الأوروبية قد خلّصدت الجنس من "النظرة الأخلاقية، وأصد بح حاجة إنسانية وعملية بيولوجية طبيعية "3، فهذه المرأة أصدبحت "كائذا حياله ما للرجل من حقوق "2، ولهذا نراها تُقِيم علاقة متكافئة مع الراوي، ليس جسديا فحسب بل نفسيا أيضا، إنّها تقوم بدور لم تضطلع به الأنثى الجزائرية في هذه الرواية, أفلم يُهيَئ لسيلين وعيا يجعلها تفهم وتدرك ما يجري حولها ويحررها من جسدها، عكس الأخرى التي ظلت ترزح تحت أشكال متنوعة من القهر 5?

أ الصوت الآخر: فاضل تامر: مرجع سابق ص131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرواية ص9- 19- 71 -87.

<sup>3</sup> أزمة الأجيال العربية: فوزية الصفار – مرجع سابق ص121.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ الرواية ص15 .

 $<sup>^{-}</sup>$  يظل الراوي في كل مرة يرصد صورا تؤكد  $^{-}$  حسبه  $^{-}$  المرتبة الدنيا للمراة في المجتمع والقهر الذي تعانيه ، أنظر الرواية  $^{-}$  30-30 .

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التاني المنطق ا

إنّه مجتمع تحكُمُه عقلية لا يمكن للأندّى أن تأمن فيه ، حتى وإن كانت مسلحة بثقافة وتحرر كذاك الذي تملِكُه سيلين، التي يخاف عليها أحيانا من أن يحدث لها ما حدث لبنات جنسها في بلده 1

## 2 - صورة الأنثى الجزائرية:

يرى رشيد بوجدرة أنّ " الفكر الديني والكبت الجنسي لم يكقًا في المجتمع الجزائري عن البروز في أعتى وأعذف مظاهر هما، وهو الأمر الذي شكّل عبر تاريخ المجتمع الجزائري انسدادا أمام القوى الإنتاجية للمرأة، وعيها ، عقلانيتها ، حركيتها التاريخية "2

فإن كان الفرد عموما يُعاني في هذا المجتمع قهركل السلطات الثلاث الذي رأيذا، فإن هذا القهر يتكتَّف ويتضاعف حينما يتعلَّق الأمر بالمرأة ، ممَّا يجعلها " ترزح تحت عبء ثقيل من العقد والمركبات" ، فهي منذ الأزل مقهورة بيولوجيا ، قهرها الدين وظلمها وسلبها أدنى حقوقها.

تكريسا لهذه المقولة نجد إنّ الراوي يُركنُ على مدار الرواية على الأب/الأم، فإن كان الأب هو الصدورة المختزلة لكل السدلطات الدينية، السياسية و الاجتماعية، فإنَّ الأم هذا تكثَّ فُ

<sup>ُ</sup> الرواية ص 09.

 $<sup>^{2}</sup>$  هاجس الحداثة في تجربة رشيد بوجدرة الإبداعية ، رواية ليليات امرأة آرق نموذجا : عبد الوها ب بوشليحة - ضمن كتاب رشيد بوجدرة وإنتاجية النص - مرجع سابق - 15 .

<sup>3</sup> أزمة الأجيال: فوزية الصفار – مرجع سابق ص121.

<sup>4</sup> \_ الرواية ص 10 . \_ الرواية ص

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص الفاض الفاض

صدورة المرأة المُغْتَصدَبة حتى من طرف زوجها ، ولذلك راح رشيد بوجدرة يدَّعِي الدفاع عنها، إنها حسبه "مهضدومة الحقوق من طرف الرجل العربي... هذا إلى جانب العنصر العقائدي الذي له يد قيم الحِق بالعنصدر اللطيف من إهانات ، فه و (رشيد بوجدرة) ينظر إليها نظرة استعطاف... وهذا باعتبارها كائذا إنسانيا يُؤثّر ويَتأثّر... لذلك يَصدِقُها في تجاربه الإبداعية بنزعتها ومزاجها وطرق اتصاله بالناس" , فهل يكون الدفاع عن المرأة بتصويرها كمُتعة للقارئ سواء المحلي أو الغربي ؟

يقول سليم بوفنداسة: "وما زاد من تعلُّقِي وتعلُّق أصدقائي التلاميذ في تلك الفترة به (رشيد بوجدرة) هو الجنس، نعم لقد غدَّى حرمانَنَا الجنسي كنا أطفال وكان يمتلِكُ القدرة العجيبة على صوْغ كوابيسنا في إنشاءٍ يقوم على الفضح والصرَّراحة "3.

وهذا ما يُعِيد طرح السؤال مجدَّدا عن كون رشيد بوجدرة — فعلا- "لم يتناول الجنس كغاية في حدِّ ذاته، مثلما تناوله الأدباء العرب عموما لإثارة حواس وأحاسيس القارئ "14?

ثعتبر المرأة والطفل " الحلقة الاجتماعية – النفسية الأكثر دقّة وحساسية، والأكثر كشفا عن عورات المجتمع وتناقضاته "، إنها (المرأة) " أفصح الأمثلة على وضعية القهر بكل أوجهها في وضعيتها تتَجمّع كلُّ تناقضات المجتمع في وضعيتها تتَجمّع كلُّ تناقضات المجتمع في أكثر العناصر

<sup>2</sup> \_ أركز هنا على كلمتي "تلاميذ" و" أطفال", لأنها قد تضيء جانبا من حقيقة الجمهور الذي يتوجه إليه رشيد بوجدرة ، لاسيما المراهقين منهم ، لأسباب تتعلق أساسا بالمضمون الجنسي الذي تحفل به رواياته ، ويطرح السؤال بالتالي عن حقيقة ثورته ودعواه وهدفه ...وما إلى ذلك .

<sup>1</sup> \_ رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية: قادة مبروك - مرجع سابق ص24 , وهذا ما تذهب إليه أيضا عايدة أحمد بامية ، إذ ترى أن بوجدرة في رواية " الطلاق" يبدي " عطفا كبيرا على النساء الجزائريات ...لأنهن ضحايا نظام اجتماعي جائر " أنظر كتابها تطور الأدب القصصي - مرجع سابق ص220 .

 $<sup>^{3}</sup>$  \_ بائع كتب كلفني بقتل بوجدرة : سليم بوفنداسة — مجلة الاختلاف — مرجع سابق ص $^{3}$  \_ \_ البحث عن النقد الأدبي الجديد : محمد ساري — دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع — \_ لبنان ط1984/01 ص $^{3}$  \_ \_ لبنان ط

الفصل الثاني حضور الآخر الخر الأخر الخلاص التاني المنطق ا

الاجتماعية تعرضه اللتجذيس في قيمته اعلى جميع الصدُعُد: الجنس، الفكر، الإنتاج، المكانة "1.

رغم ذلك فقد تحاشى رشيد بوجدرة الفرصدة الذي يمنحُها له توظيفه لصدورة الأندى، مُفضدً لا عدم التطرئق للأبعاد الاجتماعية والنفسية لهذا القهر، فحتى الأم لم يكن هاجسه إظهار معاناتها إلا عرضدا<sup>2</sup>، فهل كان الجنس هو هاجسه الوحيد ؟ أم إنها طبيعة روايته السدير ذاتية ، الذي " يصد عب إخضد اعها لمنطق قراءة عقلانية صد ارمة ... إذ يتداخل فيها الواقع والرغبة ، العقل والمخيلة ، الإمكان والكبت " ؟

لا تقتصر دلالات حضور الأنثى الجزائرية في الرواية على ما ذكرنا ، فلم يكن القهر ولا الكبت وحده ولا الإثارة هو ما أطرر صورة هذه الأنثى ، إنما يُضاف لكلِّ ذلك تلك العوالم التي حفلت بها الرواية ، إنها "أسرار الحريم المغرية "4، التي لطالما سحرت المستشرقين وأغرتهم باكتشاف الدار الكبيرة ، جلبة النساء ، هواجسهن وخلجاتهن ، طقوسهن 5، كل تلك الأشياء لابد أن تضدفي على النص إثارة تُغري قاردًا غربيا مُتعطِّشا لكلِّ ما هو شرقيً يعبقُ بسحر "ألف ليلة وليلة".

مقاربة الواقع: نجيب العوفي - مرجع سابق ص 261.

 $<sup>^{-}</sup>$  صورة الجزائر في الأدب الفرنكفوني 1962/1830 ، ظهور الجزائر المفاجئ كموضوع في الأدب الفرنسي : محمد صالح دمبري ترجمة حسن بن مهدي – مجلة الثقافة س $^{-}$  1980 ماى – جوان 1986 ص $^{-}$  08 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ الرواية ص 18 -36 -38 -42 -58 إلخ .

بما أننا نتعامل – قبل كل شيء – مع عمل روائي له بذاء ه الجمالي الخاص, فإنه علينا – أثناء مقاربتنا له – أن نُركّز على هذا البناء تحديدا لمعرفة ميزاته الفنية, وحينما يتعلّق الأمر بنص روائي يكتُب الآخر بكلّ هذا التركيز الذي رأيناه في الفصدلين السابقين, ويحضرُ فيه الآخر بمثل ذاك الإلحاح, فإنّنا يُمكِن أن نُرجع الكثير من سمات النص الجمالية لهذا الحضور وما يطلبه من إثارة, قد تفسّر توجّه النص.

يعتمد نص رشيد بوجدرة على " الرؤية الداخلية والاستبطان الذاتي واستخدام أكثر من مستوى وعي في العمل والبحث عن اللاوعي المتع الي, وما إلى ذلك من استخدام أساليب المسخ والتشويه والتحويل عبر لغة تجريدية, ثم اول أن ثقدم عالما أسطوريا "أ, كلُّ هذه السمات يمكن أن نوز عها على محاور ثلاث تترابط فيما بينها وتتكامل, لتعطي لكتابة الآخر ميزتها, وهذه المحاور هي: خرق المقدس, توظيف العجائبية وتوظيف السيرة الذاتية.

 $<sup>^{1}</sup>$  - إشكالية التجريب في الرواية : محمد صالح الشنطي – مجلة الفيصل ع $^{318}$  ص $^{14}$ .

### أولا- خرق المقدس:

تتكئ الكتابة الأدبية العربية على كثير من النظريات النقدية الغربية، ونتيجة للحداثة الأوروبية ومضمونها التوسعي أصبحت "قوة جارفة مهيمنة تعمل بكل ما أوتيت من وسائل على صياغة التمثّلات والتسميات عن ذاتها وعن الآخرين "1، ومن ثمّ نجد أن صفة "حداثية" أطلقت على أدواع من الكتابة " فقط لأنها تنتهك المحرمات"2.

يبدو أنّ الوعي الغاليلي المُرتكِز على الشدك واللايقين- الذي أنتجته ظروف تاريخية معينة - هو ما جعل النقاد الغربيين - على غرار ميخائيل باختين- يحتفل ون بسد قوط العالم القديم، والمراجع المغلقة والمعايير المتناهية، ويقطعون صدلتهم مع المعرفة الأصل ومع الزمن الضييِّق الذي يشدُدُ الظواهر المختلفة إلى أصل ثابت وقديم" كما أن التطور المذهل في الاكتشافات العلمية البيولوجية أدى إلى "أسد طرة الدين"، وعمل على المحلمية المقدسات والغيبيات إلى جسم الإنسان، حيث حلَّ الجنس في العالم الغربي المعاصر محل الدين" .

فه ل هي الظروف الذي أعادت إنتاج نفسها في عالمنا العربي، لنسمع آراءً نقدية تَعتبر الرواية الحداثية وحدها القادرة على نقل "العلاقات الاجتماعية من الواحد إلى المتعدّد، ومن المتجانس إلى المُختلِف، ومن الثابت المقدّس إلى مُتحوّل لا قداسة فيه"5؟ ونسمع آراءً تهاجم العقل العربي الجامد الذي يعتمد اليقين

<sup>. 16</sup> الغرب المتخيل : محمد نور الدين أفاية - مرجع سابق ص

أ \_ المذاهب الأدبية والنقدية: شكري محمد عياد \_ مرجع سابق ص16.

<sup>3</sup> \_ نظرية الرواية والرواية العربية : فيصل دراج \_ مرجع سابق ص 146.

محمد عياد - مرجع سابق ص- 62 المذاهب الأدبية والنقدية : شكري محمد عياد - مرجع سابق ص- 62 .

<sup>5</sup> \_ نظرية الرواية : فيصل دراج \_ مرجع سابق ص144 ، وأنظر كتابه : الواقع والمثال \_ مرجع سابق ص15 ، حيث يرى أن "الكتابة في الفكر الديمقراطي لا تخرج من معطف العارف والمقدس ، بل من فضاء مختلف يحارب المقدس الأحادي ، الواضح ، الأبدي , الكامل "

والمسلمات ، ويجعل من المقدس طوطما لا يسدمح بانتهاك حرمته 1 ؟ أم أنَّ الأمر يرجع إلى الصدمة التي حدثت في الكائن العربي المسلم، والذي ما انفكَّ منذ مختلف لحظات اللقاء العنيف بالنموذج الحضد اري الأوروبي " يتحدَّدُ من خلال الآخر , وينظر إلى مقوماته الذاتية في ضوء ما يفرضده عليه هذا الآخر من رهاذات وتحديات " ؟ وهل أضدت حقيقة النخبة عندنا حتى في مجال الثقاف ق تقذَعُ عادة بآخر ما أنتجته المصدانع الأوروبية أو الأمريكية، و " قد تضع في أعزِّ مكانٍ في الصدالون ما يُلقِيه الغربيُّون على جانب الطريق " 3 ؟

نطرح كل هذه الأسئلة ونحن بصدد مقاربة نصِّ حفل بكتابة الآخر بأشكال مختلفة هذا من جهة, ومن جهة أخرى فقد كان أكثر ما تميَّز به صاحبه هتكه الدائم لكلِّ ما هو مقدس، بل وشكَّل ذلك على الدوام أكثر هواجسه، وإن كان رشد يد بوج درة يرى أن استخفافه بالمحرم، ليس تهكما "بقدر ما هو تقنية إبداعية فنية في رؤية الأشياء وبناءها، يُبيحُها الكاتب لنفسه ويتحرَّجُ العامة من البوح بها "4".

توصدًا فيما سبق من هذا البحث إلى أنَّ الآخر في مدونة رشيد بوجدرة قد تمثّل في السلطة الدينية والسياسية والاجتماعية ، ورأينا كيف أن الإمام والجماعة الحاكمة والأب شكلوا على التوالي آخرا كثف كلَّ مظاهر الغيرية، ووقف على طرف نقيض مع أنا السارد، وكيف أنَّ هذه التمظهرات الثلاثة للآخر إثَّما تتعالق فيما بينها ويُدعِّم كلُّ منها الآخر، فهي لا تتأسس كأفراد بل كمنظومات فكرية تتكئ جميعها على مسلَّمات تتخذ شكل المقدس.

مركية الإبداع: خالدة سعيد - مرجع سابق ص97.

الخطاب العربي المعاصر، دراسة تحليلية نقدية : محمد عابد الجابري – مركز دراسات الوحدة العربية – بيروت 1992 ص19 .

<sup>.</sup>  $^{3}$  المذاهب الأدبية : شكري محمد عياد  $^{3}$ 

<sup>4</sup> \_ Boudjedra ou la passion de la modernité p76 24 عن رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية : قادة مبروك مرجع سابق ص

فلم يكُنْ بذلك عبثا أن نرى السارد يقوم بهتك هذه المقدسات، وتقويض ها و ه دمِها في محاولة للتعبير عن رفضه كليَّة لهذه المنظوم ات، أو هذا الآخر في تمظهراته المختلفة: الدينية، السياسية والاجتماعية، ولذلك يتوزَّع المقدس في هذه المدونة على ثلاث موضوعات رئيسية هي:

### 1 - المُقدّس الديني:

وقد شكل هدمه وخرقه في هذه المدونة هاجسا واضدحا، واتخذ أشكالا مختلفة يمكن اختصارها فيما يلى:

أ- موضوعة الإمام: ولا يهمُّ الصدورة الذي يظهر بها، مُؤدِّن أو مُقرئ أو إمام، ولكنها در تبط في كامل النص بالقذارة والصدوت الغليظ والشكل المنفر، ف" القراء يرتلون القرآن ويتخاصدمون على قطع اللحم كانت السبحات تفرك حباتها حبة حبة "، و" كان المؤذن يدعو المُؤمنين إلى الصدلاة بصدوتٍ مِلوه الفدور واللامبالاة"، ولا يُذكر الإمام أو الشيخ إلا ويذكر شبقه وجشعه الجنسي

يظهر الإمام أكثر الذاس قبحًا وشدهوانية "ونهق القراء ببعض الآيات القرآنية" فلا يظهر إلا في صدورة كاريكاتورية ثوحي بالاشمئزاز "وكاذت اللحي ...والعمائم ...كان الصدلحاء والقراء مصدابين كلهم بعاهة الحول، وكان دأبهم غسدل الموتى وكنا نلعنهم لعنا "5

الرواية ص71-72.

 $<sup>\</sup>frac{-2}{6}$  الرواية ص65 .

 $<sup>\</sup>frac{181}{4}$  الرواية ص 72 ،وانظر أيضا ص181 إلخ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ الرواية ص77 ، وانظر أيضا ص72 - 75 - 78 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ الرواية ص75 .

ب- موضوعة المسجد: يرتبط المسجد في هذه الرواية بمعاني القدم والاهتراء، دلالة على اهتراء القيم التي يقوم عليها الدين والعقلية البالية التي تتحكم في المتدينين، ويديط بالمسجد المراحيض والعفن "قرب البوالة مسجد صغير تسكنه العناكب والرتيلات، ويغشاه مؤدّن خجول لا يجرؤ على رفع صوته بالآذان الم

ينحرف المسجد عن دوره العقدي، ونشاطه الدعوي ويصدير وسديلة بيد السلطة، تضدحك بها على الذاس وتسدتغفلهم، فهو والدين عامَّة ليس أكثر من هروب من الواقع، في ظل السياسة التي تُمارسها العصابة الحاكمة، سياسة "حِدُّ ديماغوجية تقوم على فصداحة الكلام، وعلى تشديد المساجد الفاخرة، حتى تجيء إليها الجماهير فتنسى بها مطالبها "2

كما عمل الكاتب على اختراق الصدورة المقدسة للمسجد ودوره ، وراح يكرس صدورة مناقضة تربط المسجد بالشهوة والإثارة ، فالصد لاة لا تذكر بطابعها الروحي المقدس ، وإنما كإشارات وحركات لا تُثير غير الشهوة والغريزة  $^{8}$  ، أو تمتمات مُبهمة لا معنى لها تُؤدَّى على عجل، "كان عند انتهائه من الصلاة يسجد فيطيل السجود ويقبِّل الأرض ويتمتم ويتلعثم " $^{4}$ .

ج - الآي ات القرآنية أن وقد وردت في النص آية قرآنية، تم م توظيفها في شكل تناص، وإن كان التناص يؤدي إلى إعادة قراءة النصدوص "امتدادا وتكثيفا ونقلا وتعميقا "5 ، فإن النصدوص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرواية ص81.

<sup>2 –</sup> روت 2 – الرواية ص222 .

<sup>3</sup> \_ الرواية ص19 وما بعدها .

الرواية ص84 ، ويضيف " وكانت النساء يتهيَّجن بذلك إلى أبلغ حد " ، وانظر أيضا ص 180 .

<sup>. 59</sup> سابق صابق  $_{-}$  الصوت الآخر : فاضل ثامر  $_{-}$  مرجع سابق ص

الموظفة " تتبع مسار التبدل والتحول حسب درجة وعي الكاتب 11

حينما يتعلَّق الأمر بالخطاب القرآني فإن استدعائه من طرف الروائي "ليس بالأمر الهيِّن، نظرا لقداسته وعلوِّ شأنه ومفارقته لكلام البشر فخصوصدية الخطاب القرآدي تتطلب المزيد من الوعي بعلومه وآليات بناءه "2

وإن كان استدعاء الخطاب القرآني يكثر في عديد الروايات العربية, لاسيما في "المواقف الحرجة التي تتطلب السند الديني لتأكيد أمر أو نفيه "3، أو لتدعيم لغة النص المبدع، فإن الحال يختلف مع نص رشيد بوجدرة، الذي وظف الآية القرآنية في موضع لا يتفق مع قداستها، فهو يستدعيها ليَنفِي عنها قداستها، هذا من جهة ومن جهة أخرى فهو يعضد بها موقفه الإيديولوجي السياسي.

يُ ورد بوجدرة الآية الكريمة (ف إنْ خف تُمْ ألاً تقسيطوا في النيّامي فانكِحُوا مَا طَابَ لكُمْ مِنَ النّسدَاعِ مَتُدَى وَتُلَثَ ورُبَاعٍ ) 4، ولكنه لا يُكمِل الآية، ولا يُوردها بالشكل اللائق بقداستها 5، إنّما يأتي بها ليُؤكّد أن النساء ليسوا سوى متاع، وأنَّ المرأة ظلمت في هذا الدين من قبل الله أولا، فالدَّكر يتمتَّع بحظٍ لا تناله الأنثى، إنّه تكريس لمقولة مركزية في الفكر الغربي، ترى بأن العربي لا يفقه شيئا في معاملة المرأة، ولا ينظر إليها إلا في صدورة المتعة الحسية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \_ الشخصية الدينية : وذنابي بوداود \_ مرجع سابق ص298 -299 .

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع السابق ص 299 $^{-3}$ 

الآية 03 من سورة النساء - القرآن الكريم -4

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ الرواية ص143 .

د ـ الأعياد والمقدس ات الدينية : وترتبط في هذه المدونة بالغريب والعجيب والممارسات الشاذة، فهي لا تعد أن تكون أعمالاً ساذجة أو وحشيّة همجيّة، فشهر رمضان ليس سوى "تعذيب للجسد بكبح الشّهوة"، وكذلك الصلاة وعيد الأضحى، وكلّ هذا سنرجئ دراسته في عنصر مُوالِ، في محاولتنا دراسة وتتّبُع السمات الفنية والجمالية التي صبيغت بها هذه الموضوعات.

# 2 - المقدس التاريخي: ويرتبط بموضوعتين أساسيتين:

أ- موضوعة الله ورة : غَيّب ت هذه المدونة الاستعمار الفرنسي وممارساته، أو آثار ذلك على حياة الجزائريين على الأقل ، وإن كانت الثورة في الروايات الجزائرية المكتوبة بالعربية قد شكّلت موضدوعا رئيسيا، إذ " استطاعت الثورة أن تطهر الكاتب، وأن تضعه في قلب الرصيد النضالي ، حيث كانت الأرض وما تزال تحتفظ بصدور التحدي العنيف، وحيث كان الناس وما يزالون يعيشون زمن الثورة، ويرقُضُون أن يتحوّل إلى ذكريات "2.

إن كانت الثورة في الروايات المكتوبة بالعربية تتعامل كذلك مع موضوعة الثورة، فإنها (الثورة) في هذه المدونة قد انزاحت عن الشكل المقدس الذي اعتادت الظهور به، وارتبطت بعصابة صدادرت نجاحها قبل الأوان، ونسبته إلى نفسها واتخذته ذريعة للاستيلاء على السلطة.

وهنا مرة أخرى يظهر أن الروائي يكرس طرحا إيديولوجيا بعينه، والمتمثل في الفكر الماركسي، فالثّورة قادها هؤلاء ولكن العصابة الحاكمة هي التي صادرت نجاحها، مكرسة فكرا بدائيا

<sup>1</sup> \_ الرواية ص28 .

\_\_ المرواية الص20 . 2 \_ قراءة أولى في ملامح القصة الجزائرية : عبد العزيز المفالح – مرجع سابق ص73 .

متخلفا<sup>1</sup>، وهنا ثلاجِظ ارتباط المقدس التاريخي بالسياسي، فالمدونة تُخلخِل كلُّ ما يتعلق بالسلطة وتُهاجمه.

يقول واسيني الأعرج عن توظيف بوجدرة للتاريخ، إذه يحاول " الغوص في التاريخ العربي الإسلامي بكل إيجابياته وسلبياته، لا بعاطفة جوفاء ولكن بوعي ودراية بالتاريخ العربي الإسلامي، وبنظرة نقدية متفحصة " ، فيما يرى بوجدرة أن كلود سيمون هو من أوحى له " بتطعيم الروائي بالتاريخي باعتباره مرجعا يم نح الروائي مادة تخييلية في إعادة قراءة الماضي في زمن روائي حاضر بلغة أدبية مثيرة " ...

سئرجئ الحديث عن الإثارة الذي يُحدثها هذا التوظيف إلى حين دراسة توظيف العجائبية في العنصر الموالي ، ولكننا قبلا نودٌ تركيز تساؤلنا على مدى تأثر رشيد بوجدرة بكلود سيمون, وم داه وحدوده هذا التأثر، فه ل هذاك وعي وضر رورة فنية وإيديولوجية لمِثل هذا التوظيف الذي يتوسَّل الهدم المُنَظم للتاريخ كمقدس ؟ وهل حقيقة يَتِّم هذا العمل وفق شروط معينة ثنتِجُه ؟ أم أنَّه لا يعدُ " الإدعاءات الفردية، لعبة الغموض، واللغة المنفلتة من عقالها، وبهلوانيات الاستباحة الشكلية الصرفة "4.

يقول أمين الزاوي " تُمارس المُؤسَّسات المُتحكِّمة في آليات تصنيع الآداب في فرنسا، توجيها محكما ومدروسا اتِّجاه الكُتَّاب المغاربيين من الجيل الجديد... فبقصد ضمان ترويج الكِتاب داخل المجتمع الفرنسي والمجتمعات الفرنكفونية الغربية ... فإن على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ الرواية ص 222 -234 .

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  انجاهات الروية العربية: واسيني الأعرج – مرجع سابق ص $\frac{2}{2}$ 

مرجع سابق ص $^{2}$  \_ رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية : قادة مبروك  $^{2}$  مرجع سابق ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> استعرت هذا التعبير من مقالة لحيدر حيدر بعنوان "الرواية العربية بين حقيقتين ، النهضة والحداثة " – مجلة الطريق ع3-1981 ص85 , نقلا عن الرواية المغربية من التأسيس إلى التجريب : عبد العالي بوطيب – مجلة مقدمات ع25/خريف 2002 ص77

الروائي أن يكتُب الرِّواية ضمن شروط السوق الموضوعة مسبقا 111

وثورة التحرير من أكثر الموضدوعات التي تُشكِّل حساسية شديدة للرأي العام الفرنسي ، الذي لا يزال يبحث عن وسيلة إقداع العالم أن مهمته كانت حضارية نبيلة، وليست حربا أو استعمارا همجيا ، وليس أصدق من اعتراف الجزائريين بهذه الحقيقة , من باب " شهد شاهد من أهلها ", وإثباتهم أن المجتمع كان في أمس الحاجة إلى فعل حضاري يجلب لهم التطور وينهض بهم من تخلفهم وهمجيّتهم.

لذلك نلاحظ أن خلخلة قداسة الثورة ليست إلا رجعا لصدى هذه الآراء الفرنسية ، التي تصرِّرُ على تمجيد فترة الاستعمار ، وتعتبرُ ها فتحا يحمل التحضر والمدنية، وتقوم صدور التخلف التي راح الكاتب يجتهد في التقاطه ا، شد اهدا على نعمة الاستعمار وضرورته.

إن كان هاجس خرق المقدس السياسي، ومن ثمَّ التاريخيباعتبار التاريخ هو الذي يمنح السلطة شرعيتها- يجدُ مبررا
وتفسيرا له في ممارسات السلطة السياسية، فإنَّ الآراء تختلف
وتتباين في البحث عن مبرر لهذا الخرق حينما يتعلق الأمر
بالمقدس الأخلاقي/الاجتماعي، وهذا ما سنتعرض له فيمايلي:

## 3 - المقدس الأخلاقي/الاجتماعي:

حين نتحدث عن المقدس الاجتماعي/الأخلاقي، فإن أوّل ما يظهر أمامنا هو علاقة الرجل بالمرأة ، ويمكن القول أن معظم محاولات الهدم التي مارسها الكتاب ضد المقدس كانت تدور حول هذه العلاقة ، ويبدو أن ذلك لن يكون منفصدلا عن عمل الكاتب حول المقدس السياسي والديني ، فمنهما يستمد المجتمع سلطته

\_

<sup>.</sup> الرواية المغاربية : أمين الزاوي - مرجع سابق ص $^{27}$ 

على الفرد ، ويضع القواعد ويسدن القوانين الأخلاقية الذي تحدد سلوك الفرد وعلاقاته.

يُعتبر الجنس قمَّة هذه الحدود التي يعمل الكتاب – ومنهم رشيد بوجدرة على خرقها وهدم الجدار المحيط بها ، فهل يَبغي بوجدرة جعل نظرة الجزائري للجنس - كما هي نظرة الأوروبي اليه -" مجرد حاجة إنسانية وعملية بيولوجية طبيعية "أ؟ ويصدِمُه بذلك ليُعلّمه في النهاية التخلص من " كبْتِه " ؟ هل يريد أن يَحمِل الجزادري نظرتَ هُ " المتجدّرة في التجربة الإنسانية، والحاملة لموقف جديد من المرأة والرجل-الجديد والتي تُراهِن على العقل، العقلانية والحرية الفردية "2؟

هذه النظرة التي لا يمكنها " إلا أن تكون حداثية " على حد تعبير عبد الوهاب بوشدليحة " كان يمكن أن ثقبَل لو أنَّ رشيد بوجدرة يَتوجَّه بروايته إلى الجزائري، ولكُنَّا أدركنا حقيقة أنَّهُ يُريد النهوض به وبفكره، وتخليصه من عبئ الموروث ، أمّا وأنه يخاط ب الآخر /الأوروبي، ويتجه إليه بالأساس فإن قراءتنا حينذاك لا بد أن تأخذ في الحسبان كل هذا.

يتغيّر السؤال - بأخذنا في الحسبان ماهية المتلقي - ليصدير مُتعلِقا بغاية رشيد بوجدرة من هذا الخرق الذي مارسه بامتياز - إن صدح التعبير - فهل كان يبغي إقامة الدليل على تفتُّحِه إزاء الآخر ؟ وأدَّه ليس أقلَّ منه تحررا ؟ أم كان يبغي الإثارة وتملُق القارئ الغربي لاجتذابه ؟

يُثير فينا اختيار رشيد بوجدرة للموضدوعات وترتيبها بذلك الشكل الكثير من الأسئلة<sup>4</sup>، أكثرُها بديهية تَتعلقُ بمدى قصدْدية المؤلّف إثارة القارئ، يرى صلاح صالح أن "السَّرد المُغلق", أو

<sup>2</sup> \_ هاجس الحداثة في تجربة رشيد بوجدرة: عبد الوهاب بوبشليحة \_ مرجع سابق ص17.

 $\frac{1}{3}$  المرجع السابق ص 17 .

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  أزمة الأجيال العربية المعاصرة: فوزية الصفار – مرجع سابق ص $\frac{1}{2}$ 

 $<sup>^{-}</sup>$  أنظر الملحق الخاص بترتيب الموضوعات في الرواية ص 116 من هذا البحث  $^{-}$ 

تَعرُّض الروايات العربية للجنس, قد بلغ أحيادًا " حُدودا مُبتذلة سعَت إلى التَّصوير الفج التسجيلي غير المُعالِّج فنيا لوقائع قبيحة، جاء تناولُها مُنقِّرًا من النَّاحية الجمالية، ليس لأنها قبيحة، بل لأنَّ عرضها لم يكن موققا متمتعا بصفته الفنية "1.

فهل هُذاك حدُّ فاصدل بين هذا الابتذال الذي يتحدَّث عنه صلاح صالح ، وبين التحرر من الرقباء الذي يمدحه نبيل سليمان في دراسته لرواية حيدر حيدر<sup>2</sup>؟ وكيف يمكننا تحديد ذلك ؟ هل يتعلق الأمر بنجاح الكاتب في عملية الهدم التي يمارسها عموما؟ أم في غايته من ذلك ؟ أم في الظروف المحيطة بعمله ؟

يقول محمد ساري عن أعمال رشيد بوجدرة "أن تقرأ كلاما ممتع ا ومفيد دا إف ادة تقافية وفكرية في آن, فه ذا يُعتبَر رُ بدعة وخارجا عن المألوف، سواء من طرف السلطة السياسية والدينية, أو من طرف جدار القدسيات والمعتقدات الشعبية الراسخة" ق

وحينما يتحدَّث عن تناول رشيد بوجدرة للجنس، يرى أدَّه لم يَتناوله "كغاية في حد ذاته، مثلما تناوله الأدباء العرب عموما لإثارة الحواس وأحاسيس القارئ، مثلما يَفعَلُ إحسان عبد القدوس وغيره مِمَّن تناولُوا الجنس في أدبهم، إنَّ طَرْح رشيد بوجدرة يختلف كليا، إذ يَمزجُ الجنس بالموقف الاجتماعي 4 ككل، وحتى بالموقف الطبقي 1 ... ويكثر الحديث عن الجنس في هذه الرواية 5،

مرجع سابق ص 168 .  $^{1}$  سرد الآخر : صلاح صالح  $^{-}$  مرجع سابق ص

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  أنظر كتاب الرواية العربية بين الواقع والإيديولوجية : محمود أمين العالم وآخرون – مرجع سابق ص53 .

البحث عن النقد الأدبي الجديد: محمد ساري – مرجع سابق ص 131.
 نرى أنّ الكثير من النقاد حاولوا تحميل روايات رشيد بوجدرة همًّا اجتماعيا وجعلها تبدو في صورة الأعمال التي ناضلت اجتماعيا لتحسين وضع المرأة, كما هي قراءة عايدة أحمد بامية لرواية "التطليق", أنظر كتابها تطور الأدب القصصي الجزائري: عايدة أحمد بامية \_ مرجع سابق, أو تصويرها على أنّها تناضل من أجل الفقراء, وإن كان هذا يبدو لنا من عملا لا طائل له يندرج في خانة تقويل الرواية ما لم تقل وتحميلها أكثر ممّا تقصد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ يقصد رواية التفكك .

ولكن بصدورة استفزازية أكثر منه بصدورة الإثارة الجنسية، أي استغلال كبت الجم اهير لتصدوير عالم خيالي يُعوِّض لهم هذا النقص"1.

ألا يعني هذا التَّعويض بصيغة ما الإشباع الذي لن يكون إلا عن طريق الإثارة والإغراء ؟ فأين تكمن البراعة وما الفرق بين كتابة بوجدرة وكتابة إحسان عبد القدُّوس، سِوى أنَّ الأول قد تجاوز الحدود الحمراء التي كان إحسان عبد القدوس يقف عندها، أو لنقل أنَّه صرَّح بما كان إحسان عبد القدوس يُلمِّحُ له ؟

يتأكد دم ره أخرى أن الدلالة الاجتماعية أو التوظيف الاجتماعي، للجنس الذي يُحاول بعض النقاد الصداقه بنصوص رشيد بوجدرة، يبدو بعيدا عن الإقداع، ولعلنا نظمئن أكثر للقول بأن رشيد بوجدرة " يُؤمِن بحكمة اللايقين روحا للرواية، ومجالا للقلق والسوال، أو التساؤل والشدك والافتراض، ومُحاولة الفهم والتحليل والتفكيك قبل أي حكم، ومُواجهة تعقيد عالم الحياة والتباس الوجود بسؤال الفني — سؤال الرواية"2.

كُما يُمكِن أن نجد في توجه رشيد بوجدرة للآخر الغربي كمتلق أوّل لنصوصه تفسيرا للخرق الذي مارسه في حق المقدس الأخلاقي، ويُدَّعِم توجُّهذا هذا تَفتُّح القارئ الغربي على مثل هذه الكتابة على عكس القارئ الجزائري، الذي لم يكن ليتقبَّل - في هذه الفترة بالذات - مثل هذا التوجُّه.

وكان على رشيد بوجدرة انتظار فترة الثمانينات، أين بدأت بعض الكتابات العربية تخترق هذا المقدَّس الأخلاقي، وتعالت الأصدوات النقدية المنتصررة لهذا العمل، ذاك ما شرجَّع رشيد بوجدرة على أن يكتب روايته "التفكك" بنفس تلك الجرأة التي كتب بها روايته "الإنكار", مُمارسًا فيها نفس آليات الهدم التي

<sup>ً</sup> \_ البحث عن النقد الأدبي الجديد : محمد ساري - مرجع سابق ص133 .

<sup>2</sup> \_ هاجس الحداثة في تجرّبة رشيد بوجدرة : عبد الوهاب بوشليحة \_ مرجع سابق ص09 .

<sup>3</sup> \_ التفكك : زشيد بوجدرة الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ــ الجزائر 1982 . \_

اعتاد حملها، حتى وإن قال بأنَّه كان سيكثب بنفس الجُرأة لو كتَبَ بداية باللغة العربية<sup>1</sup>.

### ثانيا- توظيف العجائبية:

يعتبر توظيف العجائبية واحد من آليات الكتابة الروائية الحديثة، ويتحدد العجائبي "بوصدفه إدراكا خاصدا لأحداث غريبة "2، ولا تقتصر الغرابة على الحدث في ذاته أو الشخصية ، بل قد يذتج المعنى الغريب من التعبير غير المنطقي ، الذي يتجاوز "تذ افر المدلولات عن طريق تجاذب الدوال و" تترامى "(المدلولات) إلى أبعد من المحرمات المنطقية لتمنح الحركة للوحة الثابتة للترتيبات المنطقية ... وتفرض عليها الانتقال إلى لوحة منطقية (تاريخية واجتماعية) أخرى لا يكون الترتيب المنطقي الأولي بالنسبة لها سوى سبق مرجعي "3.

ويمكن اعتبار ذلك - جعل ما هو عجيب وغريب هو التراتب المنطقي - أقصدى حالات توظيف العجائبية ، إذ تصدبح الفانتازيا والخيال هما الواقع المكرس في النص ، وتصدبح الأحداث التي تفصلها مسافة شاسعة عن المنطق والعقل هي نفسها التي "لا يخامرنا شك بإمكانية وقوعها "4.

\_ سئل بوجدرة عن إمكانية احتواء روايته الأولى لتلك الجرأة لو أنها كتبت باللغة العربية ، فقال : " طبعا أكيد, وعندما انتقلت إلى الكتابة بالعربية كثفت هذا الموضوع, الجنس أو الفضيحة ... عندما كتبت بالفرنسية لم تكن القضية مطروحة عندي بنفس الحدة ، حيث كان الأمر بديهيا للغاية ، فالعربية لغة مقدسات ، فكان علينا أن نجعلها لغة مدنسات أيضا " أنظر حوار له مع بشير مفتي ووحيد بوعزيز – مجلة الاختلاف – مرجع سابق ص

موضوعات العجائبي ، مدخل نظري : تزفيتان تودروف ترجمة الصديق بوعلام  $^2$  مراجعة محمد برادة  $^2$  مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية  $^3$  خريف  $^3$  مراجعة محمد برادة  $^3$ 

<sup>.</sup> 54 علم النص : جو ليا كريستيفا - مرجع سابق -  $^3$ 

<sup>4</sup> \_ النص المرصود: سمير أبو مرزوق - مرجع سابق ص151.

وتعتبر الأسطورة من أكثر آليات التصوير العجائبي ، وهي في تعريفه البسيط "قصدة مرتبطة بمظهر ديني خرافي "1 ، ولكنها في حقيقتها "معرفة وسلطة وتاريخ جماعة ، وهي قصدة أخلاقية تقوي تماسك الجماعة التي أنتجتها "2، لاسيما إن تعلق موضوعها بصورة الآخر .

يلقى توظيف الأسطورة و العجائبية بصدفة عامة مبرره في الوضدعية الذي آل إليها الإنسان الحديث، يقول نيتشه:" الإنسان المحروم من الأسطورة يصداب بالجوع المزمن، ويفتش عن جذوره في كل القرون الماضدية، ويجب عليه التفتيش حتى في العصور القديمة جدا "3

ويعتقد عز الدين إسماعيل أن الإنسان في هذا العصر"يواجه الحياة مرة أخرى بنفس الوجه الذي رآها به في البداية ، يوم بدت له لغزا كبيرا وسرا رهيبا، وعند ذاك أحس الإنسان المعاصر بحاجته إلى المنهج الأسطوري القديم في وضع المعادلة الجديدة التي تجعل الحياة بالنسبة إليه مقبولة مفهومة "4".

ومن ثمّ تعتبر الحياة العصدرية بمعضد لاتها سببا في سعي الرواية الحديثة إلى تأكيد " المفارقة وبعث الحيرة والشك في نفس المتلقي عن طريق إبراز فوق الطبيعي وتقليص دور ما هو طبيعي "3، ويتجلى ذلك من خلال شكل سردي يقوم على "مسخ الفضداء والزمن والشخوص "5.

الميثولوجيا عند العرب: عبد المالك مرتاض ص15 ، نقلا عن الشخصية الدينية في الرواية العربية : وذنابي بوداود - مرجع سابق ص55 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ مقاربات في الأدب المقارن: ماجدة حمود - مرجع سابق صفحة انترنيت.

<sup>3</sup> ما الأدب المقارن ؟ بيير كلوبيشوا و أندريه ميشال روسو - مرجع سابق ص139 .

<sup>·</sup> \_ الشعر العربي المعاصر : عز الدين إسماعيل - مرجع سابق ص244 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ المتخبّل و السلطة : علال سنوقة \_ مرجع سابق ص

لذلك يأتى في مقدمة أهداف التوظيف العجائبي الأثر الذي يخلفه في نفّ س المتلقى "خوفا أو هولا أو مجرد حب استطلاع"1، مع خدمته للسرد من خلال احتفاظه بدرجة من التوتر ، "حيث أن حضد ور العناصد ر العجائبية يت يح تنظيم ا منضد غطا بصورة خاصة "1.

تزداد الإثارة حينما يتعلق الأمر بتقديم عالم الشرق الساحر لقارئ غربي متعطش لسحر هذا الشرق المؤمثل ، فالغربيون لم يدركوا الشرق "كما يمكن أن يكون حقا وواقعا وإنما الشرق السرابي كما يتراءي لكل هارب من الغرب حيث يسحق الحديد الحديد "2

فإن كانت الصورة عن الآخر " تنبع أولا وقبل كل شيء آخر من مشكلات الأديب نفسه ومن أوضداع مجتمعه القومي ، وهي تلبي بالدرجة الأولى حاجات نفسية وثقافية للأديب ومجتمعه ...وقد تعكس صورة الآخر في آثار أديب ما حاجته – ومعه عدد كبير من المتلقين- إلى الهروب من مجتمعه الذي ذاق ذرعا به وبمشكلاته"3 ، فإنه -في حالة بوجدرة - يجب الأخذ بعين الاعتبار كونه اتخذ من الآخر/الغربي متلق أول لنصوصه، وهو بذلك يأخذ بالحسبان حاجة هذا المتلقى ، ويصبح إرضاءه غاية يطمح إليها .

هل يندرج ذلك ضدمن الشروط الفنية التي تتحكم في إنتاج الرواية وعلاقة مبدعها بمتلقيه ؟ أم هو ما يراه صدلاح صدالح من أن الأعمال الروائية العربية في غالبيتها، صارت تلهث " وراء أمور تنضدوي عموما في إطار ما يسمى "الفانتازيا المحلية العربية"، تحت تأثير عاملين رئيسين يتمثل الأول بما أطلق عليه الواقعية السحرية لتوظيف قسط كبير مما أبدعه غابرييل غارسيا

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  موضوعات العجائبي: تزفيتان تودروف - مرجع سابق  $\frac{1}{2}$  .

 $<sup>^{2}</sup>$  \_ شرق \_ غرب ، رجولة وأنوثة : جورج طرابيشي \_ مرجع سابق ص49 .  $^{3}$  \_ في الأدب المقارن : عبده عبدون \_ مجلة الموقف الأدبي ماي 2000 صفحة أنترنيت .

ماركيز وسواه من روائيي أمريكا اللاتينية ، ويتمثل الثاني بالسعي إلى مخاطبة القارئ الغربي ومحاولة نيل قبوله واعترافه بأي ثمن 11 ؟

بحديثنا عن غابرييل غارسيا ماركيز يظهر لذا تأثر معظم الأدباء العرب بأدبه خاصة ، والأدب الأمريكي عامة ، الذي يحتل التخييل " منصة مرموقة فيه"، إذ يؤدي وظيفة حاسمة، " فهو يكثف ويذخر البعد الفذي والجمالي من ناحية ، ومن ناحية يخلق حافزا لدى المتلقى لانجذابه نحو عوالم منشودة "2.

ويتمي ز أدب غابريي ل غارس يا م اركيز بحشوه " الواقع بالأسطورة وحشو الأسطورة بالواقع  $^{3}$  ، إضافة إلى أن "الأحداث والوقائع المستغربة والخادشة للحياء  $^{4}$  قد صعقت " النقاد في غير مكان  $^{4}$  .

فإن كنا قاربنا في العنصر السابق مسألة خرق المقدس ، فإن اهتمامذ اسديكون منصد با - فيم اسديأتي - حول مدى امت زاج الأسدطورة بالواقع في مدونة بوجدرة ؟ ومن ثمّ التسداؤل - إن وج

يُعتبر توظيف الأسطورة داخل الخطاب الروائي عامل حاسم " يفتح الباب على مصراعيه أمام المتلقي لولوج عالمها السحري العج ائبي ، الدذي لا يترك مج الاللمتلقي للإفلات من أسرها

<sup>.</sup> 204 سرد الآخر : صلاح صالح - مرجع سابق -  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  النص المرصود: سمير أبو حمدان  $^{2}$  مرجع سابق ص143 .

 $<sup>\</sup>frac{3}{144}$  المرجع السابق ص 144.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ المرجع السابق ص151 .

وسحرها ، وشيئا فشيئا ينساق في مدارها ويصدبح تحت سلطتها ، يلهث خلف بريقها الذي لا يقاوم "1.

فهل يريد بوجدرة أسر القارئ الغربي بأساطير سحرية تسليه<sup>2</sup>، وترضدي فيه رغبة الهروب من واقع فض عنيف يعيد إنتاج الشرط الأول لنشوء الأسطورة، المتمثل في الضياع والعجز أمام ما يحيط بالإنسان البدائي/المعاصر ؟

يتدخل هذا عنصدر مهم يتمثل في ماهية الأسطورة في حد ذاتها ، فلا يتعلق الأمر بما تنتجه الذاكرة الشعبية الجماعية ، من حكايات تمزج الواقع بالخرافة لتأخذ - من خلال انتقالها من جيل إلى جيل – صفة الثابت والمقدس ، ولكن الأسطورة قد تتشكل من الصور النمطية التي تكونها الذات عن الآخر ، فيمكن "للصور النمطية أن تكون أسطورة بالقوة "3.

وديمومة هذه الصور هو العامل المنتج للأسطورة ، فإن هي " لم تتعرض للطعن في وجودها من طرف الواقع والتجربة المباشرة " ، تصد بح هي المتحكمة في تجاربذا رغم كونها " تخطيطية فقيرة ساذجة ، كما أنها تبسيط وتشويه مبالغ فيه للواقع " وتصير مع ذلك موازية للأسطورة وتملك — مثلها — القدرة على "إحياء قصة ما وجعلها نموذجية , تتحرك في عصدرنا عبر رؤية الماضي " 5.

تت أثر الصدور النمطية بالثقافة و" بشد كل خاص بوسد ائل الإعلام والمؤلفات الأدبية"5، وتصير مثلها مثل المعتقدات الثقافية

<sup>1</sup> الشخصية الدينية في الرواية العربية: وذنابي بوداود – مرجع سابق ص67 .

ءُ \_ أنظر الرواية ص42- 61 -67 – 77 .

 $<sup>^{-3}</sup>$  الغرب المتخيل: نور الدين أفاية  $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ الغرب المتخيل: نور الدين أفاية \_مرجع سابق ص21-23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن: ماجدة حمود صفحة انترنيت.

الأخرى<sup>1</sup> ، والفرد في مجتمع ما "يعتمد على صدوره النمطية كأطر معرفية توجه سلوكه وتفاعله مع الآخرين "<sup>2</sup>, فهل هذاك صدور نمطية يملكها الآخر/الغربي (الفرنسي) عن الأذا/ الجزائري ؟ وهل اتخذت شكل الأسطورة ؟ وكيف تعامل بوجدرة مع هذه الصور/ الأساطير ؟

اعتبر الفرنسيون – لاسيما الأدباء منهم – الأجنبي " إما موضوعا للفرجة والتعالي ، وإما موضوعا للاحتلال والاستغلال "<sup>3</sup> ، والتعالي هذا الذي حكم العلاقة بين الفرنسي والعربي ، هو الذي جعله ينظر إليه بوصدفه فلكلورا ، يصدلح للفرجة والمتعة والسياحة ، يرى إرنست رينان " أن الشرق " ضدرورة ثقافية" بالنسبة للغرب" ، ومن ثمّ تتجسد حقيقة مفادها أن " صورة الآخر تحيل إلى واقع من يبنيها ، وتعبر عنه أكثر مما تحيل إلى واقع من ببنيت صورته ".

من بين أكثر الصور التي تم تنميطها عن العربي/المسلم من قبل الآخر/الفرنسي، والتي اتخذت شكل الأسطورة نجد ما يلي: تعدد الزوج ات – شهر رمضد ان – ذبح الأضد احي- السحر والشعوذة ، فهل كان من المصادفة أن تكون هذه هي الموضوعات الرئيسية في رواية بوجدرة ؟

يقول الطاهر لبيب: إن "الخطاب الذي لا يتحمل نظرة الغرب للشرق لا يستغنى عنها، فمنها يستمد كثيرا من نفاذ رؤيته

7\_ Nous et les autres ; la réflexion française sur la diversité humaine : Tzvetan Todorov p32

نقلا عن صورة الآخر في الثقافة العربية: الطاهر لبيب - ضمن

\_ الفلسطيني والعربي والإسرائيلي في نظر الطلبة الجامعيين في فلسطين : محمود معياري ، نقلا عن كتاب صورة الآخر : الطاهر لبيب وآخرون – مرجع سابق ص729 .

 $<sup>^{2}</sup>$  \_ المرجع السابق ص 764 .

 $<sup>^{-3}</sup>$  المتخيل والتواصل: محمد نور الدين أفاية  $^{-}$  مرجع سابق ص 92 .

 $<sup>^{-}</sup>$  المرجع السابق ص93 .  $^{-}$ 

كتاب صورة الآخر: الطاهر لبيب وآخرون - مرجع سابق ص192.

أو يستوحيها ، أو يسترق النظر إليها"<sup>1</sup>، وفي حالة العرب تتأكد هذه النظرة ، خاصدة إذا أخذنا بعين الاعتبار حالة الذهول التي صد احبت لقاء العربي بالآخر الغربي ، وتجد أطروح ات الاستشراق "مشروعيتها وتصربح مبررة في ظل غياب الآخر/البعيد/المسلم، والذي يقع عليه تلقي الأس ئلة دون نقد لمرجعيتها "<sup>2</sup>

تحفل رواية بوجدرة بموضوعات كثيرة ، تعتبر من أكثر الصور المؤمثلة والنمطية التي ترسخت في ذهن الآخر/الغربي عن العربي المسلم $^{3}$  ، ولعل أكثرها تعبيرا عن هذه المعادلة الموضوعات التالية :

1 - تعدد الزوجات: وتشكل هذه الموضوعة العمود الرئيسي في الحكاية ، فالرواية تنطلق بإعلان الأب رغبته في الزواج مجددا ، ويركز على كون ذلك ممارسة شائعة ومشروعة في المجتمع المحلي" ، ويصدل لل ذروة حين يجعل الأم تشارك في احتفال زوجها بعرسه، حيث يكون عليها إظهار الفرح والبهجة ، هذا منجهة ومن جهة أخرى يبالغ في تصوير مظاهر البذخ التي تصاحب حفلة العرس ، وتمني الرجال الجلوس مكانه" .

2 - نبح الأضاحي: إن كانت هذه الشعيرة ممارسة هامة في العقيدة الإسلامية،فإن الثقافة الغربية تعتبر هذا العمل عملا همجيا ضدد الحيوان،و لا يمت للإنسانية بصدلة،ويبدو السارد مليئا بهذا الاشمئزاز والرهبة التي تتحدث عنها جمعيات حقوق الإنسان،كما أنها عادة ساذجة تفترض للدم فضدائل تطهيرية خاصدة 6، بل قد

\_ الأخر في الثقافة العربية: الطاهر لبيب - مرجع سابق ص195.

 $<sup>^{2}</sup>$  العنف والمقدس والجنس: تركى على الربيعو – مرجع سابق ص $^{2}$ 

تلاحظ أن الآخر لا يقيم فرقا بين العربي والمسلم أينما كان .

<sup>4 -</sup> الرواية ص33 وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الرواية ص69 وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> \_ الرواية ص233 .

شكلت عملية ذبح الأضحية " خدشة قذرة محفورة على أديم الحلم  $^{1}$  ، ليس هذا فحسب بل يصف الأمر وكأنه يراه لأول مرة  $^{2}$ .

3 – شهر رمضان: تتذاول الرواية شهر رمضان في سياق عجائبي فنتازي مثير، فالصور تتداخل لتشكل لوحة يمتزج فيها العجيب والمدهش بالصدور السيئة التي تثير الاشمئزاز، ويركز السارد على الطقوس المصاحبة للسهرات الرمضانية ، وهي كلها تعمل لإقامة الدليل على همجية المجتمع ووحشيته ، والشهوة التي تتحكم فيه ، وتحضر حتى في طقوس مقدسة كشهر الصيام.

4 – السحر والشعوذة: لا تكتمل الصورة العجائبية التي رسمها بوج درة للمجتمع بغير توظيف تيم ات السحر والشعوذة، التي توحي بعوالم خرافية بدائية تمتد إلى عصدور خلت ، ويتوزع هذا التوظيف على الممارسات اليومية والطقوس الدينية ، التي بدت قابليتها أكبر لتحتمل كل ما أراده الكاتب من جو سحري خرافي ، فالصلاة ليست سوى تمتمات وفرصة لمراقبة النساء 4 ، والصدوم "تعذيب للجسد" على الطريقة البوذية .

ترتبط عوالم السحر والشعوذة في الرواية بشكل أكبر بالمرأة ، فسد لوكها الخرافي لديس سدوى نتيجة لضد عفها وقهرها ، الذي ضاقت به ذرعا ولم تجد أمامها من السبل غير السحر والشعوذة ، والذي دفعها إليه أكثر وهيأها لهذا السبيل جهلها وتحجرها.

لا يوحي ما رسمه بوجدرة من طقوس تمارسها النساء بأنه يدين المجتمع، الذي ظلم المرأة وساواها بالعبد فحسب، بل يبدو أن ما يهدف إليه كان أكبر، فالسرد لا يوحي ولا يؤثر في المتلقي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرواية ص225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرواية ص 226 وما بعذها .

<sup>3</sup> \_الرواية ص16 وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ الرواية ص19 وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ الرواية ص 28 .

، فيجعله يحس بآلام هذه المرأة – لاسيما أمه ومعاناتها – بالقدر الذي يوحي أن بوجدرة يعمل على تجميع وتركيب صور، أكثر ما يربط بينها هي القدرة على الإدهاش ، وصدم القارئ إلى أقصى حد<sup>1</sup>.

فه ل ف رض السدياق العام للأحداث في الرواية هذه الموضوعات تحديدا ؟ وبهذا التراتب ؟ وبتلك الكاريكاتورية في الرسم التي أحالت المجتمع صدورا ، إما مقرفة أو مضدكة أو توحي بالهمجية ، ولكنها في النهاية كلها لا تقوم إلا دليلا على تخلف الجزائري وبدائيته وكل ما يعبر عن وقوفه في مقابل الآخر المتحضر.

يقول أمين الزاوي "لقد عدنا مرة أخرى وندن في نهاية القرن ، إلى وضعية التتلمذ الذي انطلق منها النص المغاربي بالفرنسية في بداية القرن إن الجنس والفلكلور بمفهومه الفلكلوري والدين الشعبي ، والختان والزواج والحفل المغاربي, كله الموضد وعات ينتظرها القارئ الأوروبي في كتابات المغاربيين، إنها شرط الكتابة وشرط النشر وشرط الرواج "2

سنتطرق فيما سيأتي من هذا الفصل إلى السمات الفنية التي ميزت لغة الرواية، والتي يأتي على رأسها تفكك الحكاية، حيث يشكل التذكر بؤرة الحكي والخيط الواصل بين أجزاءها، وإن كان التذكر لا يتحكم فيه رابط منطقي، فإن ذلك لا ينفي القصدية التي ستحكم بشكل ما النص.

يقول أمين الزاوي "لقد عدنا مرة أخرى وندن في نهاية القرن، إلى وضعية التتلمذ الذي انطلق منها النص المغاربي بالفرنسية في بداية القرن إن الجنس والفلكل وربمفهومه

 $\frac{1}{2}$  \_ الرواية المغاربية : أمين الزاوي – مرجع سابق ص $\frac{1}{2}$  \_ 28 .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرواية ص 42- 68- 86.

الفلكلوري والدين الشعبي ، والختان والزواج والحفل المغاربي, كله ا موضد وعات ينتظره ا القارئ الأوروبي في كتابات المغاربيين، إنها شرط الكتابة وشرط النشر وشرط الرواج "1

ونتساءل إذاك عن الإقحام الذي مارسه بوجدرة على كثير من الموضدوعات بدون مبرر فذي ، اللهم إلا تجميع أكبر قدر ممكن من الصدور/البورتريهات ، التي تصدور الجزائر/الشرق العجائبي للمتلقي الآخر/السائح الغربي ؟

# 3 \_ السيرة الذاتية بين الفني والمرجعي:

ترتبط السيرة الذاتية الخاصدة بالكاتب - في كتابة بوجدرة بالقصة التي يبني عليها نصده الروائي ، وقد شكلت هذه الظاهرة نقطة التفت إليها معظم دارسيه ، الذين لاحظوا الارتباط الوثيق بين نصوصه الروائية وبين حياته الخاصة، التي لم يحاول الكاتب التستر عليها ، إنما شكلت دائما محور حديثه  $^2$  ، حيث يرجع – في أغلب حواراته – الكثير من ميزات كتابته إلى حياته عامة ، وخاصة منها مرحلة الطفولة .

يقول بوجدرة: " إن الروائي يكتب طيلة تجربته نصدا واحدا يفرع عليه ما دامت بؤرة الكتابة واحدة عند كل كاتب "3، وبؤرة

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق 270 - 28 .

\_ تعتبر حياة بوجدرة النقطة التي ينطلق منها أغلب النقاد لدراسته , فنجد هذه الدراسات \_ في معظمها \_ تبدأ برواية سيرته الذاتية لتصل فيما بعد إلى دراسة العمل الإبداعي , Littérature Maghrébine d'expression française : انظر مثلا coordination internationale des chercheurs sur les littératures maghrébines ;CHarls bonn ,Nadjet Khadda et Abdalah Mdarhri \_ Universités francophones p101 .

Littérature maghrébine de langue française : Jean Déjeux – introduction générale et Auteurs – éditions Naaman p382.

 $<sup>^{3}</sup>$  \_ الكتابة الروائية في الجزائر عربيا , الرهان والمحدودية : الحبيب السائح  $^{2}$  \_ ضمن كتاب رشيد بوجدرة : محمد بوداود  $^{2}$  \_ مرجع سابق  $^{2}$  \_ .

الكتابة عدد بوجدرة هي مرحلة الطفولة التي تحضر في معظم أعماله ، ولا يبدو ذلك - ارتباط الكتابة بمرحلة الطفولة - خاصدا ببوجدرة فحسب ، بل هو ميزة تسم الرواية المغاربية ككل، حيث يرى عبد الكبير الخطيبي أن كلا من الطفولة والرواية الأوروبية شكلتا منبعا هاما للرواية المغاربية ، حيث " التبادل بين الطفولة والكتابة ، التبادل بين الكتابة والرواية الحديثة الغربية مثلا معا المظهر المزدوج للمثاقفة"1.

فهل هناك ارتباط بين لغة هذه الروايات – الفرنسية – وبين هذه الميزة ؟ هل هو مرة أخرى المتلقي/الآخر يوجه النص ؟ أم أن الأمر لا يعدو أن يكون صدفة ؟

يقول الخطيبي: "كانت السيرة الذاتية تعبيرا عن المثاقفة أو الاتصال الثقافي مع الغرب، ذلك أن الكاتب المستعمر 2 يحلل نفسه ويتحرر من هوسه، ويضع ذاته موضع التساؤل "3 ، حيث تكون الذات الموضوع الأوحد بهواجسها وهوسها وأفكارها، وتختلف درجة التركيز على الذات باختلاف الكتاب، وتصير كتابة السيرة الذاتية في حدها الأقصى عملية إفراغ لهواجس الذات، فهذاك مغنطة عالية "للذات تحيل الحديث القصصدي إلى محض اعترافات وانثيالات وتشنجات، بحسب الترمومتر النفسي للذات المديرة

تشير كتابة السيرة الذاتية إلى " ذلك المسار الحيوي الذي عاشه الفرد الحاكي أو الكاتب، في سياق من التسلسل المختزن

1\_ Le roman Maghrébin : Abdel kebir – khatibi p110.

 $<sup>^{2}</sup>$  \_ نشير هنا إلى أنه لا يقصد الاستعمار بمفهومه السياسي، بل الاستعمار بمفهومه العام الشامل الذي يعبر عن المثاقفة والاستلاب .

<sup>ً</sup> \_ المرجع السابق ص71 .

 <sup>-</sup> و بن القصائح القصيرة : نجيب العوفي - مرجع سابق ص335 .

للتنوع الوجودي والحياتي"1، فالكاتب يريد أن يبرهن على غنى الحياة التي عاشها.

تفترض كتابة السيرة الذاتية أن حياة الكاتب تتميز بالغنى والتفرد الذي يلجئه إلى البوح ، ويتيح له فرصة قول الكثير ، وهذا البوح يفترض/ينشد مستمعا/متلقيا، شغوفا بما يقال ، وهذا مرة أخرى تتدخل ماهية هذا المستمع/المتلقي ، يقول الخطيبي : لقد كان "التمزق في الرواية المغاربية هو في نفس الوقت تحليل للذات وعرض للفرجة"2.

هنا يصبح التساؤل عن المحكي وهدفه أمرا مهما ، فهل كان ما يرويه بوجدرة "عرض للفرجة "؟ وهل يحاول الاستجابة لأفق انتظار المستمع/المتلقي؟ هل كان صدفة تميز نص بوجدرة بالحكي المتواصدل، والنظرة الدقيقة التي ترصد التفاصيل مهما كانت بسيطة ، حيث يعمد — تحديدا — إلى التقاط " وتتبع مكامن الضعف والموت والاندثار ، ورصد المواقف المخجلة ثم عرضها بالتفصيل "3 ؟

لقد كانت الإضداءة شديدة ومركزة على كل ما يعبر عن التخلف والجهل والشذوذ ، حيث يندرج تحت هذه الميزات ما شاء الكاتب من سلوكات سيئة .

فنيا يبدو أن نص بوجدرة يميزه تحرر واضدح في استرجاع الوقائع التي تساكن الماضدي الشخصدي ، بل ولعلها تبدو للقارئ

<sup>3</sup> بنية الزمن في الخطاب الروائي: بشير بويجرة محمد – مرجع سابق ص108، وإن كان بويجرة يتكلم عن "معركة الزقاق" فإن هذا الكلام ينسحب على معظم أعمال الكاتب التي تبدو عملا واحدا متواصلا ومكررا في كثير من الأحيان، وهو ما سنشير إليه في حينه.

<sup>1</sup> \_ الغرب المتخيل : محمد نور الدين أفاية – مرجع سابق ص26 . Le roman Maghrébin : Abdel kebir – khatibi p71.

صدورا متج اورة ، تل تقط بع ض لحظ ات المع يش دون اعتبار لتواليها في الزمن التذكري "1.

وقد أثر ذلك على لغة النص ، فكان عبارة عن " فصدول متجاورة لا رابط بينها في بعض الأحيان ، إلا ما كان من الربط الذي تقيمه السيرة الذاتية ، حيث يجعل من الحياة الفردية بؤرة للمحكي الذاتي ، فيغدو التلفظ بضدمير الأنا تعبيرا عن حضدور السارد العليم الملم بمختلف التطورات الحادثة ، من حيث الرؤية وطريقة السرد ، وكمنظم للعالم المحكي بوصفه ذاتا "2".

لا ينطبق هذا الكلام على نص مدونة هدا البحث فقط ، إنما ينسحب على عموم روايات بوجدرة ، حتى ليمكننا القول إنها (نصوصه ه الروائية) فصدول يمكن مجاورتها ، باعتبار أن أنا السارد هي بؤرة الحكي ونقطة الوصل .

وهناك ظاهرة تميز أدب بوجدرة ، وتتمثل في التكرار الذي يهدف إلى تغييب الزمن ، جاعلا النص يعود في كل مرة ، و"باستمرار إلى نقطة البداية "3، فالزمن في هذه الرواية لا ينساب أو يتحرك إنما يعتمد السكون ، ما يجعل الحدث يتحول إلى مشهد " يميزه الثبات كما اللوحات التشكيلية "4

يثير التكرار الذي يستخدمه بوجدرة في معظم رواياته أكثر من سؤال ، فإن كان تكرار الكثير من ملامح القصدة على مدار نصدوص عديدة راجع لمرجعية الكاتب، والإلحاح الذي تمارسه تفاصيل حياته ، فتحمله في كل مرة إلى العودة لحادث ما ، وتركز

رمن الأخطاء لمحمد شكري ، جدلية البناء والهدم : عبد الاقدر الشاوي - مقدمات المجلة المغاربية للكتاب - 1998/13 .

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع السابق ص53 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> \_ المرجع سابق ص23 .

اهتمامه على تفاصيل/رواسب معينة تتخذ شكل الذكريات، والتي تعتم د البوح و الحكي تارة — كم افي رواية الإنكار و الحلم/الكابوس تارة أخرى ، أو تعتمد الكتابة أ

أقول إن كان تكرار الحكاية أمرا معتادا عند كثير من الكتاب ، فإن ما يشكل علامة مميزة في أدب بوجدرة هو تكرار نصوص بصورة كاملة وحرفية في أعمال مختلفة مع إشارة المؤلف إلى ذلك<sup>2</sup>.

ويبقى السؤال مطروحا حتى الآن إن كان ذلك يتعلق هل هي سمة جمالية وإضافة فنية تغذي النص وتحمله بدلالات ما،أم هي تكرار يشير إلى ضعف أو نفاذ زاد المؤلف ؟

1 \_ سواء كتابة الذكريات كما في رواية " ليليات امرأة أرق" أو ملاحظات عامة كما في رواية " الحلزون العنيد" أو الكتابة الأدبية كما في رواية "الرعن " .

<sup>2</sup> \_ أنظر مثلا رواية فوضى الأشياء : رشيد بوجدرة ً ــ دار بوشان للنشر ــ الجزائر 1990 ، حيث يعيد فقرات كاملة من رواية "الإنكار "

هذا البحث محاولة لطرق موضوع الآخر الذي يطرح نفسه بحدة في عالم تسوده منظومة فكرية إعلامية تُكرس مجموعة من الثنائيات من قبيل : الأنا/الآخر - المتطور/المتخلف - الأبيض/الأسود, وقد أوصلنا البحث إلى أنّ حضور الآخر قي النّص الأدبي ودلالاته تساهم في تحديدها, ليس فقط المضمون, بل أيضا اللغة التي كُتب بها، والقارئ الذي يخاطبه النّص؛ ولغة الإبداع تحديدا كانت منذ المرحلة الاستعمارية إشكالا هاما وشائكا.

أثارت الرواية المكتوبة باللغة الفرنسية مجموعة من الأسئلة حول هويتها, وإن كان يبدو أن هذا السؤال قديما إلا أنه سؤال متجدد شكل نقطة استفهام تحوّلت في أحيان كثيرة إلى اتهام يواجه هذه الرواية، حيث وجدت في مرحلة الاحتلال مبررا لاستعمالها اللغة الفرنسية في جهل مستعمليها باللغة العربية نتيجة الظروف الفكرية التي فرضها الاستعمار, كما كان لنجاح هذه الرواية عالميا ومساهمتها في إعلاء صوت الشعب الجزائري صدى ايجابي, جعل النقاد يتلقوها بترحاب ويعدونها فخرا للجزائر وأدبها, وسرعان ما زال هذا الترحاب تاركا مكانه لحرب كلامية وصراع دار بين أنصار التعريب ومستعملي اللغة الفرنسية, الذين اعثبروا تهديدا للغة الأمة وأذنابا للمستعمر, فكان من المنطقي أن عظهر صورة "الآخر الجواني", حين تصبح الذات متشظية إلى تظهر صورة "الآخر الجواني", حين تصبح الذات متشظية إلى

وقد رأينا كيف أن هذا "الآخر الجواني" اتخذ صورا متعددة, تبدو بسيطة ولكنها تختزل منظومة كاملة من الأفكار, ثبين عمق الصراع الذي ميّز علاقة الجزائريين, والتهلهل الذي أصاب هذا المجتمع, حيث صار الأب آخرا يختزل سلطة المجتمع, ويتعاضد مع السلطة السياسية بقهرها, والسلطة الدينية ممثلة في المسجد والإمام.

يُطالعنا حضور الآخر في هذه المدونة منذ البداية من خلال اللغة التي اختارها الكاتب, فمن خلال هذه الدراسة بدا لنا أنّ لغة الإبداع عند رشيد بوجدرة تتجاوز كونها إرث استعماري, أو مجرد وسيلة إبلاغ لا تأثير لها على المضمون, لتصبح عاملا حاسما في تحديد المواضيع التي تطرّق لها, إذ أنّ اختيار اللغة الفرنسية اختيارا طوعيا بعيدا عن الظروف التي فرضت على الفرنسية اختيارا طوعيا بعيدا عن الظروف التي فرضت على كتّاب غيره في مرحلة الاحتلال, يستتبع توجهه المقصود لقارئ بعينه هو القارئ الفرنسي, ويُكرس هذا المُعطى نشره لروايته في فرنسا.

لقد عمل هذا الحضور على وسم الرواية بميزات خاصة تمثلت في المضامين التي اختارها الكاتب, فالآخر الذي ينتظر صورة مشوقة عن الأنا الجزائري/المسلم, والتي يجب أن توافق ما رسمه لها قبلا في ذاكرته المحملة بصور مؤمثلة ونمطية, لقد بدا حضور الآخر وظهر تأثيره بشكل جلي من خلال الصور التي قدمها بوجدرة عن الأنا, إنها صور نمطية راكمتها واحتفظت بها الذاكرة الأوروبية منذ قرون, فالجزائري/المسلم ظهر في هذه المدونة بتلك الصورة التي كرستها ألف ليلة وليلة, صورة الرجل الشهواني الجشع الذي لا هم له إلا إشباع غريزته الجنسية.

لم تكن هذه هي الصور الوحيدة التي ينتظرها القارئ الأوروبي, بل ينتظر أيضا صورة الشرق الشرق الساحرة, حرارة الصيف وعبق ليالي رمضان, الشرق الذي لا يمكن تصوره من غير تلك الطقوس الدينية والخرافية, والتي تشبع فيه حبه لعوالم كلّ ما هو عجيب وغريب, ولهذا نجد بوجدرة يعيد الكثير من المقولات التي تُشكّل حقيقة مركزية في منظومة القارئ الأوروبي الفكرية, وتعيد رسم الصورة النمطية نفسها التي يحملها الآخر عن الأنا, والتي ترسخت تاريخيا منذ الحروب الصليبية, وشكّلت رصيدا أدبيا, أثر في تناول القارئ لنص رشيد بوجدرة.

كرست أعمال بوجدرة من خلال مضامينها الصادمة للجماعة العداء ضدها, حتى في أوساط النّاس البسطاء, وفي أحسن الأحوال التّحرج من تناولها, حيث عملت على انتهاك المقدس وتحطيم كلّ ما يرمُز لمقومات الأمّة, لاسيما حين يتعلّق الأمر بما يسمى الثالوث المحرم: الدّين, الجنس, السّياسة؛ إذ شكّل هذا الثالوث - على الدّوام- الموضوع الأثير والأكثر عُرضة للخرق في نصوص بوجدرة, مع ما يستتبعه من توظيف لصورة المرأة والإمام.

فلم يكن من الغريب أن نرى صورة الأنثى عند بوجدرة متماشية مع هذا الخرق والهدم الذي يمارسه, ومكرسة للصورة التي يرسمها لمجتمع يراه متخلفا ومتشبثا بفكر بدائي, يؤمن بالسحر والخرافة, هذا القول ينسحب أيضا على الصورة التي رسمها الكاتب للأب والإمام والحاكم, إنهم على اختلاف مستوياتهم صورة لفكر واحد.

ارتبطت هذه المدونة – كمعظم أعمال رشيد بوجدرة - بالسيرة الذاتية للكاتب التي تعتبر ميزة خاصة تسم النص بسمات فنية وجمالية تتمثل في التكرار, وإعادة فقرات ونصوص كاملة في معظم أعماله, فضلا عن تكرار الحكاية نفسها مع تغيير طفيف.

وأخيرا يجدر بنا أن نشير إلى أنّ النّقاد العرب قد تفطنوا لأهمية دراسة الآخر وحضوره في الرّواية العربية المعاصرة, ولكن هذه الدراسة لازالت في بدايتها, إذ لازال البحث في موضوع الآخر يطرح الكثير من الإشكاليات, ويثير العديد من الأسئلة, لاسيما إن تعلق الأمر بحضور الآخر من خلال لغته, هذا الحضور - الذي يسِمُ الرّواية العربية المكتوبة بلغة الآخر خاصة التساؤل عن الطّريقة التي يُكتب بها الآخر مُلحّا، ويصير واحدا من أهمّ القضايا التي تَطرح نفسها على النّقاد اليوم, وتحتاج إلى من أهمّ القضايا التي تَطرح نفسها على النّقاد اليوم, وتحتاج إلى

مزيد من القراءة الموضوعية الأكاديمية بعيدة عن الطرح الإعلامي المتعطش لتحقيق السبق وتقديم الخبر المثير.

#### أولا - قائمة المصادر :

#### بوجدرة، رشيد:

- 1. الإراثة المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1983.
- 2. ألف وعام من الحنين، ترجمة مرزاق بقطاش المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1979.
- الانبهار، ترجمة إنعام بيوض المؤسسة الوطنية للاتصال والنشر والإشهار الجزائر ط2002/2 ، ط1984/1.
- 4. الإنكار، ترجمة صالح القرمادي المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ط1/1984.
- التفكك الشركة الوطنية للنشر والتوزيع الجزائر ط2/21.
- 6 الحلزون العنيد, ترجمة هشام القروي المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1984.
  - 7. الرعن المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ط 1984/1.
- 8. ضربة جزاء، ترجمة مرزاق بقطاش المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر ط1984/2.
  - 9. فوضى الأشياء دار بوشان للنشر الجزائر 1990.
- 10. ليليات امرأة آرق المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1985.
  - 11. المرث المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1984.
- 12. معركة الزقاق المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1986.
- 13. التطليق, ترجمة صالح القرمادي مراجعة محمد الشاوشي المؤسسة الوطنية للطباعة الديوان الوطني للمطبوعات الجامعية الجزائر 1986.

# ثانيا - قائمة المراجع باللغة العربية:

إبراهيم عبد الله:

14 السردية العربية الحديثة, تفكيك الخطاب الاستعماري وإعادة تفسير النشأة – المركز الثقافي العربي – الدار البيضاء المغرب طـ2003/1

أبو حمدان, سمير:

- 15. النص المرصود, دراسات في الرواية المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت طـ1990. أحمد بامية. عايدة:
- 16. تطور الأدب القصصي الجزائري 1925-1967, ترجمة محمد صقر ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر. الأعرج واسيني:
- 17 اتجاهات الرواية العربية في الجزائر, بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1986.

أفاية, محمد نور الدين:

- 18. المتخيّل والتواصل, مفارقات العرب والغرب دار المنتخب العربي للدراسات والنشر والتوزيع بيروت لبنان ط1/1993.
- 19. الغرب المتخيل, صور الآخر في الفكر الإسلامي الوسيط المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1/2000.

بن خليفة, مشري:

20. سلطة النص – منشورات رابطة كتّاب الاختلاف الجزائر ط1/جويلية 2000.

بوشعير الرشيد:

21. دراسات في الرواية العربية – الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع طـ1995/1.

بويجرة محمد بشير

22. بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري 22. 1986/1970, جماليات وإشكاليات الإبداع الجزء الثاني – دار الغرب للنشر والتوزيع 2002/2001.

تودروف, تزفیتان:

23. ميخائيل باختين, المبدأ الحواري – ترجمة فخري صالح – المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت ط1996/2.

ثامر, فاضل:

24. الصوت الآخر, الخطاب الجوهري للخطاب الأدبي – دار الشؤون الثقافية العامة – بغداد 1992.

الجابري, محمد عابد:

25. الخطاب العربي المعاصر, دراسة تحليلية نقدية – مركز دراسات الوحدة العربية بيروت 1992.

حنون, عبد المجيد:

26. صورة الفرنسي في الرواية المغربية - ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر 1986.

خضر, ناظم عودة:

27. الأصول المعرفية لنظرية التلقي – دار الشروق للنشر والتوزيع عمان – الأردن ط1997/1.

دراج, فیصل:

28. نظرية الرواية والرواية العربية – المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1/1999.

29. ألواقع والمثال, مساهمة في علاقة الأدب والسياسة – دار الفكر الجديد بيروت – لبنان ط1989.

الربيعو, تركي علي:

30. العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية - المركز الثقافي العربي بيروت ط1995/2.

ساري محمد:

31 البحث عن النقد الأدبي الجديد – دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع لبنان ط1/1984.

السعفي, كلثوم:

32. نحن والغرب – مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله للنشر والتوزيع تونس 1992.

سعيد, خالدة:

33 حرية الإبداع, دراسات في الأدب العربي الحديث – دار العودة بيروت ط1989/1.

سلیمان, میخائیل:

34. صورة العرب في عقول الأمريكيين, ترجمة عطا عبد الوهاب – مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ط1/أفريل 1987.

سنقوقة, علال:

35. المتخيل والسلطة في علاقة الرواية الجزائرية بالسلطة السياسية – منشورات رابطة كتاب الاختلاف الجزائر ط1/جوان 2000.

شرودر, موریس وآخرون:

36. نظرية الرواية, علاقة التعبير بالواقع, ترجمة محسن جاسم الموسوي – منشورات مكتبة التحرير بغداد 1985.

صالح, صلاح:

37. سرد الآخر, الانا والآخر عبر اللغة السردية - المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1/2003.

الصفار فوزية:

38. أزمة الأجيال العربية المعاصرة ، دراسة في رواية موسم الهجرة إلى للطيب

صالح - مؤسسة عبد الكريم بن عبد الله - تونس/1980.

طرابيشي, جورج:

39. شرق وغرب, رجولة وأنوثة, دراسة في أزمة الجنس والحضارة في الرواية العربية – دار الطليعة للطباعة والنشر بيروت لبنان ط2/381 – ط1/1977.

العالم, محمود أمين وآخرون:

40. الرواية العربية بين الواقع والإيديولوجيا – دار الحوار للنشر والتوزيع سوريا ط1/1986.

عبد المجيد, إبراهيم وآخرون :

41. أفق التحولات في الرواية العربية -02- شهادات – المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت طـ2003/1.

العوفي, نجيب:

42. مقاربة الواقع في القصنة القصيرة المغربية, من التأسيس إلى التجنيس - المركز الثقافي العربي بيروت لبنان ط1/1987.

عياد, شكري محمد:

43 المذاهب الأدبية والنقدية عند العرب والغربيين – سلسلة عالم المعرفة, المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب الكويت 1993.

العيد, يمنى:

44 فن الرواية العربية بين خصوصية الحكاية وتميز الخطاب – دار الآداب بيروت ط1998/1.

غويار, ماريوس غرسوا:

45. الأدب المقارن, ترجمة هنري زغيب – منشورات عويدات بيروت ط1/ماي 1978.

فضل صلاح:

46 عين النقد على الرواية الجديدة – دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة 1989.

كريستيفا جوليا:

47 علم النص, ترجمة فريد الزاهي مراجعة عبد الجليل ناظم – دار توبقال للنشر الدار البيضاء- المغرب ط1/1997 ط1/1997.

كلودبيشوا, بيير برونيل وأندريه ميشال روسو:

- 48. ما الأدب المقارن ؟ ترجمة غسان السيد دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة دمشق ط1/1996.
  - لبيب, الطاهر وآخرون:
- 49. صورة الآخر, العربي ناظرا ومنظور إليه مركز دراسات الوحدة العربية بيروت لبنان ط1/1999.

## لحميداني, حميد:

50. النقد الروائي والإيديولوجيا, من سوسيولوجيا الرواية الى سوسيولوجيا النص الروائي - المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1990/1.

## لوكاتش, جورج:

51. الرواية, ترجمة مرزاق بقطاش – الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ب,ذ,ت,ط.

## مجموعة كتاب:

52. مدخل إلى مناهج النقد الأدبي, ترجمة رضوان ظاظا مراجعة المنصف الشنوفي – سلسلة عالم المعرفة – المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب - الكويت 1997.

## محفوظ, عصام:

53. الرواية العربية الطليعية – دار ابن خلدون ط1/1982.

## محفوظ, محمد:

54. الإسلام, الغرب وحوار المستقبل - المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1/1998.

## مرتاض. عبد الملك:

55. نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر 1954/1925 – الشركة الوطنية للنشر والتوزيع الجزائر ط1983/2.

#### مصايف محمد:

56. الرواية العربية الجزائرية الحديثة بين الواقعية والالتزام – الدار العربية للكتاب الجزائر 1983.

# المعوش, سالم:

- 57. صورة الغرب في الرواية العربية مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان ط1/1998. منيف عبد الرحمن:
- 58. الكاتب والمنفى, هموم وأفاق الرواية العربية, تقديم محمد دكروب دار الفكر الجديد بيروت لبنان ط1/1992. ياغى, عبد الرحمن:
- 59. البحث عن إيقاع جديد في الرواية العربية دار الفرابي بيروت لبنان ط1/1999.

# يعقوب, ناصر:

60. اللغة الشعرية وتجلياتها في الرواية العربية 2000/1970 – المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت ط1/2004.

### يقطين سعيد:

61. الكلام والخبر, مقدمة للسرد العربي المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط1/1997.

# ثالثا- قائمة المراجع باللغة بالأجنبية:

#### 62. Abdelkebir- khatibi:

Le roman maghrébine ; société marocaine des édition rémis – Rabat 2eme éd 1979 1<sup>er</sup> éd 1968.

# 63. Charles bonn; Naget khada et Abdallah Mdarhri - Alaoui:

Littérature Maghrébine d'expression française; coordination internationale maghrébines – universités francophones - édition EDICEF.

# 64. Jean Déjeux :

Littérature maghrébine de langue française; édition Naaman - Québec, canada.

# رابع ا- الرسائل الجامعية:

65. البنية الموضوعاتية في عوالم نجمة لكاتب ياسين, أطروحة دكتوراه دولة الأدب العربي تحت إشراف أحمد منور – جامعة الجزائر – قسم اللغة العربية وآدابها 2003.

ستوتي, البتول:

66. الرواية الجزائرية ذات التعبير الفرنسي 1962/1945 , دبلوم دراسات معمقة تحت إشراف عبد الملك مرتاض – جامعة وهران – قسم اللغة العربية وآدابها 1980/1979.

مبروك قادة:

- 67. رشيد بوجدرة في ضوء المؤثرات الأجنبية, معركة الزقاق نموذجا, رسالة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الأدب المقارن تحت إشراف بن عبد الله الأخضر جامعة وهران قسم اللغة العربية وآدابها 1997/1996. بوجمعة الوالى
- 68. الصراع الحضاري في الرواية العربية: بوجمعة الوالي رسالة ماجستير معهد اللغة والأدب العربي جامعة الجزائر 1994/1993 إشراف واسيني الأعرج ص43-45-95.

عبدلي, محمد السعيد:وذنابي, بوداود:

69. الشخصية الدينية في الرواية العربية المعاصرة 69. 1988/1960, دراسة نماذج, أطروحة لنيل درجة دكتوراه دولة في الأدب العربي تحت إشراف بشير بويجرة محمد – جامعة و هران – قسم اللغة العربية و آدابها 2004/2003.

#### خامسا- الدوريات:

- 70. مجلة جامعة دمشق للآداب والعلوم الإنسانية المجلد 18 عدد2002/01.
- 71 مجلة الموقف الأدبي, مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق عدد 82/شباط1978
- 72. مجلة الموقف الأدبي, مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق عدد 185/ماي 2000.
- 73. مجلة الموقف الأدبي, مجلة أدبية شهرية تصدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق عدد 394 أفريل 2001.

- 74. مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية عدد01/خريف1987.
- 75. مجلة التبيين, مجلة ثقافية تصدر عن الجاحظية عدد .75 .1990/01
- 76. مجلة التبيين, مجلة ثقافية تصدر عن الجاحظية عدد 1995/03.
- 77. مجلة التبيين, مجلة ثقافية تصدر عن الجاحظية عدد 1993/07
- 78. مجلة التبيين, مجلة ثقافية تصدر عن الجاحظية عدد 1995/10.
- 79 مجلة الكرمل , فصلية ثقافية تصدر عن مؤسسة الكرمل فلسطين عدد1997/51.
- 80. مجلة العلوم الإنسانية جامعة قسنطينة عدد1999/12.
- 81. مجلة مقدمات, المجلة المغاربية للكتاب فصلية عدد 2004 ربيع/صيف2004.
- 82. مجلة مقدمات, المجلة المغاربية للكتاب فصلية عدد 1998/13.
  - 83. مجلة الحياة الثقافية، عدد 1984/32.
- 84. مجلة علامات, مجلة لسانية سيميائية عدد 03 السنة الأولى/ربيع1995.
- 85. مجلة علامات, مجلة لسانية سيميائية عدد10 السنة الرابعة/1998.
- 86. مجلة اللغة والأدب جامعة الجزائر عدد02/دون ذكر تاريخ النشر.
  - 87. أسبوعية الشروق الثقافي، عدد40/أفريل 1994.
    - 88. جريدة أنوال، عدد 19 نوفمبر 1993.
- 89. مجلة الاختلاف، دورية ثقافية عن رابطة كتاب الاختلاف الجزائر عدد1/جوان .2002

- 90. 21 مجلة الثقافة، تصدر عن وزارة السياحة الجزائر السنة16 عدد93/ماي جوان 1986.
  - 91 مجلة الفيصل، عدد
- 92. 22 وقائع الملتقى الدولي "رشيد بوجدرة وإنتاجية النّص"، وهران أيام 09 10/أفريل2005 تنسيق محمد داود منشورات CRASC.

| عناصر البحث                                                  | الصفحأ     |
|--------------------------------------------------------------|------------|
| الإهداء                                                      |            |
| مقدمة                                                        |            |
| المدخل : * مسألة الآخرية ، وإشكالية تعيين المنهج*            |            |
| 1- مسألة الآخرية                                             | 03         |
| 2- اشكالية تعيين                                             | 10         |
| لمنهج                                                        |            |
| الفصل الأوّل: *عوالم الرواية ، الآخر خارج عتبات النص*        | 4.0        |
| 1- سلطة<br>للغة                                              | 13         |
| سعه<br>2- سلطة                                               | 33         |
| ے<br>لمثلقی                                                  |            |
| الفصلُ الثاني : *حضور الآخر داخل النص*                       |            |
| 1- أزمة الوعي وانشطار الذات:                                 | 47         |
| * t * t(                                                     | <b>5</b> 0 |
| ــ السلطة<br>لاجتماعية                                       | 58         |
| ر جماعیه<br>ـ السلطة                                         | 62         |
| اسياسية                                                      | <b>02</b>  |
| ـ السلطة                                                     | 64         |
| لدينية                                                       |            |
| 2- صورة<br>لآخر/الأنثى:                                      | 72         |
| و لا الا الله الله الله الله الله الله ا                     | 72         |
| سور على الغربية                                              | 1 2        |
| - صورة الأنثى                                                | 76         |
| لجزائرية                                                     |            |
| الفصل الثالث: *السمات الفنية في الخطاب الروائي لرشيد         |            |
| <u>بوجدرة*</u><br>مرات الله الله الله الله الله الله الله ال | 00         |
| 1 - خرق المقدس:<br>-                                         | 82<br>84   |
| -<br>لديني.                                                  | 04         |
| ـــــيـــــــــــــــــــــــــــــــ                        | 88         |

|     |          |         |       |                                         | التاريخي.      |
|-----|----------|---------|-------|-----------------------------------------|----------------|
| 90  | المقدس   |         |       |                                         | ري ي.          |
|     |          |         |       | الاجتماعي                               | الأخلاقي/ا     |
| 95  | توظیف    |         |       |                                         | -2             |
|     |          |         |       |                                         | العجائبية      |
| 105 | الفني    |         |       | السيرة                                  | -3             |
|     |          |         |       |                                         | والمرجعي       |
| 111 |          |         |       |                                         | الخاتمة        |
| 116 |          |         |       |                                         | ملحق           |
| 118 |          |         |       | ىيادر                                   | قائمة المص     |
|     |          |         |       |                                         | والمراجع       |
| 118 | قائمة    |         | _     |                                         | 1              |
|     |          |         |       |                                         | المصادر.       |
| 119 | باللغة   | المراجع | قائمة | _                                       | 2              |
|     | •        |         |       |                                         | العربية        |
| 126 | باللغة   | المراجع | قائمة | _                                       | 3              |
| 0   | •        | C. J    |       |                                         | الفرنسية.      |
| 127 | الر سائل | <br>ئمة | قا    |                                         | 5              |
| 121 |          |         | _     |                                         | ,<br>الجامعية  |
| 128 | قائمة    |         |       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                |
| 120 | حدد      |         | _     |                                         | ل<br>الدوريات. |
| 131 |          |         |       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                |
| 131 |          |         |       | , <b>••</b> .1                          | فهرس<br>السند  |
|     |          |         |       |                                         | الموصور        |