



## لعلوم اللغـات وآدابها

### مجلة علمية محكَّمة نصف سنوية

# العدد الثاني عشر ربيع الآخر ١٤٣٥ه / فبراير ٢٠١٤م

#### قواعد النشر

- أتقبل الأعمال المقدمة للنشر في مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها حسب المواصفات التالية:
   أ. يقدم صاحب البحث أربع نسخ ورقية، ونسخة واحدة على أسطوانة ممغنطة (CD).
- ب. يطبع البحث على برنامج Microsoft Word بالخط العربي التقليدي Traditional Arabic بنطبع البحث على برنامج واحد، مقاس A4 (٢١ × ٢٩.٧ سم)، بما لا يزيد حجم البحث عن خمسين صفحة، بما فيها المراجع والملاحق والجداول.
- ج. تُرَقَّم صفحات البحث ترقيما متسلسلاً، بما في ذلك الجداول والأشكال وقائمة المراجع، وتطبع الجداول والصور والأشكال واللوحات على صفحات مستقلة، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن، وتكون الموامش مكتوبة بطريقة آلية وليست يدوية.
  - د. يُرفق ملخصان بالعربية والإنجليزية لجميع الأبحاث، بما لا يزيد عن ٢٠٠ كلمة.
- ه. يُكتب المؤلف اسمه وجهة عمله على ورقة مستقلة ، مع إرفاق نسخة موجزة من سيرته الذاتية ، وتعهد خطي موَّقع من الباحث / الباحثين بأن الباحث لم ينشر من قَبْل، أو قُدِّم للنشر لدى جهات أخرى.
- و. تُرفق أصول الأشكال مرسومة باستخدام أحد برامج الحاسب الآلي ذات العلاقة على أسطوانة ممغنطة (CD).
- ٢- توضع إحالات البحث وهوامشه وتعليقاته في نهاية البحث، بالإشارة إلى اسم العائلة للمؤلف، ثم الاسم الأول، وعنوان كتابه، ورقم الصفحة المحال إليها؛ وإن كانت الإحالة على مقالة فتذكر المعلومات وافية بحسب الضوابط السابقة.
- ٣- تُعرض المصادر والمراجع في نهاية البحث، على أن ترتب هجائياً، حسب اسم العائلة للمؤلف، ثم الأسماء الأولى أو اختصاراتها، متبوعاً باسم الكتاب أو المقال، ثم رقم الطبعة، فاسم الناشر (في حالة الكتاب) أو المجلة (في حالة المقالة)، ثم مكان النشر (في حالة الكتاب) وتاريخ النشر. أما في حالة المقال فيضاف رقم المجلة، أو العدد، وسنة النشر.
- ٤- يُمنح الباحث عشر مستلات من بحثه، مع نسخة من العدد الذي يظهر فيه عمله. كما تمنح نسخة واحدة من العدد هدية لكاتب المراجعة العلمية، أو التقرير، أو ملخص الرسالة الجامعية.

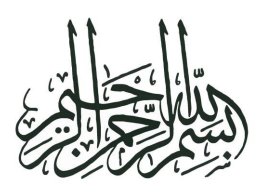
**المراسلات:** ترسل جميع الأعمال والاستفسارات مباشرة إلى رئيس تحرير مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها (جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ص. ب ٧١٥). **البريد الالكتروني:** E-mail: jll@uqu.edu.sa

حقوق الطبع: تُعَبِّر المواد المقدمة للنشر عن آراء مؤلفيها ، ويتحمل المؤلفون مسؤولية صحة المعلومات ودقة الاستنتاجات. وجميع حقوق الطبع محفوظة للناشر (جامعة أم القرى) ، وعند قبول البحث للنشر يتم تحويل ملكية النشر من المؤلف إلى المجلة.

**التبادل والإهداء:** توجه الطلبات إلى رئيس تحرير المجلة (جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ص. ب: ٧١٥) الاشتراك السنوي: خمسة وسبعون ريالاً سعودياً أو عشرون دولاراً أمريكياً، بما في ذلك أجور البريد. تتويه: تصدر مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها بمسماها الحالي، بعد أن كانت جزءاً من مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية، في مجلداتها (١-٢٠) الصادرة خلال الفترة

(١٤١٩هـ– ٢٨غاهـ) الموافق (١٩٩٩م –٢٠٠٧م).

رقم الإيداع ١٤٣٠/٢٣٥٩ وتاريخ ١٢٨/٣١٨هـ - ردمد: ١٦٥٨/٤٦٩٤





مجلة دورية علمية مُحَكَمة نصف سنوية ، تصدر عن جامعة أم القرى ، لنشر الأبحاث العلمية الأصيلة في مجال اللغات وآدابها ، وفروعها المختلفة ذات الصبغة اللغوية ، وفي أطرها النظرية والتطبيقية . وتُرَحِّب المجلة بنشر جميع ماله علاقة بما سبق ، من مراجعات كتب ، وتقارير أبحاث مُمَوَّلة ، وتوصيات مؤتمرات وندوات وأنشطة علمية أخرى ، وملخصات رسائل جامعية ، باللغتين العربية والإنجليزية ، والتي لم يسبق نشرها ، أو تقديمها للنشر لدى جهات أخرى ، وذلك بعد مراجعتها من قِبَل هيئة التحرير ، وتحكيمها من الفاحصين المتحرين

> المشرف العام د. بكري بن معتوق عساس مدير الحامعة

سير الجامعة

نائب المشرف العام

د. ثامر بن حمدان الحربي وكيل الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي

رئيس هيئة التحرير

أ. د. عبدالرحمن بن حسن العارف

#### هيئة التحرير

أ. د. سعد بن حمدان الغامدي
 د. محمد بن حمّاد القرشي
 د. ظافر بن غرمان العمري
 د. فهد بن محمد القرشي
 د. عبدالله بن ناصر القرني
 د. عفاف بنت جميل خوقير
 د. مريم بنت عبدالهادي القحطاني

## المحتويسات

#### <u>البحوث باللغة العربية :</u>

| أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم | _ |
|-----------------------------------------------------------------------|---|
| د. محمود حسن الجاسم ٩ – ٦٣                                            |   |
| لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية       | _ |
| ومصادر التراث العربي                                                  |   |
| أ. د. سمير الدروبي ٦٥ – ١٣٢                                           |   |
| العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية  | _ |
| لتحولات البنية                                                        |   |
| عبد الرحمن بن رجاء الله الجامعي السلمي                                |   |
| التناوب في المعنى بين حروف العطف " دراسة في القرآن الكريم "           | _ |
| د. حجاج أنور عبد الكريم ٢٤٩ – ٢٤٩                                     |   |
| سطوة آراء سيبويه على الخالفين في الصوتيات العربية                     | _ |
| د. خالد فهمی                                                          |   |

## أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

د. محمود حسن الجاسم

أستاذ مشارك - جامعة قطر كلية الآداب والعلوم – قسم اللغة العربية

## أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم د. محمود حسن الجاسم

#### ملخص البحث

يتناول البحث في ميدانه الدرسي أبرز كتب التفسير ذات الطابع اللغوي ابتداءً من تفسير الطبري وانتهاءً بتفسير البحر المحيط لأبي حيان، مراعيًا في عرضه أهم الآراء والتسلسل التاريخي في التناول والعرض والمحاكمة، مستفيدًا في إجراءاته التحليلة من الدراسات اللغوية واللسانية عامة.

يبدأ البحث بتحديد لأبرز المفاهيم التي ينبني عليها مثل: السياق، والسياق الخارجي، ومكونات السياق الخارجي، والدلالة التركيبية.

ويدرس البحث مؤثرات المعطيات السياقية الخارجية في توجيه الدلالة التركيبية؛ فيبدأ بمعطيات السياق الخارجي المصاحبة لنزول القرآن الكريم، مثل سبب النزول، ومكان النزول وزمانه. ثم يتناول بعد ذلك عناصر السياق الخارجي الأخرى، مثل الحديث النبوي الشريف، والمعطيات التاريخية والاجتماعية، وسنن العرب في كلامها، والقاعدة النحوية، وآراء السابقين. ويقف عند تعامل المتلقي مع المكونات السياقية ولاسيما الخارجية، وكيفية توظيفه لتلك المعطيات في توجيه الدلالة التركيبية والتأويل الذي يرومه. يدرس البحث تلك المؤثرات السياقية، ليرى كيف تسهم في دلالة عنصر تركيبي معين، سواءً أكان الأمر على مستوى الجملة، التي تعد جزءًا من مكونات النسيج النصي، أم كان على مستوى النص، مثل تحديد المعنى لبعض الإحالات النصية، كدلالة الضمير العائد، أو الاسم الموصول، أو اسم الإشارة، أو معاني الأساليب ....إلخ.

وفي الختام يخلص البحث إلى جملة من النتائج، منها أن المفسرين قد راعوا معطيات السياق الخارجي بمظاهرها كافة، وأن تلك المعطيات قد أثرت في توجيه الدلالة التركيبية، وكانت تمتزج مع المعطيات الأخرى، وأن المفسرين اختلفوا في كيفية التعامل مع تلك المعطيات انتقاءً وإقصاءً، عند تشكل المعنى في أذهانهم.

مجلة جامعة أم القري لعلوم اللغات وآدابها

# The impact of the external context in directing syntactic meaning in interpreters Quran

Dr. Mahmoud Hassan Al-Jassim

Qatar University - College of Arts and Sciences Department of Arabic Language

#### ABSTRACT

In his field of study, this research addresses the most famous exegesis which has a linguistic character, starting with on the book of Tabari 's exegesis , and ending with that of Abu Hayyan entitled Al -Bahr Al- Muhit . We have considered in this paper the most important opinions, and their diachronic , based on linguistic studies in general.

The research begins by specifying the important concepts on which it is based, such as context, the external environment, the components of the external environment and the syntactic meaning.

This research investigates the effects of external contextual data in directing syntactic meaning, thus it starts with external contextual data that accompanied the revelation of the Qur'an, such as the reasons, the place or time, i.e. it focuses on the effect of these data on the direction of the syntactic meaning of the text. Then, the research addresses the other elements of the external environment such as the prophetic tradition and the historical and social data and discursive ways of Arab and grammatical rules and the opinions of the ancients.

The research focuses on how the receiver processes contextual components, in particular external, and how it uses this data in the direction of the syntactic meaning and interpretation that it seeks to do.

This research examines the contextual effects to see how they participate in the meaning of a specific syntax element, whether at the sentence level, which is considered as a component of the text, or at the textual level, as the accuracy of the meaning of certain textual references as the pronoun or relative or code or the sense of style etc. .

Finally, the research results in a set of results, among which is that the exegetists have considered external contextual data in all its forms, and these data have influenced the direction of the syntactic meaning, and these data are mixed with other data, so that the exegeses have differed in the processing of such data.

#### مقدمية

بات من المسلم به أن العناصر التي تشكل المعنى النصي متنوعة، تتمثل بمعطيات لغوية وبأخرى خارجة عن التشكيل اللغوي، فقد يلجأ المفسر إلى العناصر التي تشكل الكلام مثل المكونات اللغوية السابقة واللاحقة للعنصر المحلل، وتتجلى هذه المكوّنات في الإجراءات التحليلية لدى المفسر، بوحدات دلالية يفرزها الكلام السابق أو اللاحق أو جزء منه، مقطعًا أو عبارة أو لفظًا، كما تتجلى بصورة الجوانب النحوية والصرفية ودلالة المفردات.كذلك قد يلجأ المفسر إلى معطيات خارجية، مثل أسباب النزول والأعراف والتقاليد، والجوانب الاجتماعية والتاريخية والثقافية والزمان والمكان، أي: إلى كل ما يحيط بالحدث اللغوي من معطيات خارجية غير لغوية تؤثر في معناه، وهو ما يعرف بالمقام أو السياق الخارجي. وقد بات يطلق في الدراسات اللسانية على هذه العناصر الخارجية واللغوية محمعة مصطلح "لسياق".

ولا يخفى على الباحث أن العناصر غير اللغوية المحيطة بالنص القرآني تسهم إسهامًا فعالاً في تشكل المعنى، وذلك مثل سبب النزول، ومكانه وزمانه، والحديث النبوي الشريف، والمعطيات التاريخية والاجتماعية. من هنا جاء هذا البحث ليسلط الضوء على عناصر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى المفسرين.

يتناول البحث في ميدانه الدرسي أبرز كتب التفسير ذات الطابع اللغوي ابتداءً من تفسير الطبري وانتهاءً بتفسير البحر المحيط لأبي حيان، مراعيًا في عرضه أهم الآراء والتسلسل التاريخي في التناول والعرض والمحاكمة، مستفيدًا في إجراءاته التحليلة من الدراسات اللغوية واللسانية عامة. ويبدأ بتحديد لأبرز المفاهيم التي ينبني عليها مثل: السياق، والسياق الخارجي، ومكونات السياق الخارجي، والدلالة التركيبية. ويدرس البحث مؤثرات المعطيات السياقية الخارجية في توجيه الدلالة التركيبية؛ ليرى كيف تسهم في دلالة عنصر تركيبي معين، سواءً أكان الأمر على مستوى الجملة، التي تعد جزءًا من مكونات النسيج النصي، أم كان على مستوى النص، مثل تحديد المعنى لبعض الإحالات النصية، كدلالة الضمير العائد، أو الاسم الموصول، أو اسم الإشارة، أو معاني الأساليب....إلخ.

وفي الختام يخلص البحث إلى جملة من النتائج، منها أن المفسرين قد راعوا معطيات السياق الخارجي بمظاهرها كافة، وأن تلك المعطيات قد أثرت في توجيه الدلالة التركيبية، وكانت تمتزج مع المعطيات الأخرى، وأن المفسرين اختلفوا في كيفية التعامل مع تلك المعطيات انتقاءً وإقصاءً، عند تشكل المعنى في أذهانهم.

#### المدخسل:

نتناول في المدخل مفهوم السياق، والسياق الخارجي، والدلالة التركيبية، ونذكر أبرز الخطوات المنهجية المتبعة، لنحدد المقصود بالعنوان الذي ينبني عليه البحث، وكيفية بنائه.

#### أ- المفهوم:

يعود لفظ "سياق" إلى المادة المعجمية "س و ق"، وإذا تأملنا في استعمال العرب اليومي للكلمات المأخوذة من هذه المادة وجدنا أن قسمًا منها له صلة كبيرة بدلالة اللفظ "سياق" الشائعة اليوم في حياتنا الثقافية، إذ قالوا عن الشخص الذي يواجه الموت: ساق بنفسه سياقًا، إذا نزع بها عند الموت، والسياق نزع الروح، فالموت إذا انتزع الروح: يسوق سياقًا، أي: ينزع الأرواح نزعًا، فكأنه يدفع الأرواح بعضها إثر بعض عندما ينزعها، والسيِّق من السحاب عندهم: الذي تسوقه الريح، وليس فيه مطر. ونلحظ فيما سبق دلالة انتزاع الأشياء، أو دفع بعضها إثر بعض. وقد تستعمل بعض الألفاظ المأخوذة من مادة "س و ق" لتفيد التتابع والتوالي، إذ قالوا: ولدت فلانة ثلاثة بنين على ساق واحد، أي: بعضهم على إثر بعض، ليس بينهم جارية، وولد لفلان ثلاثة أولاد ساقًا على ساق، والمقصود واحدً في إثر واحد، وقالوا أيضًا: السيِّقة: ما استيق من الدواب. ولعل كلمة السُّوق بدلالتها المعهودة أخذت من هذا المعنى، لما يساق إليها من البضائع. وقيل: إن السّاق سمّيت بذلك، لأن الماشي ينساق عليها، وإنّ السويق سمي سويقًا، لانسياقه في الحلق من غير مضغ.

وربما استعملوا بعض الكلمات من المادة المذكورة للدلالة على التدافع والتتابع، فعن انتظام دوابّهم قالوا: تساوقت الإبل تساوقًا إذا تتابعت، وتساوقت الغنم إذا تزاحت في سيرها. ولعلهم من معنى التوالي ودفع الأشياء بعضها إثر بعض أطلقوا على المهر لفظ السياق<sup>(۱)</sup>، فكأن الإبل أو الدراهم التي تُقدَّم مهرًا يتدافع ويتوالى بعضها إثر بعض، أو يدفعها صاحبها دفعًا بعضها في إثر بعض لمن يقدّم له المهر.

وتتوسع الدلالة في ميادين الحياة، ليقال عن التابع الذي ينقاد ويتبع غيره من الناس: المنساق<sup>(۲)</sup>.

ويبدو أن الدلالة تطورت بالانتقال إلى مجالات أخرى ذات طابع ذهني، إذ تنعت العرب من يجيد صوغ الكلام، ويسلسله بأنه يسوق الحديث أحسن سياق<sup>(٣)</sup>.

وقد ظهر من خلال هذه الدلالات في الميادين المختلفة من حياة العرب أن لفظ "السياق" يدل على التتابع والتوالي والاتصال والتسلسل عن طريق دفع شيء في إثر شيء، أو لحوق شيء لشيء آخر، واتصاله به، واقتفائه أثره على نسق واحد<sup>(٤)</sup>.

وإذا تأملنا في جهود القدامى تبين لنا أن الإمام الشافعي (ت ٢٠٤هـ) أول من صرح بلفظ "السياق" في معرض التحليل النصّي، وذلك عندما عقد في رسالته في علم أصول الفقه "باب الصنف الذي يبين سياقه معناه<sup>"(٥)</sup>. والمتأمّل لما قام به الشافعي تحت العنوان الذي وضعه يلحظ أنه يريد ما يحيط بالعنصر اللغوي من مؤثرات تسهم في تحديد معناه. ثم شاع اللفظ لدى القدامى بهذا المفهوم<sup>(٦)</sup>.

ويظهر أن القدامى لم يعرّفوا لفظ "لسياق" تعريفًا اصطلاحيًا، وكأن كثرة تداوله لدى الدارسين بالمفهوم الذي استعمله الشافعي جعلهم لا يفكرون بوضع تعريف له. أو يكون استعمالهم لمصطلحات مرادفة له كالقرينة والحال والمقام ودلالة الكلام أسهمت في صرف النظر عن حدّه بتعريف<sup>(٧)</sup>.

ولا نريد أن نتوسع في الحديث عما ذكر مرارًا، فقد خلص بعض المعاصرين إلى أن مفهوم لفظ سياق لدى القدامى ينحصر في ثلاث نقاط: الأولى: أنه مقصود المتكلم من إيراد الكلام، الثانية: أنه الظروف والمواقف والأحداث التي قيل النص بشأنها، الثالثة: أنه ما يعرف بالسياق اللغوي، ويشمل العناصر اللغوية السابقة للكلام أو اللفظ والعناصر اللغوية اللاحقة له<sup>(٨)</sup>.

ويبدو للمتتبع أن ثمة مصطلحات استعملت قديمًا أو حديثًا، وأريد بها ما يحيط بالكلام أو اللفظ من معطيات غير لغوية تسهم في تشكل معناه، من أبرزها: المقام، والسياق الخارجي، والحال<sup>(٩)</sup>. وقد ارتضينا أن نطلق على هذه المعطيات المحيطة بالحدث اللغوي مصطلح السياق الخارجي، موافقين بذلك قسم من الباحثين<sup>(١٠)</sup>. وعليه فالسياق الخارجي يشمل الحال أو المناسبة، وجميع الناس المشاركين في معنى الكلام، من حيث الجنس والعمر والألفة والتربية والانتماء الاجتماعي والثقافي والمهني والإيحاءات والإشارات العضوية غير اللغوية التي تصدر عنهم، والعادات والمهني دالقيم والقوانين والعلاقات الاجتماعية والتاريخية والمهني والإيحاء والإشارات العضوية الترامية والسياسية والدينية والارزان اللغوي وتؤثّر فيه، والأمور الأخرى مما يؤثر في الكلام وفي مراده<sup>((۱)</sup>. إذن كلّ ما هو خارجي يحيط باللفظ ويسهم في تشكل المعنى عند المتلقّي يدخل ضمن مفهوم السياق الخارجي، وعلى ذلك فالسياق الخارجي للنص القرآني يتجلى بأسباب النزول والمكي والمدني وقوانين العرب في كلامها وحياتها وعاداتها، وأخبار الأمم السالفة، وآراء العلماء السابقين، وأفعال الرسوال الكريم وأقواله، وغير ذلك من معطيات خارجية غير لغوية أسهمت في فهم النص القرآني وتحديد معانيه.

أما الدلالة التركيبية فيتضح المقصود بها عندما نتأمل الدلالة الكلية أو المعنى الكلى للنص بالنظر إلى جوانبه كافة، فإذا تأملنا في تشكل معنى نص ما وجدنا أنه يتعدد ويتلوّن إذا كان النص ذا بناء فني، وأنه يتحدد بدلالة مقصودة لذاتها إذا كان النص ذا سمة علمية. ومن حيث المساحة أو الحجم فله مستويات متنوعة، فقد تمتد المساحة للمعنى المحدد لدى المتلقى لتشمل مقولة النص، أو تقتصر على فكرة فرعية على مستوى مقطع من المقاطع النصية المشكَّلة للنص، أو على مستوى عبارة ما مما يشكل النص أو المقاطع، وربما اقتصرت تلك المساحة على مفردة واحدة، وذلك عند النظر في دلالتها التي يحددها السياق، أو تقتصر على معنى نحوي معين، مثل معنى أداة ما. وقد تكون لتجليات المعنى أبعاد أخرى مختلفة، اجتماعية ونفسية وفكرية وغيرها، بحسب التأويل والتلقي. ومن حيث الوضوح والغموض تختلف تجليات المعنى في الأذهان، فقد تتجلى المعاني في ذهن المتلقي بأنصع حالاتها، وقد يفهمها غائمة أحيانًا، أو يفهم شيئًا منها وتفوته أشياء، وهو أمر يخضع لطبيعة المتلقي وتفاعله مع النص، وذلك بحسب تكوينه وثقافته وانتباهه وتركيزه. ومن حيث التعدد والتنوع فقد يتلون المعنى، ويعود ذلك إلى طبيعة النص الغنية بمكوناتها من جهة، وإلى طبيعة المتلقي من حيث التكوين الفطري والمكتسب من جهة أخرى. وكما ذكرنا يمكن تلمس الدلالة التركيبية عندما يتعلق المعنى بجانب تركيي معين، مثل معنى الموقع

الذي تشغله عناصر النظام التركيبي، كالحالية أو الوصفية أو الاستئناف أو الاعتراض، أو تحديد المعنى لأداة من الأدوات، أو لأسلوب من الأساليب كالشرط أو الطلب، أو تحديد معنى العائد، مثل الضمائر وأسماء الأشارة والأسماء الموصولة، من بين الروابط النصية، أو غير ذلك من قضايا تركيبية تشكّل النظام التركيبي لنص ما.

#### ب- الخطوات المنهجية :

أما طبيعة الدراسة والمعالجة فقد قسمنا عناصر السياق الخارجي في العرض بحسب ما اعتمد عليها المفسرون، وكنا نسوق الأمثلة المناسبة لكلٍّ منها، ونقف عند كيفية تضافر العنصر السياقي مع المعطيات النصية الأخرى في توجيه الدلالة لدى المفسر في تلك الأمثل المدروسة. واقتضت طبيعة البحث أن نوجز ما استطعنا، ففي الغالب كنا نكتفي بمثال واحد للتمثيل للفكرة السياقية التي نذكرها، وقد اقتضى العمل أن نتوسع في فكرة المتلقي الذي يفسر النص، لنبين كيف يوظف معطيات السياق الخارجي مع المعطيات النصية عامة، من حيث الانتقاء والأهمية أو الإهمال والاستبعاد للوصول إلى معنى ما.

ولابد من أن ننوّه إلى أنّ الشواهد والأمثلة التي تُعرض تحت العنوانات كانت انتقائية لاستجلاء الفكرة فقط، وإذا كان في المثال أكثر من رأي لمفسرين مختلفين فإننا نراعي التسلسل التاريخي في التناول وعرض الآراء، فنبدأ من الأقدم ثم الذي يليه وهكذا. ولم يكن من منهج البحث الوقوف عند الأوجه النحوية ومحاكمتها في ضوء الأصول النحوية النظرية للوصول إلى الأقوى، بل الغاية هي استجلاء السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لديهم، وكيفية توظيفه مع المعطيات النصية الأحرى، للوصول إلى الذي يقتنع به المفسر، ويمس الجانب التركيبي. وقد اقتصرنا في الميدان الدرسي على التفاسير ذات الطابع اللغوي ولاسيما النحوي، وهي تعود إلى مفسرين مشهورين، مثل: الطبري(ت٣١٠هـ)، والزمخشري(ت٥٣٥هـ)، وابن عطية(ت٤٥٥هـ)، والفخر الرازي(ت٢١٦هـ)، والقرطبي(٢٧٦هـ)، وأبو حيان النحوي (ت٢٤٢هـ). فهؤلاء يمثلون صورة وافية لطبيعة الظاهرة التي ندرسها نظرًا للجهود اللغوية التي تحتويها تفاسيرهم.

#### العسرض:

إذا نظرنا في جهود المفسرين عندما يحددون المعنى نجد أنهم راعوا الملابسات المحيطة بالنص القرآني بجوانبها كافة عند تحديد المعنى والأحكام التفسيرية، مثلما راعوا مكونات السياق اللغوي، فقد استندوا إلى أسباب النزول، والعادات الاجتماعية، وقوانين العرب في كلامها، وقواعد العربية المجرّدة بمقولات نظرية، وأخبار الأمم السالفة، وأقوال الرسول الكريم وأفعاله، وآراء العلماء السابقين، مثل الصحابة وغيرهم. ومن حيث الزمان والمكان أخذوا مسألة المكي والمدني والناسخ والمنسوخ بالحسبان، وعلى ذلك فقد أسهم السياق الخارجي في تحديد المعاني للعناصر التركيبية لديهم بصورة وافية دقيقة.

ويمكن أن ننظر إلى مكونات السياق الخارجي التي أسهمت في توجيه الدلالة التركيبية لدى المفسرين وفقًا للآتي: أسباب النزول، ومكان النزول وزمانه، والحديث الشريف (أقوال الرسول صلى الله عليه وسلم وأفعاله)، والمعطيات الاجتماعية والتاريخية، وآراء السابقين، وسنن العرب في كلامها، والقواعد النحوية، كما ننظر في توظيف المتلقي لتلك المعطيات، عندما يؤوّل النص ويستعين بالسياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية والمعنى النصي عامة.

#### ١- أسباب النزول:

أثرت أسباب النزول في توجيه الدلالة القرآنية عامة، ومن جملة ما أثرت به توجيه دلالة التراكيب، وكان ذلك بكثرة كاثرة، إليك مثلًا تحديد الضمير في قوله تعكاني: فر قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدً (()) اللَّهُ الصَحَدُ ) الإخلاص: ١ - ٢. يذكر أبو البقاء(ت٦٦٦هـ) أنّ الضمير "هو" يحتمل وجهين، الأول أن يكون ضمير الشأن: والتأويل: قل: الأمر أو الشأن الله أحد، فيكون الضمير للشأن، في موضع المبتدأ، والله أحد" جملة من مبتدأ وخبر في موضع الخبر لـ "هو". ثم يعتمد أبو البقاء على سبب نزول الآية ليضيف فهمًا جديدًا، إذ يرى أنه يجوز أن يكون "هو" جوابًا لسؤال مقدًر، أي: من ذهب؟ فنزلت الآية الكريمة بيانًا وتوضيحًا، وجاء الضمير هو" بعنى المسؤول عنه، والتأويل: قل ربي الله أحد، وعليه يكون الضمير "هو" جوابًا لسؤال مقدًر، أي: عنه، والتأويل عنه "هو"، لأنّ الكفّار قالوا للرسول صلى الله عليه وسلم: أربُك من نحاس أم عنه، والتأويل: قل ربي الله أحد، وعليه يكون الضمير "هو" في موضع المبتدأ السؤول عنه، والتأويل الله الله أحد، وعليه يكون الضمير "هو" في موضع المبتدأ السؤول عنه، والتأويل الله أحد، وأحد" إما أن يكون الضمير "هو" في موضع المبتدأ المؤول

وربما اعتمد المفسر على سبب النزول ليحدد الدلالة لأكثر من عنصر تركيبي ورد في الآية، مثل الروابط النصية، وبعض الظروف المبهمة و"ل" التعريف. إليك مثلًا تحليل قوله تعالى: تُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورً رَحِيمٌ[البقرة:١٩٩]. اختلف المفسرون في تحديد المخاطبين بقوله تعالى "فيضوا، استغفروا"، كما اختلفوا في تحديد المكان الذي يدل عليه الظرف "حيث"، واختلفوا أيضًا في دلالة العنصر التركيبي "ل" التعريف في "الناس" فهل هي للعهد ويقصد الحق أناسًا معينين، أم هي للجنس والمقصود عامة الناس. يذكر الطبري آراء بعض الصحابة، فعن عائشة (ت٥٩هـ) رضي الله عنها أن المخاطب بالإفاضة من حيث أفاض الناس هم قريش ومن ولدته قريش، وكانوا يسمون في الجاهلية الحُمْس<sup>(١٣)</sup>. أمروا في الإسلام أن يفيضوا من عرفات، وهي التي أفاض منها سائر الناس غير الحُمْس. وذلك أنهم كانوا يقولون: لا نخرج من الحرم. فكانوا لا يشهدون موقف الناس بعرفة معهم، فأمرهم الله بالوقوف معهم، وعلى ذلك يتحدد معنى الضمير المخاطب، والمقصود قريش ومن ولدته قريش، ومكان الإفاضة "حيث" يدل على بقعة معينة هي "عرفات"، و"ل" في "لناس" جنسية للاستغراق "سائر الناس". ونقل عن الضحاك (ت٥٩ هـ) أن الخطاب للمسلمين جميعًا، وأن "حيث" تدل على المزدلفة، ويقصد بالناس" إبراهيم الخليل عليه السلام، فتكون "ل" للعهد الذهني.

ويرجح الطبري رأي السيدة عائشة رضي الله عنها، معتمدًا على دليل من السياق الخارجي (آراء السابقين المتمثل بالإجماع)، ليرد على دليل من معطيات السياق الخارجي (الشعائر الدينية)، إذ يقول: "ولولا إجماع من وصفت إجماعه على أن ذلك تأويله. لقلت: أولى التأويلين بتأويل الآية ما قاله الضحاك من أن الله عنى بقوله: "من حيث أفاض الناس"، من حيث أفاض إبراهيم، لأن الإفاضة من عرفات لا شك أنها قبل الإفاضة من جع، وقبل وجوب الذكر عند المشعر الحرام. وإذ كان ذلك لا شك كذلك، وكان الله عز وجل إنما أمر بالإفاضة من الموضع الذي أفاض منه الناس، بعد انقضاء ذكر الإفاضة من عرفات، وبعد أمره بذكره عند المشعر الحرام، ثم قال بعد ذلك: "ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس" كان معلومًا بذلك أنه لم يأمر بالإفاضة إلا انقضاء ذكر الإفاضة من عرفات، وبعد أمره بذكره عند المشعر الحرام، ثم قال بعد الله عنه الذي لم يفيضوا منه، دون الموضع الذي قد أفاضوا منه، وكان الموضع الا كان لا وجه لذلك، وكان غير جائز أن يأمر الله جل وعز بأمر لا معنى له، كانت بينة صحة ما قاله من التأويل في ذلك، وفساد ما خالفه، لولا الإجماع الذي وصفناه، وتظاهر الأخبار بالذي ذكرنا عمن حكينا قوله من أهل التأويل<sup>(١٤)</sup>.

ويوجّه الطبري مجيء الجماعة "الناس" بمعنى الواحد "إبراهيم" بمعطيات السياق الخارجي المتمثلة بقوانين العرب في كلامها، إذ يقول: "فإن قال لنا قائل: وكيف يجوز أن يكون ذلك معناه، والناس جماعة، وإبراهيم صلى الله عليه وسلم واحد، والله تعالى ذكره يقول: "ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس"؟ قيل: إن العرب تفعل ذلك كثيرا، فتدل بذكر الجماعة على الواحد. ومن ذلك قول الله عز وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُ ﴾ آل عمران: ١٧٣ والذي قال ذلك واحد، وهو-فيما تظاهرت به الرواية من أهل السير- نعيم بن مسعود الأشجعي. ومنه قول الله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطِّبِنَتِ وَٱعْمَلُوا صَلِيحًا ﴾ المؤمنون: ٥١ قيل: عنى بذلك النبي صلى الله عليه وسلم، ونظائر ذلك في كلام العرب أكثر من أن تحصى<sup>(11)</sup>.

٢- الزمان والمكان (المكي والمدني):

من المسلم به أن كلًا من الزمان والمكان اللذين يروى أو يقال بهما النص يسهمان في تشكل معناه، وإذا تأملنا في كتب التفسير نجد أن المفسرين قد استعانوا أحيانًا بمعطيات الزمان والمكان في توجيه الدلالة، وانعكس ذلك على دلالة العناصر التركيبية، إليك مثلًا تحديد المعنى لـ "ما حرم عليكم" في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا لَكُمُ أَلَا تَأْكُلُوا مِمَا ذُكِرَ اسْمُر اللَهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمُ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ إِلَا مَا اَضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ كَا الأنعام: ١٩٢. يرى معظم المفسرين أن المقصود من التركيب السابق هو قوله تعالى في أول سورة المائدة: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلْجِنزِيرِ ﴾ المائدة: ٣<sup>(٢1)</sup>. بيد أن قسما منهم يرى خلاف ذلك، فقد ذهب الفخر الرازي إلى أن في هذا التوجيه إشكالًا، وقد استعان فيما ذهب إليه بمعطيات المكان والزمان، يقول: "وفيه إشكال وهو أن سورة الأنعام مكية وسورة المائدة مدنية وهي آخر ما أنزل الله بالمدينة وقوله [تعالى]: "وقد فصل" يقتضي أن يكون ذلك المفصل مقدمًا على هذا المجمل، والمدني متأخر عن المكي والمتأخر يمتنع كونه متقدمًا بل الأولى أن يقال: المراد قوله [تعالى] بعد هذه الآية ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَآ أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْحَمُهُ ﴾ الأنعام: الا عده الآية وإن مذكورة بعد هذه الآية بقليل إلا أن هذا القدر من التأخير لا يمنع أن يكون هو المراد والله أعلم<sup>(٧٧)</sup>.

ثم يتابعه القرطبي مستبعدًا أن يحيل القرآن الكريم إلى آية لم تنزل بعد، ولكنه يستدرك ليجد للرأي السابق تأويلًا، وهو أن يكون الماضي بمعنى المستقبل، أي: أن يكون الفعل "فصّل" بمعنى الفعل "يفصّل" وبذلك يجوز الرأي الآخر ويزول الإشكال<sup>(۱۱)</sup>.

#### ۳- الحديث النبوي الشريف:

تعد السنة النبوية الشريفة قولًا أو فعلًا مصدرًا مهمًا للتشريع، فهي المصدر الثاني بعد النص القرآني لاستنباط الأحكام الفقهية وفهمها، وقد أدرجناها ضمن السياق الخارجي لا اللغوي، لأنها ليست جزءًا من التشكيل اللغوي للقرآن الكريم، ولأن جزءًا منها يتمثل بأفعال الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم. وقد استعان بها المفسرون من بين المعطيات الخارجية في توجيه الدلالة التركيبية، عندما أرادوا أن يبينوا معاني التشكيل اللغوي للقرآن الكريم، من ذلك مثلًا تحديدهم لمعنى الأداة "إلى" في قوله تَعَالىٰ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسَّ عِسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفَرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْحَوَارِنُوُنَ نَحْنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدَ بِأَنَا مُسَـلِمُونَ ﴾ آل عمران: ٢<sup>0</sup>. اختلف المفسرون في تحديد معنى إلى"، فقد ذهب الطبري إلى أنها بمعنى "مع"، واعتمد على قوانين العرب في كلامها، إذ ذكر أن العرب تستعمل إلى" بمعنى "مع"، إذا ضموا الشيء إلى غيره، ثم أرادوا الخبر عنهما بضم أحدهما إلى الآخر، فتقول: الذود إلى الذود إبل.<sup>(١٩)</sup> بمعنى: إذا ضممت الذود إلى الذود صارت إبلًا

ويفهم من ابن عطية أن الأداة إلى على بابها لانتهاء الغاية، وهي تحتمل معنيين: الأول انتهاء الغاية، على تأويل: من ينصرني في السبيل إلى الله؟ والثاني بتأويل يحتاج إلى تأمل، لتلمس الغاية فيه، وهو: من يضيف نصرته إلى نصرة الله لي؟ فيكون بمنزلة قوله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم إِلَى أَمَوَلِكُم ﴾ النساء: ٢. ويعقب على ذلك ابن عطية بأن هذا التأويل فيه معنى الغاية، إذ يرى أنك إذا تأملتها وجدت فيها معنى الغاية، لأنها تضمنت إضافة شيء إلى شيء<sup>(٢١)</sup>.

ويضيف الفخر الرازي مستعينًا بمعطيات السياق الخارجي المتمثلة بالحديث النبوي الشريف، إذ يذكر أن ثمة وجوهًا في معنى الأداة، ومن أهم ما ذكر أن تكون لانتهاء الغاية، والتأويل: من أنصاري حال ذهابي أو التجائي إلى الله، أو: من أنصاري إلى أن أبين، أو أظهر أمر الله تعالى، والثاني أن تكون للمعية وقال به أكثر أهل اللغة. ثم يعتمد الرازي على شواهد منها الحديث النبوي، إذ يرى أن من ذلك قوله تعالى: فولا تأكُورا أموَلكُم إلكَ أموَلكُم كم النساء: ٢، أي: معها، و: "الذود إلى الذود إبل"، أي: مع الذود، ثم يضيف الرازي تأويلًا آخر يفيد انتهاء الغاية، وهو أن يكون المعنى من وسلم كان يقول إذا ضحّى: "اللّهم منك وإليك.<sup>(٢٢)</sup>، أي: تقربًا إليك. ويقول الرجل لغيره عند دعائه إياه: إليّ، أي: انضمّ إليّ، فكذا ههنا المعنى من أنصاري فيما يكون قربة إلى الله تعالى<sup>(٢٣)</sup>. ونلحظ كيف استعان الرازي بالحديث النبوي في توجيه الدلالة التركيبية.

ولا يختلف الأمر في الاعتماد على أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم، إليك مثلًا تحليل قوله تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَخَذَتَهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصَّبَحُواْ فِي دَارِهِمَ جَنِمِينَ ﴾ فَتَوَلَّى عَنْهُمَ وَقَالَ يَنَقَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمَ رِسَالَةَ رَبِّ وَضَمَحْتُ لَكُمُ وَلَكِنَ لَا تَجُبُونَ النَّسِحِينَ ﴾ الأعراف: ٧٨ - ٧٩. اختلف المفسرون في تحديد المخاطب في الآية الكريمة، فقد ذكر الطبري أن المخاطبين من قوم صالح وهم أحياء، لأن الآية تتحدث عن حال خروج صالح عليه السلام من بين قومه الذين عتوا على ربهم حين أراد الله إحلال عقوبته بهم، فتوجه إليهم صالح يخاطبهم بأنه أبلغهم رسالة ربه، وأدّى إليهم ما أمره الله بأدائه إليهم، ونصح لهم، ولكنهم لا يحبون الناصحين لهم في الله <sup>(٢٢)</sup>.

ورأى كل من الزمخشري وأبو حيان وابن كثير أن الخطاب موجه إلى الأموات<sup>(٢٥)</sup>، ويعلل الزمخشري هذا الرأي بأن الرجل قد يخاطب صاحبه بمثل هذا القول، وهو ميت، وكان قد نصحه حيًّا، فلم يسمع منه حتى ألقى بنفسه في التهلكة، كأن يقول له مثلًا: يا أخي، كم نصحتك وكم قلت لك فلم تقبل منّي؟ أما قوله تعالى: وُلكِنْ لا تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ<sup>"</sup> فهو من باب حكاية الحال الماضية<sup>(٢٦)</sup>.

ويضيف ابن عطية فهمًا آخر يجيز الرأيين السابقين، إذ يذهب إلى أن الخطاب لقوم صالح، ويجوز أن يكون قد خاطبهم وهم أحياء وقت عقرهم الناقة، كما يجوز أن يكون قد خاطبهم وهم أموات، ثم يضيف مستعينًا بالحديث النبوي الشريف

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

المتمثل بخطاب الرسول الكريم لقتلى الكفار في معركة بدر، فيذكر أن لفظ الآية يحتمل أنه خاطبهم، وهم موتى تفجعًا عليهم، كما خاطب رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل قليب بدر<sup>(٢٧)</sup>.

ويضيف الفخر الرازي فهمًا خاصًا، معززًا رأيه بالحديث النبوي، بعد أن يورد جملة من الاحتمالات ويستبعدها، فيذكر أن صالحًا عليه السلام خاطبهم بعد كونهم جاثمين، كما أن نبينا عليه الصلاة والسلام خاطب قتلى بدر. فقيل: تتكلم مع هؤلاء الجيف؟ فقال: "ما أنتم بأسمع منهم، لكنهم لا يقدرون على الجواب<sup>(٢٨)</sup>. إذًا استند إلى السياق الخارجي المتمثل بفعل الرسول صلى الله عليه وسلم في توجيه الدلالة التركيبية.

#### ٤- المعطيات التاريخية والاجتماعية:

ك ذلك راعى المفسرون في توجيه الدلالة التركيبية المعطيات التاريخية والاجتماعية المتعلّقة بالنصّ، وهو أمر يواجهنا بكثرة، من ذلك تحليل قوله تعالى: (وَقَالَتِ ٱبْهُودُ لَيْسَتِ النَّصَرَىٰ عَلَىٰ شَىْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَى شَىْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِنَبُّ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لا يعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ شَنَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لا يعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ الْكِنَبُ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لا يعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ شَنَ كَذَلِكَ قَالَ اللَّذِينَ لا يعتمد المفسرون على العناصر المؤثرة في تشكل المعنى القرآني عند توجيه العناصر التركيبية، فعندما وقفوا عند ألّ في اليهود، النصارى وجدوا أن ثمة معطيات متعددة قادت إلى تعدد الآراء في تلقي المعنى، فقد رأى بعضهم أنه من المحتمل بحسب معطيات المقام التاريخية أن المراد عامة اليهود وعامة وبذلك تكون "لله عنه المعنور على العام التاريخية أن المراد عامة اليه ودهو ما من وبذلك تكرون "ل هذلك تكون "ل الله من الحينية الله الفة التي كرتبت بالرسل وبالكتب من قبل، ويستند آخرون إلى حادثة اجتماعية حدثت في حضرة الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، ليوجهوا الأداة وجهة أخرى، فقد قيل: إن المراد يهود المدينة ونصارى نجران، الذين تماروا عند الرسول صلى الله عليه وسلم وتسابّوا، فأنكرت يهود المدينة الإنجيل، ونبوّة عيسى عليه السلام، وأنكرت نصارى نجران التوراة ونبوّة موسى عليه السلام، وبذلك يتبين من معطيات العناصر الحيطة أن هذا الأمر هو حكاية حال في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم.

ويعتمد فريق ثالث على حادثة أخرى شبيهة بالسابقة، إذ قيل: إن المراد رجلان، أحدهما من اليهود يقال له نافع بن حرملة، قال لنصارى نجران: لستم على شيء، والآخر من نصارى نجران قال لليهود: لستم على شيء، فيكون قد نُسب ذلك للجميع، حيث وقع من بعضهم، وهكذا لا يختلف الأمر عمّا قبله، فهو حكاية حال حاضرة، وبهذين التفسيرين الأخيرين المرتبطين بمعطيات السياق الخارجي الحالية تكون "ل" للعهد<sup>(٢٩)</sup> الذهني.

وربما كان تعدد المعنى الذي يقود إلى تعدد في التحليل النحوي – حصيلة لتفاعل معطيات السياق بنوعيها، معطيات السياق الخارجي ومعطيات السياق اللغوي<sup>(٣٦)</sup>.قَالَتَعَالَىٰ: ﴿ فَمَا َءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَا ذُرَيَّةٌ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ يَهِم أَن يَفَنِنَهُم ﴾ يونس: ٣٣. يرى بعضهم أن الضمير في "قومه" يعود على النبي موسى عليه السلام، وتُذكر عن ابن عبّاس(٦٨هـ) المعطيات التاريخية التي تجعل الضمير عائداً على موسى عليه السلام، وهو أن يعقوب عليه السلام دخل مصر في اثنين وسبعين شخصًا، فتوالدوا في مصر حتى صاروا ستمئة ألف، ويعتبر موسى عليه السلام من هؤلاء القوم، وبذلك يعود الضمير في "قومه" عليه. ويضيف أبو حيان معطيات السياق اللغوي، التي تجعله يعود على موسى عليه السلام، وهي لأنه أقرب مذكور، ولأنه اللغوي، التي تجعله يعود على موسى عليه السلام، وهي لأنه أقرب مذكور، ولأنه المتحدَّث عنه في الآية الكرية". وتحتمل معطيات السياق الخارجي وجهًا آخر ذهب إليه بعضهم،، وذلك بناء على الرواية التاريخية التي تقول: آمن في زمن موسى زوجة فرعون، وخازنه، وامرأة خازنه، وشباب من قومه، مما يدل على أن الضمير في "قومه" يعود على "فرعون" لا على "موسى". وعن ابن عطية أن معطيات السياق اللغوي التي تؤيّد هذا الوجه هي ما تقدم في الآيات السابقة، من محاورة موسى عليه السلام لقوم فرعون، ورده عليهم وتوبيخه لهم على قولهم: "هذا سحر"<sup>(٢٢)</sup>. ومما سبق نرى أن كلًا من الوجهين اعتمد معطيات السياق بنوعيه، الخارجي والداخلي أو اللغوي.

#### ٥- قوانين العرب في كلامها:

يأتي الاحتكام إلى قوانين العرب في كلامها معتمدًا على تحديد المعنى والدلالة التركيبية، وعلى ذلك فهو جزء مما يحيط بالحدث اللغوي ويسهم في تحليله. فقد توجّه الدلالة التركيبية بناء على استعمال ورد عند العرب، وهو ضرب كثير لدى المفسرين. قاَلَ تَعَالَى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوَّ إِنْمَا فَأَصَلَحَ بَيْهُمْ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيَهُ إِنَّ أَلَهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ الدلالة التركيبية بناء على استعمال ورد عند العرب، وهو ضرب كثير لدى المفسرين. قالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوَ إِنْمَا فَأَصَلَحَ بَيْهُمْ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيَهُ إِنَّ أَلَهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ البقرة: ٢٨٢. يذكر أبو حيان أقوالًا في عود الضمير الفاعل المستتر في أصلح، وهي أن يعود على الموصي، أو على الوَرَثة، أو على المُوصَى لهم وعلى الوركة، ثم يضيف وجهًا آخر يرجّحه على ما سبق معتمدًا على اقتضاء المعنى ومعطيات من السياق الخارجي المتمثلة باستعمال العرب وعاداتها في كلامهم، إذ يرجح أن يعود الضمير يعود على الموصي ألذي سبق في الحات العنى ومعطيات من السياق الخارجي المتمثلة باستعمال العرب وعاداتها في كلامهم، إذ يرجح أن يعود الضمير الفاعل المعنى ومعطيات من السياق الخارجي المتمثلة باستعمال العرب وعاداتها في كلامهم، إذ يرجح أن يعود الضمير في الخارجي الذي سبق في الخارجي المريسية بالذي سبق في الخارجي المتمثلة باستعمال العرب وعاداتها في كلامهم، إذ يرجح أن يعود الضمير في الخارجي التمثلة باستعمال العرب وعاداتها في كلامهم، إذ يرجح أن يعود الضمير في وحول الما ور الذي الذي مربق في الخارجي الموصي ألذي من في الخارجي المريسية بول الما مر من ألم يتقدًا ملم ذكر، لأن لفظ ألموصي ألذي سبق في ولا الآية الكريمة يفيد أن هناك موصى له، ولأنه ورد في كلام العرب شبيه بذلك، وهو ومل أذَي أن الما أربي الله من ألم أله أربي أربي ألم يتقدًا ملم ذكر، لأن لفظ ألموصي ألذي ألذي ملح في الآية ور أله ومن ألمي أور ألم الغرب شبيه بذلك، وهو موصى له، ولأنه ورد في كلام العرب شبيه بذلك، وهو ومل أذَي أربي إله من ألم ألم ألمي أربي أله أربي أله ألمي أربي أله أله أربي أربي أله ألمي أربي أله أربي ألمي ألمية أربي أله ألمي ألمي ألمي ألمي أله ألمي ألمي ألمي أربي إله أله أله أوري أله ألمي أله في ألمي ألمي أله أله أله أله ألمي ألمي أله أله ألمي أله أله أله أله أله ألمي ألمي أله أله أله ألهه أله أل

فقد أعاد الشاعر الضمير على الخير والشر، وإن لم يتقدَّم ذكر الشر، لأنه مدلول عليه بلفظ "الخير" السابق<sup>(٣٤)</sup>.

وقد يذهب بعض النحاة في تحليله، إلى أن يجعله يسير على أصل غير معروف عند نحاة آخرين، فيأتي الرد من هؤلاء على الأصل الذي سار عليه التحليل بأنه غير مسموع به، ومن هنا يكون عدم السماع دليلاً معتمدًا في الردّ على وجه ما من الوجوه التي تحلّل الشاهد. ويطلق النحاة أحكامًا معينة في التعبير عن قوانين العرب في كلامها، فيقولون مثلًا حين يرفضون التحليل: يحتاج إلى نقل من كلام العرب<sup>(٣٥)</sup>، وهذا لم يثبت بالنقل<sup>(٢٦)</sup>، وقد تتبعت جملة من دواوين العرب، ولم أعثر على ذلك<sup>(٣٧)</sup>، ومن ذهب إلى ذلك الوجه لا بصر له بلسان العرب جاهل به<sup>(٣٨)</sup>، وهذا غير مسموع في كلامهم<sup>(٣٩)</sup>. من ذلك ما جرى في تحليل الآية الكريمة: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُم كِنَبُ مِنْ عِندِ أسَوَ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُم وَكَانُوا مِن قَبَلُ يَسَتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَا جَاءَهُم مَا عَرَفُوا في كومهم أو الما الفراد من التعرب جاهل به<sup>(٣٩)</sup>، وهذا غير مسموع ومن ذهب إلى ذلك الوجه لا بصر له بلسان العرب جاهل به<sup>(٣٩)</sup>، وهذا غير مسموع في كلامهم <sup>(٣٩)</sup>. من ذلك ما جرى في تحليل الآية الكريمة: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُم كِنَبُ مِنْ عِندِ ومن ذهب إلى ذلك الوجه لا بصر له بلسان العرب جاهل به<sup>(٣٩)</sup>، وهذا غير مسموع ومون في ألامهم <sup>(٣٩)</sup>. من ذلك ما جرى في تحليل الآية الكريمة: ﴿ وَلَمَا جَاءَهُم كَنَبُ مِنْ عِن ومن ذهب إلى ذلك الوجه لا بصر له بلسان العرب جاهل به وليه. ومون أو بِبَو فَلَمَا مَعَهُم وَكَانُوا مِن قَبَلُ يَسَتَفْتِحُوضَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَا جاءَهُم ما عَرَفُوا ومراة له أولى، فعن الفراء (ت٢٠٢هـ) أن الفاء في قلمًا واقعة في جواب لمّا الأولى، وجملة تُوروا جواب لمّا الثانية<sup>(٤٤)</sup>.

وعن الأخفش(ت٢١٥هـ) والزَّجّاج(ت٣١١هـ) أن جواب لَّلًا الأولى محذوف، لدلالة المعنى عليه، فقدَّره بعضهم بـتكفروا، لدلالة تكفروا به عليه<sup>(١٤)</sup>. وقدّره الزمخشري بـ: تحدّبوا به واستهانوا بمجيئه<sup>(٢٢)</sup>.

وعن المبرّد(ت٢٧٦هـ) أن جواب "لمّا" الأولى هو "كفروا به"، وكرّر "لمّا" لطول الكلام، ويفيد هذا التكرار تقريرًا للذنب وتأكيدًا له<sup>(٤٣)</sup>.

ويعقّب أبو حيّان على الرأي الأخير بأن الفاء تمنع من تكرار التأكيد<sup>(٤٤)</sup>، ثم يردّ رأي الفرّاء بقوله: "وأما قول الفرّاء فلم يثبت في لسانهم، [مثل]: لمّا جاء زيدٌ فلمّا جاء خالدٌ أقبل جعفر. فهو تركيب مفقود في لسانهم فلا نثبته، ولا حجّة في هذا المختلف فيه، فالأولى أن يكون الجواب محذوفًا لدلالة المعنى عليه، وأن يكون التقدير: ولمّا جاءهم كتاب مصدِّق لما معهم كذّبوه...<sup>(٥٤)</sup>. فقد جاء ردّ أبي حيّان على تحليل الفرّاء بأنه جرى على نمط لم يثبت سماعه.

#### ٦- القواعد النحوية:

يمكن أن نعد القواعد النحوية جزءًا من مكونات السياق الخارجي الذي يوجه الدلالة التركيبية، وذلك عندما توضع في الحسبان في توجيه المعنى، وهي ليست ببعيدة عن الفكرة السابقة، أي: قوانين العرب في كلامها، والفرق بينهما هو أن السابقة دليل نقلى يساق أو يقدم لمحاكمة الرأي، في حين أن القاعدة حكم نظري أو مقولة نظرية بنيت على الدليل النقلي أو المادة السمعية، وهي دليل من خارج التشكيل اللغوي للنص المحلل، لأنها مقولات نظرية استخلصت وأصبحت زادًا ثقافيًا يتعلمه المفسر، شأنها شأن المعلومات الأخرى التي يستقيها من خارج النص في توجيه المعنى وضبطه، وعليه فهي جزء من السياق الخارجي أيضًا، شأنها شأن سابقاتها. وقد اعتمد المفسرون في توجيه الدلالة التركيبية على القواعد النحوية كثيرًا في التجاذب والحوار وفي تحديد المعنى للعنصر التركيبي، إليك مثلًا تحليل قراءة وإن الله (٢٦)، من قوله تَعَالَى: ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ 🖤 ﴾ آل عمران: ١٧١. يذكر الزمخشري بحسب القراءة المشار إليها أن الجملة اعتراض (٧٧)، ويعقب أبو حيان، ليخطِّيء الزمخشري، منطلقًا من الاعتداد بمعطيات القواعد النحوية الخاصة بالجملة الاعتراضية، فيقول: "وليست الجملة هنا اعتراضًا، لأنها لم تدخل بين شيئين، أحدهما يتعلق بالآخر، وإنما جاءت لاستئناف أخبار (٢٠٠). فالمعنى والموقع على الاستئناف والانقطاع وليس على الاعتراض بين متلازمين.

وإذا كانت القواعد النحوية جزءًا من مكونات السياق الخارجي الذي يسهم مع السياق اللغوي في تحديد المعنى فعلى المحلَّل أن يراعي شروط تلك القواعد وقوتها وضعفها، عندما يحدد المعنى، وهو أمر قد يكون نسبيًّا، فما يراه بعضهم مقبولًا سائغًا ربما رآه آخر بعيدًا متكلَّفًا لا ضرورة إليه. قَالَتَعَالَىٰ:﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقُوْمِهِ- يَتَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِٱتِّخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ فَتُوبُوٓا إِلَى بَارِيكُمْ فَٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ, هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ البقرة: ٥٤. يتبين من سياق الآية الكريمة أن المعنى النحوي الذي يقتضيه موضع جملة "تاب عليكم" محير، ولعله أمر مقصود وحكمة إلهية، يراد منها إثارة الخيال، بافتراض تقديرات ذات دلالات متنوعة، تمنح النص غنيً دلاليًا من خلال الإيحاء المتعدد، وقد ذهب أبو حيان إلى أن الجملة إخبار من الله تعالى بالتوبة عليهم، ولابد من تقدير محذوف، عطفت عليه هذه الجملة، أي: فامتثلتم ذلك فتاب عليكم، وتكون هاتان الجملتان مندرجتين تحت الإضافة إلى الظرف الذي هو "إذ" في قوله [تعالى]: "وإذ قال موسى لقومه"... (٤٩)، ثم يضيف: "وأجاز الزمخشري (٠٠) أن يكون [هذا الكلام] مندرجًا تحت قول موسى على تقدير شرط محذوف، كأنه قال: فإن فعلتم فقد تاب عليكم، فتكون الفاء، إذ ذاك رابطة لجملة الجزاء بجملة الشرط المحذوفة هي وحرف الشرط، وما ذهب إليه الزمخشري لا يجوز، ذلك أن الجواب يجوز حذفه كثيرًا للدليل عليه، وأما فعل الشرط وحده دون الأداة فيجوز حذفه، إذا كان منفيًا بـ "لا" في الكلام الفصيح ... فإن كان غير منفيٍّ بـ "لا" فلا يجوز ذلك إلا في ضرورة ...، وكذلك فعل الشرط وفعل الجواب دون أن يجوز في الضرورة... وأما حذف فعل الشرط وأداة الشرط معًا وإبقاء الجواب [كما ذهب الزمخشري] فلا يجوز، إذ لم يثبت ذلك من كلام العرب (()، ونلحظ أن الزمخشري فهم من النص فهمًا بناه على قواعد معينة، افترض أن تجلياتها اللغوية الحيَّة التي تجسَّدها ماثلة أمامه في النص، ليصل إلى المعنى الذي يريد، وأن رد أبي حيان على المعنى الذي حدده الزمخشري بناه أيضًا على القواعد الذي استحضرها ولم يجد ما يجسدها في النص.

#### ٧- آراء السابقين:

تعد آراء العلماء السابقين من جملة المعطيات الخارجية التي يعتمد عليها المفسر في توجيه المعنى والدلالة التركيبية، وإذا تأملنا في طبيعتها وجدنا أن قسمًا منها يمثله العلماء المفسرون، وقسمًا آخر يمثله النحاة. أما القسم الذي يمثله المفسرون فيعود إلى آراء المفسرين السابقين، مثل الصحابة رضي الله عنهم، وبعض التابعين، وتكون آراؤهم في تحديد المعنى جزءًا من المعطيات في توجيه الدلالة التركيبية، عندما يكون الجانب اللغوي المحلل ذا بعد دلالي ونحوي في آن معًا، أي: عندما يحدد المفسر معنى الآية أو الأسلوب أو الأداة ويكون قصده الوقوف عند المعاني فيمس الجانب التركيبي من غير أن يقصده، نظرًا للتلاحم بين التركيب والمعنى. في حين أن القسم الآخر الذي يمثله النحاة له صلة بالفكرة السابقة، أي: بفكرة القواعد النحوية، فآراء النحاة التي تساق تعد أصولًا يجب أن تراعى. والغالب أن نجد هذا القسم عندما يحل المفسر الجانب التركيبي سواء أكان ذا بعد دلالي أم لم يكن، خلافًا للسابق، الذي عند المعاماء المفسرين، وسنقف عند كل من القسمين، لنتبين كيف يسهم كلٌ منهما في توجيه الدلالة التركيبية:

#### آ- آراء المفسرين السابقين:

تندرج آراء العلماء المفسرين السابقين ضمن معطيات السياق الخارجي في تفسير النصوص الدينية والاعتماد عليها كما ذكرنا سابقًا، إذ يبدو أن الإرث الاجتماعي لا يحيل إلى اللغة بوصفها نسقًا من الضوابط الصوتية والصرفية والنحوية والمعجمية والدلالية المعهودة في لغة الجماعة فقط، بل إنه يحيل إلى أمور أخرى في اللغة، أي: إنه يشمل المواصفات الثقافية التي أنتجتها من خلال استعمالها، وتاريخ التأويلات السابقة الخاصة بمجموعة كبيرة من النصوص<sup>(٢٥)</sup>. وهذا ما ينطبق على النظر في نصوص القرآن الكريم، فالمحلل يأخذ معطيات الجانب الاجتماعي السابقة بالحسبان، لذلك ربما رجح النحوي وجهًا على آخر، مستمدًا ترجيحه من تفسير الآية عند بعض المفسرين السابقين، فقد يساق رأي العلماء السابقين، لتعزيز الأخذ بالوجه، فيكون من جملة المعطيات النصية التي تقود المحلل إلى التوصل للمعنى الذي يرتئيه، وأمثلته كثيرة في توجيه الدلالة التركيبية لدى المفسرين اللاحقين. قال تعالى: 'وَإِذَا حُيِّتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيَبًا [النساء/٨٦]. يبدو أنّ التحية هنا السلام، ويرى أبو حيان بحسب ظاهر الآية أن يرد الخطاب موجه إلى المسلمين إذا حيّا بعضهم بعضًا، وأنّ المسلَّم عليه مخيّر بين أن يرد أن الخطاب موجه إلى المسلمين إذا حيّا بعضهم بعضًا، وأنّ المسلَّم عليه غيّر بين أن يرد أن الخطاب عام، والراد: ردّوا بأحسن منها أذا كان مسلمًا، أو ردوها إذا كان كافرًا، عليه مثل تحيته، لأن المشروع في الرد على الكفرة أن يقال لمما، ويركر عن بعض المفسرين عليه مثل تحيته، لأن المشروع في الرد على الكفرة أن يقال لهم، وعليكم، ولا يزادوا عليه مثل تحيته، لأن المشروع في الرد على الكفرة أن يقال لهم. وعليكم، ولا يزادوا على ذلك، فيكون قوله: وإذا حيّيتم معناه: وإذا حياكم الملمون، وإلى هذا ذهب على ذلك، فيكون قوله: وإذا حيّيتم معناه: وإذا حياكم الملمون، وإلى هذا ذهب على ذلك، فيكون قوله: وإذا يرجّيتم معناه: وإذا حياكم الملمون، وإلى هذا ذهب المفسرين السابقين والمعهود الشرعي.

#### ب- آراء النحاة:

تمثل آراء النحاة دليلاً يساق في التحليل النحوي فتشبه القواعد النحوية التي تراعى، وتساق آراؤهم، لتعزز الأخذ بالوجه أو لتسهم في الرد عليه، فيقولون مثلا في ترجيح الوجه: "والأحسن كذا جريًا مع الجمهور"<sup>(٤٥)</sup>، وهذا مذهب البصريين وهو الصحيح ولا اعتبار لقول من قال كذا ولا لغيره<sup>(٥٥)</sup>. ولا يقتصر الأمر على القضايا النحوية النظرية الخلافية، بل نجده ماثلًا لدى المفسرين النحاة عندما تتعلق القضية

وربما أسهمت آراء النحاة في رفض الوجه النحوي، وتأتي الآراء بعبارات مألوفة، إذ يقال مثلًا: "وهذا مردود بالإجماع<sup>(٩٥)</sup>، "ولا أعلم أحدًا ممن له معرفة ذهب إلى ذلك<sup>(٢٢)</sup>، "وهذا لا أعلم أحدًا من النحويين ذهب إليه<sup>(٢٢)</sup>، "فقد أباه أصحابنا<sup>(٢٢)</sup>، "وهذا خطأ عند حدّاق النحويين<sup>(٢٢)</sup>، "والمشهور خلاف ما ذهب إليه صاحب الوجه<sup>(٢٢)</sup>. من ذلك وقوف أبي حيان عند تحليل قوله تعَالَى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةٍ وَاَن تَصَدَقُوُا خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (<sup>٢</sup>) ﴾ البقرة: ٢٨٠. يرى أبو حيان أنّ "كان " تامة، أي وإن وقع غريم من غرمائكم ذو عسرة، ثم يضيف: "وأجاز بعض الكوفيين أن تكون "كان " ناقصة هنا، وقدر الخبر: وإن كان من غرمائكم ذو عسرة، فحذف المجرور الذي هو الخبر، وقدر أيضًا : وإن كان ذو عسرة لكم عليه حق، وحذف خبر "كان" لا يجوز عند أصحابنا لا اقتصارًا ولا اختصارًا لعلّةٍ ذكروها في النحو<sup>(٥٢)</sup>. فالتقدير ما منه بد عند من رفض رأيهم، وقد استهدوا بالسياق الذي لا يعارض وبالقوانين التركيبية، وقد رفض رأيهم مستندًا إلى موقفٍ يتعلق بآراء النحاة، وهم أصحابه الذين التزم بمذهبهم.

### ٨- السياق الخارجي وخصوصية التلقي في توجيه الدلالة التركيبية:

نظرًا لغنى النص القرآني وما يحتمله من أفهام، فقد تُحشد الأدلة السياقية، ويكون السياق الخارجي مكونًا مهمًا من بينها، في توجيه الدلالة النصية والتركيبية للقرآن الكريم، وفي مثل ذلك قد تكون معطيات السياق التي تؤدّي إلى تعدد الفهم متقاربة، ويكون التجاذب والحوار مبنيًّا على الخلاف في طبيعة التلقي والتفاعل مع معطيات النص، فكلٌّ يتسلح بمعطيات سياقية معينة، وتفوته معطيات أخرى أو يُقصيها عمدًا، لأنها غير مهمة من وجهة نظره. وعندئذٍ تؤثّر ثقافة المفسر وطبيعته في تلقي النص ومحاكمة المعطيات النصية وكيفية الاعتماد عليها من حيث الأهمية أو ينقي النص ومحاكمة المعطيات النصية وكيفية الاعتماد عليها من حيث الأهمية أو ينفية التوظيف لمعطيات السياق الخارجي مع جملة المعطيات السياقية وفي تعَالَى: ﴿ إِنَّ أَوَلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلتَاسِ لَلَنِي بِبَكَةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ (أ) فيه عنك أن يَوْفِيهِ مَالَكُ عَلَيْ على الخارجي مع جملة المعطيات السياقية الأخرى. تعَالَى: ﴿ إِنَ أَوَلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلتَاسِ لَلَنِي بِبَكَةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ أَنْ في مَالًا يَوْفِيهِ مَالَكُ مَالَ أَوْلَا بَيْتِ وُضِعَ لِلتَاسِ لَلْهِ على حَجُ ٱلْبَيْدِ مَن المُعلية أَوْلَا بَيْنَ يُعْلَمُ مَكْلُ أَوْلَ بَيْتَ مُقَامًا يَوْفِيهِ مَا مَنْ مَالَيْ اللَذِي بِبَكَةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ أَنْ فيهِ مَالَكًا أَنَهُ مَنْ أَنْهُ عَلَى أَنْ وَالِيهُ عَلَ أَنْ الله والإُوسِعَا السياقية الخارمي، عَنْ يُعَانُ مَكْلَ في يُعَان السياقية الأخرى. يُوَنُّ عَن أَنْعَالَمِينَ أَنْ أَنَا عمران: ٩٦ – ٩٧. للحرم المكي خصوصية في الدين الإسلامي، وفي الآيتين السابقتين حكم المستجير به والواجب على المسلم تجاهه، وفرض الحج، ومسألة قبول التوبة. يخبر تعالى أن أول بيت وُضع للناس، لعبادتهم ونُسُكهم، هو البيت الذي بمكة، يعني: الكعبة التي بناها إبراهيم الخليل [عليه السلام]. "مُبَارَكًا" أي: وُضع مباركًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ، فيه علامات بينات من قدرة الله وآثار خليله إبراهيم عليه السلام، منهن أثر قَدَم خليله إبراهيم في الحجر الذي قامَ عليه<sup>(٢٢)</sup>. ولكن الخلاف في العبارات التي تأتي بعد ذلك في الآية الكريمة، وهي على الشكل الآتي:

آ- "وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا":

يبدو للمتتبع أن فهم هذه العبارة تنوع من حيث الدلالة الأسلوبية، ومن حيث العناصر الأخرى التي تشكّلها، وكان أبرز ما لدينا في ذلك رأيين: الأول يمثله الجمهور ويرى أن أسلوب الشرط معناه الأمر، والثاني يمثله جماعة ويرى أن الشرط يفيد الإخبار لا الأمر.

يذكر الجمهور أن قوله تعالى: "وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا" أمر، وإن كان في صورة الخبر، أي: ومَن دخله فأمّنوه، كأنه قال: هو آمن في حكم الله وفيما أمر به، أو: هو أمر لنا بأمنه وحظر دمه، ثم يستعينون على هذا الفهم بمعطيات السياق الخارجي المتمثلة بمعهود النظم، فيقولون: ولو كان قوله تعالى: "وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا" خبراً لاقتضى ذلك أن يوجد المُخبَر عنه الذي يفترض أنه دخل الحرم، فلما لم يرد ذكر المخبر عنه ثبت بذلك أن قوله تعالى: "وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا" ليس خبرًا، بل أمر لنا بتحقيق الأمان له ونهي لنا عن قتله. ثم يسوق الجمهور دليلاً نصيًّا، يستثني من يرتكب جريمة القتل داخل الحرم، يقول: إلا أن الدلالة قامت من اتفاق أهل العلم على أنه من قَتَل في الحرم قُتِل، قَالَ تَعَالى: في وَلا أن الدلالة قامت من اتفاق أهل العلم فَإِن قَنَنُوُكُمُ فَأَقَتُلُوهُمُ ﴾ البقرة: ١٩١، ففرق بين الجاني في الحرم والجاني في غيره إذا لجأ إليه<sup>(١٧)</sup>. ومما سبق يتبين أن التركيب الشرطي يراد به الأمر، ليقر حكمًا فقهيًا معينًا. وبذلك تكون هذه الجملة الشرطية التي تفيد الطلب استئنافية بمنزلة التوضيح والتفسير لحرمة الآيات التي في الحرم، ومكانتها العالية.

وقال آخرون: التركيب شرط ومعناه الإخبار، وكأن المراد بالشرط الدوام والتكرار، والمعنى: ومن يَدْخله يكن آمنًا بسبب هذه الآيات في الحرم، نحو قول القائل: "من قامَ لي أكرمته"، لأن الحكم عام فيمن ارتكب جناية في الجاهلية وفي الإسلام<sup>(٢٦)</sup>. ويكون معنى الكلام: فيه آيات بينات مقام إبراهيم وأمنُ من يدخله قديمًا وحديثًا. وبذلك فإن التركيب الشرطي أريد به الإخبار ليعطي حكمًا فقهيًّا عامًا حدث وسيحدث، أي: إن الشرط يفيد دوام الأمن لمن دخل الحرم في الجاهلية ومن سيدخله في الإسلام، فوظيفة الشرط الإخبار بأمر يتكرر حدوثه دائمًا بعيدًا عن الطلب الصريح، وكأن هذه الجملة بتأويل مفرد معطوفة على ما سبق<sup>(٢٩)</sup>.

ويتبادر إلى الذهن في هذا السياق تساؤل فقهي، فمن أيّ شيء يؤمَّن وفي أيّ زمن؟ إن ثمة فراغًا في النسيج النصي، وعلى الفقيه الذي يبتغي تحديد الحكم التشريعي أن يتصور المحذوفات ليملأ الفراغات المتروكة، وقد يحدد المقصود تحديدًا حرفيًا ومن ثم يلزم النص بدلالة واحدة حرفية لا تناسب طبيعته، أو يتجاهل تلك الجزئيات ليبيح التعدد والتنوع فيما يحتمله الفراغ النصي فيتنوع الحكم الفقهي، لهذا اختلف المفسرون والفقهاء في التأويل، وذهبوا إلى جملة من الأفهام نوردها على الشكل الآتى:

قال بعضهم: يقصد أنّ كلّ من جرّ في الجاهلية جريرةً ثم عادَ بالبيت، لم يكن بها مأخودًا. فأما في الإسلام فإنه لا يمنع من حدود الله، وهذا الرأي يمثله جماعة منهم الحسن وقتادة (ت١١٨هـ) ومجاهد (ت١٠٣هـ)، وتأويل الآية على قول هؤلاء: فيه آيات بينات مقامُ إبراهيم، والذي دخله من الناس كان آمنًا في الجاهلية بها<sup>(٧٠)</sup>، أي: بسبب هذه الآيات. فيقدر صورتين مختلفتين لشبه الجملة: "في الجاهلية" و: "بها".

وقال بعضهم: هذا أمرٌ كان في الجاهلية، كان الحرمُ مَفزَع كل خائف، وملجأ كل جان. وكذلك هو في الإسلام، فلما جاء الإسلام زادَه تعظيمًا وتكريمًا. وقد روي ذلك عنَّ جماعة، منهم ابن عباس وابن عمر (ت٧٣هـ) والسُّدِّي (ت١٢٨هـ) وآخرون<sup>(١٧)</sup>. والتأويل: ومن يدخله يكن آمنًا من أيّ جرم ارتكبه في الجاهلية والإسلام، أي: تأمين من يدخله من أي جرم ارتكبه، في أي زمن كان، وهنا يحمل تركيب الشرط على تقدير شبه جملة من نوع مختلف، أي: ومن يدخله يكن آمنًا من كل ما ارتكب "في كل زمان" أو: "في الجاهلية والإسلام".

وذهب قسم ثالث إلى أن المعنى: ومن دخله عام عمرة القضاء مع النبي صلى الله عليه وسلم كان آمنًا، ويستدل أصحاب هذا الرأي بدليل سياقي لغوي من المعطيات النصية اللغوية البعيدة، أي: بقوله تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدَّ صَدَفَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءَيَا بِٱلْحَقِّ المعطيات النصية اللغوية البعيدة، أي: بقوله تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدَّ صَدَفَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءَيَا بِٱلْحَقِ المَدَخُلُنَ ٱلْمَسَجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ عَامِنِينَ مُعَلِّقِينَ رُءُوسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ الفتح: ٢٧. وهنا يكون عندنا مقدر ظرف يحدد زمن الدخول. ويبدو أن أدلة هذا الرأي غير مقنعة، فالأمن لا يُحدّ بوقت معين، وهذه الآية التي سيقت للحكم لا تناسبه، فلكل منهما مناسبة وغاية وحكمة تختلف عنها في الأخرى، فما من دليل يقويه من داخل النص القرآني، ولا من خارجه، لذلك وصف بعضهم هذا الوجه بأنه ينبو اللفظ عنه،

وذهب بعضهم إلى أن المقصود: من دخله ورقى على الصفا كان آمنًا أمن الأنبياء<sup>(٧٧)</sup>. ويبدو أن هذا الفهم لم يُبنَ على أدلة كافية، إذ ليس من أدلة نصية تقويه لا من داخل النص ولا من خارجه، فإنه لا ينسجم ومعهود النظم، فحذف جملة معطوفة ومفعول مطلق مبين للنوع لم يثبت في لسان العرب، ثم إن صورة العبارة بعد التقدير تبدو بعيدة تمامًا عن الظاهر. ولا قيمة للتأويل إذا لم يراع معهود النظم والرصيد الثقافي لدى العرب، أي: المعارف اللغوية والاجتماعية بتنوعها التي تسري بين أفراد مجتمع ما، ويمتلكها المجتمع بكليته، وليس من المكن أن يتحكم فيها فرد واحد أو يحيط بها مهما اتسعت معرفته<sup>(٢٥)</sup>، لذلك قال بعضهم ردًا على الوجه: وهذا ينبو اللفظ عنه، ويخالف ظواهر الآيات وقواعد الشريعة<sup>(٥٧)</sup>.

وذهب فريق آخر إلى أن المعنى: ومن دخله يَكن آمنًا من النار<sup>(٢٧)</sup>. ويضيف أبو حيان أنه وفقًا لهذا الرأي لا بد من قيد يبين هيئة الداخل في جملة "ومن دخله كان آمنًا" أي: ومن دخله حاجًا، أو: ومن دخله مخلصًا في دخوله كان آمنًا من النار<sup>(٧٧)</sup>. وواضح أن الكلام لم يحمل شيئًا من المعنى السابق، وههنا عندنا تقدير شبه جملة وحال كون خاص، بمعنى مختلف كليًا عما سبق، إذ لا علاقة لهذا الفهم بارتكاب الجناية والقصاص منها، ويبدو أن هذا الرأي استمد مشروعيته من معطيات السياق الخارجي المتمثلة بالمعهود الشرعي، فإن الإخلاص والنية الصادقة في العمل ومراقبة الله تعالى ترفع من قيمة الواجبات الشرعية التي يؤديها المسلم. ولكن هذا الوجه ما من دليل من داخل النص يقويه، ولا من خارجه، فإنه لم يرد في كلام العرب حذف الحال الكون الخاص من غير دليل قويّ يغني عنها في الظاهر<sup>(٨٧)</sup>، ليجعل الذهن يستحضرها في التركيب عندما ينظر فيه.

ويضيف الطبري رأيًا عن بعض الصحابة ويتبناه، فيقول: أولى الأقوال في ذلك عندنا بالصواب، قول جماعة منهم مجاهد والحسن، ومفاده: ومن دخله من خارج الحرم عائدًا به، كان آمنًا ما كان فيه، ولكنه يخرج منه فيقام عليه الحد، إن كان أصاب أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

ما يستوجبه في غيره ثم لجأ إليه. وإن كان أصابه فيه أقيمَ عليه فيه<sup>(٧٩)</sup>. فمعنى الكلام ومن دخله كان آمنًا ما كان فيه. فإذا كان ذلك كذلك، فمن لجأ إليه من عقوبة لزمته عائذًا به، فهو آمن ما كان به حتى يخرج منه، وإنما يصير إلى الخوف بعد الخروج أو الإخراج منه، فحينئذ هو غير داخله ولا هو فيه<sup>(٨٠)</sup>.

ويستمد أصحاب هذا الفهم مشروعية إخراج مرتكب الجناية من الحرم من معطيات النص القرآني، إذ قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَنَ طَهّرَا بَيْتِيَ لِلظَّآمِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّحَے السَّجُودِ ﴾ البقرة: ١٢٥ فتطهيره من العصاة واجب<sup>(٨١)</sup>. ويبدو أن الأصل التركيبي المفترض في ضوء الفهم السابق يكون: فيه آيات بينات مقام إبراهيم، ومن يدخله من الناس مستجيرًا به، يكن آمنًا مما استجارَ منه ما كان فيه، حتى يخرج منه. وأهم العناصر المقدرة في هذا الفهم متعلقات جملتي الشرط والجواب: الحال في جملة الشرط "مستجيرًا به"، وأشباه الجمل وملحقاتها في الجواب: "مما استجار منه"، "ما كان فيه"، "حتى يخرج منه" ويبدو أن هذا الرأي تشكل بناء على المعطيات السياقية النصية الأخرى، بيد أن كثرة المقدرات التي افترضها تجعله ضعيفًا، إذ يبدو مخالفًا للمعهود في كلام العرب، ولا تستدعيه المعطيات السياقية الباشرة.

أما حكم تأمين الجاني فيعود إلى المكان الذي ارتكب فيه الجناية، فهي إما أن تكون داخل الحرم، وإما أن تكون خارجه، ولكل منهما حكم. أما الجناية داخل الحرم فالسياق الخارجي المتمثل بالإجماع يعطينا الجواب، إذ انعقد الإجماع في المذاهب الفقهية المشهورة على أنّ صاحبها لا يؤمَّن، لأنه هتك حرمة الحرم وردّ الأمان<sup>(٢٨)</sup>. وأما من جنى في غير الحرم ثم لاذ إليه، فقد اختلف العلماء في أمره، فذهب جماعة، منهم أبو حنيفة (ت١٥٠هـ)، إلى أنه إذا قتل في غير الحرم، ثم دخل الحرم، لم يُقتَصَ منه ما دام فيه، ولكنه لا يبايع ولا يؤاكل، أي: لا يخالط إلى أن يخرج من الحرم فيقتص منه، وإن قَتَل في الحرم قُتِل، وإن كانت جنايته فيما دون النفس في غير الحرم، ثم دخل الحرم اقتُص منه<sup>(٨٣)</sup>. وذهب مالك (ت١٧٩هـ) والشافعي إلى أنه يقتص منه في الحرم في ذلك كلّه<sup>(٨٢)</sup>. وقال مالك في رواية: لا يقتص منه فيه، لا بقتل ولا فيما دون النفس، ولا يخالط<sup>(٨٥)</sup>.

وإذا تأملنا هذه الآراء نجد أن كلًا منها استعمل العقل في ضوء المعطيات النصية، فليس من دليل يشير إلى فهم معين يقودنا إلى التسليم المطلق به من دون غيره، فقد ترك سياق الآية الأمر على عمومه، وهذا يشير بوضوح إلى حقيقة ينبغي أن نسلّم بها، وهي أن النص أيًا كان لا يجسد أشياء حسية ملموسة نستطيع تلمسها والادعاء بحقيقة وجودها المطلقة. إنه يعكس بهذا المادي المحسوس الملفوظ معاني، وهذه المعاني أقرب إلى الطبيعة الروحية، فإنها تتراوح بين الظهور والاختفاء بين التجلي والغموض، تعكسها الملفوظات المحسوسة بجبكها ونسيجها، وكلما ارتقت هذه في الظهور والاختفاء بين المعاني والتنوع في الدلالة، وكثر التناوب بين المعاني في الظهور والاختفاء، ولاسيما إذا اختلفت السياقات الخارجية وتعددت القراءات أوضحة وضوحًا مطلقًا دائمًا، فتمكّننا من تلمسها تلمسًا علميًا دقيقًا، بعيدًا عن تنوعنا الذاتي ومتغيرات الزمان والمكان، لهذا تنوعت الدلالة، واختلف العامي و المحمو فروحًا مطلقًا دائمًا، فتمكّننا من تلمسها تلمسًا علميًا دقيقًا، بعيدًا عن تنوعنا الذاتي ومتغيرات الزمان والمكان، لهذا تنوعت الدلالة، واختلف العامات الموضحة وضوحًا مطلقًا دائمًا، فتمكّننا من تلمسها تلمسًا علميًا دقيقًا، بعيدًا عن واضحة وضوحًا مطلقًا دائمًا، فتمكّنا من تلمسها تلمسًا علميًا دقيقًا، بعيدًا عن واضحة وضوحًا مطلقًا دائمًا، فتمكني من تلمسها تلمساً علميًا دقيقًا، بعيدًا عن تنوعنا الذاتي ومتغيرات الزمان والمكان، لهذا تنوعت الدلالة، واختلف العاماء في قديدها تحديدًا دقيقًا فيما سبق، ولعل ذلك التنوع كان مقصودًا لغاية إلهية تجعل من قلاي على القرآني نصًا حيويًا، يناسب تنوع الملمين وظروفهم ومتغيرات الزمان والمكان، فلا يقبل أحيانًا في تشكله الدلالي أن يقيًد بمعنى واحد.

## ب- "وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا":

اتفق الأكثرون على أن الزاد والراحلة شرطان لحصول الاستطاعة<sup>(٢٨)</sup>. والاستطاعة إلى ذلك، هي القدرة على الحج. ومن كان عاجزًا عنه ببعض الأسباب، فهو غير مطيق، ولا مستطيع إليه السبيل. والمقصود بالسبيل: أن يكون الوصولُ إلى البيت بغير مانع ولا حائل بين الحاج والبيت<sup>(٨٨)</sup>. ولم يشترط في هذه الآية في وجوب الحج إلا الاستطاعة<sup>(٨٨)</sup>.

وأما "مَنْ" التي في قوله: "من استطاع"، فإن الأقوى أن تكون في موضع خفض على الإبدال من"الناس". فلما تقدم ذكر"الناس" قبل"مَنْ"، بيَّن بقوله: "من استطاع إليه سبيلا"، الذي عليه فرضُ الحج منهم، لأنه فرض ذلك على بعض الناس دون جميعهم. والمعنى: ولله على من استطاع من الناس حج البيت أن يحج<sup>(٨٩)</sup>.

وقد اختلف العلماء في تحديد المخاطبين وطبيعة الفريضة في العبارة السابقة من الآية الكريمة، فأي الناس يخاطبهم الحق، وما طبيعة هذه الفريضة؟

يرى الجمهور أن الخطاب موجّه إلى المسلمين، فيكون وجوب التكليف للمسلمين، أي: ولله على المسلمين حج البيت، فلام التعريف في الناس يراد بها فئة محددة من البشر، وعليه تكون هذه اللام للعهد الذهني<sup>(٩٠)</sup>. ويبدو أنهم يعتمدون على معطيات السياق الخارجي المتمثل بالمعهود الشرعي، على أن الخطاب المتعلق بالفرائض يتوجه إلى الإنسان المسلم.

وقد ذهب بعضهم في فهم الآية إلى أن الكفار مخاطبون بفروع الشرائع أيضًا، وعليه يدخل الكفار في وجوب التكليف، واستدلوا على ذلك بظاهر النص والقياس، قالوا: لأن ظاهر قوله تعالى: "وَلَلَّهِ عَلَى الناس حِجُّ البيت" عام غير مخصص، فهو يشمل المؤمن والكافر وعدم الإيمان لا يصلح معارضًا ومخصصًا لهذا العموم، لأن

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

الدهري مكلف بالإيمان بمحمد صلى الله عليه وسلم، مع أن الإيمان بالله الذي هو شرط صحة الإيمان بمحمد عليه الصلاة والسلام غير حاصل، والمحدث مكلف بالصلاة مع أن الوضوء الذي هو شرط صحة الصلاة غير حاصل، فلم يكن عدم الشرط مانعًا من كونه مكلفًا بالمشروط، فكذا ههنا<sup>(٩١)</sup>. وعليه تكون لام التعريف للاستغراق<sup>(٩٢)</sup>.

أما طبيعة الحج فلم يحددها النص، وتفهم من معطيات السياق الخارجي، فعن ابن عباس قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يًا أيّها الناس، إنّ الله كتب عليكم الحجّ. فقام الأقرع بن حابس (ت٣٦هـ) فقال: يا رسول الله، أفي كل عام؟ قال: لو قلتها، لوجبت، ولو وجبت لم تعملوا بها، ولم تستطيعوا أن تعملوا بها، الحجُّ مَرَّةً، فمن زاد فتطوّع<sup>(٣٣)</sup>. وعن علي وأنس مثله<sup>(٢٩)</sup>. ووفقًا لذلك يكون التأويل حجّ البيت مرة على الأقل، ذلك أن المقدّر المغيَّب مفعول مطلق، ينبغي تحديده في الأصل المفترض بحسب النظر الفقهي الإسلامي، الذي يستقصي في تحديد الدلالات على ضوء السياق الخارجي المتمثل بالحديث النبوي يوجب الاكتفاء بحجة واحدة، وعليه انعقد إجماع الجمهور<sup>(٥٩)</sup>. ولكن ذلك لا يمنع من أن يكون التأويل على ضوء السياق الخارجي المتمثل بالحيث من أن يكون التأويل بعض أهل الظاهر أنه يجب الحج في كل خسة أعوام مرة<sup>(٢٩)</sup>. ومن هنا حدث الخارجي منع بعض أهل الظاهر أنه يجب الحج في كل خسة أعوام مرة<sup>(٢٩)</sup>. ومن هنا حدث الخلاف بسبب غياب المعول المطلق الذي يشيع تركه في مثل ذلك من كلام العرب.

## ج- "وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ":

هناك جملة من الدلالات في تصور متعلق الفعل كفر، وكلٌّ منها له صورة تركيبية مفترضة قد تختلف عن غيرها، ونكتفي فيما يلي بعرض الأبرز منها: أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

ذهب بعضهم إلى أن هذه الآية كلام مستقل بنفسه، ليس له تعلق بما قبله، ووعيد عام في حق كل من كفر بالله<sup>(۹۷)</sup>. ومعنى ذلك: ومن كفر بالله واليوم الآخر فإن الله غني عن العالمين. ويقوي هذا الوجه معطيات السياق الخارجي المتمثلة بالحديث الشريف في شرح سبب النزول، فعن النبي صلى الله عليه وسلم، في قول الله: "ومن كفر"، قال: من كفر بالله واليوم الآخر<sup>(۹۸)</sup>. ووفقًا لذلك يقتضي الأصل المفترض تقدير شبه جملة واسم معطوف، وتكون الآية لا علاقة لها بفريضة الحج، أي: ومن كفر بالله واليوم الآخرين.

وذهب قسم آخر إلى أن المعنى على اتصال الكلام بما قبله، فيتخذ من السياق النصي السابق، وطبيعة الاتساق بين هذه الآية وما قبلها، أسسًا تقود إلى تحديد المعنى، ويكون الأصل المفترض بتقدير شبه جملة بمعنًى مختلف عما سبق، أي: ومن كفر بالبيت، أو: ومن كفر بهذه الآيات التي في مقام إبراهيم<sup>(٩٩)</sup>.

وذهب فريق ثالث إلى أن المقصود بـ تخفر "ترك الحج، ويرون أن هذه العبارة متعلقة بما قبلها من الآية الكريمة، فيتخذون من المناسبة الدلالية بين ما تقدم في الآية السابقة وهذه الآية، دليلًا في تحديد المقصود. يذكر الرازي أن الذين حملوه على تارك الحج عولوا فيه على ظاهر الآية، فإنه لما تقدم الأمر بالحج ثم أتبعه بقوله: "وَمَن كَفَرً" فُهم منه أن هذا الكفر ليس إلا ترك ما تقدم الأمر به (<sup>(۱))</sup>. وقد انقسم القائلون بهذا الرأي إلى فريقين: الأول حمله على تارك الحج المقتنع بوجوبه، والثاني حمله على تارك الحج غير المقتنع بوجوبه.

أما الأول الذي حمله على تارك الحج المقتنع بوجوبه فيكون المعنى عنده: من ترك الحج وكان مقتنعًا بوجوبه<sup>(١٠١)</sup>. ولعل الأصل المفترض اقتضى تضمين الفعل "كفر" معنى فعل آخر "ترك"، وتقدير مفعول به، أي: ومن كفر بمعنى: ومن ترك الحج فإن الله غني عن العالمين.

ويسوق أصحاب هذا الوجه دليلًا من السياق الخارجي المتمثل بالحديث النبوي، فقد أكدوا هذا الوجه بالأخبار، إذ روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال فيمن مات ولم يحج: "فليمت إن شاء يهوديًا وإن شاء نصرانيًا<sup>(١٠٢)</sup>، ويعززون قناعتهم بقول سعيد بن جبير (٩٥هـ): لو مات جار لي وله ميسرة ولم يحجّ لم أصلّ عليه<sup>(١٠٣)</sup>.

ويوضح بعضهم المقصود بالفعل "كفر" في ضوء ما سبق، معتمدًا على جملة من المعطيات السياقية الداخلية(اللغوية) والخارجية، فيقول: يجوز أن يكون المراد منه التغليظ، أي قد قارب الكفر وعمل ما يعمله من كفر بالحج، ونظيره قوله تعالى: "وَبَلَغَتِ القلوب الحناجر"[الأحزاب/ ١٠]، أي: كادت تبلغ الحناجر، ونظيره قوله عليه الصلاة والسلام: "من ترك صلاة متعمدًا فقد كفر<sup>(١٠٢)</sup>. فالمعنى: وكاد يكفر، وهذا من باب التعبير بالفعل والمقصود مقاربة وقوعه، أي: مشارفة وقوع الحدث، وهو أسلوب وارد في القرآن الكريم، وله أمثلة كثيرة<sup>(١٠٠)</sup>.

أما عند من أنكر الحج فيكون المعنى: ومن جَحد ما ألزمه الله من فرض حَجّ بيته، فأنكره وكفر به، فإن الله غنيّ عنه وعن حجه وعمله، وعن سائر خَلقه من الجن والإنس<sup>(١٠٦)</sup>، ووفقًا لذلك تكون المسألة من باب التضمين ويكون عندنا مقدر بمعنًى مختلف، والتأويل: ومن كفر الحجّ، بمعنى: ومن أنكر الحج.

ويعزز هذا الفهم معطيات السياق الخارجي المتمثلة بالحديث الشريف وعلاقته بنزول الآية الكريمة، إذ يروى أنه لما نزلت آية الحجّ، جَمع رسول الله صلى الله عليه وسلم أهلَ الأديان كلَّهم، فقال: "يا أيّها الناس، قد فُرض عليكم الحج فحجوا<sup>(١٠٧)</sup>، أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

فآمنت به ملة واحدة، وهي من صدّق النبيّ صلى الله عليه وسلم، وآمن به، وكفرَتْ به خمس ملل، قالوا: لا نؤمن به، ولا نصلي إليه، ولا نستقبله. فأنزل الله عز وجل: "ومن كفر فإنّ الله غني عن العالمين<sup>(١٠٨)</sup>. ولابد من الإشارة إلى أن هذا الرأي يجعل لام التعريف في "الناس" من "ولله على الناس حج البيت" للاستغراق على أن المقصود كل الناس مسلمين أو غير مسلمين، كما أشرنا سابقًا.

ويعقب الطبري على هذا الرأي مرجّحًا: "وأولى التأويلات بالصواب في ذلك قولُ من قال: "معنى "ومن كفر": ومن جحد فرضَ ذلك وأنكرَ وُجوبه، فإن الله غني عنه وعن حَجه وعن العالمين جميعًا<sup>(١٠٩)</sup>. ثم يسوق الأدلة النصية التي جعلته يرجح هذا الوجه، وتتمثل بالالتحام بين الوحدات الدلالية التي يتشكل منها معنى النص، يقول: "وإنما قلنا ذلك أولى به، لأن قوله: "ومن كفر" بعقب قوله: "ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا"، بأن يكون خبرًا عن الكافر بالحج، أحقُ منه بأن يكون خبرًا عن غيره، مع أنّ الكافر بفرض الحج على مَن فرضه الله عليه، بالله كافر وأن "الكفر" أصله الجحود، ومن كان له جاحدًا ولفرضه منكرًا، فلا شك إن حج لم يرجُ بحجه برًا،

ويؤيد الرازي هذا الوجه بقوله: أما الأكثرون: فهم الذين حملوا هذا الوعيد على من ترك اعتقاد وجوب الحج،...وهذا القول هو الأقوى ((()).

وإذا تأملنا فيما سبق تبين لنا أن المعطيات النصية تقود إلى تعدد الأفهام، وعلى ذلك فإن قبول تنوع التأويل في النص القرآني بمراعاة المعهود في نظم العربية والأبعاد السياقية المتنوعة يعكس الحقيقة الدلالية للنسيج النصي القرآني. إنه يحاول أن يحرر النص من التسلط بالفهم الأحادي الخطير الذي يصادر مقولات النص، فيُقصي الآخر، ويحرمه من حقه في خصوصية الفهم والاجتهاد. لهذا فإن الحق سبحانه بين الفينة والأخرى في معرض النص القرآني كأنه ينبه المفسّر على أن هذا النص حمّال أوجه، وأنه يعتمد العموم في الأحكام أحيانًا، ويترك أمام المتلقي مزيجًا من المعطيات السياقية التي تشرّع له الفهم الذي يرتئيه، وتسمح له بالاجتهاد المناسب، من هنا تتنوع القراءات لتحدد المعنى المناسب، والمعنى في مثل ذلك يتلون ويتنوع بفضل النسيج اللغوي الإعجازي البليغ الذي شكل النص من جهة وتنوع القرّاء من جهة ثانية.

### النتائيج:

يمكن أن نجمل أبرز النتائج التي خلص إليها البحث في النقاط الآتية:

- ١- راعى المفسرون معطيات السياق الخارجي في توجيه المعنى النصي والدلالة التركيبية، وقد اعتمدوا عليها بكل مظاهرها، أي: على كلّ ما هو خارجي يحيط باللفظ ويسهم في تشكل المعنى، مثل أسباب النزول، والمكي والمدني، والحديث النبوي الشريف المتمثل بأقوال الرسوال الكريم صلى الله عليه وسلم وأفعاله، وقوانين العرب في كلامها وحياتها وعاداتها، والقواعد النحوية، وأخبار الأمم السالفة، وآراء العلماء السابقين، وغير ذلك من معطيات خارجية غير لغوية أسهمت في فهم النص القرآني وتحديد معانيه، فكانوا دقيقين في مراعاة كل المكونات التى تشكل المعنى.
- ٢- أسهمت معطيات السياق الخارجي في ثراء المعنى لنصوص القرآن الكريم وتنوع الأفهام، وانعكس ذلك في تحديد المعاني للعناصر التركيبية، فأتّرت تلك المعطيات في توجيه الدلالة التركيبية والمعنى النصي عامّة، ومن ثم اختلفت الآراء وتعددت المعاني.

أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

- ٣- حشد المفسرون مكونات السياق بمظاهرها كافة التي من ضمنها معطيات السياق الخارجي، وقد كانت تلك المعطيات أحيانًا الفيصل في تحديد المعنى لدى مفسر ما، وأحيانًا أخرى كانت دليلًا من جملة الأدلة التي يعتمد عليها في التجاذب والحوار، وتوجيه الدلالة التركيبية.
- ٤- تباين المفسرون في كيفية الاعتماد على مكونات السياق التي من جملتها المعطيات السياقية الخارجية، نظرًا للخلاف في طبيعة التلقي بين البشر، وقد كان خلافهم في عمومه مشروعًا مقنعًا، لأنه يقوم على مكونات المعنى النصي بأبعادها كافة، ولأن أدلتهم كانت تساق بحجاج علمي مقنع.
- ٥- كان المفسرون يحرصون كثيرًا على معطيات السياق الخارجي المتمثلة بقوانين العرب في كلامها، عندما يتشكل المعنى في أذهانهم، حتى إنهم كانوا إذا قادهم المعنى النصي إلى التأويل وافتراض تراكيب غائبة عن التراكيب المشكّلة للنسيج النصي يستحضرون تلك القوانين ويحرصون عليها أشد الحرص، ولذلك علينا ألاّ نستغرب عندما جعلوا المعرفة بقوانين العربية ونحوها شرطًا من جملة الشروط التي ينبغي أن يتحلّى بها مفسر القرآن الكريم.

### الهوامش والتعليقات:

- ١- ينظر مثلاً: الفراهيدي، الخليل بن أحمد: العين، تحقيق: محمد مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، دت، (سوق)، وابن فارس، أبو الحسين أحمد: معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، مصطفى البابي الحلبي، ط٢، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م، (س و ق)، والجوهري، إسماعيل بن حمّاد: تاج اللغة وصحاح العربيّة، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطّار، القاهرة، د.ت، (سوق)، وابن منظور، أبو الفضل جمال الدين: لسان العرب، دار صادر بيروت، ط٣، ٢٠٠٤م، (سوق)، والفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب: القاموس العلم، تحقيق: مكتب التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقس بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة بإشراف.
- ٢- الزمخشري، محمود بن عمر: أساس البلاغة، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٢٢م، (سوق)،
   وابن منظور: لسان العرب، (سوق)، والفيروز آبادي: القاموس الحيط، (سوق).
  - ٣- ابن منظور: لسان العرب، (س و ق).
- ٤- الساري، ميسر: أثر السياق في توجيه التحليل النحوي عند أعلام المفسرين حتى القرن الثامن
   الهجري، رسالة دكتوراه، (مخطوط)، جامعة حلب ٢٠١٢، ص٨.
- ٥- الشافعي، محمد بن إدريس: الرسالة، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار التراث، القاهرة، ط ٢،
   ٥- ١٣٩٩هـ، ص ٢٢.
- ٦- ينظر مثلا: الغزالي، محمد بن محمد: المستصفى في علم الأصول، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط ١ ١٤١٣هـ، ص ٢٦٤، والشاطبي، إبراهيم بن موسى اللخمي: الموافقات في أصول الشريعة، تحقيق: عبد الله دراز، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ٣/ ٣٤٧، والزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ١٣٩١هـ، ٢/ ١٩٩، ٢٠٠.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

- ٧- الطلحي، ردة الله: دلالة السياق، مطابع جامعة أم القرى، ط ١، ١٤٢٤هـ، ص٣٩- ٤١،
   والساري، ميسرّ: أثر السياق في توجيه التحليل النحوي عند أعلام المفسرين حتى القرن الثامن الهجري، ص٨.
  - ٨- الطلحى، ردة الله: دلالة السياق، ص ٥٠ ٥- ١٥.
- ٩- ينظر مثلاً: حسّان، تمّام: اللغة العربية معناها ومبناها، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٣م، ص ١٩٣٨، ٢٥٦، وعبد اللطيف، محمد حماسة: النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى ص ٣٣٣، ٢٥١، ٣٥٦، وعبد اللطيف، محمد حماسة: النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي"، القاهرة، ط١، ١٤٠٣هـ / ١٩٨٣م، ص ١١٤ ١١٥، و نهر، هادي: علم اللغة الاجتماعي عند العرب.دار الغصون،بيروت، ط١، ١٩٠٢هـ / ١٩٨٨م، ص ١٨٨ ١٨٨، و فضل، صلح: من الوجهة الإحصائية في الدراسة الأسلوبية. مجلة فصول، مج ٤ ع المعة الاجتماعي العامة العامة الإحصائية في الدراسة الأسلوبية. مجلة فصول، مج ٤ ع وأدلته، مكتبة المصرية العامة ١٩٨٣م، ص ١٣٢، وقباوة، فخر الدين: التحليل النحوي أصوله وأدلته، مكتبة لبنان ناشرون، الشركة المصرية للكتاب، لونجمان، ط١، ٢٠٠٢م، ص٢٥، والعاكوب، عيسى: المفصل في علوم البلاغة العربية، منشورات جامعة حلب، مديرية الكتب والملبوعات الجامعية، ٢٠٢٦م، ص١٨٨.
- ١٠ ينظر مثلاً: فضل، صلاح: من الوجهة الإحصائيّة في الدراسة الأسلوبية، مجلة فصول مج ٤، ع
   ١، ص١٣٠.
- ١١ حسّان، تمّام: اللغة العربية معناها ومبناها، ص ٣٣٧، ٣٥١، ٣٥٢، وعبد اللطيف، محمد حماسة: النحو والدلالة، ص ١١٤ - ١١٥، ونهر، هادي: علم اللغة الاجتماعي عند العرب، ص ١٨٨ - ١٨٩، وفضل، صلاح: من الوجهة الإحصائيّة في الدراسة الأسلوبية، مجلة فصول مج ٤، ع ١، ص ١٣٠.
- ١٢- العكبري، أبو البقاء محبّ الدين عبد الله بن الحسين: التبيان في إعراب القرآن. المطبوع خطأ بعنوان: إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، تصحيح وتعليق: إبراهيم عطوة عوض، دار الحديث بالقاهرة، ٢/ ٢٩٧.

- ١٣- الحُمْس جمع، مفرده الأَحمس، وهو الشجاع، وفي هذا السياق: المتشدد في دينه القوي الصلب، ينظر: ابن منظور: لسان العرب، (ح م س)، والطبري، محمد بن جرير: تفسير الطبري في تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة بلبنان، ط1، ١٤٢٠ هـ/ ٢٠٠٠ م، ٤/ ١٨٨.
  - ١٤ الطبري: تفسير الطبري، ٤/ ١٩٠.
- ١٥- الطبري: تفسير الطبري، ٤/ ١٨٤–١٩١، وللمزيد ينظر: الرازي، فخر الدين محمد: تفسير الفخر الرازي المشهور بـ التفسير الكبير و مفاتيح الغيب، دار الفكر ببيروت، ط١، ١٤٢٥ ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م، ٥/ ٣٣٠.
- ١٦- ينظر مثلا: الطبري: تفسير الطبري، ١٢/ ٦٩، والزمخشري، جار الله، محمود بن عمر: الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م، ٢/ ٥٧، وابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية ببيروت، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م، ٢/ ٣٩٩.
  - ١٧ الرازي: مفاتيح الغيب، ١٣/ ١٣٠.
- ١٨ القرطبي، شمس الدين محمد بن أحمد: الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: إبراهيم إطفيش
   وآخرين، دار الكتب المصرية، ط٢، ١٩٥٢م، ٧/ ٧٣.
- ١٩- هو مثل يضرب في اجتماع القليل إلى القليل حتى يؤدي إلى الكثير، وعن ابن الأعرابي أن الذَّوْد اسم مؤنث يقع على القليل من الإبل، ولا يقع على الكثير، وهو ما بين الثلاث إلى العشر إلى العشرين إلى الثلاثين، ولا يجاوز ذلك، ينظر: الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد: مجمع الأمثال، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، لبنان، د. ت، ١/ ٢٧٧.
  - ٢٠ الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٤٤٢ ٤٤٤.

٢١- ابن عطية: المحرر الوجيز، ١/ ٤٥٥.

- ٢٢- الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله: المستدرك على الصحيحين، تحقيق:
   مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط ١، ١٤١١هـ، ١٩٩٠م، ٤/
   ٢٦٠.
  - ۲۳- ثمة تاويلات أخرى ذكرها الرازي، ينظر: الرازي: مفاتيح الغيب، ٨/ ٢٢٦.
    - ٢٤- الطبري: تفسير الطبري، ١٢/ ٥٤٦، ٥٤٧.
- ٢٥- الزمخشري: الكشاف، ٢/ ١١٨، وأبو حيّان النحوي، أثير الدين محمّد بن يوسف: تفسير البحر المحيط، دراسة وتحقيق وتعليق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض وآخرين، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م ١٤١٢هـ / ١٩٩٥م، ٤/ ٣٣٥، و ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط٢، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩م، ٣٢ عداد العليم.
  - ٢٦- الزمخشري: الكشاف، ٢/ ١١٨.
  - ٢٧- ابن عطية: المحرر الوجيز، ٢/ ٤٩١.
- ٢٨- الرازي: مفاتيح الغيب، ١٤/ ٣٠٩، والحديث في صحيح البخاري، ينظر: البخاري، محمد بن
   إسماعيل بن إبراهيم: الجامع المسند (صحيح البخاري)، تحقيق: محمد زهير الناصر، دار طوق
   النجاة، ط ١، ١٤٢٢هـ، ٢/٨٩.
  - ٢٩- أبو حيان: البحر المحيط، ١/ ٥٢٢.
- ٣٠- انظر مثلاً: الزمخشري: الكشاف، ١/ ٨٠، ١٣٣، ٤٧٤، ٥٥١، ٣/ ٤٣، وأبو حيان: البحر الحيط، ٢/ ١٧٧، ٣/ ٧٤-٧٥، ١٧٤، ٤/ ٩٦-٩٧، ١٧٩-١٨، ٥/ ١١٧، ٥٣١.
  - ٣١- أبو حيان: البحر المحيط، ٥/ ١٨٢.
  - ٣٢- أبو حيان: البحر المحيط، ٥/ ١٨٣.

أثر السياق الخارجي في توجيه الدلالة التركيبية لدى مفسري القرآن الكريم

٥١ - أبو حيان: البحر المحيط، ١/ ٣٦٩-٣٧٠.

- ٥٢- إيكو، أمبرتو: التأويل بين السيميائية والتفكيكية، ترجمة وتقديم: سعيد بنكُراد، المركز الثقافي العربي، بيروت والدار البيضاء، ط١، ٢٠٠٠م، ص٨٦.
- ٥٣- أبو حيان: البحر المحيط، ٣٢٢/ ٣٢٢، وللمزيد ينظر مثلاً: أبو حيان: البحر المحيط، ١/ ٣٨٨، ٣/ ٧٤، ٣٢٢، ٣٢٥، ٤٧٠، ٢٧١، ٢٧١، ٣٦٨، ٧/ ٤٢٣، ٨/ ١١٦، والزمخشري: الكشاف، ٢/ ٢٧٨، ٤/ ٦١١.

٥٤- أبو حيان: البحر المحيط،١/ ٢٦٦-٢٦٧.

- ٥٥- انظر مثلاً: أبو حيان: البحر المحيط،٢/ ٢٣٧-٢٣٨، ٣٣٠، ٤/ ٤٧-٤٩، ٥/ ٢٧٥.
  - ٥٦ الزمخشري: الكشاف، ١/ ٢٢٢.
  - ٥٧- الزمخشري: الكشاف،١ / ٢٢٢.
- ٥٨- الزمخشري: الكشاف،١ / ٢٢٢، و: والقول ما قالت حذام إشارة إلى البيت الشهير:

إذا قالت حذام فصدّقوها فإنّ القول ما قالت حذام

يشير بذلك إلى قوّة رأي سيبويه، وأن قوله يبطل مذاهب الآخرين.

- ٥٩– أبو حيان: البحر المحيط،٣/ ١٨٠. ٣٠– أبو حيان: البحر المحبط، ٣/ ١٤٧.
  - ۲۰۰۰ أبو حيان: البحر الحيط، ۳/ ۲۷۰.
- ٦٢- أبو حيان: البحر المحيط، ١/ ٣٩٥.
- ٦٣- أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ٦١٥-٦١٦.
- ٦٤- ابن هشام الأنصاري، جمال الدين: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق: مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، منشورات جامعة حلب، ص١١٣.
  - ٦٥- أبو حيان: البحر المحيط، ٢/ ٣٥٤.

٦٦- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٢٩، وابن كثير: تفسير ابن كثير، ٢/ ٧٧. ٦٧- الجصّاص، أبو بكر أحمد: أحكام القرآن، دار الكتاب العربي ببيروت، تصوير عن الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م، ٢/ ٢٠-٢١، وأبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١. ٦٨ - الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٣١. ٦٩- هذا ما يفهم من الزمخشري، ينظر: الزمخشري: الكشاف، ١ / ٤١٦، وهو ما فهمه منه أبو حيان وخالفه فيه، ينظر: أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١. ٧٠- الطبري: تفسير الطبري٦/ ٢٩-٣٠، وابن كثير: تفسير ابن كثير، ٢/ ٧٧ -٧٩، والجصاص: أحكام القرآن، ٢/ ٢١-٢٢. ٧١- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٣١. ٧٢- أبو حيان: البحر الحيط، ٣/ ١١. ٧٣- أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١. ٧٤- رمضان، يحيى: القراءة السياقية عند الأصوليين قراءة في مفهوم معهود العرب عند الشاطي، أعمال الندوة العلمية الدولية التي نظمتها الرابطة المحمدية للعلماء بعنوان: أهمية اعتبار السياق في المجالات التشريعية وصلته بسلامة العمل بالأحكام، دار أبي رقراق بالرباط، ط١، ۱٤۲۸ه\_/ ۲۰۰۷م، ص ۲۷۷. ٧٥- أبو حيان: البحر الحيط،٣١/ ١١. ٧٦- الطبري: تفسير الطبري، ٦ / ٣٢، وابن كثير: تفسير ابن كثير، ٢/ ٨١. ٧٧- أبو حيان: البحر الحيط،٣/ ١١. ٧٨- للمزيد عن حذف الكون الخاص لدلالة دليل ينظر: ابن هشام: مغنى اللبيب، ص٥٨٦-٥٨٧. ٧٩- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٣٤. ٨٠- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٣٧، وابن كثير: تفسير ابن كثير، ٢/ ٨١.

٨١- ابن حزم، أبو محمد على: المحلَّى بالآثار، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري، دار الكتب العلمية ببيروت، د. ت، ٥/ ٨٩. ٨٢- أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١. ٨٣- الجصاص: أحكام القرآن، ٢/ ٢١، وأبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١، ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله: أحكام القرآن، تحقيق: على محمد البجاوي، دار المعرفة ببيروت، د. ت، ص٥٢٠، والقرطي: الجامع لأحكام القرآن ٤/ ١٤١. ٨٤- الجصاص: أحكام القرآن، ٢/ ٢٢. ٨٥- أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١١. ٨٦- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٣٦-٤٢، وابن كثير: تفسير ابن كثير٢/ ٨٢، والرازي: مفاتيح الغيب، ٨/ ١٤١. ٨٧- الطبري: تفسير الطبري، ٦/ ٤٣-٤٥. ٨٨- أبو حيان: البحر المحيط،٣/ ١٤. ۸۹- الطبرى: تفسير الطبرى، ٦/ ٤٦. ٩٠- أبو حيان: البحر المحيط،٣/ ١٤. ٩١- الرازي: مفاتيح الغيب، ٨/ ١٤١. ٩٢- أبو حيان: البحر المحيط،٣/ ١٤. ٩٣- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين: السنن الكبري، مجلس دائرة المعارف النظامية بالهند، حيدر آباد، ط۱، ۱۳۸۸هـ، ۲۲۲۶. ٩٤- ابن كثير: تفسير ابن كثير، ٢/ ٨١-٨٢، وابن العربي: أحكام القرآن، ص٢٨٦-٢٨٧. ٩٥- أبو حيان: البحر المحيط، ٣/ ١٤. ٩٦- أبو حيان: البحر المحيط،٣/ ١٤.

### المصادر والمراجع

- ابن حزم، أبو محمد علي: المحلَّى بالآثار، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري، دار الكتب العلمية ببيروت، د. ت.
- ۲. ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله: أحكام القرآن، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة ببيروت، د. ت.
- ٣. ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية ببيروت، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ٤. ابن فارس، أبو الحسين أحمد: معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، مصطفى البابي الحلبي، ط٢، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.
- ٥. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل: تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط٢، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
  - ۲. ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين: لسان العرب، دار صادر ببيروت، ط٣، ٢٠٠٤م.
- ٧. ابن هشام الأنصاري، جمال الدين: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق: مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، منشورات جامعة حلب.
- ٨. أبو حيّان النحوي، أثير الدين محمّد بن يوسف: تفسير البحر المحيط، دراسة وتحقيق وتعليق:
   عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض وآخرين، دار الكتب العلمية بيروت، ط١،
   ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م ١٤١٢هـ / ١٩٩٥م.
- ٩. الأصبهاني، أبو بكر أحمد بن الحسين: المبسوط في القراءات العشر. تحقيق: سبيع حمزة حاكمي، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، د.ت.
- ١٠ إيكو، أمبرتو: التأويل بين السيميائية والتفكيكية، ترجمة وتقديم: سعيد بنكراد، المركز الثقافي
   العربي، بيروت والدار البيضاء، ط١، ٢٠٠٠م.

- ۱۱. البخاري، أبو عبد الله محمد : صحيح البخاري، تحقيق: محمد زهير الناصر، دار طوق النجاة، ط۱، ۱٤۲۲هـ.
- ١٢. البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين: السنن الكبرى، مجلس دائرة المعارف النظامية بالهند، حيدر آباد، ط١، ١٣٨٨هـ.
- ١٣. الجصّاص، أبو بكر أحمد: أحكام القرآن، دار الكتاب العربي ببيروت، تصوير عن الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- ١٤. الجوهري، إسماعيل بن حمّاد: تاج اللّغة وصحاح العربيّة، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطّار، القاهرة، د.ت.
- ١٥. الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله: المستدرك على الصحيحين، تحقيق:
   مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط (١)، ١٤١١هـ، ١٩٩٠م.
  - ١٦. حسّان، تمّام: اللغة العربية معناها ومبناها، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٣م.
- ۱۷. الرازي، فخر الدين محمد: تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، دار الفكر ببيروت، ط۱، ۱٤۲٥–١٤٢٦هـ/ ۲۰۰۵م.
- ١٨. رمضان، يحيى: القراءة السياقية عند الأصوليين قراءة في مفهوم معهود العرب عند الشاطبي، أعمال الندوة العلمية الدولية التي نظمتها الرابطة المحمدية للعلماء بعنوان: أهمية اعتبار السياق في المجالات التشريعية وصلته بسلامة العمل بالأحكام، دار أبي رقراق بالرباط، ط١، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م.
- ١٩. الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، ببروت، لبنان، ١٣٩١هـ.
  - · ٢٠. الزمخشري، جار الله، محمود بن عمر: أساس البلاغة، دار الكتب المصرية، ١٩٢٣م.
- ٢١. \_\_\_\_\_ الكفاويل في وجوه
   ١٣. يتقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط (١)، ١٤١٧هـ/
   ١٩٩٧م.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

- ٢٢. الساري، ميسر: أثر السياق في توجيه التحليل النحوي عند أعلام المفسرين حتى القرن الثامن الهجري، رسالة دكتوراه، (مخطوط)، جامعة حلب، ٢٠١٢م.
- ٢٣. الشاطبي، إبراهيم بن موسى اللخمي: الموافقات في أصول الشريعة، تحقيق: عبد الله دراز، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ۲٤. الشافعي، محمد بن إدريس: الرسالة، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار التراث، القاهرة، ط (٢)، ١٣٩٩هـ.
- ٢٥. الطبري، محمد بن جرير: جامع البيان في تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة بلبنان، ط١، ١٤٢٠ هـ/ ٢٠٠٠ م.
  - ٢٦. طلب، عبد الحميد السيد: تاريخ النحو وأصوله، مكتبة الشباب بالمنيرة، القاهرة د.ت.
    - ٢٧. الطلحي، ردة الله: دلالة السياق، مطابع جامعة أم القرى، ط (١)، ١٤٢٤هـ.
- ۲۸. العاكوب، عيسى: المفصل في علوم البلاغة العربية، منشورات جامعة حلب، مديرية الكتب والمطبوعات الجامعية، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.
- ۲۹. عبد اللطيف، محمد حماسة: النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي"، القاهرة، ط١، ١٤٠٣هـ / ١٩٨٣م.
- ٣٠. العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر: تلخيص الحبير في أحاديث الرافعي الكبير، تحقيق: السيد عبد الله هاشم اليماني المدني، المدينة المنورة، ١٩٨٤هـ/ ١٩٦٤م.
- ٣١. العكبري، أبو البقاء محبّ الدين عبد الله بن الحسين: التبيان في إعراب القرآن. المطبوع خطأ بعنوان: إملاء ما منّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن. تصحيح وتعليق: إبراهيم عطوة عوض، دار الحديث بالقاهرة.
- ٣٢. الغزالي، محمد بن محمد: المستصفى في علم الأصول، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط (١) ١٤١٣هـ

- ٣٣. الفراهيدي، الخليل بن أحمد: العين، تحقيق: محمد مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، د. ت.
- ٣٤. فضل، صلاح: من الوجهة الإحصائية في الدراسة الأسلوبية. مجلة فصول، مج (٤) ع (١)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٣م.
- ٣٥. الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب: القاموس الحيط، تحقيق: مكتب التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسوسي، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة، ط (٦)، ١٩٩٨م.
- ٣٦. قباوة، فخر الدين: التحليل النحوي أصوله وأدلته، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان-مكتبة لبنان ناشرون، ط١، ٢٠٠٢م.
- ٣٧. القرطبي، شمس الدين محمد بن أحمد: الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: إبراهيم إطفيش وآخرين، دار الكتب المصرية، ط٢، ١٩٥٢م.
- .٣٨ المثقّب العبدي: ديوان شعر المثقّب العبدي، تحقيق: حسن كامل الصيرفي، معهد المخطوطات . العربية، ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.
- ٣٩. الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد: مجمع الأمثال، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، لبنان، (د ت)، ١:٢٧٧، برقم: ١٤٥٦.
- ٤٠. نهر، هادي: علم اللغة الاجتماعي عند العرب، دار الغصون، بيروت، ط (۱) ١٤٠٨هـ / ١٩٨٨م.

# لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

أ. د. سمير الدروبي

عضو مجمع اللغة العربية الأردني والأستاذ بقسم الدراسات العليا العربية بجامعة أم القرى

## لفظة "مكس" : أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي أ. د. للمير الدروبي

#### ملخص البحث

تهدف هذه المقالة إلى البحث عن أصل لفظة (مكس) في المعاجم السامية وتتبع تطورها التداولي في المعاجم العربية قديمها وحديثها من جانب، وتقوم على اقتفاء استعمالها في مصادر التراث العربي: الأدبية والتاريخية والدينية، والوثائقية الصادرة عن دواووين الرسائل العربية منذ عصر النبوة والعهد الراشدي حتى يومنا الحاضر من جانب آخر. ويكشف لنا البحث أن لفظة (مكس)، وما اشتق منها قد تم تداوله في لغة العرب منذ العصر الجاهلي منحدراً إليها من الأكادية والسريانية والعبرانية وغيرها من اللغات الوثيقة الصلة بلسانهم.

ويبين لنا البحث من خلال تتبع هذا المصطلح تداولياً، بأنه قد تضمن معنى الضرائب المختلفة التي تحصلها الدولة أو القبيلة أو الأفراد منذ العهد الأشوري حتى دخول العثمانيين البلاد العربية في مطلع القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي تقريباً؛ إذ دخلت مع العثمانيين لفظة (جمرك) أو (كمرك) إلى الاستعمال الديواني، ومؤسسات الدولة المالية، إلى أن تلاشى هذا المصطلح أو كاد من الاستعمال الرسمي في دواوين البلاد العربية وإداراتها وعلى الرغم من أنه لم يمح من لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

الذاكرة الشعبية عند التذمر من الضرائب الجديدة التي يعدها بعض الناس مخالفة للشرع، ويسمونها مكوساً. وقد قام هذا البحث على المنهج التاريخي الوصفي في تأصيله لهذه اللفظة، وتتبع تطورها في الاستعمال؛ مما كشف لنا عن تنوع كبير في أنواع المكوس المفروضة على مختلف مناشط الحياة: الدينية، والاجتماعية، والاقتصادية، والعمرانية عبر مختلف العصور؛ مما عكس لنا تذمراً دائماً من القائمين على المكوس والمشرعين لها.

وقد تضمن البحث مطلبين: الأول تناولت فيه دلالة لفظة "مكس" في المعاجم، والثاني تتبعت فيه تداول هذه اللفظة واستخدامها في مصادر التراث العربي.

### ABSTRACT

The word (مكس) /maks/ its linguistic origins and its semantic evolution in Arabic language.

This essay aims to find out the origin of the word /maks/ in semantic dictionaries and to follow up it semantic evolution in modern Arabic dictionaries. The study attempts to trace its use in Arabic heritage resources, which include literal, historical, religious and documents issued since the time of the prophet Mohammad (PBU) him to present time.

The study reveals that the word /maks/ and all its derivatives that were used in the Arabic language since the pre- Islamic era came from the Akkadian, Syrian, Hebrew and other languages related to the Arabic tongue.

Through following up the use of the tern, the research, reveals that the word /maks/ had included various meanings that relate taxes levied by the state, tribe, or even by individuals since the Assyrian age up until the time when the Ottomans entered the Arab countries at the beginning of the 16th Higri century. /Jomrok/or /komrok/was used offices and other government financial institutions.

This term faded away in official use but it does not disappear completely in the Arab world. It remains in the public memory and commonly used when complaining about new taxes which are considered to be illegal or against Shareaa and so they call them /maks/.

The research adopts the historical descriptive approach in its attempt to indigenize this word and in following its evolution in use which reveals a great diversity in the type of /maks/ imposed on various types of activities in everyday life (religious. Social.economic and urban) at different periods of time. It is commonly used to reflect some form of indignation towards tax collectors and legislators. لفظة مكسٍّ: أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

### مصطلح "مكس في المعاجم ":

لقد ورد مصطلح "مكس" في المعاجم السامية، والمعاجم العربية القديمة والحديثة، ومعاجم الفقه، والحديث النبوي الشريف، ومعاجم التعريفات والفروق اللغوية، ومعاجم لحن العامة والتصحيح اللغوي. ونرى أن يكون تقسيمها على النحو التالي:

### أولا: مصطلح " مكس " في معاجم اللغات السامية :

يتضح لنا من خلال ما كتبه جيزنيوس (Gesenius) أن كلمة "مكس" كانت مستخدمة لدى الأكاديين (الأشوريين) الذين تعود وثائقهم ونصوصهم إلى ٢٤٥٠ قبل الميلاد، وقد جاءت في لغتهم لفظة: مِكْسُو (Miksu) ومَكْسو (Maksu) ودلالتها عندهم بمعنى الرسوم والضرائب<sup>(۱).</sup>

وقـد وردت هـذه اللفظـة أيضـاً في السُّريانية، وهـي عنـدهم بلفـظ: مِكْسَـا (Maksā). وجاءت عند العبرانيين بصيغة مِخس (<sup>2)</sup>(Mekes

ويشير المستشرق الألمـاني فرانكيـل (Fraenkel, s.)(.1855–1909م) إلى أن اللغة العربية قد أخذت لفظة "مكس" عن السريانية<sup>(٣).</sup>

ومما هو جدير بالـذكر أن جهـود فرانكيـل اللغويـة قـد تركـزت علـى دراسـة الكلمات الأجنبية في القرآن الكريم، وله الفضل الأكبر في تلك الجهود التي تكللت في كتابه الكلمات الدخيلة من الآرامية على العربية القديمة<sup>(٤).</sup>

وقد كتب المستشرق الفنلندي إركي سالونن (Erkki Salonen) – وهو أستاذ متخصص في الآثار العراقية القديمة ولغاتها السومرية والآكادية وغيرها من اللغات السامية- مقالة طريفة بعنوان " Loan Words of Sumerian and Akkadian Origin In Arabic" "الكلمات العربية ذات الأصول السومرية والآكادية"، وقام محمد قاسم وتوفيق عزّ بترجمة هذه المقالة العلمية إلى اللغة العربية.

وقد اقتفى المستشرق سالونن – في مقالته المشار إليها آنفاً – عدداً من الألف اظ السومرية والآكادية المعربة في: الحِرف والوظائف، وأدوات الزراعة والبناء، والأثاث، والأماكن وغيرها، وجعل لفظة مكس ضمن المصطلحات الإدارية، وقد جاءت عنده على النحو الآتي: – مَكَس (Makasa)، ومعناها: جمع الضرائب.

- وهي في الآكادية: مَكَاسُ (Makasu)، ومعناها: جمع قسط من حقل مؤجر، وجمع ضرائب.
  - وقد تحقق وجودها في الأكادية من العهد البابلي القديم.
- مكس (Maks) أو مِكس (Miks) وتعني نوعاً من الضرائب، أو الإتاوة، أو الرسم الكمركي (الجمركي) وهي في الأكادية: مِكْس.
- ومعناها: النصيب المستحق من الغلة تؤول إلى المستأجر والمالك، وتـدفع للقصـر
   الملكي من حيث هو صاحب الأرض<sup>(٥)</sup>.

والملاحظ أنها في اللغات الثلاث: الأكادية، والسُّريانية، والعبرانية تعود إلى الجذر "مكس" شأنها شأن العربية التي لعلها انحدرت إليها، وعاشت فيها كما هو الحال في اللغات المذكورة سالفاً.

ويفهم مما ذكره جيزنيوس وفرانكيل وسالونن على أن معناها في اللغة السُّريانية أو الآرامية، والعبرية يدل على نقود تؤخذ من بائعي السلع في الأسواق. وقد تدل على ما يأخذه أعوان الدولة من ضرائب عينية أو نقدية عند نقل البضائع والسلع إلى المدن. والملاحظ، أن معاجم المعرب والدخيل في لغة العرب لم تشر إلى أعجمية لفظة "مكس" على الرغم من حشدها لكثير من الأسماء والألف اظ الحضرارية ذات الأصول السريانية والحبشية والفارسية واليونانية والعبرية وغيرها من اللغات<sup>(٦).</sup>

> ثانياً - دلالة المكس اللغوية والاصطلاحية في المعاجم العربية القديمة : - العين للفراهيدي:

أدرج الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥هــ/ ٧٩١م) مفردة مكس ضمن معجمه قائلاً: "لَكُسُ: انتقاص الثمن في البياعة، ومنه اشتقاق المكّاس؛ لأنه يستنقصه قال:

وفي كلِّ أسواقِ العِراق إتاوةً وفي كُلَّ ما باع امرؤٌ مَكْسُ دِرهَمِ أي: نقصان درهم بعد وجوب التَّمن. ورجلٌ مكّاس يمكس الناس<sup>(٧).</sup>

- جمهرة اللغة لابن دريد:

وجاء شرح ابن دريد الأزدي (ت ٣٢١هـ/ ٩٣٣م) للفظة "لَكُس" أكثر وضوحاً من سلفه الفراهيدي، فقد حدد ابن دريد دلالة المكس بأنها "دراهم كانت تؤخذ من بائعي السلع في الجاهلية، والفاعل: المَاكِس... ويقال: تماكس الرجلان عند البيع إذا تَشَاحاً<sup>(٨).</sup>

وأعاد ابن دريد ذكر الشاهد الشعري الوارد عند الخليل بن أحمد على لفظة " مكس "، وهو بيت للشاعر الجاهلي جابر بن حُنَيٍ التغلبي الذي يقول فيه من جملة قصيدة أوردها المفضل الضبي: وفي كـلِّ أسـواقِ العِـراق إتـاوة وفي كُـلّ مـا بـاع امـرؤٌ مَكْـسُ دِرهَـم

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

وقد فسّر أبو زكريا يحيى بن علي بن محمد الشيباني في شرحه على المفضليات غريب بيت جابر التغلبي بقوله: "إتاوة: خراج. والمكّاس: العشّار الجابي<sup>(٩).</sup> - ديوان الأدب للفارابي:

وأدار إسحاق بن إبراهيم الفارابي (ت ٣٥٠هـ/ ٩٦١م) لفظة مُكس وفقاً لترتيبه لأبنية الأفعال، فجاءت عنده مفردة: الماكِس: العشّار، والمَكْس: الجبَاية واستنقاص الثّمن واستحطاطه (١٠).

- تهذيب اللغة للأزهري:

وبَيِّن أبو منصور الأزهري (ت ٣٧٠هـ/ ٩٨٠م) عدة دلالات للفظـة "لَكُـسِ، فهي عنده نقلاً عن الليث وشمر "انتقاص الثمن في البياعة، ومنه أُخـذ المَكّـاس؛ لأنـه يستنقصه (١١).

وينقل عن أبي عبيد عن أبي زيد بأن "لَكُسَ: الجباية". وعن الأصمعي بـأن: "لماكِس: العَشّار، وأصله: الجباية" وعزا لابن الأعرابي بأن "لَكُس: درهمٌ كـان يأخـذه المصدِّق بعد فَراغِه<sup>(١٢).</sup>

- المحيط في اللغة للصاحب بن عباد:

وقد أفاد الصاحب إسماعيل بن عباد (ت ٣٨٥هـ/ ٩٩٥م) في شرحه لمفردة "مكس" من سابقيه الفراهيدي وابن دريد، ولكنه أضاف جديداً لما ورد عندهما، يقول: "مكس: المَكُسُ: انتقاص الثمن في البيَاعَة. ومنه أخذت المُمَاكَسة. ويُسَمّى العَشّارُ: صاحب مَكس. والمَكْس: الجباية – أيضاً، وجمعه مُكُوْس. والماكِسُ: الظالم. ويقولون: دون ذلك مِكَاس وعِكَاس: وهو أن تأخذ بناصيته، ويأخذ بناصيتك<sup>(١٢).</sup> لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

– الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية) للجوهري:

ولم تخرج دلالة مكس عند الجوهري (ت ٣٩١هـ/ ١٠٠٠م) عمـن تقدمـه مـن المعجميين سوى تصريفه للفعل مكسِ فقال: مَكسَ في البيـع يَمْكِـسُ بالكسـر مَكْسـاً ومَاكَسَ مُمَاكَسةً ومِكَاساً..

والمكسُ أيضاً: الجباية. والمَاكِس: العَشَّارُ، وفي الحديث: "لا يدخلُ صاحبُ مَكْسِ الجنة". والمَكْسُ: ما يأخذه العَشَّارُ<sup>(١٢).</sup>

# - مقاييس اللغة لابن فارس:

أما أحمد بن ف ارس (ت ٣٩٥هـ/ ٢٠٠٤م) الـذي كـان معاصراً للجوهري، فيقول: "مَكَسَ: الميم والكاف والسين كَلمة تدلُّ على جَبي مال، وانتقاصٍ من الشيء. ومَكَس، إذ جَبَى. والمَكْسُ: الجِباية، قال زُهير: وفي كـلِّ أسـواقِ العِـراق إتـاقٌ وفي كُلِّ ما بـاع امـرؤٌ مَكْسُ دِرهَمِ<sup>(١٥)</sup>

### - المخصص لابن سيده:

وتابع ابن سيده الأندلسي (ت ٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م) – الذي أورد هذه اللفظة في باب المبايعة– من تقدمه من المعجميين، فقال: المَكسُ: انتقاص الثمن في البِيَاعة، ومنه أخذت المُماكسة؛ لأنه يَستنْقصه، وأنشد:

أفي كــلِّ أســواقِ العِــراق إتــاوة وفي كُـلّ مـا بـاع امـرؤٌ مَكْسُ دِرهَـم

وقيل: المُكْسُ: دراهم كانت تؤخذ من بائع السلع في أسواق الجاهلية، ويقال للعشار صاحب المكس<sup>(١٦).</sup>

- أساس البلاغة للزمخشري:

يبدو أن جارالله محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٣٨هـ/ ١١٤٣م) قد خالف من تقدمه من المعجميين في مادة "مكس" التي يقول فيها: "لعن الله تعالى المكّاس، وهو الذي يمكس الناس، ضرب عليهم المَكْسَ والمكُوس، وأنشد الأصمعي: هم منعوكم جَمّة المـاءِ طامياً وهم حبسوكم بين خازٍ وماكِس خزاه يخزوه: قهره وأذله. قال: مَرازِيَّ نعطِي المَاكِسين مُكُوساً أكابن المعلّى خِلتنا أم حسبتنا صَرازِيَّ نعطِي المَاكِسين مُكُوساً وماكسه في البيع مِكَاسا. ودون ذلك مِكاس وعِكاس وهو المناصاة<sup>(١١)</sup> وماكسه في البيع مِكَاسا. ودون ذلك مِكاس وعِكاس وهو المناصاة<sup>(١١)</sup> وماكسه في البيع مِكَاسا. ودون ذلك مِكاس وعِكاس وهو المناصاة<sup>(١١)</sup>

وورد في معجم نشوان الحميري (ت ٥٧٣هـ/ ١١٧٨م): فعل، بالفتح يفعِل، بالكسر: مَكَسَ: المَكَس: انتقاص الثمن في البيع. والمكس: الجباية، قال: وفي كــلِّ أســواقِ العِــراق إتــاوة - العباب الزاخر واللباب الفاخر للصَّغاني:

أما الحسن الصَّغَاني (ت ٢٥٠هـ/ ١٢٥٢م) صاحب المعجم الجليل المسمى بــ العباب الزاخر واللباب الفاخر"، فإنه يشرح لنا مادة "مكس" على النحو التالي:<sup>(١٩)</sup>

مَكَس البيع يَمْكِسُ – بالكسر – مَكْساً: إذا جبى مالاً. وقال ابن دريد: المَكْسُ: دراهم كانت تؤخذ من بائعي السلع في الأسواق في الجاهلية، قال جابر بن حُنيٍّ التغلبي: وفي كُلِّ أسواق العِراق إتراق لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

وقال شمر: المَكْس: النَّقص، ومنه قـول الـنبي – صـلى الله عليـه وسـلم-: "لا يدخل الجنةَ صاحبُ مكس". وقيل: المراد منـه العشّـار؛ والمَكْـسَ: الظلـم. وقـال ابـن الأعرابي: المَكْس درهم كانً يأخذه المصدِّق بعد فراغه من الصَّدقة.

وقال ابن دريد: تَمَاكَس الرجلان في البيع: إذا تشاحًا. وماكَسَ: أي شاحّ، ومنه حديث النبي – صلى الله عليه وسلم- لجابر – رضي الله عنه- أثّرى إِنّما ماكستُك لآخذ جَمَلَكٌ.

ويقال: دون ذلك مِكَاسُ وعِكاسٌ؛ وذلك أن يأخذ كلُّ واحـدٍ منهمـا بناصـية صاحبه.والتركيب يدل على جبي مالٍ؛ وانتقاصٍ من الشَّيء".

واللافت للنظر أن الصَّغَانِي قد اتكأ فيما أورده بخصوص لفظة "مكس "على ما ورد عند ابن دريد والأزهري والصاحب ابن عباد، وابن فارس الذين لم يـذكر مـنهم سوى ابن دريد.

– لسان العرب لابن منظور:

وحشد ابن منظور المصري (ت ٧١١هـ/ ١٣١١م) في معجمه جَلّ ما أورده من تقدمه من المعجميين، وتميز عنهم بشرح دلالة مكس الواردة في الحديث النبوي الشريف، يقول: "في الحديث: لا يدخل صاحبُ مَكْس الجنة؛ المَكْسُ: الضريبة التي يأخذُها الماكِسُ، وأصله الجباية (٢٠).

وزاد ابن منظور على ما عند أسلافه من أصحاب المعاجم بضرب الأمثلة والأخبار الدالة على معنى اللفظة واستخدامها في العصور الإسلامية الأولى، يقول: وفي حديث ابن سيرين قال لأنس: تستعملُني على المَكْسِ أي على عُشور الناس، فأمَاكسهم ويُماكِسُونني، قيل: معناه تستعملُني على ما ينقُصُ ديني لما يُخافُ من الزيادة

مجلة جامعة أم القري لعلوم اللغات وآدابها

والنقصان في الأخذِ والتَّرْك. وفي حديث جابر قـال لـه: أتّـرى إنَّما ماكَسْتُك لآخـدَ جَمَلَكَ؛ الماكسةُذ في البيع: انتقاص الثّمن واستحطاطُه، والمنابذةُ بـين المتبايعين. وفي حديث ابن عُمر: لا بأس بالمُماكَسَة في البيع<sup>(٢١).</sup>

– القاموس المحيط للفيروز آبادي:

ولم يقدم جديداً لدلالة هذه اللفظة، يقول: الفيروز آبادي (ت ٨١٧هـ/ ١٤١٤م) "والمَكْسُ: النقص، والظُّلْم...<sup>(٢٢٦)</sup>. ويبدو أن الفيروز آبادي يعتمد في شرحه لهذه المفردة على ما جاء عند الصَّغاني.

### - تاج العروس للزبيدي:

أما محمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥م/ ١٧٩٠م) وهو خاتمة مسك المعجميين القدماء وأغزرهم مادة، فقد بسط لنا ما أجمله الجوهري، والفيروز آبادي، وغيرهم، وجاءت لفظة مكس عنده توضيحاً لما ذكره أصحاب المعاجم السالفة بخصوصها، يقول: "مَكَسَ في البيع يَمكِسُ مَكْساً، إذا (جبى مالاً)، هذا أصل معنى المكس... والمَكْسُ: الظُّلم، وهو ما يأخُدُه العَشّارُ، وهو ماكِسٌ ومكّاسٌ... والمُكُوس: هي الضرائب التي كانت تأخذها العَشّارون<sup>(٢٣).</sup>

ثالثاً - دلالة لفظة "المكس" في المعاجم اللغوية الحديثة :

# – محيط المحيط للبستاني:

يقف بطرس البستاني (ت ١٣٠١هــ/ ١٨٨٣م) على رأس المعجميين المعاصرين، وجاءت مادة مكس عنده على النحو التالي: "مَكَس الرجلُ يَمْكِس مَكْساً جبى مالاً. فهو ماكِسٌ ومكَّاس أي عشّار. وفي البيع نقص الـثمن. وفلانـاً ظلمـهُ. مَاكَسَه في البيع مماكسةً ومِكاساً: شَاحَّهُ. وقيل: المِكَاس: المكايسة بين المتبايعين، وذلك لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

أن يطلب صاحب السلعة من المشتري سوماً فلا يزال المشتري يراجعهُ، وينقص له ما طلب شيئاً، حتى يقفا على ما يتراضيان عليه. وتَمَاكسا في البيع تشادّا، المِكَاس مصدر، ودون ذلك مِكَاس وعِكَاس. المَكْس: مصدر، وما يأخذه المَكّاس تسمية بالمصدر، دراهم كانت تؤخذ من بائعي السلع في الأسواق الجاهلية، أو درهم كان يأخذه المصدّق بعد فراغه من أموال الصدقة، والجمع مُكُوْس. وقال في المصباح: وقد غلب المكس فيما يأخذه أعوان السلطان ظلماً عند البيع والشراء، وأنشد: وفي كُل ما باع امرؤ مَكْسُ دِرهَمِ وفي الحديث: لا يدخل صاحبُ مَكْس الجنَّة<sup>(17)</sup>.

والملاحظ أن بطرس البستاني قد اعتمد في مادة "مُكَس" على ما جاء في المعـاجم العربية، وخاصة "القاموس" المحيط و"تاج العروس"، و"المصـباح المـنير"، ولم يقـدم دلالات جديدة لهذه اللفظة، ولكنه شرح لفظة "المكاس".

– أقرب الموارد في فُصح العربية والشوارد للشرتوني:

وما ورد بخصوص مادة "مكس" عند سعيد الشرتوني، في "أقرب الموارد"، وعبدالله البستاني، في "فاكهة البستان"، ولويس المعلوف في "لمنجد"، لم يضف جديداً إلى ما ورد عند بطرس البستاني<sup>(٢٥)</sup>، علماً بأن المعلوف قد أضاف إلى معناها القول بأن لفظة المكس تعني أيضاً: "ما يأخذه أعوان الدولة عن أشياء معينة عند بيعها أو عند إدخالها المدن<sup>(٢٢)</sup>.

- المعجم الوسيط:

وما نجده عن لفظة "مكس" في "المعجم الوسيط"، لم يزد عما جاء في المعاجم العربية القديمة<sup>(٢٧)</sup>، وينطبق هذا القول على ما جاء بخصوص هذه اللفظة عند أحمد رضا في معجمه المعنون بـ"معجم متن اللغة<sup>(٢٨)</sup>.

### - تكملة المعاجم العربية لدوزي:

أما المعجمي الذي استوعب دلالات لفظة "لمكس" فهو المستشرق رينهارت دوزي الذي لم يقتصر فيها على ما ورد في المعاجم العربية قديمها وحديثها، بل أفاد من معاجم المستشرقين ودراساتهم، ومن كتب الرحلات، والمسالك والممالك، وغيرها من المصادر القديمة والحديثة متتبعاً استخدامها في حقب وعصور مختلفة.

#### يقول دوزي:

مكس والجمع مُكُوس، وقد جمعت أمكاس أيضاً. إن هذه الكلمة التي شاعت منذ أيام الجاهلية اتخذت معنى رسوم الأسواق، أو ما يفرض من الرسوم على البضائع التي تطرح في الأسواق. وفي حكم الأتراك للجزائر: إتاوة مقدارها عشرة بالمائة تفرض على البضائع كافة، وتجبى عند دخولها إلى السوق من الجمرك، من المسؤول عن بيت المال أو من نائبه عيناً أو نقداً. وهناك أيضاً: رسوم الدخول، وعلى سبيل المثال البضائع المحملة على السفن التي تأتي من الهند إلى جدة. وكذلك رسوم الدخول والخروج على نحو عام، وفقاً (لهويست ١٧١ الذي سمّاها الأنكاس) هي رسوم الدخول التي تجبى في مداخل البلد التي تفرض على البضائع، والضرائب التي تفرض على دكاكين البيع والشراء والأفران...إلخ وضريبة رسم النقود الفضية. وهناك أيضاً رسم المرور...<sup>(٢٩)</sup>.

# ويقول دوزي أيضاً:

مكس: هو التصريح الذي يُعطى للشخص الذي دفع المكس، أو براءة الذمة: على الحُجاج أن يدفعوا في عيذاب [بلدة جنوب مصر]، لا يعبر أحدٌ من حاج المغرب إلى جدة إلا أن يظهر مكسه، ومتى جوّزه رُبانيّ بحر القُلزم [البحر الأحمر]، ولم يكـن لفظة مكسٍّ: أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

عنده مكس غرمه الرباني، لذلك لا يجوز أحدٌ من عيذاب إلى جُدة، حتى يُظهر الربّاني البراءة مما يلزمه، وإن عثر على رجل منهم لا مكس معه لزم حقه على الربّاني الذي جوزه"".

رابعاً - لفظة "مكس" في المعاجم الفقهية :

تركَ اللغويون من فقهاء الإسلام مجموعة من المعاجم التي تفسر الألفاظ الفقهية، ومن هؤلاء الأزهري الهروي (ت ٣٧٠هـ/ ٩٨٠م) الذي صنّف معجماً لغوياً وسمه بـ "تفسير ألفاظ المزني" وقد وصفه ابن خلكان بقوله: "هو عمدة الفقهاء في تفسير ما يشكل عليهم من اللغة المتعلقة بالفقه"، ولكن هذا المعجم الجليل ما زال مخطوطاً حتى الآن، إضافة إلى عدد آخر من المعاجم الفقهية التي لم تنشر<sup>(٣١)</sup>.

أما المعاجم الفقهية التي تمكنا من الرجوع إليها ورتبناها وفقاً لسنوات وفيات مؤلفيها، فهي:

– طِلبةُ الطّلبة في الاصطلاحات الفقهية.

ألَّفه نجم الدين أبو حفص عمر بن محمد النسفي (ت ٥٣٧هـ/ ١١٤٢م) وقـد شرح فيه المصطلحات والألفـاظ الـواردة في مصـادر الفقـه الحنفـي، يقـول النسـفي: "لَمُمَاكَسَةُ، مفاعَلَةٌ من المَكْس من حدّ ضَربَ، وهو استنقاص الثمن <sup>(٣٢٣</sup>. - **المُغرب في ترتيب المعرب**.

لأبي الفتح ناصر الدين المطرزي (ت ٦١٠هـ/ ١٢١٣م) وهو من فقهاء الحنفية، وقد أثبت لفظة "لَكُس" في معجمه قائلاً: "مَكَس: المَكْسُ في البيع: استنقاص الثمن، من باب ضَرَب. والمُماكَسة والمِكَاس في معناه. والمَكْس، أيضاً: الجباية، وهو فعْلُ المكّاس: العَشَّار؛ ومنه: "لا يدخل صاحب مَكْس الجنة". والمَكْس: واحد المُكُوس وهو ما يأخذه، تسمية بالمصدر (<sup>(٣٣)</sup>.

- تهذيب الأسماء واللغات.

لأبي زكريا محيي الدين بن شرف النووي (ت٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م) وهو من كبار فقهاء الشافعية، وجمع في كتابه "تهذيب الأسماء واللغات" الألفاظ السائرة في أشهر مصادر الفقه الشافعي كمختصر المزني، والمهذب، والروضة وغيرها<sup>(٢٣)</sup>. يقول النووي: "مكس: قال أهل اللغة المماكسة هي المكالمة في النقص من الثمن، ومنه مكس الظلمة وهو ما ينقصونه من أموال الناس ويأخذونه منهم<sup>(٣٥)</sup>.

– المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي.

ومؤلفه هو أحمد بن محمد الفيومي (ت ٧٧٠هـ/ ١٣٦٨م)، ونص مادة مكس عند الفيومي هو الآتي: "مَكَسَ: في البيع مَكْساً من باب ضَرَبَ، نَقَصَ الثَّمَن، ومَاكَسَ مُمَاكَسَةً ومِكَاساً مِثْلُهُ. والمَكْسُ: الجباية وهو مصدرٌ من باب ضَرَبَ أيضاً، وفَاعِلُهُ مَكَّاسٌ. ثم سُمي المَأْخودُ مَكْساً تسميَة بالمصدر، وجمع على مُكُوس، مثل فَلْس وفُلُوس. وقد غَلَب استِعْمال المَكْس فيما يأخُدُه أعوان السُّلطان ظلماً عند البيع والشراء، قال الشاعر: وفي كُلِّ ما باع امرؤٌ مَكْسُ دِرَمَمِ (<sup>(٣٦)</sup>

خامساً - لفظة "مكس" في كتب غريب الحديث النبوي الشريف:

وقد بذل علماء الإسلام جهوداً كبيرة في التأليف في غريب الحديث النبوي الشريف، ومن أوائل العلماء الذين صنفوا في هذا الباب عبدالرحمن بن عبد الأعلى بن شمعون السُّلمي من أهل القرن الثاني الهجري/ الثامن الهجري، والنضر بن شميل المازني (ت٢٠٢هـ/ ٨١٩م)، وقطرب النحوي (ت ٢٠٦هـ/ ٨٢١م) وغيرهم الكثير، والملاحظ أن جمهرة مصنفات العلماء في هذا الباب قد أدرجت تحت عنوان تحريب الحديث<sup>(٣٧)</sup>، ومن أشهرها: لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- غريب الحديث لابن قتيبة:

وفسر أبو محمد عبدالله بن مسلم المعروف بابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ/ ٨٨٩) حديث المصطفى في حجة الوداع: "النساء لا يُعشَرن ولا يُحْشرن" قائلاً: "لا يُعْشَرن، أي لا يُؤخذ العُشر من أموالهن، ومثله حديثه الآخر: "إن وَفْدَ ثقيف اشترطوا عليه أن لا يُحشروا ولا يُعشروا ولا يُجبُّوا، أرادوا: أن لا يُلزَموا مع الزكاة والصدقة عشراً في أموالهم. وقوله، لا يُحشرن، أي: لا يُحشرن إلى المُصدّق ليأخُذ منهن الصّدقات، ولكن يؤخذ منهنَّ الصدقات في مواضعهن<sup>(٣٨).</sup>

– الفائق في غريب الحديث والأثر للزمخشري:

ويشرح العلامة عمر بن جارالله الزمخشري (ت ٥٣٨هـ/ ١١٤٣م) ما روي عن النبي – صلى الله عليه وسلم-: "لا يدخل صاحبُ مَكْس الجنَّة" بأن المكس هو الجبايـة التي يأخذها المَاكِس، ويُعرِّف المَاكَس بأنَّه: العَشّار<sup>(٣٩)</sup>.

النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير الجزري:

أما ابن الأثير الجزري (ت ٢٠٦هــ/١٢٠٩م) صاحب "النهاية في غريب الحديث والأثر" – الذي يُعدُّ واحداً من أهم المصادر التي اعتمدها ابن منظور في "لسان العرب" – فإنه يتجاوز سلفه الزمخشري في شرحه لهذه المادة، إذ عرّف المكس بأنه "الضريبة"، وأورد بعضاً من آثار الصحابة وآرائهم في المكس، وموقفهم منه، يقول ابن الأثير:

مكس: لا يدخل الجنةَ صاحب مَكْسٌ، المكس: الضريبة التي يأخـذها المـاكِس، وهو العَشّار. ومنه حديث أنس وابن سيرين "قال لأنس: تَستعمِلُني على المكس – أي على عُشور الناس– فأُماكِسُهم ويُماكِسونني". وقيل: معناه تستعملني على مـا يَـنْقُصُ دِيني، لما يَخاف من الزيادة والنقصان، في الأخذ والتّرك". وفي حديث جابر "قال له: أتُرى إنّما ماكَسْتُك لآخذ جَمَلَك "المُمَاكَسة في البيع: انتقاصُ الثمن واستِحطاطُه، والمُنَابَدَة بين المتبايعين. وقد ماكَسَه يُمَاكِسُه مِكاساً ومماكَسَة، ومنه حديث ابن عُمر: "لا بأسَ بالمُمَاكَسة في البيع"<sup>(٢)</sup>.

> سادساً- كتب التعريفات والفروق اللغوية: - مفتاح العلوم للخوارزمي:

أورد محمد بن أحمد الخوارزمي (ت ٣٨٧هـ/ ٩٨٨م) لفظتي "لمكس" و"العشر" ضمن مسرده للمصطلحات والألفاظ المستعملة في ديوان الخراج، وقد عَرَّف المَكس بأنه: "ضريبة تُؤخذ من التجار في المراصد<sup>(٤١)</sup>.

– الفروق في اللغة للعسكري:

وعقب أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ/ ٢٠٠٤م) على بيت الشاعر الجاهلي الذي يقول فيه:

وفي كـــلِّ أســــواقِ العِـــراق إتـــاوة وفي كُـلّ مـا بــاع امـرؤٌ مَكْـسُ دِرهَــم

المكس: الخيانة، وهو ههنا الضريبة التي تؤخذ في الأسواق، ويقال: مكسه مكساً إذا خانه. وقال: المكس: العشر، وجاء في الحديث: لا يدخل الجنة صاحب مكس<sup>(٢٢)</sup>.

# سابعاً- كتب لحن العامة والتصحيح اللغوي:

بذل علماء العربية عبر تاريخها الطويـل جهـوداً كـبيرة في سـبيل تنقيـة العربيـة وتخليصها من الألفاظ والأسـاليب الـتي تخـالف سـننها، وتخـرج علـى قـوانين نحوهـا وصرفها، وتتبع حماة العربية ودهاقنتها كثيراً من الخروقات والاستعمالات التي تخالف كلام العرب، وسموا كتبهم بـ إصلاح المنطق أو "تقويم اللسان وتثقيفـه" إلى غـير ذلـك لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

من التسميات والعنوانات الدالة على عملهم الجليل المخلص الهادف إلى إصلاح اللغة والحفاظ على ناموسها، والكشف عما اعتورها من تصحيف أو تحريف، ومـن كتـب التصحيح اللغوي التي وقفنا عليها في موضوع "مكس":

### - لحن العامة:

الذي ألفه أبو بكر محمد بن الحسن الزُّبيدي (ت ٣٧٩هـ/ ٩٨٩م) في الأندلس في القرن الرابع الهجري، إذ يقول: "ويقولون لخادم الرحَى: مَقَّاس. قال محمد [ أي الزبيدي ]: والصواب مَكّاس. وقال أبو نصر: المَكّاس: العَشّار. وقال بعض اللغويين: المَكس: النقصان، ومنه المماكسة في البيع، وأنشد: وفي كُلِّ ما باع امرؤٌ مَكْسُ دِرهَمِ وقال أبو زيد: المَكَس: الجباية، ويقال: مكستُ أمكِسُ مَكْساً<sup>(٢٤)</sup>.

# - تثقيف اللّسان وتلقيح الجَنان:

لأبي حفص عمر بن خلف بن مَكّيّ الصقلي (ت ٥٠٧هـ/ ١١٠٧م)، الـذي فرّ من صقلية بعد احتلال النورمان لها إلى تونس، وكان شاعراً خطيباً، لغوياً نحوياً، يقول: "يقولون لأجرة الرحّي: مقس. والصواب: مَكْس<sup>(٤٤)</sup>.

- تصحيح التَّصحيف وتحرير التحريف:

ومؤلف العالم الموسوعي صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م) الذي يقول: "ويقولون لخادم الرَّحى: مَقّاس. والصواب "مَكَّاس"، وقال أبو نصر: "لمَكَّاس": العَشّار، وقال بعض اللغويين: أصل **المَكْس**: الـنقصُ، ومنه المماكسة في البيع، وقال أبو زيد: المكس: الجباية. وبعض العوام يقول لبائع اللِقَصَّ: "مَقَّاص". والصواب صاحب المقاص<sup>(٤٥)</sup>.

### ملاحظات وتعقيبات:

وتعقيباً على ما مرّ بنا من المعاجم، فإننا نورد الملاحظات التالية: - وردت لفظة "مكس" في جمهرة المعاجم العربية القديمة بدءاً بالخليل بن أحمد الفراهيدي وانتهاء بالزبيدي صاحب "تاج العروس".

- تفاوت الحيز المعجمي لمادة "مكس" في المعاجم العربية القديمة، إذ شغلت ما لم يزد على ثلاثة أسطر في بعضها مثل "شمس العلوم" لنشوان بن سعيد الحميري، وزاد بعضها على صفحة مثل "لسان العرب" الذي يبدو أن مادته هي أوفى مادة عن هذه اللفظة.
- تميزت غالبية المعاجم العربية بتكرار الشاهد الشعري للفظة "مكس" وهو بيت جابر بن حني التغلبي: أفي كـل أسواق العِـراق إتـاق والملاحظ أن ابن فارس قد عزا البيت السابق لـزهير بـن أبـي سُـلمى خلافاً لجمهرة المعاجم القديمة، ولكن بعضاً من المعاجم القديمـة أغفلـت عـزو البيت
- لشاعر بعينه، وأول معجم تجاهل اسم قائل البيت هو معجم "العين". - يتضح لنا من خلال المعاجم التي تمكنا من الرجوع إليها في هذا البحث أن العلامة الزمخشري هو الوحيد الذي جدد في الشواهد الشعريةللفظة "مكس" من بين صناع المعاجم العربية، وذلك في معجمه الموسوم بـ "أساس البلاغة" كما مرّ بنا.

لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- ل يشر أيُّ من المعاجم العربية القديمة إلى كون لفظة "مكس" من المعرب أو الدخيل، بل عُدت هذه اللفظة مما فصح وصح لدى المعجميين من لغة العرب بناء على ما وقفوا عليه من استعمالها في الشعر الجاهلي، والحديث النبوي الشريف، ويبدو أن حضورها كان واسعاً، واستعمالها كان منتشراً بين الناس، وخاصة فيما يتعلق بالجانب الاقتصادي والديني من حياتهم.
- اتكأت المعاجم العربية المعاصرة في مادة "مكس" على المعاجم العربية القديمة،
   مكتفية باختصار مادتها.
- تُعدُّ معاجم الحديث النبوي الشريف أو ما اصطلح القدماء على تسميته بـ "كتب غريب الحديث" ومعاجم الفقهاء، وكتب التعريفات مصدراً أساسياً في شرح دلالات كثير من الألفاظ العربية، ومنها لفظة "مكس"، إذ وجدنا كثيراً منها يقدم للفظة تعريفاً دقيقاً، ويعنى باشتقاق الكلمة وتصريفها وأوزانها وما إلى ذلك من القضايا المعجمية.
- لم تشر المعاجم العربية الحديثة إلى ما جرى على لفظة "مكس" من تحول خطير في الاستعمال المعاصر في مادة "مكس" نفسها، إذ نسخت هذه اللفظة منذ قرن من الزمان تقريباً، وبطل سريانها في الكتابة الديوانية، وقلَّ دورانها على ألسنة الناس في غالبية البلاد الناطقة بالعربية، وحلت مكانها في الاستعمال لفظة "جرك" أو "كمرك" التركية أو الفارسية الأصل.

واللافت للنظر، أن أول معجم – فيما وقفت عليه-أشار إلى حلول لفظة "جمرك" محل لفظة "مكس" في الاستخدام اللغوي المعاصر هو "المنجد" للويس المعلوف الـذي أصدر الطبعة الأولى من معجمه في مطلع القرن العشرين الميلادي تقريباً، يقـول: الكُمْرُك أو الجُمْرُك: ما يؤخذ على البضائع الداخلة والخارجة من رسوم، أو هو مكان استيفاء رسوم البضائع، ويقولون: كمرك البضاعة، وبضاعة مكمركة. وهي كلمة فارسية عربيتها مكس<sup>(٢٦)</sup>.

أما المعجم الوسيط، الـذي أصـدره مجمع اللغـة العربيـة في القـاهرة في مطلـع الستينيات من القرن العشرين الميلادي، فقد جـاء فيـه: الجُمْـرُك: جُعْـل يُؤخـذ على البضائع الواردة من البلاد الأخرى، (أصله: كُمْرُك: تركية): وعربيته: مكس<sup>(٤٧)</sup>.

وفوق ذلك، فإن أحدث معجم عربي صادر عن مؤسسة علمية ترعى شؤون اللغة العربية، وهو معجم "لفاظ الحياة العامة في الأردن" الصادر عن مجمع اللغة العربية الأردني إذ نيفت صفحات هذا المعجم على ألف وستمائة صفحة، لم يشر إلى لفظة مكس أو مكوس على الرغم من أنها تعني في الاستعمال الشعبي: ضريبة غير شرعية تقوم السلطات الحكومية بجمعها من الناس، وجاءت في المعجم المذكور لفظة "جمارك" التي شرحت على النحو التالي: "جمارك: دائرة حكومية ترتبط بوزارة المالية، وتناط بها مهام تحصيل الرسوم الجمركية والضرائب الأخرى التي تتحقق على البضاعة فور وضعها للاستهلاك المحلي، وكذلك حماية السوق المحلي، من تسرب البضائع غير مدفوعة الرسوم الجمركية إليه"<sup>(٨)</sup>.

- حاول المستشرق دوزي تتبع الاستعمال اللغوي للفظة "مكس" في العصور التالية للعصر الجاهلي وعصر صدر الإسلام، اعتماداً على كتب التاريخ والرحلات وغيرها من المصادر، مخالفاً بذلك المنهج الذي سلكه معظم المعجميين القدماء الذين عكست معاجمهم دلالة هذه اللفظة في العصر الجاهلي، وعصر صدر الإسلام. لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

# لفظة "مكس" في الاستعمال التاريخي والأدبي والإداري والفقهي:

تدل الشواهد الشعرية الجاهلية على أن هذه اللفظة كانت مستخدمة في أشعار الجاهليين، فقد قال يَزيدُ بنُ الخَذّاق في قصيدة يخاطب بها النعمان بن المنذر: أَلاَ ابـن المُعَلَّــى خِلتَنَــا وحَســبْتَنَا

وهناك شواهد أخرى تدل على أنها كان مستخدمة في الاستعمال الجاهلي<sup>(٠٠)</sup>، ولكن الإسلام الذي غيّر كثيراً من جوانب الحياة الدينية والفكرية للمجتمع الجاهلي امتد تأثيره إلى الحياة اللغوية أيضاً، يقول الجاحظ:

ترك الناس مما كان مستعملاً في الجاهليـة أمـوراً كـثيرة، فمـن ذلـك تسـميتهم للخراج إتاوة، وكقولهم للرشوة ولما يأخذه السلطان: الحُملان والمَكْس<sup>(٥٠)</sup>.

وأشار ابن فارس اللغوي إلى هذا التغيير اللغوي الواقع بعد بزوغ فجر الإسلام، ومحوه لكثير من رسوم الجاهلية وتقاليدها، وعاداتها وأخلاقها وبعض ألفاظها وعباراتها، يقول: كانت العرب في جاهليتها على إرث من إرث آبائهم، في لُغاتهم وآدابهم، ونسائكهم وقرابينهم، فلما جاء الله، جلّ ثناؤه، بالإسلام حالت أصول، ونُسخت ديانات، وأبطلت أمور، ونقلت من اللغة ألفاظ عن مواضع إلى مواضع أخر بزيادات زيدت، وشرائع شرعت<sup>(٢٥)</sup>.

وأكد السيوطي في الباب الذي عقده لمعرفة الألف اظ الإسلامية، أن المسلمين تركوا كثيراً من الأسماء والعب ارات الجاهلية، في الج املات والمخاطب ات والأدعية، ويذكر لنا من ذلك: الإتاوة، والمكش، والحُلُوان، وكذلك قولُهم: أنعم صباحاً، وأنعم ظلاماً، وقولهم للملك: أبيت اللعن، وتُرك أيضاً قول المملوك لمالكه: رَبِّي، وقد كانوا يخاطبون ملوكهم بالأرباب (٥٣). وقد ذكر المكسُ وصاحِبُه في الحديث النبوي الشريف، في إطار الأعمال الـتي تباعد المسلم من الجنة وتقـرّب فاعلـها مـن النـار، يقـول الرسـول -صـلى الله عليـه وسلم-: "لا يدخل الجنّة صاحب مكس"، وكقوله: "إن صاحب المكس في النار<sup>(٤٥)</sup>.

والإشارات للفظة "مكس" في الحديث النبوي كثيرة ومتعددة، وجاءت في مقامات ومواقف نبوية كثيرة، محذرة من ضخامة الآثام، وعظم الخطايا التي يقترفها صاحب المكس في عمله<sup>(٥٥)</sup>.

وروى أبو القاسم عبد الرحمن بن الحكم خبراً يتعلق بمكس مصر أيام فاتحها عمرو بن العاص، الذي دعا خالد بن ثابت الفهمي جدّ بني رفاعة ليجعله على المكس فاستعفاه، فقال ابن العاص: ما تكره منه؟ قال: إن كعباً قال: لا تقرب المكس فإن صاحبه في النار<sup>(٢٥)</sup>.

ومن الصحابة الذين تعرضوا لذكر المكس عبد الله بن عمر بن الخطاب – عليهما رضوان الله-، فقد أورد أبو عبيد القاسم بن سلام رواية عن طاوس، عن عبدالله بن عمر، أنه قال: إن صاحب المكس لا يُسأل عن شيء، يؤخذ كما هو فيرمى به في النار<sup>(٧٥)</sup>.

وعندما آلت الخلافة إلى الوليد بن عبد الملك بعد وفاة أبيه في سنة وعندما آلت الخلافة إلى الوليد بن عبد الملك بعد وفاة أبيه في سنة ٨٦هـ/ ٢٠٥م، أقرَّ أخاه عبد الله على صلاة مصر وخراجها، وقام بتعريب الدواوين فيها، وأحلّ العربية محلّ القبطية في المعاملات المالية، ولكن غلت الأسعار في عهده، ولحقت المصريين شدة عظيمة: "وزعموا أنّه ارتشى، وكَثّروا [لعلها وكبروا] عليه، وسموه مِكيّساً (٨٥).

وعلى الرغم من التحذير الشديد من المكس وأهله، فإن هـذه اللفظـة لم تغـب عن الاستعمال الإداري والمالي في الإسـلام في القـرن الهجـري الأول، حيـث ورد في

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

٨٩

لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

إحدى البرديات العربية التي عثر عليها بمصر،والمؤرخة بسنة ٩١هـ/ ٢٠٩م ما نصه: "... فإني قد وضعت عنهم مكسه، فليبيعوه بالفسطاط، وعجّل ذلك فإني قد خفت [غلا] الطعام بالفسطاط،وإني إذا وضعت للتجار مكسهم أصابوا ربحاً حسناً... وإنما الحصاد – إن شاء الله – في أربعين ليلة أو قريب من ذلك فعجل ما كنت باعث [كذا] به من ذلك، واكتب إليّ كيف فعل ذلك، وما بأرضك من التجار الذين يبيعون الطعام، والسلم [كذا رسمت] على من اتبع الهدى. وكتب جرير في شهر ربيع الأول سنة إحدى وتسعين<sup>(٩٥)</sup>.

ولعل من المفيد هنا أن ننقل حاشية المستشرق الألماني أدولف جروهمان الذي يُعده كاتب هذه السطور المؤسس الحقيقي لعلم الدبلوماتية (علم الوثائق) عند العرب المعاصرين<sup>(١٠)</sup>، يقول جروهمان: "وأما عن معنى لفظ مكس فمن الواضح أنه يقصد به نوع جديد من الضرائب فرض على التجار الذين كانوا يبيعون سلعهم في الجاهلية. وقد نقل هذا التعبير عن الكلمة الآرامية (مكسو بالسريانية) التي نصادفها في قائمة مكوس خاصة بمدينة تدمر، وليس غريباً أن نجد نظام المكس منذ بداية الإدارة العربي في مصر، إذ لاحظنا أن ثمة نظاماً مماثلاً تمام الماثلة كان قائماً في العهدين اليوناني والرماني. ولكن في مصر القدية (منف) بنوع خاص، نرى لكلمة مكس معنى خاصاً يرجع إلى الجهة المحلية التي يجبى فيها المكس أو المقس (الجمرك). وكان المكان الذي يباشر فيه صاحب المكس مهام منصبه في زمن الفتح العربي يسمى أم دنين... ويظهر أن نظام المقس ظل مُدة طويلة. ومهما يكن من شيء فإن المكوس التي تجبى على المحاميل الزراعية لا تزال تمبى في عهد السلطان قلاوون، ولا يبعد مطلقاً أن يكون العبارة أن يكون معهد العلاقة مباشرة بما ورد في الموري يسمى أم دنين... ويظهر المحاميل الزراعية لا تزال تمبى في عهد السلطان قلاوون، ولا يبعد مطلقاً أن يكون مرا الجارة مكس ساحل الغلة علاقة مباشرة بما ورد في المقريزي (خطط ج٢ ص٨٨ العبارة أمكس ساحل التي يُعبى عنها بالمان ورد في المقريزي (خطط ج٢ ص٨٨ المرعية والغرامات التي يُعبر عنها بالرافق والماون<sup>(١٢)</sup>. ووردت مكس" في شعر جرير بن عطية الخطفي الذي قال مادحاً الخليفة الراشد عمر ابن عبدالعزيز (ت ١٠٢هـ/ ٢٧٢م) عندما أبطل المكوس والعشور: إنّ الـذي بَعـث الـنبي مُحمـداً جَـعَل الخلافة في الإمام العادل ولقـد نفعت بما مَنَعْت تحرُّجاً مَكْس العُشور على جُسور الساحل وقد علق محمد بن حبيب شارح ديوان جرير على البيتين قائلاً: "كان موضع المكس حيث طريق الناس مثل قنطرة أو جسر، وكل طريق مَمَرّ الناس فيه فهو جسر. كان أول شيء أظهر عُمَرُ بن عبدالعزيز: منع شتم عليّ عليه السلام، وطَرْحَ العُشُور<sup>(١٢)</sup>.

إن الخليفة الأموي الراشد عمر بن عبدالعزيز، قد أحيا سنن العدل في الرعية، بعد أن درست عند بعض من تقدمه من خلفاء بني أمية، ولذا فإنه قد سعى إلى إصلاح نظم جباية الأموال وتحصيلها من الرعية، ويتجلى ذلك في كتابه الذي وجهه إلى العمال، وحدد فيه موقف الدولة الرسمي ممن أسلم من أهل الذمة، ومن الصدقات، والأخماس، وطرق البر والبحر والمكاييل والموازين، وتجارة عمال الدولة وغيرها من قضايا الاقتصاد والحكم والإدارة.

يقول"... وأما العشور فنرى أن توضع إلا عن أهل الحرث، فإن أهل الحرث يؤخذون بذلك، وإنما أهل الجزية ثلاثة نفر: صاحب أرض يُعطي جزيته منها، وصانع يخرج جزيته من كسبه، وتاجر يتصرف بماله يعطي جزيته من ذلك، وإنما سنتهم واحدة. فأما المسلمون فإنما عليهم صدقات أموالهم، إذا أدّوها في بيت المال كتبت لهم بها البراءة، فليس عليهم في عامهم ذلك في أموالهم تباعة. وأمّا المكس فإنّه البخس الذي نهى الله عنه، فقال ﴿ وَلَا تَبَحُسُوا ٱلنّاسَ أَشَيَاءَهُمُ وَلَا تَعْتَوًا فِي ٱلْأَضِ مُفْسِدِينَ ﴾ غير أنهم كنّوه باسم آخر<sup>(17)</sup>. لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

ولم يكتف عمر بن عبدالعزيز بنهي عماله عن المكس، بل أمر بتدمير بيوته ومآصره، فقد أورد أبو عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤هـ/ ٨٣٨م) أن عمر بن عبد العزيز كتب إلى عبدالله بن عوف القاري: أن اركب إلى البيت الذي برفح، الذي يقال له بيت المكس، فاهدمه، ثم احمله إلى البور، فانسفه فيه نسفاً<sup>(١٢)</sup>.

وأشار ابن سعد إلى موقف عمر بن عبدالعزيز من المكوس والجزية بقوله: "لمّا ولي عمر بـن عبـدالعزيز وضع المكـس عـن كـل أرض، ووضع الجزية عـن كـل مسلم<sup>(٥٠)</sup>.

ويبدو أن ظاهرة المكوس قد تغلغلت في كل أنحاء الدولة وأجزائها، وشملت أريافها ومدنها وقراها في العصر الأموي، حتى فرضت على أهل الحرمين الشريفين، فقد روى ابن جريج أن الخليفة عمر بن عبدالعزيز قد كتب إلى عبدالعزيز بن عبدالله برفع المكوس عن أهل مكة، فلما رفعت هذه المكوس: "جاء الناس بزكاة أموالهم، سبعة آلاف دينار، فصرّها فبعث بها إلى عمر بن عبدالعزيز. فردها عمر إليه، وقال: اقسمها في فقراء أهل مكة.

وتدل المصادر على أن عمر بن الخطاب هو أول من وضع العشر في الإسلام في خبر منسوب إلى الشعبي<sup>(٢٧)</sup>، وأمر عمر بن الخطاب عاشره أن "يأخذ من المصلين، يعني من المسلمين، مع أموالهم ربع العشر، ومن أموال أهل الذمة إذا اختلفوا بهما للتجارة نصف العشر، ومن أموال أهل الحرب العشر<sup>(٢٢)</sup>.

وزاد الأمر وضوحاً ما رواه الشيباني عن جرير بن حازم قال: "سمعت أنس بن سيرين يقول: أراد أنس بن مالك أن يستعملني على الأُبُلّة، فقلت: تقلدني على المكس من عملك؟ فقال: أما ترضى من أمر الناس ما أمرني به عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، من أمور الناس، فقال: استعملني عُمر، رضي الله عنه، فأمرني أن آخذ من المسلمين من كل أربعين درهماً درهماً، ومن أهل العهد من كـل عشـرين درهماً درهماً، ومن أهل الحرب من كل عشرة دراهم درهماً<sup>(٢٩)</sup>.

وكانت الأعشار تشمل الصامت والمتاع، والرقيق وما أشبه من الأموال الـتي تبقى في أيدي الناس، فأما إذا مرّ بالفواكه وأشباهها التي لا تبقى في أيدي الناس، فإنه لا يؤخذ منه شيء<sup>"(٧)</sup>.

وصاحب المكس أو المكّاس في عرف الفقهاء هو العاشر، والمكس هو ما يفعله العاشر، وسموه مَكَّاساً؛ لأنه ينقص أموال الناس بأخذ العشور منهم، وهو مشتق من المماكسة. والمكّاس لا يأخذ من أحدٍ منهم شيئاً من ذلك حتى يبلغ المال مائتي درهم، ما يجب فيه الزكاة على المسلم<sup>(١٧)</sup>.

أما مسوغات أخذ هذه العشور، فتعود - كما يرى الفقهاء - إلى أن هذه الأموال في رعاية الإمام وحمايته، وهو الذين يؤمن الطرق والسبل للتجارة، وهي تؤخذ من المسلم ربع العشر على أنها زكاة، وتضاعف على غير المسلم، أما الحربي أو المستأمن فيجبى وفقاً لقاعدة المعاملة بالمثل التي أطلق عليها الفقهاء اسم الجازاة، يقول الشيباني: "وأما الحربي فإنما أمر بأخذ العشر منه؛ لأنهم يأخذون منا العشر، فأمر بأخذ العشر منهم، إذ الأمر بيننا وبين الكفار مبني على المجازاة، حتى أنهم إن كانوا يأخذون منا الخمس أخذنا منهم الخمس، وإن كانوا يأخذون منا نصف العشر أخذنا منهم نصف العشر، وإن كانوا لا يأخذون منا شيئاً لا نأخذ منهم شيئاً... فإنه روي عن عمر - رضي الله عنه انه قال ليعشاره: خذوا منهم ما يأخذون منا، فإن أعياكم ذلك فخذوا منهم العشر".

ويفهم مما سبق أن العشور هي ضريبة تفرض على عروض التجارة المختلفة، ويدفعها المسلم وغير المسلم، والمستأمن أو الحربي الذي هو من غير دار الإسلام عند نقل البضائع والتجارات داخل حدود الدولة الإسلامية إذا بلغت نصاباً معيناً، وقـد تنقص عن العشر أو تزيد عليه وفقاً لقاعدة المعاملة بالمثل.

وعندما آلت الخلافة الإسلامية إلى بني أمية بعد انقضاء العهد الراشدي، وبداية خلافة معاوية بن أبي سفيان سنة ٤١هـ/ ٢٦٦ متبدلت كثير من سنن العدل التي أصلها الخلفاء الراشدون وعملوا بها، ويبدو أن أصحاب المكس أو العشور بدأوا يتجاوزن الضوابط والرسوم الشرعية، وأصبحت هناك ضرائب إضافية يفرضها المكاس على الأموال والسلع لمن يعملون معه، فتذكر لنا المصادر: البحاث وهو المحمن أو المفتش الذي يقوم بتفتيش الأوعية والأمتعة بحثاً عن المال، والكاتب الذي يقوم بتوثيق المعاملات، وأصحاب الجسور الذين يسمحون بالمرور، وغيرهم من الأعوان والموظفين الذين يتقاضون من المكلفين بالمكوس مدفوعات أخرى لقاء خدمتهم، ولكن هذه المدفوعات الإضافية لا تُعد جُزاء من الزكاة التي يدفعها المسلم.

فقد أورد ابن زنجويه (ت ٢٥١هـ/ ٨٦٥م): "ما أخذ منك العاشر على وجه الصدقة، فاحتسب به من الزكاة. وما أخذ منك البحاث والكاتب وأصحاب الجسور من الدرهم والدرهمين على غير وجه الصدقة، فلا تحتسب به من الزكاة؛ لأنه إنما يأخذون ذلك لأنفسهم، لحفظهم السبل، وتعاهدهم تلك الجسور، ولا يؤدونها إلى بيت المال (٢٣٠).

ويبدو أن هذه الدراهم المأخوذة زيادة على ما عُدَّ من الزكاة هي أشبه ما تكون بضرائب الخدمات المفروضة على كثير من المعاملات في وقتنا، وما أكثرها، وأشـد وقعها على الناس الذين هم منها في تذمر دائم، وهم مقيم.

ويبدو أن وطأة العشور أو المكوس قـد زادت مـع قيـام دولـة بـني العبـاس، واشتدت قسـوتها علـى النـاس، وبخاصـة بعـد أن عمـل أبـو جعفـر المنصـور بنظـام الضمان<sup>(٤٧)</sup>الذي فتح باباً واسعاً لزيادة المكوس، وشدة الطلب في تحصيلها، وحمل الناس بالعسف وقوة الجند على العمل بتلك الرسوم، وقد أكد هذه الحقيقة أحد الوعاظ الذي نبه المنصور على ذلك في أحد مواسم الحج، إذ يقول مخاطباً المنصور: "وبعثت عمالك في جباية الأموال وجمعها وحشرها إليك، وقويتهم بالرجال والكراع"<sup>(٧٧)</sup>.

ولم يقتصر المنصور على أموال الخراج التي تؤخذ عن الأرض الزراعية، والمكوس التي تفرض على العروض التجارية، بل جعل ضريبة على الدور والمنازل، وهو ما لم يعهد من قبل<sup>(٧٧)</sup>.

قلت: إن السنة السيئة التي سنها المنصور قد طغت وربت، وزادت وما توقفت مع مرور الأيام، وأصبحت تجمع من أصحاب الدور والعقارات والبنايات الأموال الطائلة التي جعلت كثيراً منهم يتمنى أنه ساكن بالكراء لكثرة ما هو مفروض ومرسوم على مُلاك هذه الدور على ما هو مشاهد بالعيان في زماننا في بعض البلدان العربية.

وبناءً على ما أصلَّه المنصور وسنه لدولة بني العباس في هذا المضمار، أَخذت المكوس والضرائب الفادحة تزداد يوماً بعد يوم، وتتسع دائرتها على الشعب، ويبدو أن تذمر الرعية كان واسعاً، ولذا فإننا نجد أبا يوسف يعقوب بن إبراهيم الأنصاري صاحب أبي حنيفة النعمان ومؤلف كتاب الخراج قد حاول تصحيح المسار، وإرجاع الأمور إلى نصابها العادل في كتابه الخراج الآنف الذكر، والمقدم للخليفة هارون الرشيد الذي كان من أكثر خلفاء بني العباس وقوفاً عند أوامر الشرع، وسعياً لإحياء سنن العدل،اقتداء بسيرة الخلفاء الراشدين، وعملاً بما جاء في الشريعة الغراء، وسنة نبينا عليه السلام. لقد بين أبو يوسف للرشيد أن عمر بن الخطاب هـو الـذي وضع العشـور في الإسلام، ولا بأس بأخذها إذا لم يُعتَدَ فيهـا على النـاس، ويؤخـذوا بـأكثر ممـا يجـب عليهم<sup>(٧٧)</sup>.

ولم يتوقف أبو يوسف عند الإشارة إلى أولية العشور في الإسلام، ومشروعية أخذها إذا تمت مراعاة الضوابط الشرعية، ووضع للرشيد الأسس التي يمكن أن يتعاطى من خلالها مع قضية الخراج، وقد حدد لذلك الشروط التالية: أولاً: التدقيق وحسن الاختيار لمن يباشرون جمع المكوس. ثانياً: أن يكونوا من أهل التقوى والصلاح. ثالثاً: أن يصدر الخليفة إليهم الأوامر الصارمة الحازمة بعدم الاعتداء على الناس، وتجاوز الحدود والنواميس الشرعية.

رابعاً: مراقبة ولي الأمر لمباشري العشور والقائمين عليها. خامساً: أن يكون سيف العقوبة بالعزل والحاسبة الدقيقة مصلتاً على المباشرين الـذين يخالفون الأوامر، ويظلمون الناس.

وقد أوضح الأسس المذكورة آنفاً أبو يوسف صاحب كتاب الخراج بقوله: "وأما العشور؛ فرأيت أن توليها قوماً من أهل الصلاح والدين، وتأمرهم أن لا يتعدّوا على الناس فيما يعاملونهم به، ولا يظلموهم، ولا يأخذوا منهم أكثر مما يجب عليهم، وأن يمتثلوا ما رسمناه لهم، ثم تتفقد بعدُ أمرهم وما يعاملون به من يَمرُّ بهم، وهل يجازون ما قد أمروا به؟ فإن كانوا قد فعلوا ذلك، عزلت وعاقبت، وأخذتهم بما يصحُ عندك عليهم لمظلوم أو مأخوذ منه أكثر مما يجب عليه...<sup>(٨٧)</sup>. وعندما آلت الأمور في مصر وبلاد الشام إلى دولة العبيديين في مصر والشام في منتصف القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي فشت ظاهرة المكوس في إدارة الدولة، وفرضت على كثير من الجهات والتجارات، ومن ذلك: مكس البُهار، مكس البضائع والقوافل، مكس البزّ والنحاس والقصدير، ومكس البضائع، ومكس الخشب، ومكس الورق المجلوب إلى الصناعة، ومكس الأغنام، ومكس الصوف، ومكس سوق الجمال، ومكس سوق الدواب، ومكس سوق الرقيق... إلى غيرها من المكوس المفروضة على أغلب مرافق الصناعة والتجارة والزراعة<sup>(٧٩)</sup>.

وفوق ذلك، فإن العبيديين قد فرضوا مكوساً على الخمور، وبيوت الحشيش، وبيوت الفحشاء والفساد، وغيرها من أبواب الفاحشة التي أصبح لها ضامنون يدفعون للدولة مبالغ محددة من الأموال، مقابل حماية الدولة لهذه الأوكار والبيوت التي يقوم ضامنوها بجمع الأموال الطائلة والضرائب الباهضة، مما أدى إلى الترويج للفاحشة واتساعها بين الناس، يقول المقريزي نقلاً عن القاضي الفاضل الذي يصف أحوال مصر في سنة ٢٤هه/ ١١٦٨م – وهي السنة التي تم فيها فتح نور الدين لمصر-: وحُميت بيوت الزر (الحشيش)، وأقيمت عليها الضرائب الثقيلة، فمنها ما انتهى أمرُه في كلِّ يوم إلى ستة عشر ديناراً، ومُنع الزر البيوتي ليتوفّر من البيوت الحميَّة، وحُمِلَت أواني الخَمَر على رؤوس الأشهاد وفي الأسواق من غير مُنكر<sup>(٨)</sup>.

قلت: تكشف لنا المصادر كشفاً تاماً لا لبس فيه أن الدولة العبيدية هي دولة المكوس الأولى بلا منازع لها في ذلك على امتداد تاريخ الدول الإسلامية، ولعل السبب أو الأسباب الكامنة وراء ذلك يعود إلى الأصول اليهودية لهذه الدولة التي ترجح كثير من المصادر نسبة مؤسسي هذه الدولة إلى يهود سلمية في بلاد الشام من ناحية، كما أن اليهود والأرمن وغيرهم من الأجناس قد نالوا مكانة كبرى، وحظوة عظمى في الدولة العبيدية من ناحية أخرى<sup>(١١)</sup>. ولا يخفى على الناس في كل عصر وأوان، أن اليهود هم أبرع الناس في جمع المال وامتصاص الثروات من أيـدي النـاس، بطرائقهم الجهنمية في سحب أموال الناس والاستيلاء عليهـا بشـتى الوسـائل المجافيـة لكل الشرائع والأخلاق الحميدة.

وفوق ذلك، فإن العبيدين قد حاربوا العلماء والفقهاء والمجتهدين، وجعلوا أمور التشريع منوطة بخليفتهم المعصوم حسب زعمهم، ثم داعي دعاته، ومن تبعه من الدعاة، فتعطل دور العلماء، وتوقف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(٨٢)</sup>.

ووصل الأمر في ذلك العصر إلى أن فرضت المكوس على حجاج بيت الله العتيق، ويصف الإمام الغزالي مَاكِسي الحج بأنهم أعداء الله، وأن دفع مال المكوس إليهم إعانة على الظلم، يقول في معرض حديثه عن – الآداب الدقيقة للحاج-: أن لا يعاون أعداء الله سبحانه بتسليم المكس، وهم الصادون عن المسجد الحرام من أمراء مكة والأعراب المترصدين في الطريق، فإن تسليم المال إليهم إعانة على الظلم، وتيسير لأسبابه عليهم، فهو كالإعانة بالنفس (<sup>(٨٢)</sup>.

وكانت سنة ٣٢٧هـ/ ٩٣٨م هي أول سنة فـرض فيهـا المكس علـى الحجـيج وذلك في خضم ضعف وتراجع قوة دولـة بـني العبـاس، يقـول الجزيـري في عرضـه لحوادث تلك السنة: "وهي أول سنة مكس فيها الحاج، ولم يُعهد ذلك في الإسلام<sup>"(١٤)</sup>.

وعندما جاء الله بدولة الشرع والعدل بين الناس، والإحسان إلى الرعية، والقيام بفريضة الجهاد والجلاد لأعداء الله، بقيادة الملك العادل نور الدين محمود بن زنكي (ت ٦٩٥هـ/ ١١٧٣م) الذي بدأ حرباً شعواء على كل مظاهر الظلم والفساد في دولته ومنها المكوس التي كانت وباءً عاماً شمل الرعية، وأضر بالناس. ومن وثائق تلك الحملة العنيفة والغارة والشعواء على المكوس، المنشور الـذي أصـدره نـور الـدين في سـنة ٥٦٦هـ/ ١٢٦٧م، والمتضـمن إسـقاط جميع المكـوس والضرائب، ومما جاء في ذلك المنشور: "وقد قنعنا من كنز الأموال باليسير من الحلال، فسحقاً للسُّحت، ومحقاً للحرام الحقيق بالمَقت، وبُعداً لما يُبعدُ من رضا الرَّب، ويقصي من محل القُرب، وقد استخرنا الله وتقربنا إليه، وتوكلنا في جميع الأحـوال عليه، وتقدَّمنا بإسقاط كل مكس وضريبة، في كل ولاية لنا بعيدة أو قريبة، وإزالة كل جهة مشتبهة مشوبة، ومحو كُلّ سُنة سيئة شنيعة، ونفي كل مظلمة فظيعة، وإحياء كل سنة حَسَنة...<sup>(٥٨)</sup>.

وفوق ذلك، فإنه كتب على ذلك المنشور ما صورته: "ذكر ما أطلق من الرسوم والمؤن، والمكوس والضرائب في سائر أعمال الولاية المحروسة – عمّرها الله- شاميها وجزيرتها في تواريخ متقدمة، وفي تاريخ هذا السجل، ورسم إطلاق ذلك كله، وتعفية آثاره، وإخماد ناره<sup>(٢٦)</sup>.

ونهج صلاح الدين بن أيوب (حكم ٥٦٩–٥٨٨هــ/ ١١٧٣–١١٩٢م) نهج سلفه نور الدين زنكي، وسار في دولته على سياسة إبطال المكوس والأموال المشبوهة المصدر، التي جبيت من الرعية بطرائق ومسميات غير شرعية.

فقد أشار ابن جبير الذي حج في سنة ٥٧٨هـ/ ١١٨٢م إلى جهود صلاح الدين في رفع المكوس التي كانت تثقل كاهل الحجيج والمفروضة من قبل مُكثر حاكم مكة: "ولولا ما تلافى الله به المسلمين في هذه الجهات بصلاح الدين، لكانوا من الظلم في أمر لا يُنادى (يزجر) وليدُه، ولا يلين شديده. فإنه رفع ضرائب المكوس عن الحاج، وجعل عوض ذلك مالاً وطعاماً يأمر بتوصيلهما إلى مُكثر أمير مكة، فمتى أبطأت عنهم تلك الوظيفة المترتبة لهم عاد هذا الأمير إلى ترويع الحاج وإظهار تثقيفهم (تقويمهم وتهذيبهم والمراد هنا تعذيبهم) بسبب المكوس<sup>(٨٧)</sup>. قلت: إن القارئ للتاريخ الإسلامي يـدرك أن ثلاثـة مـن سـلاطين المسـلمين وملوكهم – بعد عمر بن عبدالعزيز – قد عملوا بجد وإخلاص على رفع المكوس عـن كاهل الأمة، وهم يوسف بن تاشفين، ونور الدين زنكي، وصلاح الدين بـن أيـوب، وقد تحققت أعظم الانتصارات، وأضخم الإنجازات على أيديهم.

فيوسف بـن تاشـفين هـو بطـل معركـة الزلاقـة (٤٧٩هـ/ ١٨٦م) أو منقـذ الأندلس لمدة أربعة قرون تالية، ونور الدين هو الـذي أعـاد السـنة إلى الشـام ومصـر والحجاز، وهو الذي أذل الفرنج وقمعهم وتغلب عليهم في معـارك فاصـلة، وأنجـز مشروع الوحدة بين مصر والشام. وصلاح الدين هو الذي أتم مسيرة معلمه وملهمه نور الدين وحمل راية الوحدة بين مصر والشام والجزيرة الفراتية، وهزم ملوك الفـرنج في حطين، واسترد بيت المقدس بعد احتلال دام قرناً من الزمان تقريباً.

أما السر الكامن وراء النجاح الباهر لهؤلاء السلاطين، فإنه يعود إلى أن الأمة قد أدركت عمق إخلاصهم لدينهم ولأمتهم، وأن أحكام الشرع ونواميسه مقدمة عندهم على غيرها من قوانين البشر وأنظمتهم، ولذلك أحبتهم وأطاعتهم، وانقادت لمشاريعهم الهادفة إلى النهوض والإصلاح، والعودة بالأمة إلى ينابيعها الصافية المستمدة والمستلهمة من كتاب الله وسنة نبيه عليه السلام.

وعلى الرغم من السياسة الرشيدة لصلاح الدين بن أيوب في إلغاء المكوس، فإنَّ ابنه الملك العزيز عثمان بن صلاح الدين متولي الأمور بمصر (حكم ٥٨٩-٥٩٥هـ/ ١٢٩٠-١٢٩٥م): أعاد المكوس وزاد في شناعتها<sup>(٨٨)</sup>.

وعندما قامت دولة المماليك (٦٤٨-٩٢٣هـ/ ١٢٥٠-١٥١٨م) استوزر أول سلاطينها المعزّ عز الدين أيبـك التركماني في سنة ٢٥٠هـ/ ١٢٥١م، أحـد المسـالمة الأقباط الذي قام بفرض كثير من الضرائب التي كانت باكورة وأصلاً لكـل المكـوس التي فرضت في دولة المماليك فيما بعد. يقول الأمير ركن الدين بيبرس المنصوري الدودار (ت٢٥٥هـ/ ١٣٢٥م) مبيناً ذلك الفعل المشين الذي يدل على إهانة بعض ظلمة سلاطين المماليك للمسلمين: للّما استقل الملك المعز شرع في تحصيل الأموال، واستخدام الرجال، واستوزر شخصاً من نُظار الدواوين يسمى شرف الدين هبة الله بن صاعد الفائزي، كان من القبط الكتّاب، فعدل عن أهل الكتاب، وأسلم في الدولة الكاملية، فتقدم في المناصب الديوانية، فقرر أموالاً على التجار ذوي اليسار، وأرباب العقار، ورتّب مكوساً وضمانات وسماها حقوقاً ومعاملات، واستقرت وتزيدت [كذا] إلى يومنا هذا<sup>(٨٩)</sup>.

ومما هو جدير بالذكر، أن استخدام الأقباط أو المسالمة في المناصب المالية في الدولة المملوكية كان من أسباب فرض المكوس والضرائب الباهضة على الرعية، فقد استخدم الناصر محمد بن قلاوون (ت ٧٤١هـ/ ١٣٤٠م) – الذي امتد حكمه قرابة الأربعة عقود، وهو من أعظم سلاطين المماليك – واحداً من الأقباط يُدعى بين معاصريه بالنشو (ت ٧٤٠هـ/ ١٣٣٩م) وعينه ناظراً للخاص أي النظر في أموال السلطان، يقول سمير الدروبي واصفاً أعمال النشو وبشاعاته المشينة: "فتفنن النشو في مصادرة الكتاب، وفي ابتكار المظالم التي لم يسبق إليها، وأكثر من مصادرة السماسرة والبياعين والتجار، وأصحاب الأموال، وتسلط على من ناوأه، أو أنكر عليه مشاريع ظلمه التي أرهق بها الرعية بأشد أنواع العذاب، وكانت كلمته نافذة عند السلطان، وجرت أكثر من محاولة لاغتيال النشو، تخليصاً للناس من مظالمه وشروره<sup>(١٩</sup>).

واللافت للنظر، أن المكوس التي قررت على المسلمين وغير المسلمين في زمن المماليك قد تفرعت وتشعبت، وتفنن الوزراء وغيرهم من أرباب الدولة والكتاب في فرضها على معايش الناس وتجارتهم وزراعتهم، ورؤوسهم وبيوتهم، ومطاعمهم ومشاربهم، وأسواقهم وأرضهم، وتركاتهم وأفراحهم...إلخ وعرف كثير من هذه المكوس باسم: حقوق،أومقررات،أورسوم،أوواجبات، ومن تلك المكوس: مكس الحجاج، ومكس المبشرين، ومكس وفاء النيل، ومكس طرح الفراريج، ومكس الحلفا والدريس والأتبان، ومكس القمح، ومكس السمسرة،ومكس الغلال، ومكس دار الفاكهة، ومكس الجلود والدباغة، ومكس الذبيحة، ومكوس الخمر والمغاني والأفراح، ومكس الملاهي، ومكس الرمان، ومكس الجمال، ومكس القصب والقلقاس، ومكس الملح، ومكس النطرون، ومكس المراعي والمصايد<sup>(٩١)</sup>..الخ.

ويبدو أن مكس القراريط، أو ضمان القراريط كان من أكثر المكوس ظلماً وشدة على جمهرة الناس، ولذلك هب العلماء لمقاومة هذا المكس، ورفعوا أمره للسلاطين والأمراء محاولين إلغاءه، يقول المقريزي في عرضه لحوادث سنة ٧٧٥هـ/ ١٣٧٣ م: "وفي هذا الشهر اجتمع قاضي القضاة برهان الدين إبراهيم بن جماعة، والشيخ سراج الدين عمر البلقيني، بالسلطان، وعرفاه ما في ضمان المغاني من المفاسد والقبايح، وما في مكس القراريط من المظالم وهو ما يؤخذ من الدور إذا بيعت، فسمح بإبطالها، وكتب بذلك مرسومين إلى الوجه القبلي والوجه البحري، بعدما قُرءا على منابر القاهرة ومصر، فبطل والحمد لله ضمان هاتين الجهتين، وكان يتحصل منهما مال عظيم جداً، وزال بزواله منكر شنيع<sup>(٩٢)</sup>.

وقد بيّن لنا المؤرخ ابن إياس الحنفي دلالة مكس القراريط، أو ضمان القراريط الذي فرضه بعض الوزراء في دولة المماليك على من يبيع داراً أو عقاراً، حتى أبطله السلطان الأشرف شعبان بن الأمجد بن قلاوون في سنة ٧٧٨هـ/ ١٣٧٦م، يقول ابن إياس: "وكان يؤخذ من البائع عن كل ألف درهم من ثمن داره عشرون درهماً، وكان لا يقدر أحدٌ أن يشتري داراً حتى يطبع له على مكتوب بطبع أحمر يشبه المدائرة، ويعلم حولها مباشرون [كذا والصواب مباشرو] هذا الديوان بعلامة تشهد له، مكتوب بالبيع، ومتى لم يكن هذا في مكتوبه، وإلا يحلّ عنه المشتري، خوفاً مـن أن ينكّـل بـه النكال العظيم<sup>(٩٣)</sup>.

أما المقصود بمكس المغاني أو ضمان المغاني، فإن دولة المماليك فوضت امرأة بهذا الضمان الذي أتاح لها أن تفرض ضريبة على المغنيات والنساء اللائي يفعلن الفاحشة، وعلى الأفراح والأعراس وحفلات الختان، وكان للضامنة أعوان يطوفون على بيوت المغنيات لجمع المقررات المالية، مما أدى إلى فسادٍ أخلاقي هائل، إذ تفاقمت الفواحش، واستشرى الاتجار بالأعراض على الرغم من الحملات الشعواء التي شنها علماء ذلك العصر على هذا الضرب من المكوس المحرمة.

يقول المقريزي موضحاً تلك الأفعال السوداء، والأحوال المظلمة التي عمّ ضررها كثيراً من الناس: فأمّا "ضمان المغاني فكان بلاءً عظيماً، وهو عبارة عن أخذ مال من النساء البغايا، فلو خرجت أجَلُّ امرأة في مصر تريد البغاء نزّلت اسمها عند الضَّامنة، وقامت بما يلزمها، لما قَدَر أكبر أهل مصر على منعها من عمل الفاحشة. وكان على النساء إذا انْتَفَسْن، أو عَرّسْن امرأة، أو خَضّبت امرأةٌ يَدَيها بحناء، أو أراد أحدٌ أن يَعمَل فَرَحاً، لا بد من مال بتقرير تأخُذه الضَّامِنة، ومن فعل فرحاً بأغان، أو نَفَّس امرأته من غير إذن الضَّامنة، حَلّ به بلاء لا يُوصَف<sup>(19)</sup>.

وبناء على تغلغل المكوس في جميع مفاصل دولة المماليك ودخولها في مختلف مناشط الحياة اقتصادياً واجتماعياً ودينياً وأخلاقياً، فإن العلماء والفقهاء قـد تصـدوا للإنكار على ظاهرة المكوس، وأبانوا مجانبة أغلبها لأحكام الشرع.

وشنت حملات العلماء والفقهاء على مُباشري أعمال المكوس، وصوبت سهام وعظهم وإنكارهم إلى الآمرين بها والمشرعين لها، ومن العلماء الذين نبهوا على حرمة المكوس، وحذروا أهلها والقائمين بأمرها من الإهانة في الدنيا، والعذاب المهين في لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

الآخرة الإمام الذهبي (ت٧٤٨هـ/ ١٣٤٧م) إذ يقول في وصفه للخِلع (الثياب التكريمية التي يخلعها السلطان على وزراء الدولة أو ولاتها وعمالها في ذلك العصر): قإن خلع على رئيس خلعة سيراء من ذهب وحرير وقُندس، يُحرِّمه ما ورد في النهي عن جلود السباع ولبسها الشخص يسحبها ويختال فيها، ويخطُرُ بيده، ويغضب ممن لا يهنيه بهذه الحرمات، ولا سيما إن كانت خِلعة وزارة وظلم ونظر مَكس، أو ولاية شرطة، فليتهيَّأ للمقت وللعزل والإهانة والضرب، وفي الآخرة أشد عنداباً وتنكيلاً<sup>(٥٩)</sup>.

ويقول الإمام تقي الدين السبكي (ت ٥٦ هـ/ ١٣٥٥م) في إحدى فتاوه: "... وسليمان ضامن مكاس، والأموال التي في أيدي المكاسين حال ملكهم لها...<sup>(٩٦)</sup>.ويقول تاج الدين السبكي أيضاً (ت ٧٧١هـ/ ١٣٦٩م) في كتابه الجليل "معيد النعم ومبيد النقم" الذي حدد فيها تجاوزات أرباب المناصب في دولة المماليك، وحاول فيه إرشادهم إلى المنهج السوي الملتزم بروح الشرع وتعاليمه، واصفاً مهام الوزير في عصره: "الوزير؛ وهو اليوم اسم لمن ينظر في المكوس وغيرها من الأموال التي ترفع للسلطان وبيت المال. ومن حقه بذل النصيحة للملك، وكف أذاه عن أموال الرعية، وتخفيف الوطأة عنهم ما أمكنه. وقد علم أن المكوس حرام. فإن ضمّ الوزير إلى أخذها الإجحاف في ذلك، وتشديد الأمر فيه، والعقوبة عليه، فقد ضمّ حراماً إلى حرام<sup>(٧٢)</sup>.

ويشير القلقشندي في مطلع القرن التاسع الهجري، وهو من الفقهاء، وكتاب ديوان الإنشاء في ذلك العصر، إلى كثرة المكوس التي أصبح لها ضامنون للدولة، ثم يقومون بعد ذلك بتحصيلها من الرعية، طمعاً في الزيادة الفاحشة على ما دفعوه للدولة، يقول: "وهو جهات كثيرة، يقال: إنها تبلغ اثنتين وسبعين جهة، منها ما يكثر متحصّله، ومنها ما يقلُّ، ثم بعضها بحسب ما يتحصَّل من قليـل وكـثير، وبعضـها لـه ضَمَانٌ بمقدار معين لكل جهة، يُطلب بذلك المقدار إن زادت الجهة فله، وإن نقصـت فعليه<sup>(٩٨)</sup>.

ثم يبين القلقشندي موقفه الشخصي – وهو بلا شك موقف غالبية الناس-، ورأيه الشرعي في هذه المكوس: "قلت: عمت البلوى بهذه المُكُوس، وخرجت في التزيُّد عن الحدّ، ودخلت الشبهة في أموال الكثير من الناس بسببها<sup>(٩٩)</sup>.

وتعرض ابن خلدون (ت ٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م) في مقدمته للمكوس التي أصبحت من مظاهر النشاط الاقتصادي في عصره، ولاحظ أن الدول في زمانه عادة ما تفرض هذه المكوس التي يسميها مغارم على الرعايا في أواخر حكمها، إذ تضطر لجباية المال من الرعية لتغطية نفقات الدولة التي يستهلكها العطاء، وكثرة الجند، وتغلغل الترف، ويرى أن آثارها خطيرة على الدولة والمجتمع، حيث تؤدي إلى اضمحلال الدولة واختلال العمران<sup>(١٠٠)</sup>.

ومن المؤكد أن ابن خلدون قد بنى رأيه في المكوس، وأنها مـن أسـباب انهيـار الدول بناءً على استقرائه، ونظره العميق لتاريخ كثير من الدول الإسـلامية الـتي كـان المكس عاملاً أساسياً من عوامل انهيارها وزوالها.

وحَمَلَ محمد بن محمد بن خليل الأسدي (كان حياً سنة ٨٥٥هـ/ ١٤٥١م) على المكوس حملة شعواء، فهي عنده من المظالم والمغارم، والمال الحرام على جامعه وآكله، حيث حاول جباتها تجميل دلالة المكس، فسموها بالحقوق والواجبات والرسوم، ودعا الأسدي إلى محوها وإبطالها، وعدّ ذلك قربةً إلى الله تعالى يقول: "وأما المال الحرام، فهو ما استخرج بخلاف ذلك على غير وجه الحق حسبما وضعوه من الرسوم والخِدَم الموضوعة في كل ديوان، وما رتبوه وأجروا به العوايد التي ما أنزل الله بها من سلطان، مثل: الموجبات، والحقوق التي لا حق فيها، والمكوس التي هي محرمة على مستخرجيها وآكليها... ومن الظلم القبيح أن تضاف أسماء المكوس للسلطان، وأن تضاف الحمايات المذكورة لأركان الدولة من الأمراء والوزراء والأعوان، فتبطيل المكوس من أعظم القربات<sup>(۱۰۱)</sup>.

وتصدى الإمام الحافظ جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م)، وهو في ريعان شبابه، إلى ظ اهرة المكوس، وقد تجلى ذلك في إحدى مجالس أماليه في الحديث النبوي الشريف، عندما أملى المجلس الحادي والتسعين منها في يوم الجمعة سابع عشر جمادى سنة أربع وسبعين وثمانمائة، وكان موضوع ذلك المجلس في ذم المكس حيث أورد السيوطي مجموعة من الأحاديث والأخبار والآثار الواردة في ذم المكس<sup>(٢٠٢)</sup>، مما يدل على أن قضية المكس كانت من أهم المصائب التي ابتلي بها الناس، وقد عرف هذا الحبر العظيم بتصديه لكثير من التجاوزات التي خالفت الشريعة وخرجت عن أحكام الدين، سواء أكانت هذه المخالفات والخروقات من السلاطين والأمراء، أم من العلماء والفقهاء، أم من عامة الناس<sup>(١٠٣)</sup>.

ولمّا استولى العثمانيون على البلاد العربية بعد معركة مرج دابق المشؤومة في سنة ٩٢٣هـ/ ١٥١٧م، ورث الترك كثيراً من العادات والرسوم المملوكية في الإدارة والحكم، ولكن العثمانيين سنوا مجموعة كبيرة من التشريعات الضريبية التي تضمنتها القانوننامات العثمانية، التي لا نجد فيها استخداماً للفظة المكس والماكس والمكوس التي استعمل العثمانيون بدلاً منها العشر والعاشر والأعشار، ثم عرفت فيما بعد باسم ضريبة الجمرك (العاشر).

وعرفت عند العثمانيين باسم "زكاة العاشر"، وهو موظف الضريبة المعين من قبل الحكومة ببعض الشروط والقيود على الطرق التجارية من أجل أخذ زكاة (صدقات) البضائع التجارية... الضريبة المسماة "عشر" نوع من أنواع ضرائب الجمرك، والمأمور

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

المسمى "عاشر" هو موظف الجمارك... كانت الضرائب الجمركية في بداية تأسيس الدولة العثمانية يتم تحصيلها تحت اسم "رسم الجمرك" على شكل زكاة العاشر، وتنسجم مع الأحكام الشرعية، ولهذا أفتى شيوخ الإسلام بكون رسم الجمرك زكاة العاشر، وما يراه الفقهاء الأحناف في هذا الصدد يشكل السند الشرعي لتطبيقاته في الدولة العثمانية (١٠٤).

قلت: إن بعضاً من فقهاء الحنفية في الدولة العثمانية قد عدلوا عن استخدام لفظة المكس أو المكّاس لما لها من دلالة سيئة في الذاكرة الدينية والشعبية، إذ دلت هذه اللفظة على الظلم والمظالم التي أصبحت منظمة ومشرعاً لها في الدول الإسلامية السابقة على دولة بني عثمان، وخرّج بعض فقهاء الدولة هذه الضرائب على أنها زكاة يدفعها المسلم، وتعد مكافئة لها في النصاب وفي الغاية.

ومما هو لافت أن محمد أمين بن عمر المعروف بابن عابدين الدمشقي (ت ٢٥٢ هـ/ ١٨٣٦م) وهو فقيه البلاد الشامية، ومن كبار الفقهاء الحنفية في العصر العثماني يخالف رأي بعض فقهاء الدولة العثمانية، ويقول: "مطلب: لا تسقط الزكاة بالدفع إلى العاشر في زماننا... واعلم أن بعض فسقة التجار يظن أن ما يؤخذ من المكس يحسب عنه إذا نوى به الزكاة، وهذا ظن باطل، لا مستند له في مذهب الشافعي؛ لأن الإمام لا ينصب المكاسين لقبض الزكاة، بل لأخذ عشورات مال وجدوه قلَّ أو كثر، وجبت فيه الزكاة أو لا. قلت: على أنه اليوم صار المكاس يقاطع الإمام بشيء يدفعه إليه، ويصير ما يأخذه لنفسه ظلماً وعدواناً، ويأخذ ذلك، ولو مرّ

أمّا دولة محمد علي الكبير أو الدولة العلوية التي بدأت مع حكم محمد علي في سنة ١٢٢٠هـ/ ١٨٠٥م بمصر فهي امتداد لدولـة العثمـانيين، إذ كـان مؤسـس هـذه لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

الدولة والياً للعثمانيين على مصر، ثم استقل بها، وكانت اللغة التركية أساسية في دولته، وغلبت على الإدارة والجيش، بينما كان من حظ العربية الإحياء في المدارس ومعاهد العلم<sup>(٢٠١)</sup>، ولذلك فإن إدارة الدولة العلوية استخدمت مصطلح الكمرك أو الجمرك بدلاً من لفظة المكس أو المكوس سيراً على النظام العثماني في الاستعمال، وأصبح الجمرك رسوماً مالية يقدرها مأمورو إدارة الجمارك على الطرود والسلع التجارية الداخلة إلى أرض الدولة، بعد معاينتها واستيفائها للشروط المنصوص عليها التجارية الدولة وغيرها من الدولة ما واستيفائها للشروط المنصوص عليها والمين الدولة والمراح من الفراد والسلع وأصبح الجمرك رسوماً مالية يقدرها مأمورو إدارة الجمارك على الطرود والسلع التجارية الداخلة إلى أرض الدولة، بعد معاينتها واستيفائها للشروط المنصوص عليها التجارية الداخلة وغيرها من الدول التي تربطها بها اتفاقات تجارية ومالية، ويتضح ذلك من اللوائح والقوانين والمنشورات والقرارات الصادرة بمصر من سنة ١٨٧٦.

وأشار لويس بن نقولا المعلوف الذي عاش شطراً من حياته في العهد العثماني (ت ١٣٦٥هـ/ ١٩٤٦م) في معجمه "لمنجد" إلى أن الجمرك هو المكس، حيث يقـول: "الجُمْرك والكمرك تجمع على جمارك أو كمارك: دائرة المكوس (فارسية)<sup>(١٠٨)</sup>.

وأكد ما ذكره المعلوف بخصوص هذه اللفظة لغوي آخر من هو طوبيا العنيسي الحلبي اللبناني الذي ألف كتابه في سنة ١٩٠٨م، يقول كُمرك – وهو كمرك في الفارسية والتركية، مرادفه: دار المكس، وما يؤخذ على البضائع والسلع، يقال له مكس والجمع مكوس<sup>(١٠٩)</sup>.

وما تضمنه "المعجم الوسيط" الصادر عن مجمع اللغة العربية في القاهرة في مطلع الستينيات من القرن الماضي يعزز ما ذكره كل من المعلوف والعنيسي، حيث جاء فيه: "الجُمْرُك: جُعلٌ يُؤخذ على البضائع الواردة من البلاد الأخرى، (أصله كُمْرك: تركية): وعربيته: (مَكْس)، وهو لفظ دخيل (١١٠٠). وكرر شرح لفظة جُمْرُك في المعجم الكبير الصادر عن مجمع اللغة العربية في القاهرة، وأضاف إليه دلالة: "الموضع الذي يحصل فيه هذا الجُعلُ"((()).

ولكن على الرغم من استخدام الإدارة العثمانية في بلاد الشام والحجاز والعراق، والإدارة العلوية بمصر للفظة كُمرك أو جمرك،فإنَّ لفظة مكس ومكوس لم تدرس من الاستعمال الكتابي، إذ عادت هذه اللفظة إلى الاستعمال الإداري في حكومة شرقي الأردن عند قيامها في مطلع العقد الثالث من القرن العشرين الميلادي، وأصبح المكس جزءاً من دائرة الجمرك، وصدر قانون للمكس، يقوم بتطبيقه مدراء المكس على مختلف السلع التجارية التي تدخل البلاد،إذ يقوم هؤلاء المدراء بتحديد رسوم مالية على مختلف البضائع والسلع، وتجارة (الترانسيت) التي تدخل البلاد أو تمرُّ عبرها، بعد قيام مأموري المكوس بتخمين قيمة هذه البضائع والسلع التجارية.

ومنح قانون المكس مدراء المكوس حق مصادرة السلع، أو بيعها إذا خالف مستوردوها قانون المكس، وقد يكلف مدير المكوس برفع الرسوم الجمركية على البضائع المستوردة (١١٢).

وكانت وزارة التجارة الأردنية تصدر تقريراً سنوياً يعرف باسم التقرير الإداري: الجمارك والمكوس والتجارة والصناعة"، ويبدو أن إصدار مثل هـذا التقرير قد بدأ منذ سنة ١٩٣٥ فصاعداً.

وقد تمكنت من الوقوف على التقرير الصادر عن هذه الوزارة في سنة ١٩٤٦ ميلادية، وقد فصل الكشف الملحق بهذا التقرير أنواع الجبايات المالية التي جاءت على النحو التالي: ضريبة الزكاة، رسوم تسجيل المراكب الشراعية، الرسوم الصحية، رسوم رخص الاستيراد، رسوم التعداد، ضريبة الدخولية، رسوم المواد المشتعلة، رسوم تسجيل العلامات التجارية، رسوم مصايد الأسماك، رسوم رخص الراديو، رسوم المركبات النارية، رسوم الجوازات، رسوم البيطرة، أجور مساعي، رسوم البضائع المعاد تصديرها، ضريبة البندرول وتؤخذ عن ورق اللعب، وورق السجاير وعن الكبريت، ورسوم المكوس وتؤخذ عن المشروبات الروحية [الخمور] والكحول، وعن التبغ والسجاير، والترنسيت.

وقد استمر استخدام لفظة المكوس في مثل هـذه التقـارير الصـادرة عـن وزارة التجارة – الجمارك حتى سنة ١٩٥١م، وذلك عندما أدرجت مـادة الملـح والكبريت تحت بند المكوس إضافة لما سبق فرضه على المشـروبات الروحيـة والكحـول وعلى السجائر والتبغ<sup>(١١٣)</sup>.

وكان قانون المكوس في الأردن عرضة للتعديل، وبلغ عدد القوانين والتعديلات التي طرأت على هذا القانون ثمانية وثلاثين تعديلاً منذ سنة ١٣٤١هـ-العديلات التي طرأت على هذا القانون ثمانية وثلاثين تعديلاً منذ سنة ١٣٤١هـ-العام هـ/ ١٩٢٢-١٩٨٠م. ويبدو أن هذه التعديلات كانت تدخل سلعاً ومنتجات جديدة في إطار هذا القانون، من ذلك القانون الصادر في الجريدة الرسمية في سنة ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦، إذ صدر قانون معدل لرسوم المكوس على المنتجات النفطية، ثم صدر نظام آخر معدل لرسوم المشتقات النفطية في سنة ١٤٠١هـ/ ١٩٨٠م، حيث جاء هذا النظام ممهوراً بتوقيع رئيس الوزراء، ومجلس الوزراء آنذاك، ونشر في الجريدة الرسمية بعنوان تظام معدل لنظام رسوم المكوس على المنتجات النفطية.

## نتائج البحث

- ١ لم تُشِرْ المعاجم العربية على تنوعها وكثرتها إلى أصل لفظة مكس".
- ٢- بقيت لفظة "مكس" حاملة لدلالاتها في الآشورية حتى دخول العثمانيين للبلاد
   العربية في مطلع القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي.
- ٣- تبين أن مصطلح "مكس" يعود إلى أصول أكادية ترجع إلى الألفية الثالثة قبل
   الميلاد، وقد انحدرت منها إلى البابلية والأشورية والسريانية والعبرية والعربية،
   ولم تُشر معاجم المعرب والدخيل عند العرب إلى أصل لفظة "مكس".
- ٤- دلَّ هذا المصطلح على الضرائب النقدية أو العينية التي تأخذها الدولة، أو القبيلة، أو الأفراد على الأرض، والسلع، والمحاصيل الزراعية.
- ٥- وردت لفظة "مكس" في الشعر الجاهلي، وأوراق البرديات العربية، والمعاجم
   العربية قديمها وحديثها، وفي جمهرة نصوص التراث العربي.
- ٦- تحركت لفظة "مكس" في إطار الدلالة على الضريبة أو الإتاوة أو الجباية أو
   العشور أو استنقاص الثمن أو الخيانة، في مختلف المناشط: الاقتصادية والزراعية
   والتجارية والعمرانية.
- -V حذرت نصوص الحديث النبوي وأقوال الصحابة والتابعين أصحاب المكوس
   من مغبة عملهم؛ مما كان له أكبر الأثر في الربط بين المكوس والظلم في الوعي
   الشعبي الإسلامي.
- ٨- جاءت لفظة "مكس" في معاجم الفقهاء، ومعاجم غريب الحديث النبوي الشريف مرتبطة بالظلم والبخس الذي يمارسه أعوان السلاطين.

لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- ٩- مع تمدن المجتمع الإسلامي وارتقائه إلى مستوى المجتمع السياسي لا القبلي ظل للمصطلح مفهوم "الإتاوة" التي تؤخذ من عروض تجارة السوق، أو تؤخذ من الصدقات أو غيرها من الخراجات، سلوكاً فردياً يمارسه بعض الأفراد ولا يقره العرف ولا النظام الرسمي، فاستمر معنى "المكس" مقروناً بالظلم ومنهياً عن فعلته. والماكس ههنا شخص متطفل وخارج عن كونه أحد أطراف القضية، وإنما متسلط عليها.
- ١٠ مع تقدم النظام السياسي الإسلامي واستقرار المجتمعات مدنياً تغير مفهوم "المكس" مبتعداً عن دلالته السلبية السابقة؛ ليفيد معنى المنابذة أو المضاربة في البيوع بوصفه عملية مشروعة طمعاً في الفوز بالبيوعات، حيث الماكس هنا أحد طرفي العملية التجارية، وبقي "المكس" سلوكاً فردياً وليس وظيفة رسمية مناطة به.
- ١١- ارتقى "لمكس" إلى مفهوم إيجابي وتخصص بعمل رسمي يقوم به أفراد موظفون،
   وصار أحد موارد الدولة في جباية الرسوم على عروض التجارة العابرة إليها،
   ولاحقاً على عروض التجارة الداخلية.
- ١٢- تعددت أنواع المكوس وتنوعت في دولة العبيديين وما تلاها من عصور، فأصبحت وباء قاتلاً، وشراً مستطيراً، عانت منه الرعية أشد المعاناة؛ مما دفع كثيراً من العلماء إلى مقاومتها لدى الأمراء والسلاطين الذين استجاب بعضهم لمطالب العلماء في وضع المكوس المرهقة عن كاهل الرعية.
- ١٣- طغى المصطلح العثماني "جمرك" أو "كمرك" على اللفظ العربي "مكس" إلى ان تلاشى أو كاد، وحل لفظ "جرك" محل لفظة "مكس" في الاستعمال الإداري والديواني، وجرى "جرك" على ألسنة عامة الناس بعد أن عاش اللفظ "مكس" في لغة العرب ما يزيد عن خسة آلاف عام.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

## أ. د. سمير الدروبي

١٤- أصبحت لفظة "جمرك" منافسة خطيرة للفظة "مكس"، وحلت محلها في الاستعمال
 الرسمي ودواوين الدولة؛ إذ أوشكت لفظة "مكس" على التلاشي من
 الاستعمال اللغوي العربي المعاصر.

لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

## الهوامش والتعليقات:

Gesenius, Handwö. W.herbraishes und aramaisches handworter (۱) انظر: buch

.Berlin, 1962) p. 422. w. BJörkman, "maks" EI2)

وانظر: ربحي كمال، المعجم الحديث (عبري/ عربي)، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٧٥، ص٢٦٣. وقد تكرم الزميل أ.د إسماعيل عمايرة مشكوراً بترجمة مادة "مكس" من معجم جيزنيوس المصنف باللغة الألمانية.

- (٢) المصدر السابق.
- Fraenkel,. S; Die Aramaischen Fremdworter in arabischen (Leiden, انظر (۳) 1886), p. 283
  - (٤) انظر: العقيقي، المستشرقون: ٢/ ٧١٩.
- ٥) سالونن، إركي: "الكلمات العربية ذات الأصول السومرية والأكادية"، ترجمة: محمد قاسم، توفيق عز، مجلة الجامعة، جامعة الموصل، تموز ١٩٨٠م: ٢٣.
- (٦) انظر: الـدروبي، سمير: "المعرب والـدخيل في المعاجم العربية القديمة بين دلالته المعجمية واستعماله اللغوي: لفظة "الفهرست" "تموذجاً. بحث منشور في مقاربات في اللغة والأدب (٤)، جامعة الملك سعود، الرياض، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م: ص٤٢.
- (٧) الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت ١٧٥هـ/ ٧٩١م): العـين. تحقيـق: مهـدي المخزومـي، إبـراهيم السامرائي، وزارة الثقافة والإعلام، بغداد، ١٩٨٠م: ج٥، ص٣١٧.
- (٨) ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٢١هـ/ ٩٣٣م): جمهرة اللغة. طبعة جديدة بالأوفست، مؤسسة الحلبي، القاهرة، بلا تاريخ، ج٣، ص٤٦.

- (٩) الشيباني، أبو زكريا يحيى بن علي (ت ١٢٥هـ/ ١١٠٨م): شرح المفضليات. تحقيق: علي محمـ د
   البجاوي،ط١،دار نهضة مصر، القاهرة، ١٣٩٧هـ، ١٩٧٧م.
- (١٠) الفارابي، أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم (ت ٣٥٠هـ/ ٩٦١م): ديوان الأدب. تحقيق: أحمد مختار عمر، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٩٧٤م. ج١، ص٣٥٢، ج٢، ص١٦٣.
- (١١) الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد (ت ٣٧٠هـ/ ٩٨٠م): تهذيب اللغة. تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، ط١، المؤسسة المصرية، القاهرة، ١٩٦٤م. ج١٠، ص٩٠.
  - (١٢) المصدر السابق: ١٠/ ٩٠.
- (١٣) الصاحب بن عباد، إسماعيل (ت ٣٨٥هـ)، المحيط في اللغة، تحقيق: محمد حسن آل ياسين، عالم الكتب، بيروت ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م، ج٦، ص١٦٣.
- (١٤) الجوهري، إسماعيل بـن حمـاد (ت ٣٩٣هـ/ ٢٠٠٢م): الصـحاح، تحقيق: أحمـد عبـدالغفور عطار، ط٢، دار العلم للملايين، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م. (مكس).
- (١٥) ابن فارس، أبو الحسين أحمد (ت ٣٩٥هـ/ ٢٠٠٤م): الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها. شرح وتحقيق: السيّد أحمد صقر. الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م. ج٥، ص٣٤٥.
- (١٦) ابن سيده، علي بن إسماعيل (ت ٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م): المخصص، دار الفكر، بيروت، بـلا تاريخ. ج١٢، ص٢٥٣.
- (١٧) الزمخشري، محمود بـن عمـر (ت ٥٣٨هـ/ ١١٤٣م): أسـاس البلاغـة. دار مطـابع الشـعب، القاهرة، ١٩٦٠م، ص٩٠٩.
- (١٨) الحميري، نشوان بن سعيد (ت ٥٧٣هـ/ ١١٧٨م): شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم. ط١، دار الفكر المعاصر، دمشق، ١٩٩٩م. ج٩، ص ٦٣٦٠.
- (١٩) الصَّغاني، الحسن بن محمد بن الحسن (ت ٢٥٠هـ/ ١٢٥٢م): العباب الزاخر واللباب الفاخر. تحقيق: محمد حسن آل ياسين، ط١، دائرة الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٧م. (حرف السين: ص٤٣١).

لفظة مكسٍّ: أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- (۲۰) ابن منظور، محمد بن مکرم (ت ۷۱۱هـ/ ۱۳۱۱م): لسان العـرب، دار صـادر، بـيروت، بـلا تاريخ. (مکس).
  - (۲۱) ابن منظور، لسان العرب: (مکس).
- (٢٢) الفيروز آبادي، مجدالدين محمد بن يعقوب (ت ٨١٧هـ/ ١٤١٤م): القاموس المحيط. ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م. (مكس).
- (٢٣) الزبيدي، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٧٩هـ/ ٩٨٩م): لحن العامة، تحقيق: عبدالعزيز مطر، ط١، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٨١م. (مكس).
- (٢٤) البستاني، بطرس (ت ١٣٠١هـ/ ١٨٨٣م): محيط الحيط. طبعة جديدة، مكتبة لبنـان، بـيروت، ١٩٨٧م، ص٨٥٩.
- (٢٥) انظر: الشرتوني، سعيد عبدالله (١٣٣٠هــ/ ١٩١٢م): أقرب الموارد في فُصح العربية والشوارد. ط١، مطبعة مُرسلي اليسوعية، بيروت، ١٩٨٩م، ص٧٧٠.
- (٢٦) المعلـوف، لـويس (ت ١٣٦٥هــ/ ١٩٤٦م): المنجـد في اللغـة والأدب والعلـوم. المطبعـة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٢٨م، ص٧٧٠.
- (٢٧) انظر: مجمع اللغة العربية/ المعجم الوسيط، ط١، مجمع اللغة العربية، القاهرة، (٢٧) انظر: مجمع اللغة العربية، القرار،
- (۲۸) انظر: أحمد رضا، معجم متن اللغة. ط۱، دار مكتبة الحياة، بيروت، ۱۳۸۰هـ/ ۱۹٦٠م، ج٥، ص٣٣٢.
- (٢٩) دوزي، رينهارت: تكملة المعاجم العربية. ترجمة: محمد سليم النعيمي، وزارة الثقافة، بغداد، ١٩٧٨-١٩٩٧م، ج١٠، ص٩٤-٩٥.
  - (٣٠) المصدر السابق: ١٠/ ٩٥.
- (٣١) انظر: أحمد الشرقاوي إقبال، معجم المعاجم. ط١، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م، ص٤٢-٤٨.

- (٣٢) النسفي، نجم الدين أبو حفص عمر بن محمد (ت ٥٣٧هـ/ ١١٤٢م): طِلبة الطلبة في الاصطلاحات الفقهية. ضبط وتعليق وتخريج: خالد عبدالرحمن العكك، ط١، دار النفائس، بيروت، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م، ص٢٩٥.
- (٣٣) المطرزي، أبو الفتح ناصر الدين (ت ٦١٠هـ/ ١٢١٣م): المُغرب في ترتيب المعـرب. تحقيـق: محمود فاخوري، وعبدالحميد مختار، دار أسامة، حلـب، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م. ج٢، ص٢٧٦-٢٧٢.
  - (٣٤) انظر: أحمد الشرقاوي إقبال، معجم المعاجم: ٤٤.
- (٣٥) النووي، أبو زكريا محيي الدين بن شرف (ت ٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م): تهذيب الأسماء واللغات. دار الكتب العلمية، بيروت، بلا تاريخ، ص٤/ ١٤١.
- (٣٦) الفيومي، أحمد بن محمد بـن علـي (ت ٧٧٠هــ/ ١٣٦٨م): المصـباح المـنير في الشـرح الكـبير للرافعي. المكتبة العلمية، بيروت، بلا تاريخ، ص٥٧٦–٥٧٧.
  - (٣٧) انظر: أحمد الشرقاوي إقبال: معجم المعاجم: ٢٣-٣٦.
- (٣٨) ابن قتيبة، عبدالله بن مسلم (ت ٢٧٦هـ/ ٨٨٩م): غريب الحديث. تحقيق: عبـدالله الجبـوري، ط١، وزارة الأوقاف، بغداد، ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م، ج١، ص٣٩١–٣٩٢.

(٣٩) انظر: الزمخشري، الفائق في غريب الحديث والأثر: ٣/ ٣٨٢.

- (٤٠) ابن الأثير الجزري، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد (ت ٢٠٦هـ/ ١٢٠٩م): النهاية في غريب الحديث والأثر. تحقيق: محمود محمد الطناحي، المكتبة الإسلامية، القاهرة، بلا تاريخ، ج٤، ص٣٤٩.
- (٤١) الخوارزمي، محمد بن أحمد (ت ٣٨٧هـ/ ٩٩٧م): مفاتيح العلـوم. تحقيـق: إبـراهيم الأبيـاري، ط١، وزارة الثقافة، الأردن، ٢٠١٠م، ص٨٦.
- (٤٢) أبو هلال العسكري، الحسن بن عبدالله (ت ٣٩٥هــ/ ١٠٠٤م): الفروق في اللغة. ط٤، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م، ص١٦٦.

لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- (٤٣) الزبيدي، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٧٩هـ/ ٩٨٩م): لحن العامة، تحقيق: عبدالعزيز مطر، ط١، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٨١م، ص١٤٣–١٤٤.
- (٤٤) ابن مكي الصقلي، أبو حفص عمر بن خلف (ت ٥٠١هـ/ ١١٠٧م): تثقيف اللسان وتلقيح الجنان. تحقيق: عبدالعزيز مطر، ط١، دار المعارف بمصر، ١٩٨١م، ص١٠٨-١٠٩.
- (٤٥) الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م): تصحيح التصحيف وتحرير التحريف. تحقيق: السيد الشرقاوي، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م، ص٤٩٠.
  - (٤٦) لويس المعلوف، المنجد. دار المشرق، بيروت، ١٩٨٦م: ص٦٩٨.
- (٤٧) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط. قام بإخراجه: إبـراهيم مصطفى وأحمـد حسـن الزيـات، وحامد عبدالقادر، ومحمد علي النجار، دار الدعوة، إستانبول، ١٩٨٦م: ج١، ص١٣٤.
- (٤٨) مجمع اللغة العربية الأردني، معجم ألفاظ الحياة العامة في الأردن، ط١، مكتبة لبنـان، بـيروت، ٢٠٠٦: ص٣٤٨.
  - (٤٩) انظر: المفضل الضبي، المفضليات: ٢٩٨.
- (٥٠) انظر: الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (ت ٢٥٥هـ/ ٧٧١م): الحيوان. تحقيق وشرح: عبدالسلام محمد هارون، ط٢، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦٥م، ج١، ص٣٢٧، ج٦، ص٧٩-٨١.
  - (٥١) انظر: المصدر السابق: ١/ ٣٢٧.
- (٥٢) ابن فارس، أبو الحسين أحمد (ت ٣٩٥هـ/ ٢٠٠٤م): الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها. شرح وتحقيق: السيّد أحمد صقر. الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص٧٨.
- (٥٣) السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن (ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م): المزهر في علوم اللغة وأنواعها. تحقيق: محمد أحمد جاد المولى، علي البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم. دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٨م، ج١، ص٢٩٧.

- (٥٤) ابن حنبل، الإمام أحمد بن محمد (ت ٢٤١هـ/ ٨٥٥م): مسند الإمام أحمد بن حنبل. المكتب الإسلامي، بيروت، بلا تباريخ، ج٤، ص١٤٣؛ أبو عبيد، القاسم بن سلام (ت
   ٢٢٤هـ/ ٨٣٨م): الأموال. تحقيق: خليل محمد هواس. ط٢، دار الفكر، القاهرة، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م، ص١٣٢٢.
- (٥٥) انظر: ونسنك، أ.ي. المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي. مطبعة بريال، ليـدن، ١٩٦٧م، ج٦، ص٢٤٧.
- (٥٦) ابن عبدالحكم، أبو عبدالله (ت ٢١٤هـ/ ٧٢٩م): سيرة عمر بن عبدالعزيز على ما رواه الإمام مالك بن أنس وأصحابه. تصحيح وتعليق: أحمد عبيد. ط٢، مكتبة وهبة، القاهرة، ١٩٧٧م، ص١١٢.
  - (٥٧) أبو عبيد القاسم بن سلام، الأموال: ٦٣٣.
- (٥٨) الكندي، محمد بن يوسف (ت ٣٥٠هـ/ ٩٦١م): ولاة مصر، تحقيق: حسين نصار، دار صادر، بيروت، بلا تاريخ، ص٨٠.
- (٥٩) جروهمان، أدولف: أوراق البردي العربية بدار الكتب المصرية. ترجمة: حسن إبراهيم حسن. ط۲، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٤م، ج٣، ص٨
- (٦٠) انظر: سمير الدروبي: "من جهود المستشرقين في دراسة الأدب الإداري عند العرب ونشر". مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، السنة العشرون، العدد (٥٠)، جمادى الأولى – شوال ١٤١٦هـ، كانون الثاني – حزيران ١٩٩٦م: ص٣٣-٩٧.
  - (٦١) جروهمان، أوراق البردي العربية بدار الكتب المصرية: ج٣ ص٩-١١.
- (٦٢) جرير، بن عطية الخطفي (ت ١١٣هـ/ ٧٣١م): ديوان جرير بشرح محمد بـن حبيـب. تحقيـق: نعمان محمد أمين طه، ط١، دار المعارف بمصر، ١٩٦٩-١٩٧١م، ج٢ ص٧٣٧.
- (٦٣) ابن عبدالحكم، سيرة عمر بـن عبـدالعزيز على مـا رواه الإمـام مالـك بـن أنـس وأصـحابه: ص٨٢-٨٢.
  - (٦٤) أبو عبيد، الأموال؛ ٦٣٣، وانظر: البسوي، المعرفة والتاريخ: ١/ ٢٠٨.

- (٦٥) ابن سعد، الطبقات: ٥/ ٢٥٤.
- (٦٦) ابن زنجويه، حميد (ت ٢٥١هـ/ ٢٥٦م) الأموال. تحقيق: ذيب فياض، ط١، مركز الملك فيصل للبحوث، الرياض، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م، ج٣، ص١٩٩٥. وانظر: الدروبي، سمير: ((موقف نور الدين زنكي، وصلاح الدين الأيوبي من مكوس الحج))، ضمن أبحاث الكتاب التكريمي لمحمد عدنان البخيت، الجامعة الأردنية، ٢٠١٣م.
  - (٦٧) أبو عبيد القاسم بن سلام، الأموال: ٦٤١.
    - (٦٨) المصدر السابق: ٦٤١.
  - (٦٩) الشيباني، محمد بن الحسن، شرح كتاب السير الكبير: ٥/ ٢١٣٣.
    - (٧٠) أبو عبيد، الأموال: ٦٤٣.
    - (٧١) الشيباني، شرح كتاب السير الكبير: ٥/ ٢١٣٦.
      - (٧٢) المصدر السابق: ٥/ ٢١٣٤-٢١٥٥.
    - (٧٣) ابن زنجويه، كتاب الأموال: ٣/ ١٢١٩-١٢٢٠.
      - (٧٤) انظر: الكندي، ولاة مصر: ١٣٠.
- (٧٥) الزبير ابن بكار، الأخبار الموفقيات. تحقيق: سامي مكي العاني، ط١، رئاسة ديوان الأوقاف، بغداد، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م، ص٣٦٤. وانظر: سمير الدروبي: "ركب الحج العراقي ودور العلماء فيه" بحث منشور في كتاب: مواكب الحج في التراث الإسلامي: ج٢، ص ٧٣٩-٧٧٠، وزارة الحج، مكة المكرمة، ١٤٣٣هـ، ٢٠١٢م.
- (٧٦) المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي (ت ٨٤٥هـ/ ١٤٤١م): المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثـار. تحقيـق: أيمـن فـؤاد سـيد، ط١، مؤسسـة الفرقـان للـتراث الإسـلامي، لنـدن، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م، ج١، ص٢٧٨.
- (۷۷) أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم (ت ۱۸۲هـ/ ۷۹۹م): الخراج. دراسة وتحقيق: محمد المناصير، ط۱، كنوز المعرفة، ط۱، ۱٤۳۰هـ/ ۲۰۰۹م، ص۳٤١٨.
  - (٧٨) المصدر السابق: ٤٢٧.

- (٧٩) انظر: المقريزي، المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار: ١/ ٢٧٩-٢٨٢. (٨٠) المصدر السابق: ١/ ٢٨٢. (٨١) انظر: أبو شامة المقدسي، الروضتين في أخبار الدولتين: ج٢، ص٢١-٢٨؛ ابن واصل الحموي مفرج الكروب في أخبار بني أيوب: ج١، ص٢٠٤-٢٠٨. (٨٢) انظر: أبو شامة، الروضتين في أخبار الدولتين: ج٢، ص٢٢-٢٢٢. (٨٣) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد (ت ٥٠٥هـ/ ١١١١م): إحياء علـوم الـدين، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ، ج١، ص٢٦٢. وانظر: الـدروبي، سمير: ((موقف نـور الـدين زنكـي، وصلاح الدين الأيوبي من مكوس الحج))، ضمن أبحاث الكتاب التكريمي لمحمد عدنان البخيت، الجامعة الأردنية، ٢٠١٣م. (٨٤) الجزيري، عبدالقادر بن محمد (ت ق١٠هـ/ ١٦م): الدرر الفرائد المنظمة في أخبار الجامع وطريــق مكــة المعظمــة. أعــده للنشـر: حمـد الجاسـر، ط١، دار اليمامــة، الريــاض، ۱٤۰۳هـ/ ۱۹۸۳م، ج۱، ص۱۵۵. (٨٥) أبو شامة المقدسي، الروضتين في أخبار الدولتين: ٢/ ١٧١. (٨٦) ابن واصل الحموي، مفرج الكروب في أخبار بني أيوب: ١/ ٢٧٣. (٨٧) ابن جبير، أبو الحسن محمد بن أحمد (ت ٦١٤هـ/ ١٢١٧م): رحلة ابن جبير. ط١، دار صادر، بيروت، ١٣٨٤هـ/ ١٩٦٤م، ص٥٤. وانظر: سمير الـدروبي: "موقف نـور الـدين زنكـي، و صلاح الدين الأيوبي من مكوس الحج". الجامعة الأردنية. (٨٨) المقريزي، المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار: ١/ ٢٨٢. (٨٩) الدوادار، زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة: ٢؛ وانظر: المقريزي، المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار: ١/ ٢٨٣.
- (٩٠) العمري، أحمد بن يحيى بن فضل الله (ت ٧٤٩هـ/ ١٣٨م)، عرف التعريف في المكاتبات. دراسة وتحقيق: سمير الـدروبي. ط١، وزارة الثقافة، الأردن، عمان، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م: ص١٥ (مقدمة المحقق).

لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- (٩١) انظر: ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين أحمد (ت ٥٥٢هـ/ ١٤٤٨م): إنباء الغمر بأنباء العمر. ط١، دار الكتب العلمية، بيروت. (صورة عن طبعة حيدرآباد): ١/ ٢٤٢، ٢٧٢، ٢/ ٢٧، ٣٦٦، ٣٦٩؛ ٣/ ٣٢١؟ ٤/ ٣٥، ٣٥؛ ٥/ ٩٩، ٢٥١؛ ٧/ ١٧٩؛ ٣٨٠؛ ٨/ ٢١٢، ١٩٥، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة بتحقيق: محمد سيد جاد الحق. ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م: ج٢، ص٤٧؛ القريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار: ١/ ٢٨٦-؛ ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر (ت الخطط والآثار: ١/ ٢٨٦-؛ ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر (ت المعارف العثمانية، حيدآباد الدكن/ الهند، ١٠٤٠هـ/ ١٩٨٩م، ج٤، ص٤٩؛ الأسدي، محمد بن محمد بن خليل (كان حياً ٥٥٥هـ/ ١٥٤١م): التيسير والاعتبار والتحرير والاختبار فيما العربي، القاهرة ١٩٦٨م، ص١٣٨م.
  - (٩٢) المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك: ج٣ ق١ ص٢١٧.
  - (٩٣) ابن إياس، بدائع الزهور في وقائع الدهور: ج١ ق٢ ص١٦٧.
- (٩٤) المقريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخط والآثار: ١/ ٢٨٦؛ وانظر: ابن إيـاس، بـدائع الزهـور في وقائع الدهور: ج١ ق١ ص١٦٦–١٦٧؛ البيومي، إسماعيل، النظم المالية في مصر والشـام زمن سلاطين المماليك. الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨م، ص١٩٠–٢٠٨.
- (٩٥) الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨هـ/ ١٣٧٤م): سير أعـلام النبلاء. تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، مأمون صاغرجي، إشراف وتخريج: شعيب الأرنـؤوط. ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م، ج٣، ص٢٣٤–٢٣٥.
- (٩٦) السبكي، تقي الدين علي بن عبدالكافي (ت ٧٥٦هـ/ ١٣٥٥م): فتاوى السُّبكي. دار المعرفة، بيروت، ج٢، ص١١٨.
- (٩٧) السبكي، تاج الدين عبدالوهاب (ت ٧٧١هـ/ ١٣٦٩م): معيد الـنعم ومبيـد الـنقم. ط١، دار الحداثة، بيروت، ١٩٨٣م، ص٢٧.

- (٩٨) القلقشندي، أحمد بن علي (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م): صبح الأعشى في صناعة الإنشا. وزارة الثقافة، القاهرة، بلا تاريخ، ج٣، ص٤٦٦.
  - (٩٩) المصدر السابق: ٣/ ٤٦٦.
- (١٠٠) انظر: ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد (ت ٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م): مقدمة ابن خلدون. تحقيق: علي عبدالواحد وافي، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتـاب (مكتبـة الأسـرة)، ٢٠٠٦م، ج٢، ص٦٩٠.
  - (١٠١) الأسدي، التيسير والاعتبار والتحرير والاختبار: ص٧٩، ١٣٧.
- (١٠٢) انظر: السيوطي، جـلال الـدين عبـدالرحمن (ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م): ذم المكـس. تحقيـق ودراسة: مجدي فتحي السيد، ط١، دار الصحابة للتراث، طنطا، ١٩٩١م، ص٩٩-١٠٧.
- (١٠٣) انظر: سمير الدروبي: ظاهرة التعدد والكثرة في مؤلفات السيوطي. ط١، وزارة الثقافة، الأردن، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م: ص٧٤-٧٧؛ الرمز في مقامات السيوطي. ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، وزارة الثقافة، الأردن، ٢٠٠٢م: ص٤٦-٥٤.
- (١٠٤) كوندوز، أحمد آق: التشريع الضريبي عند العثمانيين. ترجمة: فاضل بيـات، ط١، منشـورات لجنة تاريخ بلاد الشام، عمان، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م، ص٢٧-٢٩.
- (١٠٥) ابن عابدين، محمد أمين (ت ١٢٥٢هـ/ ١٨٣٦م): ردُّ المختار على الدر المختار شـرح تنـوير الأبصار. دراسة وتحقيق: عادل أحمد الموجود، علي محمد معوض. ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م، ج٣، ص٢٤٤-٢٤٥.
- (١٠٦) انظر: سمير الدروبي: الترجمة والتعريب بين العصرين العباسي والمملوكي. ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، مركز الملك فيصل لبحوث الحضارة الإسلامية، الرياض، ١٤٢٨، ٢٠٠٧م: ٢٢ – ٢٣.
- (١٠٧) انظر: فيليب بن يوسف جلاد، قاموس الإدارة والقضاء. تقديم: محمد صابر عـزب، ط٣، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٣م، ج٢، ص٣٢٥-٣٣٦.
  - (١٠٨) المعلوف، المنجد: ١٠١.

## لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- (١٠٩) العنيسي، طوبيا: تفسير الألف ظ الدخيلة في اللغة العربية مع ذكر أصلها بحروفه. نشر وتصحيح: يوسف توما البستاني، ط٢، مكتبة الفجالة، القاهرة، ١٩٣٢م، ص٩٤.
   (١١٠) مجمع اللغة العربية في القاهرة، المعجم الوسيط: ١/ ١٣٤.
   (١١١) مجمع اللغة العربية في القاهرة، المعجم الكبير: ٤/ ١٥٥.
   (١١١) محمع اللغة العربية في القاهرة، المعجم الكبير: ٤/ ١٥٥.
   (١١١) انظر: جريدة الشرق العربي السنة الأولى، عدد (٧)، الصادر في عمان يوم الاثنين في ٢٦ ذي القعدة سنة ١٣٤هـ/ ٩ ممور منة ١٩٢٣م.
- (١١٣) انظر: وزارة الجمارك، الأردن: "لتقريـر الإداري: الجمـارك والمكـوس والتجـارة والصـناعة، سنة ١٩٤٦ ميلادية؛ التقرير السنوي لسنة ١٩٥١ الميلادية، عمان، ١٩٤٧–١٩٥١.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

### المصادر والمراجع

- ١- ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد (ت ٦٠٦هـ/ ١٢٠٩م): النهاية في غريب
   الحديث والأثر. تحقيق: محمود محمد الطناحي، المكتبة الإسلامية، القاهرة، بلا تاريخ.
  - ٢- أحمد رضا، معجم متن اللغة. ط١، دار مكتبة الحياة، بيروت، ١٣٨٠هـ/ ١٩٦٠م.
- ٣- أحمد الشرقاوي إقبال، معجم المعاجم. ط١، دار الغرب الإسلامي، بروت، ١٩٨٠ م.
- ٤- الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد (ت ٣٧٠هـ/ ٩٨٠م): تهذيب اللغة. تحقيق: عبدالسلام
   محمد هارون، ط١، المؤسسة المصرية، القاهرة، ١٩٦٤م.
- ٥- الأسدي، محمد بن محمد بن خليل (كان حياً ٨٥٥هـ/ ١٤٥١م): التيسير والاعتبار والتحرير والاختيار.
   والاختبار فيما يجب من حسن التدبير والتصرف والاختيار. تحقيق: عبدالقادر أحمد طليمات.
   ط١، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٦٨م.
- ٦- ابن إياس، محمد بن أحمد (ت ٩٣٠هـ/ ١٥٢٣م): بدائع الزهور في وقائع الدهور. تحقيق: محمد
   مصطفى. ط٣، الهيئة المصرية العامة، القاهرة، ١٩٨٤م.
- ٧- البستاني، بطرس (ت ١٣٠١هـ/ ١٨٨٣م): محيط المحيط. طبعة جديدة، مكتبة لبنان، بـيروت،
   ١٩٨٧م.
- ٨- البسوي، أبو يوسف يعقوب بن سفيان (ت ٢٧٧هـ/ ٨٩٠م): المعرفة والتاريخ. تحقيق: أكرم
   ضياء العمري، ط١، وزارة الأوقاف، بغداد، ١٣٦٤هـ/ ١٩٧٤م.
- ٩- البيومي إسماعيل، النظم المالية في مصر والشام زمن سلاطين المماليك. الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨م.
- ١٠ الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (ت ٢٥٥هـ/ ٧٧١م): الحيوان. تحقيق وشرح: عبدالسلام
   محمد هارون، ط٢، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦٥م.

لفظة مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- ۱۱ ابن جبیر، أبو الحسن محمد بن أحمد (ت ٦١٤هـ/ ١٢١٧م): رحلة ابن جبیر. ط۱، دار صادر، بیروت، ١٣٨٤هـ/ ١٩٦٤م.
- ١٢- جروهمان، أدولف: أوراق البردي العربية بدار الكتب المصرية. ترجمة: حسن إبراهيم حسن.
   ط٢، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٩٤م.
- ١٣- جرير بن عطية الخطفي (ت ١١٣هـ/ ٧٣١م): ديوان جرير بشرح محمد بن حبيب. تحقيق:
   نعمان محمد أمين طه، ط١، دار المعارف بمصر، ١٩٦٩-١٩٧١م.
- ١٤- الجزيري، عبدالقادر بن محمد (ت ق١٠هـ/١٦م): الدرر الفرائد المنظمة في أخبار الجامع وطريق مكة المعظمة. أعده للنشر: حمد الجاسر، ط١، دار اليمامة، الرياض،
   ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- ١٥- الجوهري، إسماعيل بـن حمـاد (ت ٣٩٣هـ/ ٢٠٠٢م): الصـحاح، تحقيق: أحمـد عبـدالغفور عطار، ط٢، دار العلم للملايين، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- ١٦- ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين أحمد (ت ٨٥٢هـ/ ١٤٤٨م): إنباء الغمر بأنباء العمر.
   ط١، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٧- ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين أحمد (ت ٨٥٢هـ/ ١٤٤٨م) الدُّرر الكامنة في أعيان المائة
   ١٤ الثامنة. تحقيق: محمد سيد جاد الحق. ط٢، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م.
- ١٨ الحميري، نشوان بن سعيد (ت ٥٧٣هـ/ ١١٧٨م): شمس العلوم ودواء كلام العرب من
   الكلوم. ط١، دار الفكر المعاصر، دمشق، ١٩٩٩م.
- ١٩ ابن حنبل، الإمام أحمد بن محمد (ت ٢٤١هـ/ ٨٥٥م): مسند الإمام أحمد بـن حنبـل. المكتـب
   الإسلامي، بيروت، بلا تاريخ.
- ٢٠ ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد (ت ٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م): مقدمة ابن خلدون. تحقيق: علي عبدالواحد وافي، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب (مكتبة الأسرة)، ٢٠٠٦م.
- ٢١- ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد (ت ٦٨١هـ/ ١٢٨٢م): وفيات الأعيان وأنباء
   الزمان. تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٩٧٨م.

- ٢٢- الخوارزمي، محمد بن أحمد (ت ٣٨٧هـ/ ٩٩٧م): مفاتيح العلوم. تحقيق: إبراهيم الأبياري،
   ط١، وزارة الثقافة، الأردن، ٢٠١٠م.
  - ۲۳- الدروبي، سمير:
- الترجمة والتعريب بين العصرين العباسي والمملوكي. ط١، مؤسسة الرسالة، بـيروت، مركـز الملك فيصل لبحوث الحضارة الإسلامية، الرياض، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م.
- "ركب الحج العراقي ودور العلماء فيه" بحث منشور في كتاب: مواكب الحج في الـتراث الإسلامي، وزارة الحج، مكة المكرمة، ١٤٣٣هـ، ٢٠١٢م.
- الرمـز في مقامـات السـيوطي. ط١، مؤسسـة الرسـالة، بـيروت، وزارة الثقافـة، الأردن، ٢٠٠٢م.
- ظـــاهرة التعــدد والكثــرة في مؤلفــات الســيوطي. ط١، وزارة الثقافــة، الأردن، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- "المعرب والدخيل في المعاجم العربية القديمة بين دلالته المعجمية واستعماله اللغوي: لفظة "الفهرست" أنموذجاً. بحث منشور في مقاربات في اللغة والأدب (٤). جامعة الملك سعود، الرياض، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.
- ٢٤- ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٢١هـ/ ٩٣٣م): جمهرة اللغة. طبعة جديدة بالأوفست، مؤسسة الحلبي، القاهرة، بلا تاريخ.
- ٢٥- الدودار، ركن الدين بيبرس المنصوري (ت ٧٢٥هـ/ ١٣٢٥م): زبدة الفكرة في تاريخ الهجرة.
   تحقيق: دونالد س. ريتشاردز. ط١، الشركة المتحدة، بيروت، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
- ٢٦- دوزي، رينهارات: تكملة المعاجم العربية. ترجمة: محمد سليم النعيمي، وزارة الثقافة، بغداد،
   ١٩٩٧-١٩٩٨م.
- ٢٧- الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨هـ/ ١٣٧٤م): سير أعـلام النبلاء.
   تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، مأمون صاغرجي، إشراف وتخريج: شـعيب الأرنـؤوط. ط١،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.

- ٢٨- ربحي كمال: المعجم العربي الحديث (عبري/ عربي). دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٧٥م.
- ٢٩- الزبيدي، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٧٩هـ/ ٩٨٩م): لحن العامة، تحقيق: عبدالعزيز مطر،
   ط١، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٨١م.
- ٣٠- الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني (ت ١٢٠٥هـ/ ١٩٧٠م): تاج العروس من جواهر القاموس. تحقيق: عبدالستار أحمد فـراج وآخـرون، ط١، المجلـس الـوطني للثقافـة، الكويـت، ١٩٥٦-٢٠٠١م.
- ٣١- الزبير بن بكار (ت ٢٥٦هـ/ ٨٦٩م): الأخبار الموفقيات. تحقيق: سامي مكي العاني، ط١، رئاسة ديوان الأوقاف، بغداد، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.
- ٣٢- الزمخشري، محمود بـن عمـر (ت ٥٣٨هـ/ ١١٤٣م): أسـاس البلاغـة. دار مطـابع الشـعب، القاهرة، ١٩٦٠م.
- ٣٣- الزمخشري، محمود بن عمر (ت ٥٣٨هـ/١١٤٣م): الفائق في غريب الحديث والأثر. تحقيق: علي محمد البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، ط٢، عيسى البابي الحلبي، القاهرة، بـلا تاريخ.
- ٣٤- ابن زنجويه، حميد (ت ٢٥١هـ/ ٨٦٥م) الأموال. تحقيق: ذيب فياض، ط١، مركز الملك فيصل للبحوث، الرياض، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- ٣٥- سالونت، إركي: "الكلمات العربية ذات الأصول السومرية والأكادية"، ترجمة: محمد قاسم، توفيق عز، مجلة الجامعة، جامعة الموصل، تموز، ١٩٨٠م.
- ٣٦- السبكي، تاج الدين عبدالوهاب (ت ٧٧١هـ/ ١٣٦٩م): معيد الـنعم ومبيـد الـنقم. ط١، دار الحداثة، بيروت، ١٩٨٣م.
- ٣٧- السبكي، تقي الدين علي بن عبدالكافي (ت ٧٥٦هـ/ ١٣٥٥م): فتاوى السُّبكي. دار المعرفة، بيروت.
  - ۳۸- ابن سعد، محمد (ت ۲۳۰هـ/ ۸٤٤م): الطبقات الكبرى. دار صادر، بيروت، بلا تاريخ.
  - ٣٩- ابن سيده، علي بن إسماعيل (ت ٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م): المخصص، دار الفكر، بيروت، بلا تاريخ.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

- ٤- السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن (ت ٩١١هـ/ ٩١٥م): ذم المكس. تحقيق ودراسة: مجـدي
   فتحى السيد، ط١، دار الصحابة للتراث، طنطا، ١٩٩١م.
- ٤١- السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن (ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م): المزهر في علوم اللغة وأنواعها. تحقيق: محمد أحمد جاد المولى، علي البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم. دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٨م.
- ٤٢ أبو شامة المقدسي، شهاب الدين عبدالرحمن بن إسماعيل (ت ٦٦٥هـ/ ١٢٦٦م): الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية. تحقيق: إبراهيم الزيبق، ط١، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.
- ٤٣- الشرتُوني، سعيد عبدالله (١٣٣٠هـ/ ١٩١٢م): أقـرب المـوارد في فُصـح العربيـة والشـوارد. ط١، مطبعة مُرسلي اليسوعية، بيروت، ١٩٨٩م.
- ٤٤- الشيباني، محمد بن الحسن (ت ١٨٩هـ/ ٨٠٤م): شرح كتاب السير الكبير. تحقيق: عبـدالعزيز أحمد، القاهرة، بلا تاريخ.
- ٤٥- الشيباني، أبو زكريا يحيى بن علي (ت ٥٠٢هـ/ ١١٠٨م): شرح المفضليات. تحقيق: علي محمد البجاوي، ط١، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م.
- ٤٦- الصغاني، الحسن بـن محمـد بـن الحسـن (ت ٢٥٠هـ/ ١٢٥٢م): العبـاب الزاخر واللبـاب الفاخر. تحقيق: محمد حسن آل ياسين، ط١، دائرة الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٧م.
- ٤٧- الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (ت ٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م): تصحيح التصحيف وتحرير التحريف. تحقيق: السيد الشرقاوي، ط١، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- ٤٨ ابن عابدين، محمد أمين (ت ١٢٥٢هـ/١٨٣٦م): ردُّ المختار على الـدر المختار شـرح تنـوير الأبصار. دراسة وتحقيق: عادل أحمد الموجود، علي محمد معوض. ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٤٩- ابن عبدالحكم، أبو عبدالله (ت ٢١٤هـ/ ٧٢٩م): سيرة عمر بن عبدالعزيز على ما رواه الإمام مالك بن أنس وأصحابه. تصحيح وتعليق: أحمد عبيد. ط٢، مكتبة وهبة، القاهرة، ١٩٧٧م.

لفظة "مكس": أصولها وتطورها الدلالي والتداولي في المعاجم العربية ومصادر التراث العربي

- ٥٠- ابن عبد الحكم، أبو القاسم عبد الرحمن بن عبدالله (ت ٢٥٧هـ/ ٨٧٠م): فتـوح مصـر وأخبارها. ط١، مكتبة مدبواي، القاهرة، ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.
- ٥١ أبو عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤هـ/ ٨٣٨م): الأموال. تحقيق: خليل محمد هراس. ط٢،
   دار الفكر، القاهرة، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.
  - ٥٢- العقيقي، نجيب: المستشرقون. ط٣، دار المعارف بمصر، ١٩٦٤م.
- ٥٣- العنيسي، طوبيـا: تفسـير الألفـاظ الدخيلـة في اللغـة العربيـة مـع ذكـر أصـلها بحروفـه. نشـر وتصحيح: يوسف توما البستاني، ط٢، مكتبة الفجالة، القاهرة، ١٩٣٢م.
- ٥٤- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد (ت ٥٠٥هـ/ ١١١١م): إحياء علـوم الـدين، دار المعرفة، بيروت، بلا تاريخ.
- ٥٥- الفارابي، أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم (ت ٣٥٠هـ/ ٩٦١م): ديـوان الأدب. تحقيـق: أحمـد مختار عمر، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٩٧٤م.
- ٥٦- ابن فارس، أبو الحسين أحمد (ت ٣٩٥هـ/ ١٠٠٤م): - الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها. شـرح وتحقيـق: السـيّد أحمـد صـقر. الهيئـة
  - العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م.
- مقاييس اللغة. دراسة وتحقيق: عبدالسلام محمد هارون، ط٢، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦٩م.
- ٥٧- الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت ١٧٥هـ/ ٧٩١م): العين. تحقيق: مهدي المخزومـي، إبـراهيم السامرائي، وزارة الثقافة والإعلام، بغداد، ١٩٨٠م.
- ٥٨ الفيروز آبادي، مجدالدين محمد بن يعقوب (ت ٨١٧هـ / ١٤١٤م): القاموس المحيط. ط١،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ / ١٩٨٦م.
- ٥٩- فيليب بن يوسف جلاد: قاموس الإدارة والقضاء. تقديم: محمد صابر عزب، ط٣، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٣م.
- ٦٠- الفيومي، أحمد بن محمد بـن علـي (ت ٧٧٠هـ/ ١٣٦٨م): المصـباح المـنير في الشـرح الكـبير للرافعي. المكتبة العلمية، بيروت، بلا تاريخ.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

- ٦١- ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر (ت ٥٥١هـ/ ١٤٤٧م) طبقات الشافعية.
   تصحيح وتعليق: عبدالعليم خان، ط١، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدآباد الدكن/ الهند،
   ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- ٦٢- ابن قتيبة، عبدالله بن مسلم (ت ٢٧٦هـ/ ٨٨٩م): غريب الحديث. تحقيق: عبـدالله الجبـوري،
   ط١، وزارة الأوقاف، بغداد، ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م.
- ٦٣- القلقشندي، أحمد بن علي (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م): صبح الأعشى في صناعة الإنشا. وزارة الثقافة، القاهرة، بلا تاريخ.
- ٦٤- الكندي، محمد بن يوسف (ت ٣٥٠هـ/ ٩٦١م): ولاة مصر، تحقيق: حسين نصار، دار صادر، بيروت، بلا تاريخ.
- ٦٥ كُوندوز، أحمد آق: التشريع الضريبي عند العثمانيين. ترجمة: فاضل بيات، ط١، منشورات لجنة تاريخ بلاد الشام، عمان، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
  - ٦٦- مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط، ط١، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٩٦٠م.
     المعجم الكبير. ط١، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٦٧ جمع اللغة العربية الأردني، معجم ألفاظ الحياة العامة في الأردن، ط١، مكتبة لبنان، بـيروت،
   ٢٠٠٦م.
- ٦٨- المطرزي، أبو الفتح ناصر الدين (ت ٦١٠هـ/ ١٢١٣م): المُغرب في ترتيب المعرب. تحقيق: محمود فاخوري، وعبدالحميد مختار، دار أسامة، حلب، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
- ٦٩- المعلوف، لـويس (ت ١٣٦٥هــ/١٩٤٦م): المنجـد في اللغـة والأدب والعلـوم. المطبعـة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٢٨م.
- ٧٠- المفضل الطبي، ابن محمد بن يعلى بن عامر (ت ١٧٨ هـ/ ٧٩٤م): المفضليات. تحقيق وشـرح:
   أحمد محمد شاكر، وعبدالسلام محمد هارون. ط٥، دار المعارف بمصر، ١٩٧٦م.
  - ٧١- المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي (ت ٨٤٥هـ/ ١٤٤١م):
- السلوك لمعرفة دول الملوك. تصحيح: محمد مصطفى زيادة، ط٢، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٥٦م.

- المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والآثار. تحقيق: أيمن فؤاد سيد، ط١، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، لندن، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.
- ٧٢- ابن مكي الصّقلي، أبو حفص عمر بن خلف (ت ٥٠١هـ/ ١١٠٧م): تثقيف اللسان وتلقيح
   الجنان. تحقيق: عبدالعزيز مطر، ط١، دار المعارف بمصر، ١٩٨١م.
- ۷۳- ابن منظور، محمد بن مكرم (ت ۷۱۱هـ/ ۱۳۱۱م): لسان العـرب، دار صـادر، بـيروت، بـلا تاريخ.
- ٧٤- النسفي، نجم الدين أبو حفص عمر بن محمد (ت ٥٣٧هـ/ ١١٤٢م): طِلبة الطلبة في الاصطلاحات الفقهية. ضبط وتعليق وتخريج: خالد عبدالرحمن العكك، ط١، دار النفائس، بيروت، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.
- ٧٥- النووي، أبو زكريا محيي الدين بن شرف (ت ٦٧٦هـ/ ١٢٧٧م): تهذيب الأسماء واللغات.
   دار الكتب العلمية، بيروت، بلا تاريخ.
- ٧٦- الهروي، أبو عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤هـ/ ٨٣٨م): غريب الحديث. تحقيق: حسين
   محمد شرف، عبدالسلام محمد هارون، ط١، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
- ٧٧- أبو هلال العسكري، الحسن بن عبدالله (ت ٣٩٥هـ/ ١٠٠٤م): الفروق في اللغة. ط٤، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- ٧٨- ابن واصل الحموي، جمال الدين محمد بن سالم (ت ٦٩٧هـ/ ١٢٩٧م): مفرج الكروب في
   أخبار بني أيوب. تحقيق: جمال الدين الشيال وحسين محمد ربيع، ط١، الهيئة المصرية العامة
   للكتاب، القاهرة، ١٩٥٣-١٩٧٧م.
  - ٧٩- ونسنك، أ.ى. المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي. مطبعة بريل، ليدن، ١٩٦٧م.
- ٨٠ أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم (ت ١٨٢هـ/ ٧٩٨م): الخراج. دراسة وتحقيق: محمد المناصير،
   ط١، كنوز المعرفة، ط١، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.

# **العدول بين صيغ الإفراد والتثنية** والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

# عبد الرحمن بن رجاء الله السلمي

أستاذ الأدب والبلاغة المشارك بقسم اللغة العربية وآدابها جامعة الملك عبد العزيز كلية الآداب والعلوم الإنسانية

العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية عبد الرحمن بن رجاء الله السلمي

ملخص البحث

يسعى هذا البحث إلى دراسة أسرار العدول بين صيغ (الإفراد والتثنية والجمع) وأثرها البلاغي، ويتناول البحث الصور الحاصلة من إعادة ذكر عدد المخاطبين على نسق مخالف لما سبق ذكره في السياق ذاته. وهي ظاهرة من الظواهر الأسلوبية في القرآن الكريم، تفاجئ المتلقي، وتثير دهشته؛ لخروجها عن النسق المتوقع لديه من اطراد السياق على نمط واحدٍ. ويحاول البحث أن يقف على أسرار هذا التحول وأثره البلاغي في سياق النص القرآني.

## Retractation with respect to singular , dual , and plural forms in the Holy Qur'an A rhetoric study of the structural changes

Abdurrahman Rajaa Allah Alsalmi

## **English Summary of The Research**

This research is seeking to study the secrets of retractation, and the shift among the word forms of the Holy Qur'an with respect to (singular, dual, and plural) and their rhetoric effect. The research is also examining the images attained by repeating the number of the text readers in contrast to what had been mentioned in the same context. It is one of the wonderful and stylistic phenomenon of the Holy that surprise the reader and get him astonished as a result of diverting from the context that had been similar thereby attempting to discover the mysteries of such shift and its rhetoric effect within the context of the Holy Qur'an.

#### المقدمية

المقصودُ بتحولات البنيَة فِي عَدَدِ المُخَاطَبِينَ فِي السَّيَاقِ القُرآنِيِّ هو: التحولُ الحاصلُ من إعادة ذكر عددِ المخاطبين على نسق مخالف لما سبق ذكره في السياق نفسه، وهذه الظاهرة من الظواهر الأسلوبية في التعبير القرآني الكريم؛ إذ نَجِدُ الأسلوبَ القرآنيَّ كثيراً ما يغايرُ في استعمال صِيَغ الإفراد والتثنية والجمع، كأن يرد السياقُ ابتداءً بخطاب المفرد، ثم يتحول عنه إلى خطاب الجمع، أو التثنية في السياق نفسه، وكذلك العكس. ومن أمثلة ذلك قوله تَعَالى: ﴿ خَتَمَ ٱللَهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمَعِهِمْ وَعَلَى آَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ البقرة: ٧.

فقد جاءت لفظة ﴿ سَمْعِهِمْ ﴾ مفردةً بين جَمعَين: ﴿ قُلُوبِهِمْ ﴾ و﴿ أَبْصَـٰرِهِمْ ﴾، وهي بذلك تشكل في نسق الآية الكريمة تحوُّلَين: أولهما عن الجمع إلى الإفراد، والثانية عن الإفراد إلى الجمع.

ومن أمثلة العدول عن الجمع إلى الإفراد قوله تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ نُخَرِئُكُمُ طِفْلًا ﴾ الحج: • حيث وردت لفظة ﴿ طِفْلًا ﴾ مفردةً، لا بصيغة الجمع: أطفالاً الموائمة لضمير الجمع في قوله ﴿ نُخَرِئُكُمُ ﴾.

وقد يأتي العُدُولُ من صيغة الإفراد إلى التثنية، كما في قوله تَعَالَى:﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً غُلَتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواُ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ المائدة: ٢٤.

وهذا العُدولُ بين سياقات النَّصِّ القرآنيِّ في صيغ الإفراد والتثنية والجمع يهدُفُ إلى أمور لعل من أهمها: ١ - إثراء الدلالات البلاغية والجمالية المتولدة عن التحول من أسلوب إلى آخر.
 ٢ - إثبات إعجاز القرآن الكريم وتميزه في أسلوبه وتراكيبه.

وهذا العدول والتحول في السياق القرآني يفاجئ المتلقي، ويثير دهشته؛ لخروجه عن النسق المتوقع لديه من اطراد السياق على نمطٍ واحدٍ من المطابقة والمماثلة، مما يدعو المتلقي إلى البحث عن أسرار ذلك العدول ودلالاته البلاغية.

ويحاول هذا البحثُ الوقوفَ على صور تحولات البنية في عدد المخاطبين وأثرها البلاغي في التعبير القرآني، وهي ظاهرة تبرز وجهاً من وجوه الإعجاز القرآني، وتدلل على ما وهب المولى لِلُعَةِ التَّنزِيل من إمكاناتٍ عديدةٍ وقدراتٍ فائقةٍ في تصريف القول.

### فرضية الدراسة :

تفترض الدراسةُ عدة أمور من أهمها:

- ١ أن في تحوُّلات البنية في عدد المخاطبين في القرآن الكريم قِيَماً أسلوبيةً كفيلةً
   بالنفاذ إلى ذهن المخاطب وإثارته، وكفيلةً ببيان وجهٍ من وجوه إعجاز القرآن
   الكريم في أسلوبه وتعبيره.
- ٢ كما تفترض الدراسة أن البحث في تحولات البنية في عدد المخاطبين لا يكتفي
   بالتعليلات اللغوية، بل يعمد إلى سبر أغوار النصِّ القرآني، والوقوف على
   أسراره البلاغية ونكاته البيانية التي تختفي وراء هذا الأسلوب.

وبالرغم من بلاغة العرب في أساليب لغتهم فإنّ لهذه الظاهرة في القرآن الكريم دلالات فنية أبعد ونكات بلاغية أغزر وأوفر تبلغ به حد الإعجاز. وهو ما يحاول هذا البحث الكشف عنه والوقوف عند قيمه الفنية والأسلوبية.

الدراسات السابقة :

هذا الموضوع – حسب علمي– لم يحظ بدراسَةٍ مستقلَّةٍ تلم متفرِّقَه، وتقفُ على أسراره، وتتناول صوره وأشكاله.

وقد وقفتُ على دراساتٍ تناولتْ ألفاظ الإفراد والتثنية والجمع من زوايا مختلفة، ويأتي من أهمها:

- الإعجاز البياني في صيغ الألفاظ -دراسة تحليلية للإفراد والجمع في القرآن،
   للدكتور محمد الأمين الخضري. وهي دراسة علمية جادة، تتناول وضع المفرد موضع الجمع وعكسه، وتناوب الجموع مواقعها، وتناسق الصيغ في مشتبه النظم.
- من أسرار النظم في الإفراد والتثنية والجمع، للدكتور عبد الله محمد هنداوي. وهي دراسة اشتملت على تسعة فصول، تناول في الفصول الثلاثة الأخيرة العدول بين هذه الصيغ. وهي دراسة كان لها فضل إثارة الموضوع دون التعمق في دراسته دراسة سياقية متخصصة.
- أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، للدكتور حسن طبل، وقد أشار الباحث إلى
   الالتفات بين صيغ العدد، وتناولها تناولاً سريعاً وخاطفا، ووقف مع بعض
   أمثلتها.

إضافة إلى ذلك نجد إشارات متعددة عند البلاغيين والمفسرين مبثوثة هنا وهناك، للعدول بين صيغ ألفاظ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم، غير أن إيرادهم لتلك الأمثلة لم يكن في الغالب من أجل تحليلها، والوقوف على أسرارها العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

البلاغية والدلالية في سياقاتها التي وردت فيها، بل من أجل التمثيل بها لظاهرة الالتفات، دون التعمق في دراستها دراسة تحليلية سياقية.

ولا شك أن هذه الدراسات كانت بمثابة إضاءات استرشدت بها في دراستي وكان لها فضل السبق في إثارة الموضوع كما كانت حافزاً لاستثمار الجهد في استكناه أبعاد النّص القرآني وسبر أغواره.

وأشير هنا إلى أنّ تحولات البنية في أعداد المخاطبين من الظواهر الأسلوبية التي تتسع فيها الاحتمالات وتتنوع فيها الأسرار وليس بوسع أحد أن يقف على كل أسرار النصّ القرآني وقد قال عبد الله التستري – رحمه الله –: "لو أعطي العبد بكل حرف من القرآن ألف فهم لم يبلغ نهاية ما أودع الله في كتابه؛ لأنه كلام الله، وكلامه صفته، وكما أنه ليس لله نهاية فكذلك لا نهاية لفهم كلامه... وإنما يفهم كل بمقدار ما يفتح الله على قلبه، وكلام الله غير مخلوق، ولا يبلغ إلى نهاية فهمه فهوم محدثة مخلوقة<sup>(۱)</sup>.

ولعل ما سبق دفعني إلى دراسة هذا الموضوع دراسة متعمقة، تستكشف أبعاد هذه الظاهرة، وتستجلي أسرارها البلاغية، وتجمع أقسام الموضوع.

وأشير هنا إلى أن إشارات البلاغيين والمفسرين المشار إليها آنفاً تدخل ضمن ما أسماه علماء البلاغة قديماً بــــالالتفات، وهو مصطلح قصد منه البلاغيون: المخالفة بين الضمائر: الغيبة والخطاب والتكلم، غير أني آثرت مصطلح العدول؛ لما فيه من سعةٍ وشمولٍ لكل أنواع التحولات الحادثة في السياق القرآني.

والعدول في السياق القرآني ظاهرة بارزة تشمل كل مظاهر التحولات في الضمائر والأفعال والحروف والتراكيب والعدد وغير ذلك.

وما يعنينا في هذا البحث هو: العُدُولُ بَينَ صِيَغِ الإفرادِ والتثنيةِ والجمعِ على

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

وجه الخصوص، وهو موضوع جدير بالدراسة والبحث وتصنيف صوره، وتحليلها واستنباط الأسرار البلاغية من ذلك التحول.

#### منهج الدراسة :

إن الهدف من الدراسة يحدد المنهج الذي ستقوم عليه، فلما كان الهدف من الدراسة هو الوقوف على أسرار العدول في تحولات البنية في عدد المخاطبين كان لزاماً على الباحث أن يعمد إلى المنهج البلاغي التحليلي القائم على التذوق الجمالي للنص القرآني.

#### التمهيد

#### أولا: مفهوم العدول:

في الموروث البلاغي والنقدي عددٌ من المصطلحاتِ التي تدلُّ على ظاهرة "التحول الأسلوبي" الذي نودُ في هذا البحث رصد أحد معالمه واستجلاءَ دقائقِه البيانيةِ، وجمالياته الفنية.

ومن تلك المصطلحات: "الالتفات" و"العدول" و"الانصراف" و"الصّرْف" و"الاعتراض" و"مخالفة ظاهر اللفظ معناه" و"خطاب التلون" و"شجاعة العربية"، وتلوين الخطاب"، و"التوسع").

وهذه الوحداتُ المصطلحية التي قدَّمتْها البلاغةُ العربيةُ لِمفهوم التحوُّل الأسلوييِّ جاء تعددها لتنوع التراكيب وتعدد وجوه بنائها واختلاف سوابقها وسياقاتها، وهو أمر طبعي في المصطلحات الأسلوبية وقد خضع انبثاقُها لقانونِ صيرورة العِلم، وأثَّر في هذا الانبثاقِ عواملُ عِدَّة<sup>(٣)</sup>. العدول بين صِيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

ولقد آثرتُ مصطلحَ "العُدُول" عنواناً لظاهرة التحول الأسلوبي في بنية عدد المخاطبين في القرآن الكريم؛ لشيوعه، وكثرة تردده في الموروث البلاغي القديم.

ومن يتأمَّلْ في المادةِ اللغويَّةِ لكلمة "العُدُولِ" يَجِدْ ما يدعمُ الإيثار له في هذا البحث؛ ففي كتاب العين: "العدلُ: أن تعدِلَ الشيء عن وِجهَتِه فتُمِيلَهُ..، وَعَدلتُ الشَّيءَ: أقمتُه حتى اعتَدَلَ<sup>(٤)</sup>.

وفي المحكم: "عَدَلَ عَن الشَّيءِ يَعدِلُ عَدلاً وعُدُولاً: حَادَ..، وعَدَلَ إِلَيهِ عُدُولاً: رَجَعَ<sup>(ه)</sup>.

هذا المعنى اللغوي لكلمة "لعدول" يظهر في المفهوم الاصطلاحي الذي استقرَّ عليه الدرسُ البلاغي، ذلك أنَّ هناك شبه اتفاق على أنَّ في "لعدول" معنى الخروج، أو التحول عن المألوف، ونقل الكلام من أسلوب إلى أسلوب آخرَ مطلقاً، هذا الانتقال له أثره الفني والجمالي في النص الأدبي. فالصياغة المعدول عنها تمثِّلُ اللغة في مستواها القياسي، بينما تمثِّلُ الصياغة المعدولُ إليها اللغة في مستواها البلاغي، ولعلَّ هذا ما جعل الدكتور تمام حسان يؤكد أن الالتزام بـــاصل اللغة" يعد أصولياً يعتمد على القرائن، وربما لدواع أدبية وذوقية ونفسيةٍ؛ لإحداث تأثير معيَّن يعدل عن الأصل، فيصير أسلوباً أدبياً ذا تأثير، وهو عدولٌ مقبولٌ مستحب<sup>"(1)</sup>. وهذا يؤكد أن التواصل يوظفُ مستويين من اللغة: الحدهما يكن أن نطلقَ عليه المستوى العاديَّ أو المستوى النمطيَّ، والآخر يكن أن نسميّه المستوى الفنيَّ أو اللغةَ الفنيَّة <sup>(1)</sup>.

فالتواصل العاديُّ يستخدم المستوى القياسي المألوف، وهو النمط الجاري على السنن المألوفة. أمّا التواصل الراقي فيستعمل المستوى الفنيَّ الإبداعيَّ الذي يعتمد على عدول الكلام عن هذا القياس أو تجاوزه. وفي التراث العربي نجد النحاة واللغويين يقيمون مباحثَهم في الدرجة الأولى على رعاية المستوى القياسي؛ رعايةً للأصل، بينما نجد البلاغيين والأدباءَ يُعلُونَ من اتجاهٍ آخرَ، حيث يقيمون مباحثهم وإيداعاتِهم على أساسِ تجاوزِ هذه المثالية، والعدولِ عنها.

ودراسة المستوى الفنيِّ والإبداعيِّ عند البلاغيين والأدباء لا يعني أنَّهم كانوا يُغفِلُون المستوى المثاليَّ، بل إن هذا المستوى لم يغِب عن أذهانهم لحظةً واحدةً؛ ذلك أنهم جعلوا منه معيارا يظهر به العدول إلى المستوى البلاغي، يقيسون عليه مقدار هذا العدول، ومن هنا كان وعيهم به وحرصهم على تبعيته والتنبيه عليه<sup>(٨)</sup>؛ لذلك يمكن القول إنّ البلاغيين والأدباء يبحثون عن البلاغة (مطابقة الكلام لمقتضى الحال) سواء أكانت جارية على الاستعمال الأصلي للأساليب كما هي في ظاهر الوضع اللغوي أم معدول بها عنه لأغراض تقتضيها المطابقة أيضا.

وفي التمييز بين المستوَيَيْنِ المذكورَينِ ما يدعُمُ ظاهرةَ التحول الأسلوبيِّ بوصفه عدولاً اختيارياً، أو استثماراً وتوظيفاً للطاقات الإبداعية الكامنة في اللغة، وليس كما يصور بأنّه تجاوز للقياس، أو انتهاك متعمد لقانون اللغة<sup>(٩)</sup>. أو كما يوصف بأنّه انحرافٌ وفضيحةٌ وشذودٌ للمثالية، وكسرٌ وعصيانٌ وخرقٌ للسنن المتبعة<sup>(١٠)</sup>.

وغايةُ ما في هذه الأشكال البلاغية أو الأساليب الأدبية إنما هو إيثارُ نسَقٍ على آخر، أو ميلٌ إلى صيغةٍ على حسابِ أخرى؛ لدواعٍ بلاغيَّةٍ أو أسلوبيَّةٍ تمنح الكلامَ جمالاً، وتدعمُه يطاقةٍ إيحائيَّةٍ مُفعَمَةٍ بالحيوية والإبداع. ومِن تَـمَّ فإنَّ العُدُولَ هو: مُحجَاوزةُ السُّنَنِ المَالوفةِ بينَ الناسِ في محاوراتِهم، وضروبِ مُعاملاتِهم؛ لتحقيق سِمَةٍ جماليةٍ في القولِ، تُمتِعُ القارئَ، وتُطرِبُ السامعَ، وبها يصيرُ نصاً

العدول بين صِيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

أدبياً.<sup>(١١)</sup>، ومصطلحُ العدول بمفهومه السابق من شأنه أن يمنحَنَا مفهوماً عن الالتفات أوسعَ من الدائرة التي حَصَرَها بعضُ البلاغيين في المخالفة بين الضمائر<sup>(١٢)</sup>.

وكان ابنُ الأثير(ت ٦٣٧هـ) أوّلَ مَن وسَّع دائرة الالتفات عندما قَسَّمَه إلى ثلاثةِ أقسامٍ، مخالفاً بذلك نهج البلاغيين المتقدمين وهذه الأقسام هي: ١ – الرجوع عن الغيبة إلى الخطاب، وعن الخطاب إلى الغيبة. ٢ – الرجوع عن الفعل المستقبل إلى فعل الأمر، وعن الفعل الماضي إلى فعل الأمر. ٣ – الإخبار عن الفعل الماضي بالمستقبل وعن المستقبل بالماضي<sup>(١٣)</sup>. وزاد عليه قسما رابعا في كتابه الجامع الكبير وهو:

٤ - الرجوع من خطاب التثنية إلى خطاب الجمع ومن خطاب الجمع إلى خطاب الواحد<sup>(١٤)</sup>. وهو ما تحاول هذه الدراسة إماطة اللثام عن أسراره الأسلوبية ونكاته البيانية.

وقد استَثمَرَ هذه الرؤيةَ يحيى بنُ حمزةَ العلويُّ (ت٧٤٩هـ)، فمنح الالتفاتَ مفهوماً أوسعَ ليشمل كل مغايرة في الأسلوب، وَحَدَّهُ بقوله: "العُدُولُ من أسلوبٍ في الكلام إلى أسلوبٍ آخرَ مُخالِفٍ للأوَّلِ <sup>(١٥)</sup>.

وهذا التعريف يوسع دائرة الالتفات ويجعل مفهومه يقوم على فكرة المغايرة بين أسلوب وأسلوب وبين لفظ ولفظ في أداء المعاني. ثم بيَّن السّر في إيثاره هذا التعريفَ بقوله: "وهذا أحسنُ مِن قولنا: هو العدولُ من غَيبةٍ إلى خطابٍ، ومن خطابٍ إلى غَيبةٍ؛ لأن الأول يعم سائرَ الالتفاتاتِ كلِّها، والحدُّ الثاني إنما هو مقصورٌ على الغَيبة والخطاب، لا غير <sup>(١٦)</sup>. وهذا ما ذهب إليه بعضُ البلاغيين المتأخرين عندما عرَّفُوا الالتفات بأنّه: "نقلُ الكلام من حالةٍ إلى حالةٍ أخرى مطلقاً <sup>(١٧)</sup>.

ومن خلال ما سبق يتضح للباحث أن للالتفات مفهوماً خاصاً يتمثل في المخالفة بين ضمائر التكلم والخطاب والغيبة، ومفهوماً عاماً يتمثل في العدول من أسلوب إلى آخر مطلقا، وهذا المفهوم العام يشكل ظاهرة تتميز بها هذه اللغة بما تملكه من طاقات إبداعية وجمالية، وقد أشار ابن جنّي – رحمه الله – إلى جمال هذه الظاهرة بقوله: وكلام العرب كثير الانحرافات ولطيف المقاصد والجهات، وأعذب ما فيه تلفته وتثنيّه (١٨).

وكان ابن جنّي أولّ من سمّى الالتفات بـ "شجاعة العربية<sup>(١٩)</sup>، وتبعه ابن الأثير معللا هذه التسمية بقوله: "وإنّما سمي بذلك؛ لأنّ شجاعة العربية هي الإقدام، وذلك؛ لأنّ الرجل الشجاع يركب ما لا يستطيعه غيره، ويتورد ما لا يتورده سواه. وكذلك هذا الالتفات في الكلام. فإنّ اللغة العربية تختص به دون غيرها من اللغات<sup>(٢٠)</sup>.

ولا شكّ أنّ المساواة بين الالتفات \_ بمفهومه الخاص \_ وشجاعة العربية ليست دقيقة؛ لأن الالتفات ليس سوى صورة واحدة في جنس أعم وأشمل وهو شجاعة العربية وهي دائرة واسعة تشمل كل صور التحول الأسلوبي، فإذا كان الالتفات يحمل صفات هذا الجنس و سماته فإنّ هناك أنواعا أخرى تقاسمه هذه السمات، وهذا ما أشار إليه نجم الدين الحلبي بقوله: "هذا الباب أول من سماه من علماء البيان بهذه التسمية أبو الفتح بن جنّي، وصاحب الجامع الكبير نقله عنه، ثم تداوله الناس بعد ذلك. وهو عبارة عن أنواع شتى من البديع، والمقصود به إظهار ما دار بين

العرب في لغاتهم الفصيحة عند النطق بها من تقديم معنى أو تأخيره، أو تثنية جمع أو جمع (تثنية)، أو انتقال في استرسال الكلام من غيبة إلى حضور، أو من حضور إلى غيبة، أو مراعاة المعنى أو عكسه<sup>(٢١)</sup>.

ويقدم ضياء الدين الحلبي تفسيرا لتسمية الالتفات بشجاعة العربية يتوافق تماما مع رؤيته لمفهوم الالتفات العام الذي سبقت الإشارة إليه وذلك في قوله: "وإنّما سمي شجاعة العربية؛ لأنّه لما كان كلاما فيه قوّة يتصرف بها في المخاطبات من غيبة إلى حضور، ومن حضور إلى غيبة، ومن تثنية إلى جمع ومن جمع إلى تثنية، وتقديم وتأخير... ومع ذلك كله لا يخرج عن حد الفصاحة والبلاغة، ولا ينسبه إلى خلل ولا تقصير في استيفاء المعاني، صار في نفسه شجاعة بالنسبة إلى العربية، تشبيها بالرجل الذي تكون فيه شجاعة تحمله في الحرب على التقديم والتأخير، والقرب والبعد، والإقبال والإدبار... فحسنت تسمية الكلام المحتوي على ما قدمناه من التقسيم الذي شرحناه بهذه المناسبة؛ لأنّ الشجاعة في مثل هذا الكلام تحمله على الجولان في جوانب المعاني كيف شاء<sup>(٢٢)</sup>.

ولا شكّ أن تفسير شجاعة العربية عند الحلبي قد أخذ بعدا معرفيا أكثر تحديدا منه لدى ابن الأثير؛ فنحن أمام كلام يوصف بأنّ فيه قوّة وجسارة تمكنه من التصرف في أشكال مختلفة من الأساليب يشملها جميعا العدول والتحول الأسلوبي في الكلام من حالة إلى أخرى مطلقا، وقوّة لغة المتكلم هنا تسمح له بالحركة والانزياح في جوانب المعاني كيف شاء، ونحن هنا "بإزاء وصف يربط بين القوة وحرية الحركة في عالم المعنى ومرونتها، تلك القوّة التي تشكل ركنا في ثنائية اللغة لدى المشتغلين بعلم الدلالة (<sup>(۲۲)</sup>.

#### ثانيا : العدول في تحولات عدد المخاطبين :

في التراث البلاغي إشارات متعددة إلى ظاهرة العدول بين عدد المخاطبين، وكان يشار إليها في بداية تلمس الظاهرة بمصطلحات أخرى. فأبو عبيدة (ت٢١٠ هـ) يشير إلى هذه الظاهرة تحت مصطلح المجاز ومن ذلك قوله: ((ومن مجاز ما جاء لفظه لفظ الواحد الذي له جماع منه ووقع معنى الواحد على الجميع قوله تعالى: (يخرجكم طفلا) في موضع أطفال... ومن مجاز ما جاء من لفظ خبر الجميع على لفظ الواحد قوله تعالى: (والملائكة بعد ذلك ظهير) في موضع ظهراء))<sup>(٢٢)</sup>.

وتناول ابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) بعض الإشارات لهذه الظاهرة تحت مصطلح الجاز وفي ذلك يقول: ((وللعرب الجازات في الكلام، ومعناها: طرق القول ومآخذه. ففيها الاستعارة والتمثيل والقلب والتقديم والتأخير والحذف والتكرار والإخفاء والإظهار والتعريض والإفصاح والكناية والإيضاح ومخاطبة الواحد مخاطبة الجميع، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين... وبكل هذه المذاهب نزل القرآن))<sup>(٢٠)</sup>. وسماها (ابن وهب الكاتب) بالصرّف، فقال: ((وأمّا الصرّف فإنّهم يصرفون القول من المخاطب إلى الغائب ومن الواحد إلى الجماعة))<sup>(٢٢)</sup>. وتناول الزمخشري (ت ٣٦هه) عددًا كبيرًا من شواهد ظاهرة العدول بين عدد المخاطبين ووقف على أسرارها ومكنوناتها البلاغية<sup>(٢٢)</sup> دون أن يشير إلى اسم هذه الظاهرة.

ويُعَدُّ ابنُ الأثير – بحَسبَ عِلمِي – أولَ مَن فصّل الحديث في ظاهرة العُدول في تحولاتِ عدَدِ المخاطبين، وذلك عندما أشارَ إلى أنَّ من أقسام الالتفات ((الرجوعَ من خطاب التثنية إلى خطاب الجمع، ومن خطاب الجمع إلى خطاب الواحد))<sup>(٢٨)</sup>. وقد أدرك السبكيُّ طَرفاً من العلاقة بين ظاهرةِ الالتفات وظاهرةِ العدول بين عدد

المخاطبين بقوله: ((وجعل غيره منه الانتقال من خطاب الواحد أو الاثنين أو الجمع لغيره، وهو أقرب شيء للالتفات المشهور؛ لمشابهته له في الانتقال من أحد أساليب ثلاثة لآخر، وفي انقسامه إلى ستة أقسام))<sup>(٢٩)</sup>.

وَتَوَقُفُ السبكيِّ عند ملاحظة المشابهة الشكلية بين ظاهرةِ تحولات الضمائر: (الخطاب – الغيبة – التكلم) التي يُنتَقَلُ فِيها بين أَحَدِ الأساليبِ الثلاثةِ إلى آخرَ، وتَنقَسِمُ إلى ستَّة أقسام، وبَينَ ظاهرةِ تحوُّلاتِ العددِ المشار إليها آنفاً التي تشبه تحولاتِ الضمائر في قسمتها إلى ستةِ أقسام، ملمح دقيق يَستَحقُ التَّقدير، وإلى هذا الرأي ذهبَ الزركشيُّ (ت٢٩٤هـ)، ورأى أنَّ مما يَقُرُبُ من الالتفاتِ التحوُّلَ فِي مجال العدَد، ثم تتبَّع أقسامَه الستةَ فقال هي: (الانتقال من خطاب الواحد لخطاب الاثنين، والانتقال من خطاب الواحد لخطاب الجمع، ومن الاثنين إلى الواحد، ومن الاثنين إلى الجمع، ومن الجمع إلى الواحد، ومن الجمع إلى التثنية)<sup>(٣٠)</sup>.

# ثالثاً: وظيفة العدول:

تنويعُ الأسلوبِ وتلوينُ الخطاب أمارةٌ تُبرِزُ مدى بلاغةِ المبدع وثراء لغته، وهو تنويع يقوم على اختيار واع بين الإمكانات التي تتيحها اللغة للمتكلم والمعنى الذي يجول في خاطره وهي ظاهرة تكشف عن شحنات اللغة التأثيرية والدلالية، وإلى هذا أشار الزمخشريُّ بقوله: ((إن الكلام إذا تُقِلَ من أسلوبٍ إلى أسلوبٍ كان ذلك أحسنَ تطريةً لنشاطِ السامع، وإيقاظاً للإصغاءِ إليه من إجرائه على أسلوبٍ واحدٍ، وتختص مواقعُه بفوائد))<sup>(٣١)</sup>.

والزمخشريُّ في هذا النص يؤكد أن التحولَ الأسلوبيَّ في البلاغة العربية يسعى إلى تحقيق فائدتين: إحداهما عامةٌ في كل تحوُّلٍ أسلوبيٍّ، وهي إمتاعُ المتلقِّي وجذبُ انتباهِه، والأخرى خاصةٌ تتمثل فيما يُوحيه كلُّ تحول من إيحاءاتٍ ودلالاتٍ خاصة عبر عنها بقوله: ((وتختص مواقعُه بفوائد))<sup>(٣٢)</sup>.

ورغم ما سبق إليه الزمخشريُّ من بيان وظيفة التحول الأسلوبي، واختصاصِ كلِّ صورةٍ منه بفوائدَ تُستنبَطُ من السياق نجد ضياءَ الدين ابن الأثير يتحامل عليه، وينتقده – واهماً – أنه حصر وظيفةَ التحول الأسلوبي عند مجردِ إثارته للمتلقي، قائلاً عنه: ((إذا لم يكن إلا تطريةً لنشاط السامع، وإيقاظاً للإصغاء إليه فإن ذلك دليلٌ على أن السامع يَـمَلُّ من أسلوبٍ واحدٍ، فينقل إلى غيره؛ لِيَجِدَ نشاطاً للاستماع. وهذا قدحٌ في الكلام، لا وصف له. ولو سلَّمنا إلى الزمخشريِّ ما ذهب إليه لكان إنما يوجد ذلك في الكلام المطوَّل، ونحن نرى الأمر بخلافِ ذلك)<sup>(٣٣)</sup>.

إنّ بيانَ وظيفة التحول الأسلوبي عند ابن الأثير تتبدّى في قوله: ((إن الغرض الموجبَ لاستعمال هذا النوع من الكلام لا يجري على وتيرةٍ واحدةٍ، وإنما هو مقصورٌ على الغاية بالمعنى المقصود، وذلك المعنى يتشعب شُعَباً كثيرةً لا تنحصر، وإنما يؤتى بها على حساب الموضع الذي ترد فيه))<sup>(37)</sup>. كما أنه يؤكد هذه الوظيفة في موضع أخرَ بقوله: ((اعلم، أيُّها الـمُتَوَشِّحُ لِمعرفة علم البيان أنَّ العدولَ عن صيغة من الألفاظ إلى صيغةٍ أخرى لا يكون إلا لنوع خصوصيةٍ اقتضت ذلك، وهو لا يتوخًاه في كلامه إلا العارفُ برموز الفصاحة والبلاغة))<sup>(37)</sup>.

ولا شكّ أنّ هذه الرؤية تتَّفقُ تماماً مع ما ذهب إليه الزمخشري، حين قال: ((وقد تختص مواقعه بفوائد))<sup>(٣٦)</sup>.

ويدرك من له أدنى تأمل أن ابنَ الأثير جاوز حدَّ الإنصاف في نقده السابق للزمخشريِّ، ولم يشر إلى ما ذهب إليه الزمخشري من الأسرار البلاغية الخاصّة التي

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

يختص بها كل عدول بحسب موقعه وسياقه.

ولا شكَّ أنَّ للعدول وظيفة عامة تتمثل في إمتاع المتلقي وإثارته، فالكلام إذا انتقل من أسلوبٍ إلى أسلوبٍ كان أدعَى للقبول عند السامع، وأحسنَ تطريةً لنشاطه، وأرجى أملاً لاستدرار إصغائه.

ووظيفة خاصّة تتمثل في الأسرار الدقيقة، واللطائف البلاغيَّة التي يصل إليها المرء بعد فضل تأمُّل وإمعان نظرٍ، وهي تختلف ((باختلاف محاله ومواقع الكلام فيه على ما يقصده المتكلّم))<sup>(٣٧)</sup>.

# العدول بين صيغ الإفراد والتثنية

يمثل بناء العبارة في النّص القرآني على العدول من أسلوب إلى أسلوب جانبا كبيرا من تلوين الخطاب في النظم القرآني ويتناول هذا المبحث دراسة العدول في العبارة بين صيغ الإفراد والتثنية، محاولين أن نستجليَ بعضَ ما يومض فيها من صور التحول الأسلوبي مستأنسينَ – حين تناول تلك الصور – بقرائنها السياقية من جهةٍ، وبتوجيه البلاغيين والمفسرين لها من جهةٍ أخرى.

## العدول عن المفرد إلى المثنى

من أمثلة العدول الأسلوبي عن المفرد إلى المثنى قوله تَعَالَى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً غُلَتَ آيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواُ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيَزِيدَتَ كَثِيرًا مِنْهُ مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ طُغْيَنَا وَكُفُرُ وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيمَةِ كُلَمَآ أَوَقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَكَاذاً وَٱللَّهُ لَا يُحُتُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ المائدة: ٢٤. إذ إن موضع العدول هو في قوله تعالى: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ بعد أن ذكرت مفردة على لسان اليهود ولم يأت السياق "بل يده مبسوطة" لنفي الغلّ عنها.

ووصف "اليد" بـــ"الغل" كناية عن البخل في العطاء؛ لأن العرب يجعلون العطاء معَبَّراً عنه باليد، ويجعلون بسط اليد استعارةً للبذل والكرم، ومن هنا فإن اليهود لما قالوا: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾ كنايةً عن نسبة البخل إلى الله –تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً- أجيبوا بنقض كلامهم وفق مرادهم -أي بطريق الكناية-، فقيل: ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ بتثنية اليد؛ ليكون رد قولهم وإنكاره أبلغ في إثبات سعة فضل الله تعالى. فذكر اليد هنا بطريق التثنية إنما جاء لزيادة المبالغة في الجود<sup>(٣٢)</sup>.

وفيها أيضاً مخالفة لاستعمال اليد في النعمة والبذل في جانب المخلوقين؛ لأن اليد مع المخلوقين تأتي مفردةً، كما في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطَهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعْدَ مَلُومًا مَحَسُورًا ﴾ الإسراء: ٢٩.

وعلى هذا النمط استَعمَلَتِ اليهودُ "اليدً" في جانب الله، فحينما ردَّ الله مقالةَ اليهود خالف طريقة استعمال "اليد"، وجاءت بالتثنية ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾؛ للتأكيد على عدم مشابهته لخلقه.

تُـمَّ إن في جرس لفظ التثنية ﴿ يَدَاهُ ﴾ وما يوحيه إشباعُ حرفِ المدِّ لَدلالةً على دوام البسط، وكثرة العطاء، وعدم انقطاعه ليلاً أو نهاراً.

واليد في حال الاستعارة للجود والكرم لا يقصد بها مفردا، ولا عددا؛ فالتثنية هنا مستعملة في مطلق التكرير للمبالغة كما في قول الشاعر:

جَادَ الحِمَى بَسطُ اليَدَينِ بِوَابَلٍ شَكَرَتْ نَدَاهُ تِلاعُهُ وَوِهَادُهُ<sup>(٣٩)</sup> ومنه قوله تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ بِلَهِ وَلَو عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلأَقَرْبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّاآَوْ فَقِيرًا فَاللَهُ أَوَلَى بِهِمَاً ﴾ النساء: ١٣٥.

حيث جاء الضمير بصيغة التثنية في قوله: ﴿ فَاللَّهُ أَوَّلَى بِمِمَّاً ﴾، وكان المتوقع من السياق أن يقال: (فالله أولى به)؛ لأنه يحيل إلى اسم ﴿ يَكُنُ ﴾ وهو المشهود عليه، وقي الكلام إضمار، وهو اسم كان، أي إن يكن الطالب، أو المشهود عليه غنياً فلا يراعى لغناه ولا يخاف منه، وإن يكن فقيراً فلا يراعى إشفاقاً عليه؛ ﴿ فَاللَّهُ أَوَّلَى بِمَاً ﴾، أي فيما اختار لهما من فقر وغنى<sup>(...)</sup>. والمتأمل يلحظ أنّ استعمال ﴿ أَوِ ﴾ في الكلام يدل على رجوع الكلام بعد العطف إلى شيء واحد بخلاف الواو.

قال الزمخشري: أنإن قلت: لم ثنى الضمير في ﴿ أَوَلَىٰ بِهِمَاً ﴾ ، وكان حقه أن يوحد، لأن قوله: ﴿ إِن يَكُنَ غَنِيًّا أَوَ فَقِيرًا ﴾ ، في معنى إن يكن أحد هذين؟ قلت: قد رجع الضمير إلى ما دل عليه قوله: ﴿ إِن يَكُنَ غَنِيًّا أَوَ فَقِيرًا ﴾ ، لا إلى المذكور، فلذلك ثني ولم يفرد، وهو جنس الغني وجنس الفقير، كأنّه قيل: فالله أولى بجنسي الغني والفقير، أي بالأغنياء والفقراء<sup>(13)</sup> ولا يخلو هذا العدول عن الإفراد إلى التثنية من فائدة، وهي تعميم الأولوية، ودفع توهم اختصاصها بواحد<sup>(٢٤)</sup>.

ومن ذلك قوله تَعَالَى:﴿ قَالُوٓاْ أَجِعْتَنَا لِتَلْفِنَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُوْنَ لَكُمَّا ٱلْكِبْرِيَآَءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس: ٧٨.

ذلك أنَّ موضع الالتفات في قوله تعالى: ﴿ لَكُمَّا ﴾ في الموضعين، وقد عدل فيها

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

إلى لفظ المثنى بعد أن سبق بخطاب المفرد في قوله: ﴿ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِنَنَا ﴾ وكان السياق المتوقع أن يكون ((لك)) على صيغة المفرد، ولكنه عدل عن ذلك إلى المثنى فما سرُّ هذا العدول؟

السرُّ في ذلك – والله أعلم – أنَّ الكبرياء التي كان يخشى منها فرعونُ شاملةً لموسى وأخيه هارون عليهما السلام، فلما كان تصديق أحدهما مستلزماً تصديقَ الآخر؛ لاتحاد دعوتهما تَمَّ العدول إلى المثنى.

وقد جعل فرعون الكبرياء لموسى ولأخيه بناءً على اعتقاده في أن موسى – عليه السلام– لم يأت بالرسالة لأمر ديني، وإنما جاء بها لأمر دنيوي، وهو العلو والكبر.

وكون الرسالة لأمر دنيويٍّ بناءً على اعتقاد فرعون المستقر في نفسه، وهذا الأمر -وهو العلو والكبرياء- لا يخص موسى وحدَه، وإنَّما يشمله هو وقومَه، وفي مقدمتهم أخوه، فهو يعتقد أن الغرض من الرسالة قلبُ حال بني إسرائيل من العبودية إلى الرفعة والعلو والكبرياء، وهذا لا يجعل العلو أو الكبرياء يختص بموسى وحده.

هذا فضلاً عن أن سياق الآيات من أول القصة هو في وصف آل فرعون بالاستكبار والإجرام ﴿ فَاَسْتَكْبَرُوْا وَكَانُوْا قَوْمًا نُجَمِرِمِينَ ﴾ يونس: <sup>٧٥</sup> فهم يرون أن سر المجيء بالرسالة هو الاستكبار، ومن تَـمَّ فإنهم يتصورون أن غيرهم لا يأتي إلا بما هم عليه، أي أنّهم يرون غيرهم بمنظورهم وبما استقر في نفوسهم، في حين كان إسناد المجيء إلى موسى عليه السلام خاصة؛ لكونه هو المقصودَ بالرسالة، والمبلِّغَ عن شرع الله تحديداً.

وهذا ما أشار إليه الإمام أبو السعود بقوله: ((وتثنية الضمير في هذين الموضعين بعد إفراده فيما تقدم من المقامين باعتبار شمول الكبرياء لهما عليهما السلام، واستلزام التصديق لأحدهما التصديقَ للآخر، وأما اللفت والمجيء له فحين كان من خصائص صاحب الشريعة أسند إلى موسى عليه السلام خاصة))<sup>(٢٦)</sup>.

وفي قوله تعالى في سياق الحديث عن موسى وهارون عليهما السلام: ( وَقَالَتَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةَ وَأَمَوْلاً فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا رَبَّنَا لِمُضِلُواْ عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا أَطْمِسْ عَلَى أَمُولِهِمْ وَأَسْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَى يَرُوُا أَلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ () قَالَ قَد سَبِيلِكَ رَبَّنَا أَطْمِسْ عَلَى أَمُولِهِمْ وَأَسْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَى يَرُوا أَلْعَذَابَ ٱلْأَلِيم سَبِيلِكَ رَبَّنَا أَطْمِسْ عَلَى أَمُولِهِمْ وَأَسْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَى يَرُوا أَلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ أَجِيبَت دَعُوتَ حُمَا فَاسْتَقِيما وَلا نَنَيْعَانَ سَبِيلَ ٱلَذِينَ لا يَعْمَلُمُونَ ﴾ يونس: ٨٨ – ٩٩ حيث نجد موضع العدول في قوله تعالى: ﴿ قَدْ أُجِيبَت دَعَوَتَ حُمَا ﴾ بإسناد الدعوة إلى ضمير المخاطَبَين في قوله ﴿ دَعُوتَ حُمَا لَهُ عَلَى الرغم من أن الداعي هو موسى عليه السلام وحده، كما نص عليه المولى بقوله: ﴿ وَقَالَتَ مُوسَىٰ ﴾ فعدل بذلك عن الإفراد إلى التثنية.

والتساؤل الذي يتبادر إلى ذهن المتلقي مؤداه هو كيف نسبت الإجابة إلى الاثنين، والدعاء إنما كان من واحد هو سيدنا موسى عليه السلام؟

والإجابة عن هذا التساؤل نقف عليها عند إدراكنا لنكتة العدول؛ إذ ذهب عددٌ من المفسرين إلى أن موسى عليه السلام كان يدعو، وهارون كان يؤمِّن؛ لذلك تم العدول إلى التثنية، فقال تبارك وتعالى: ﴿ قَدْ أُجِعِبَت دَعُوَتُكُما ﴾ ؛ ذلك أنّ من يقول عند سماع دعاء الداعي: آمين، يكون قد شاركَه الدعاء؛ لأن قولَ آمين معناه: استَجِبْ؛ فهو سائلٌ، كما أنَّ الداعي سائلٌ بالأصالة<sup>(٤٤)</sup>. وإذا كنا لَـم نَرَ ذكرَ دعاء هارون صراحةً، بل لم يأتِ النصُّ القرآنيُّ حتى على تأمينه على دعاء أخيه موسى عليه السلام، فذلك لأن أثر هارون في الرسالة في سورة يونس قليل، حيث لَم يظهر له أثر في تغير حال بني إسرائيل كما ظهر جليا في سورتي الأعراف وطه، ومن هنا طوي ذكر هارون سواء في الدعاء أو التأمين عليه.

وذهب بعضهم إلى أن كلمة ﴿ دَعَوَتُكُمَا ﴾ أضيفت إلى ضمير التثنية المخاطب به موسى وهارون عليهما السلام على الرغم من أنّ الداعي هو موسى عليه السلام وحده؛ لأن هارون عليه السلام كان مواطئاً له، وقائلاً بمثل قوله؛ لأن دعوتهما واحدة<sup>(٤٥)</sup>.

# العدول عن المثنى إلى المفرد

يأتي أسلوب العدول من لفظ التثنية إلى المفرد لأسرار بيانية تدرَكُ من خلال سياق النص القرآنيِّ، ومن أمثلة هذا النوع من العدول قوله تَعَالَىٰ: ﴿ يَحْلِفُونَ بِٱللَّهِ لَكُمُ لِيُرْضُوكُمْ وَٱللَهُ وَرَسُولُهُۥَ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ التوبة: ٦٢.

إذ إنّ موضع العدول في قوله تَعَالَى: ﴿ أَن يُرْضُوهُ ﴾ بالإفراد، وهو عدول عمًا تقدم من السياق الدَّالِّ على التثنية في قوله تَعَالَى: ﴿ وَاَللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ ﴾ ، فلماذا عدل إلى الضمير المفرد العائد على الاثنين لفظ ((الله وَرَسُولُهُ))، وكان المتوقع من السياق أن يقال: ((أَن يُرضُوهُمَا))..وقد ذهبَ بعضُ المفسرين إلى أنّ نكتة العدول تكمن في التأكيد على توحد الرِّضائينِ؛ذلك أن إرضاء النبي صلى الله عليه وسلم لا ينفكّ عن إرضاء الله تعالى وهو تابع لإرضاء الله، وحصول المخالفة بينهما ممتنع (فلتلازمهما جعلا كشيء واحد فعاد إليهما الضمير المفرد)<sup>(٢٤)</sup> وفي ذلك دعم لموقف النبي صلى الله عليه وسلم النفسي، وسلوان له فيما تحمله من أذى المشركين.

ومما يدل على عود الضمير مفرداً على الاثنين: ((اللهُ وَرَسُولُهُ)) ما جاء في قوله تَعَالَىٰ:﴿ وَإِذَا دُعُوَا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقُ مِنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾ النور: ٤٨.

وقوله تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوَا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ أَنَ يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ النور: ٥٦.

حيث عدل في الآيتين الكريمتين إلى الضمير المستتر المفرد في قوله: ﴿ لِيَحْكُمُ ﴾ العائد على الاثنين لفظ: ﴿ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾، وكان مقتضى السياق أن يقال: ((لِيَحكُمَا)). ونكتة العدول أنها جاءت للدلالة على توحيد الحكمين، والإشعار بأنَّ ما ينطق به النبي صلى الله عليه وسلم من الحكم هو ما يحكم به الله سبحانه وتعالى عينه.

وقد بيّن الثعالبي أنَّ من سنن العرب وأسرار العربية ((الجمع بين شيئين اثنين، ثم ذكر أحدهما في الكناية دون الآخر، والمراد به كلاهما معاً.))<sup>(١٤)</sup>.

وأشار الألوسي إلى علة أخرى في عدم تثنية الضمير العائد على لفظ الجلالة مع غيره، وهي أنَّه لا يجمع بين الله تعالى وغيره في ضمير تثنية، بل يجب أن يفرد بالذكر؛ تعظيماً له سبحانه، وتنزيهاً له أن يشرك معه في اللفظ أحدَّ<sup>(٤١)</sup>.

ومن ذلك قول الله تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ فَمَن رَبَّكُمًا يَمُوسَىٰ ﴾ طه: ٤٩ إذ نقف على موضع العدول في قوله: ﴿ يَمُوسَىٰ ﴾؛ حيث عدل عن خطاب الاثنين في قوله: ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُمًا ﴾ إلى خطاب الواحد، فقال: ﴿ يَمُوسَىٰ ﴾؛ حيث يلحظ أن فرعون قد وجّه الخطابَ إلى موسى وهارون عليهما السلام بالضمير المشترك في قوله ﴿ فَمَن رَبُّكُمًا ﴾، ثم عدل إلى المفرد، ووجّه النداء إلى موسى عليه السلام خاصةً؛ وذلك لعلمه بأن موسى عليه السلام هو الأصل في الرسالة، وهارون عليه السلام تابع له، ولأن موسى عليه السلام معروف في بلاط فرعون، وله سابقة اتصال بفرعون.

ويحتمل أنه حَمَلَه خبَنُه ومكرُه على استدعاء كلام موسى دون كلام أخيه؛ لما عرف من فصاحة هارون والحبسة في لسان موسى عليه السلام<sup>(٤٩)</sup>. فكلام فرعون لموسى عليه السلام على هذا النحو لإرادة إحراجه لما في لسانه من حبسة، يعرفها عنه فرعون منذ الصغر، ولذا وجه الخطاب إليه حتى يَعيَا في الجواب.

كما أنَّ في لفظ ﴿ رَثِبُكُما ﴾ ما يدل على التربية التي كانت خاصةً بموسى دون هارون، قد منَّ عليه بها فرعون في موضع آخر بقوله: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِشْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ الشعراء: ١٨؛ لذا قال فرعون: ﴿ فَمَن رَبُّكُمًا ﴾، ولم يقل: فمن إلهكماً؟ وفي الوقت نفسه كان فرعون يدَّعِي الربوبية، فأراد التلبيس على موسى عليه السلام؛ لتربيته له، وهذا ألصق بموسى من هارون، وكأنه أراد أن يقول لموسى: أنا ربَّيتُكَ، فأنا أولى أن أكون رباً لك، ولِمَن معك؛ ولهذا توجه بالخطاب إليه وحده.

ويمكن أن نلمح وجود علة جمالية تتعلق بالفاصلة القرآنية، فحينما جاءت آيات السورة منتهيةً بالألف اللينة جيء حينئذٍ بنداء موسى مراعاةً للفاصلة.

ومن ذلك قوله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام: ﴿ فَأَتِيَا فِرْعَوْتَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ الشعراء: ١٦، بإفراد كلمة ﴿ رَسُولُ ﴾ التي جاءت في سياق آخر بصيغة التثنية، وذلك في قوله سبحانه: ﴿ فَأَلِيَاهُ فَقُولآ إِنَّا رَسُولاَ رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِيلَ وَلَا تُعَذِبْهُمْ قَدْ حِثْنَكَ بِتَايَةِ مِن رَبِّكَ وَٱلسَلَامُ عَلَى مَنِ ٱتّبَعَ ٱلْمُدَى ﴾ طه: ٤٧؛ وذلك

وموضع العدول في قوله: ﴿ إِنَّا رَسُولُ ﴾؛ حيث وردت لفظة ﴿ رَسُولُ ﴾ مفردةً، مع أن ظاهر السياق يقتضي تثنيتها؛ لما تقدم من خطاب الاثنين في قوله: ﴿ فَقُولاً ﴾. وسرُّ هذا العدول أن لفظة ﴿ رَسُولُ ﴾ من الألفاظ المشتركة؛ فهي تأتي بمعنى "المُرسَلْ، وبمعنى "الرسالة"، فهي بالمعنى الأول في سورة طه؛ ولذا تُنَيَّت في قوله: ﴿ إِنَّا رَسُولًا ﴾. وبالمعنى الثاني في سورة الشعراء؛ ولذا أفردت في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا رَسُولُ ﴾؛ لأنها رسالة واحدة<sup>(...)</sup>.

وذهب بعضُهم إلى أنّه عدل إلى المفرد: ﴿رَسُولُ ﴾؛ لأنّ موسى وهارونَ على أمر واحدٍ؛ لاتفاقهما على شريعةٍ واحدةٍ، فكأنهما رسولٌ واحدٌ<sup>(٥٠)</sup>.

ومن يتأمل سياق الآيتين الكريمتين يمكن أن يلمس سراً آخر لهذا العدول من خلال التناغم الأسلوبي بين هذا التحول والسياق الذي وردت فيه الآية الكريمة؛ حيث يلحظ أن سياق الحديث في سورة الشعراء لم يكن لسيدِنا هارون عليه السلام فيه أثر كبير، بخلاف سياق الكلام في سورة طه الذي جاء طلب إشراكِه في أمر الرسالة صراحةً من سيدنا موسى عليه السلام، وذلك في قوله: ﴿ وَلَجْعَل لِي وَزِيرًا مِن أَهْلِى أَسَ هَرُونَ أَخِى أَسَ الله تعالى في قوله: ﴿ وَالَمَرِكَهُ فِي أَمْرِي ﴾ طه: ٢٩ - ٢٢ وجاءت الموافقة صراحة أيضاً من الله تعالى في قوله: ﴿ قَالَ قَد أُوتِيتَ سُؤَلَكَ يَمُوسَى ﴾ طه: ٢٦ وجاءت الموافقة جاءت الضمائر كلها بالتثنية في سورة طه بدءاً من قوله تعَالى: ﴿ اذَهَبَ أَنتَ وَأَخُوكَ بِتَايَنِي وَلَا يَنِيَا فِي ذِكْرِي أَنَ اَذَهَبَ آَيْلَ فِرْعَوْنَ إِنَهُ طَعَى إِنَ فَقُولًا لَهُ فَوَلَا لَهُ وَلَهُ ال قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْعَىٰ <sup>(1)</sup> قَالَ لَا تَخَافَأً إِنِّنِي مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَى <sup>(1)</sup> فَأْلِياَهُ فَقُولَا إِنَّا رَسُولَا رَبِكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَءِيلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمٌ قَدْ حِثْنَكَ بِعَايَةِ مِن تَرَبِّكَ وَٱلسَّلَامُ عَلَى مَنِ ٱتَبَعَ ٱلْهُدَى <sup>(1)</sup> إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّى <sup>(1)</sup> قَالَ فَمَن رَبُّكُما يَمُوسَى ﴾ طه: ٤٢ – ٤٩ فالسياق كله قائمٌ على المشاركة بين موسى وهارون عليهما السلام بخلاف سياق سورة الشعراء الذي ليس فيه شيءٌ من ذلك.

ومن العدول عن المثنى إلى المفرد قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا أَبَنَ مَرْيَمَ وَأَمَّهُ اللهِ عَالَهُ المَوْد وَءَاوَيْنَهُمَا إِلَى رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾ المؤمنون: ٥٠؛ إذ إنَّ موضع العدول في قوله: ﴿ اللهُ عَالَ يَعْدَى المتوقع من السياق أن يقال: ((آيَتَين))؛ وسبب العدول إلى المفرد أنَّ شأن عيسى وأمِّه واحدٌ، وكلُّ منهما صارَ آيةً بالآخر، كما أنّ الحديث هنا عن قدرة الله تعالى في تكوين عيسى عليه السلام من غير أبٍ، وإنطاقه في المهد صبياً، وفي جعل أمِّه آيةً؛ لأنَّها ولَدَت ولم يمسسها بشرٌ، فالآية لا تكون في أحدهما دون الآخر؛ ولهذا عدل إلى المفرد باعتبارهما آية واحدة<sup>(٢٥)</sup>.

ومما يدل على هذه المساواة والاشتراك في كونهما آيةً واحدةً أنَّ النص القرآني يقدم عيسى عليه السلام في هذه الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمَ وَأَمَّهُ عَايَةً ﴾ ، ويقدِّم مريَمَ في آيةٍ أخرى، هي قوله تعَالىٰ: ﴿ وَٱلَّتِى ٓ أَحْصَكَنَتْ فَرْجَعُكَا فَنَفَخْنَكَا فِيهِكَا مِن زُوحِنَكَا وَجَعَلْنَكَهَا وَٱبْنَهُكَآءَايَةُ لِلْعَكَلَمِينَ ﴾ الأنبياء: ٩١، فدل ذلك على أنَّ كلاً منهما – كما سبق– صار آيةً بالآخر، فناسب العدول عن المثنى إلى المفرد.

ومن العدول عن المثنى إلى المفرد قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا بِجَحَرَةً أَوْ لَهُوًّا أَنفَضُّوٓأ إِلَيْهَا

وَتَرَكُوكَ قَابِمَأْقُلْ مَا عِندَٱللَّهِ خَيْرُمِّنَ ٱللَّهْوِ وَمِنَ ٱلنِّجَزَةِ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ ﴾ الجمعة: ١١.

حيث إنّ موضع العدول في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ٱنفَضُوا إِلَيْهَا ﴾، وكان المتوقع من السياق أن يقال: ((انفَضُوا إِلَيهِمَا))؛ كي يتناسب مع ما تقدم من التثنية في قوله: (جَحَرَهَ أَوْلَمُوًا ﴾، ولكنه عدل إلى المفرد، وخصَّ التجارة بدليل تأنيث الضمير في قوله: إلَيْهَا ﴾؛ وذلك لأن التجارة كانت السببَ الحقيقيَّ في انفضاضهم عن النبي صلى الله عليه وسلم. عندَمَا كان يخطُبُ الجمعة، فَقَدِمَت قافلةٌ إلى المدينة، فانصرف الناس إليها، وكان من عادة أصحاب القوافل التجارية أن يضربوا الدفَّ والطبل؛ ليعلم الناس بقدومها<sup>(٣٥)</sup>، وهو من اللهو، ولكنه ليس مقصوداً لذاته، بل هو تبع للتجارة التي هي مقصدُهم.

ثم إنّ في إعادة الضمير على التجارة تأكيداً على ذم الانفضاض عن النبي صلى الله عليه وسلم، حتى لو كان هذا الانفضاض لتجارةٍ ذات منفعةٍ لهم مع الحاجة إليها، كما أنّ في تخصيص النافع بالذَّمِّ والنهي ما يدل على أنَّ ما دونه – وهو اللهو – أولى بالترك، وأدخل في الذم، فعدل عن الإشارة إليه، واكتفى بإفراد التجارة. يضاف إلى ذلك أن مجيء الآية على هذا النمط فيه تبرئةٌ لجانب الصحابة رضوان الله عليهم، ومدحٌ لهم؛ لأنهم لا يذهبون إلى اللهو، وهذا من الفطرة السوية التي تترك غير المفيد. كما أن مجيء نظم التركيب على هذا النحو ﴿ أَنفَضُوا إِلَيْهَا ﴾ يتناغم مع الآية السابقة ومدحٌ لهم؛ لأنهم لا يذهبون إلى اللهو، وهذا من الفطرة السوية التي تترك غير المفيد. مما أن مجيء نظم التركيب على هذا النحو ﴿ أَنفَضُوا إِلَيْهَا ﴾ يتناغم مع الآية السابقة قالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُوُوكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسَعَوًا إِلَىٰ وَزُرُوا مع إلى المحة المحة الذي على هذا النحو ﴿ أَنفَضُوا إِلَيْهَا ﴾ يتناغم مع الآية السابقة ما أَن عُوانَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نُوُوكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسَعَوًا إِلَىٰ وَزُرُوا مع إفراد التجارة، والعدول إليها خاصةً.

## العدول بين صيغ الإفراد والجمع

سنتناول في هذا المبحث دراسة العدول بين صيغ الإفراد والجمع وهي إحدى صور العدول الماثلة في مواضع كثيرة من القرآن الكريم وهي مغايرة تمثل تحولا عما كان يتوقع المتلقي إلى شيء آخر لأغراض بلاغية وأسلوبية، وهو ما سنتبيّنه من خلال المطلبين التاليين.

### العدول عن المفرد إلى الجمع

تُمَثَّلُ له بقول الحق تبارك وتَعَالَىٰ:﴿ مَثَلْهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ ٱللَهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ البقرة: ١٧.

إذ نقف على موضع العدول في قوله تَعَالَى: ﴿ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ ﴾، وكان المتوقع أن يكون السياق: ((بِنُورِهِ)) بالإفراد؛ لما تقدم من قوله: ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ ﴾ ولكنه عدل إلى الجمع لِسِرٍّ بَلَاغِيٍّ.

وقد تعددت آراء المفسرين والبلاغيين في تعليل العدول في هذه الآية الكريمة من المفرد إلى الجمع، فقيل إنَّه يجوز وضع ((الَّذِي)) موضع ((الَّذِينَ))، كما في قوله تَحَالَىٰ: ﴿ وَخُضَّتُمُ كَالَذِى حَاضُوا ﴾ التوبة: ٦٩، وإنما جاز ذلك كون ((الَّذِي)) صلةً إلى وصف كل معرفة مجملة، ولكثرة وقوعه في كلامهم. وقيل إنما وحَّد ((الَّذِي))؛ لأن المستوقد كان واحداً من جماعة تولى الإيقاد لهم، فلما ذهب ضوء ناره رجع ذلك عليهم<sup>(30)</sup>. وقيل إنَّ ((الَّذِي)) أريد منه جنس المستوقِد، وليس مستوقداً بعينه، فالمنافقون لَم يشبهوا بالمستوقد ذاته حتى يلزم منه تشبيه الجماعة بالواحد، وإنَّما شبهت قصتهم بقصة المستوقد والمعنى: إنَّ قصة المنافقين كقصة الذي استوقد ناراً<sup>(00)</sup>.

فالعدول عن المفرد إلى ضمير الجمع في قوله: ﴿ بِنُورِهِمَ ﴾ يتناغم مع سياق الحديث عن المنافقين عامةً، وليس المقصودُ تخصيصَ واحدٍ بعينه، وهو كما يشير ابن كثيرً أفصح في الكلام وأبلغ في النظام<sup>(٢٥)</sup>.

ونجد في الآية عدولاً آخر من المفرد إلى الجمع، حيث عدل عن لفظ إفراد النور" في قوله: ﴿ بِنُورِهِمْ ﴾ إلى الجمع في قوله: ﴿ ظُلُمَنتِ ﴾، وسرُّ العدول إلى الجمع هو: قصد المبالغة في شدة الظلمة، وتشعب مسالكها، فكأنها لشدة كثافتها ظلمات بعضُها فوق بعضٍ وجاء تأكيد هذه الكثافة وشدتِها بقوله: ﴿ لَا يُبْصِرُونَ ﴾.

ومنه قوله تعَالى: ﴿ وَكَم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا فَجَآءَهَا بَأَسُنَا بَيَتًا أَوَّهُمَ قَآبِلُونَ ﴾ الأعراف: ٤. حيث اختلفت الإحالات في هذه الآية بين الإفراد والجمع، فجاء الإفراد في قوله: ﴿ أَهْلَكُنْهَا ﴾، ثم عدل إلى الجمع في قوله: ﴿ أَوَّهُمَ قَآبِلُونَ ﴾، ولو جرى الأسلوب على نسق واحد لقيل: (أو هي قائلة)، أو كان الكلام من بدايته على الجمع، فقيل: (وكم من قريةٍ أهلكناهم فجاءهم)، ولكن الأسلوب بدأ بالإفراد والتأنيث في ﴿ أَهْلَكُنَهَا ﴾ على معنى ﴿ وَكَم ﴾، التي تفيد الكثرة أي قرى كثيرة أهلكناها. وذهب بعض المفسرين إلى تقدير مضافٍ مع الضمير الأول، والمعنى (كم من قرية أهلكنا أهلها) ليستوي مع قوله: ﴿ أَوَّهُمَ قَآبِلُونَ ﴾.

والذي يظهر – والله أعلم – أن هذه المغايرة بين الإفراد والجمع للمبالغة في بيان الإهلاك وإحاطته وشموله وأنّه أصاب القرى ومن فيها، وفي ذلك تخويف للمعرضين من أهل مكة، فجاء ذكر القرى أولاً، وذكر أهلها ثانياً؛ مبالغةً في التهديد لكفار مكة؛ لأن الكلام موجه إليهم، "وأُجري الضميران في قوله: ﴿ أَهْلَكُنْهَا فَجَاءَهَا بَأَسُنَا ﴾ على الإفراد والتأنيث مراعاةً للفظ ﴿ قَرْيَةٍ ﴾؛ ليحصل التماثل بين لفظ "المعاد" ولفظ ضميره في كلام متصل القرب، ثم أجريت ضمائر "القرية" على صيغة الجمع في الجملة المفرعة عن الأولى في قوله: ﴿ أَوَ هُمَ قَآبِلُونَ ﴿ ) فَمَا كَانَ دَعُوَىهُمَ إِذَ مَا مَعَهُمُ ﴾ الأعراف: ٤ - ٥؛ لحصول الفصل بين الضمير ولفظ معاده بجملةٍ فيها ضمير معاده غير لفظ "القرية"، وهو: ﴿ بَأَسُنَا بَيَتًا ﴾ ؛ لأن ﴿ بَيَتًا ﴾ متحمل لضمير "البأس"، أي مبيتاً لهم، وانتقل منه إلى ضمير "القرية" باعتبار أهلها فقال: ﴿ أَوَ هُمَ قَآبِلُونَ ﴿ ) فَمَا كَانَ دَعُوَىهُمْ إِذَ جَآءَهُم ﴾. (^^).

ويبدو أن تنويع الأسلوب بين الإفراد والجمع على هذا النحو قد أسهم في إحراز مناسبة قوية بين كل حدث ومتعلقه، فحيث كان الإهلاك موجهاً للقرى وأهلها كان التعبير بالإفراد والتأنيث في ﴿ أَهَلَكُنَهَا ﴾ وحيث أريد التعبير عن حدث النوم – وهو المختص بالأحياء دون الجمادات – كان قوله: ﴿ أَوَ هُمَ قَآبِلُونَ ﴾ إسناده إلى الجمع أنسب<sup>(٥٥)</sup>.

ومن أمثلة هذا النوع قوله قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِىَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ () وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَيْن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّبِينِ () وَأَصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَا بِٱللَّهِ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمّا يَعْمَ وَاللَهُ النحل: ١٢٥ – ١٢٧.

ووجهُ العدول في الآيات الكريمة أن الخطاب جاء بالإفراد في قوله: ﴿ أَدْعُ ...

وَبَحَدِلْهُم ﴾، ثم عدل إلى الجمع في قوله: ﴿ وَإِنَّ عَاقَبَ تُمَ فَعَاقِبُوا بِعِثْلِ مَا عُوقِ تُم بِعِ وَلَئِن صَبَرُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّدِيِنِ ﴾، ثم عاد السياق إلى الإفراد في قوله: ﴿ وَاَصْبِرُ وَمَا صَبَرُكَ إِلَا بِاللَهِ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيّقٍ مِّمَا يَمَ حُرُونَ ﴾، حيث نجد في إفراد ﴿ أَدْعُ ... وَجَدِلْهُم ... وَاَصْبِرْ... وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيّقٍ مِمَا يَمَ حُرُونَ ﴾، حيث نجد في إفراد ﴿ أَدْعُ ... وَجَدِلْهُم ... وَاَصْبِرْ... وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مَا يَعْهِمْ وَ إفراد ﴿ أَدْعُ ... وَجَدِلْهُم ... وَأَصْبِرْ... وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مَ الإفراد في ألامور إفراد ﴿ أَدْعُ ... وَجَدِلْهُم ... وَاصْبِرْ... وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ ﴾ زيادة إورام وإنعام وتفضيل للنبي صلى الله عليه وسلم؛ ولذا خص بالإفراد في الأمور الحسنة، من دعوة إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة، والجادلة بالتي هي أحسن، والصبر، وعدم الحزن والضيق، بينما له يوجَّه الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم فيما يختلط فيه الحَسَنُ بغيره في قوله: ﴿ وَإِنَّ عَاقَبَ تُعَرُّ هَمَا مِن الله عليه وسلم من الله تعالى في خطابه له صلى الله عليه وسلم. يضاف إلى ذلك أن العقوبة لا تتأتى إلا مع القوة والغلبة، وهو ما يقتضي الجمع والكثرة التي ناسبها العدول إلى الجمع.

ونلحظ في هذه الآيات تدرجاً في بيان رُتَبِ المعاملة مع المخالفين، وترقيًا من الأسهل إلى الأشد، فمن معاملة من يَقبَلُون الدعوة ابتداءً بالوعظ والتذكير، إلى معاملة الذين يُجَادَلُونَ بالحجة وقوةِ المنطق، إلى معاملة الذين يُجازَونَ على أفعالهم، ويعاقبُون عليها. ولما كان العقاب الحاصل من المشركين عاماً لجميع المسلمين، ولم يكن خاصاً بالنبي صلى الله عليه وسلم، عدل عن ضمير الإفراد، وخوطب صلى الله عليه وسلم خطاباً عاماً له ولجميع المسلمين.

وفي الآية إيماءً إلى أنَّ الله سيظهر المسلمين على المشركين ويجعلهم في قبضتهم؛ فلعل بعض الذين فَتَنَهم المشركون – وهُم كُثُرٌ – يبعثهم الغيظُ على الإفراط في الانتقام والتجاوز في العقوبة، فجاء التوجيه للجميع بجواز إيقاع العقوبة بمثلها، وعدم التجاوز في ذلك، وترغيبهم في الصبر على الأذى، والإعراض عن المشركين، والعفو

عنهم، وجعل ذلك خيراً من العقوبة.

وإنما قويلَ: ﴿ مَن كَفَرَ ﴾ بـ ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا ﴾ بدلاً عن ((مَن آمَنَ)) للتنويه بشأن المؤمنين، وأنَّهم أهل الأعمال الصالحة التي يعم نفعها الجميعَ، ولا يقتصر نفعُها على أنفسهم فحسب.

ومن ذلك قوله تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَنَهُمْ فِيمَا إِن مَكَنَنَكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَرَرًا وَأَفَحِدَةُ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَرُهُمْ وَلَا أَفْحِدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذ كَانُوا يَجْحُدُون بِحَايَتِ ٱللهِ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ الأحقاف: ٢٦.

إنَّ من يتأمل آيات القرآن الكريم يلحظ أنَّ "السمع" و"البصر" و"الفؤاد" وردت في

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

القرآن الكريم في ثلاثة عشر موضعاً، جاء "السمع" فيها كلِّها مفرداً في اللفظ، ومتقدِّماً في الترتيب، وجاء "البصرُ" مجموعاً في اللفظ، وتالياً في الذكر.

وما كان القرآن الكريم ليجمع بينها على هذا النحو من التفرقة والتمييز إلا لِسِرٍّ بلاغيٍّ، وقد حاول بعض المفسرين كشف الغطاء عن السرِّ في إفراد السمع"، وجمع الأبصار". فقيل إنَّما وحدَّ السمع"؛ لأنَّه مصدرٌ يقع على الكثير والقليل، والمصادر لا تُجمَعُ<sup>(11)</sup>. وقيل: يحتمل أن يكون على حذفِ مضافٍ: أي مواضع سمعهم<sup>(11)</sup>.

وهذه الآراء اللغوية التي ذكرها المفسِّرُون لا مِرية فيها، ولا خلاف عليها، ولكنها لا تفسر سرَّ هذا العدول الذي جاء مطرداً في القرآن الكريم.

إنّ تفسير سرَّ هذا العدول قد تَلَمَّسَه الألوسي – رحمه الله – بدقةٍ حين ذهب إلى أنَّ مدركات السمع نوعٌ واحدٌ، و مدركات الأبصار والأفئدة مختلفة ومتعددة<sup>(١٣)</sup>. وهذا الذي ذهب إليه الألوسي يؤكده الحسُّ، ويصدقه الواقع؛ فالسّمع لا شأن له غير الصوت، ولا معاملة له إلا معه، والصوت في واقعه شيء واحد، وإن تعددت ينابيعه، وتباينت أوصافه، وليس البصر كذلك فهو يدرك المرئيات كافةً على اختلاف هيئاتها وأشكالها. وكذلك لفؤاد تتعدد مدركاته؛ فهو يجيش بألوان من العواطف والانفعالات.

وإذا كان القرآن الكريم يذكر "لسمع" بلفظ المفرد، ويقرن إليه "البصر" و"الفؤاد" بلفظ الجمع فإنَّما يشير إلى اختلاف هذه الحواس في مدركاتها؛ ذلك أنّ ذكر "السمع" مفرداً يفيد المطابقة بين لفظه وعمله في وقتٍ واحدٍ، وذكر "البصر" و"الفؤاد" بلفظ الجمع يعني المطابقة بين كل منهما، وتعدد مدركاتهما.

واختار هذا الرأي محمد رشيد رضا فقال: ((والذي أراه أن "العقول" و"الأبصار"

تتصرف في مدركات كثيرة، فكأنها صارت بذلك كثيرة، فجمعت، أما "السمع" فلا يدرك إلا شيئاً واحداً، هو الصوت، ومن ثم أُفرِد))<sup>(١٤)</sup>.

ومن صور العدول عن المفرد إلى الجمع ما نجده في قوله تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِّيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَتِهِنَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَةَ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمٌ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّهُ يُحُدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ الطلاق: ١.

إذ نجد في الآية الكريمة عدولاً في الأفعال: ﴿ طَلَقَتُمُ ...وَأَحْصُواْ ... وَاتَقُواْ ... لَا تُخَرِّجُوهُرَ ﴾ التي جاءت بصيغة الجمع على الرغم من أنّ الخطاب في أول الآية قد تقدم بصيغة المفرد في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ﴾ ، فعدل عن خطاب المفرد إلى خطاب الجمع.

وعن سرِّ تخصيص النبي صلى الله عليه وسلم بالخطاب، ثم العدول إلى صيغة الجمع وجوة عدةً، ((أحدها: الاكتفاء بعلم المخاطبين بأنَّ ما خوطب به النبي صلى الله عليه وسلم خطابٌ لهم؛ إذ كانوا مأمورين بالاقتداء به، إلا ما خصَّ به دونهم، فخصّه بالذكر، ثم عدل بالخطاب إلى الجماعة؛ إذ كان خطابه خطاباً للجماعة. والثاني: إن تقديره: يا أيها النبيُّ! قل لأمتك: إذا طلقتم النساء...، والثالث: مجيء العدول على العادة في خطاب الرئيس الذي يدخل فيه الأتباع))<sup>(٥٢)</sup>؛ لأنّ في تخصيص النداء به صلى الله عليه وسلم مع عموم الخطاب لأمته تشريفاً له، وإظهاراً لجلال قدره؛ ولأنَّه هو المبلغ للناس، وهو إمامهم، والمنفذ لأحكام الله فيهم<sup>(٢٢)</sup>.

كما أنَّ في عدم إسناد الطلاق إلى النبي صلى الله عليه وسلم إسناداً صريحاً إيماءً

بأن الطلاق لا ينبغي أن يقع منه أصلاً؛ ولذا لم يسنَد إليه في مجرد اللفظ، وهذا ينسجم مع التضييق عليه صلى الله عليه وسلم في أمر الطلاق، وهو ما يفهم من قوله تَعَالَى: ﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعَدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوَ أَعْجَبَكَ حُسَّنُهُنَ ﴾ الأحزاب: ٥٢.

وتوجيةُ الخطاب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أسلوبٌ من أساليب التشريع المهتم بها، وأحكام الطلاق والعدة من الأمور التي تَسَاهَلَ فيها أهل الجاهلية؛ إذْ لم يكونوا يقيمون للنساء وزناً.

وكانَّ في نداء النبي صلى الله عليه وسلم أولاً، ثم خطاب أمته ثانياً، وما تبع ذلك من قوله: ﴿ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ رَبَّكُمٌ ﴾ ما يوحي بأهمية هذه الحقوق، والحرص على عدم الإضرار بالنساء، وغمط حقوقهنَّ؛ فلذلك افتتحت هذه السورة بهذا الأسلوب، وخصَّ النبي صلى الله عليه وسلم بهذا التوجيه؛ لزيادة الاهتمام بما سيق الكلام لأجله.

### العدول عن الجمع إلى الإفراد

ومن ذلك قوله تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى <sup>م</sup> عَظِيمٌ () يَوْمَ تَـرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴾ الحج: ١ - ٢ تعالى:.

في هذه الآية جاء فعل "الرؤية" أولاً مسنداً إلى الجمع في قوله: ﴿ تَـرَوْنَهَـا ﴾ ثم غاير في الأسلوب فجاء فعل "الرؤية" ثانيا مسنداً إلى المفرد في قوله ﴿ وَتَرَى ٱلنَّاسَ ﴾ على

سبيل العدول.

ولعل هذا العدولَ عن الجمع إلى الإفراد يرجع إلى اختلاف معمول الفعلين، وذلك ما أبداه صاحب الكشاف في قوله: "فإن قلت: لم قيل أولاً: "ترون"، ثم قيل: "ترى" على الإفراد؟ قلت: لأن "الرؤية" أولاً علقت بالزلزلة، فجعل الناس جميعاً رائين لها، وهي معلقة أخيراً بكون الناس على حال السكر، فلابد أن يجعل كل واحد منهم رائياً لسائرهم (١٧).

وذكر البقاعي نحواً من هذا في قوله: "ولما كان الناس كلهم يرون الزلزلة، ولا يرى الإنسان السكر – إلا من غيره – قال في الزلزلة: ﴿ تَـرَوْنَهَا ﴾ ، وقال في السكر: ﴿ وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَى ﴾ (١٨).

وذهب بعضُ المفسرين إلى أنّ العدول إنّما جاء لمجرد التفنن في الفصاحة، ورأى أنّ: الخطاب في ﴿ وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ ﴾ لغير معين، وهو لكل من تتأتى منه الرؤية من الناس، فهو مساو في المعنى للخطاب في قوله ﴿ يَوْمَ تَـرَوْنَهَا ﴾ وإنما آثر الإفراد هنا للتفنن؛ كراهيةَ إعادة الجمع<sup>(١٩)</sup>.

ومن العدول عن الجمع إلى الإفراد قوله تَعَالَىٰ:﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأَوْلَتَهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيَهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينُ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾ النساء: ٦٩.

حيث نلحظ العدول عن الجمع إلى المفرد في قوله تَعَالَى: ﴿ رَفِيقًا ﴾ وكان ظاهر السياق أن يأتي بصيغة الجمع، فيقال: ((رُفَقَاءَ))؛ ليتناسب مع الجمع في قوله: ﴿ أُوْلَتَهِكَ ﴾.

ولعل العدول إلى الإفراد جاء إمّا لأن "الرفيق" -مثل "الخليط" و"الصديق"- يكون للمفرد والمثنى والمجموع بلفظٍ واحدٍ، وإما لإطلاق المفرد في التمييز الذي يراد به الجمع، ويحسن ذلك هنا كونه فاصلة<sup>(٧٧)</sup>. وذهب بعضُهم إلى أنّ التمييزَ ﴿ رَفِيقًا ﴾ لم يجمع؛ لأن الآية في معنى التعجب، كأنه قيل: وما أحسنَ أولئك رفيقاً! فصيغة الإفراد فيها استقلاليةٌ بمعنى التعجب<sup>(١٧)</sup>.

كما أن في الإفراد دلالةً على ما يكون عليه الرفقاء في الجنة من أصحاب الدرجة الواحدة من الاتحاد في جميع الأشياء؛ حتى لا ينظر أحدُهم إلى رفيقه نظرةَ حسدٍ أو غلِّ أو حقدٍ. فهم جميعاً كأنهم شخصٌ واحدٌ، لا فرقَ فيما بينهم.

وفي قوله تَعَالَى: ﴿ وَأَتَخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَ ةَ لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزًا ٢٠٠ كَلَّأْ سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴾ مريم: ٨١ – ٨٢.

وموضع العدول في قوله: ﴿عِزَّا ﴾ الذي كان يقتضي أن يكون التعبير القياسي منسجما مع الجمع الذي قبله، فيقال: ((لِيَكُونُوا لَهُم معزّيّن)). ولقد عدل عن الجمع إلى المفرد؛ لأن الهدف من اتخاذ جميع الآلهة واحدٌ، وهو طلب العزة، فوُحِّدَ اللفظ لينسجم مع المعنى المراد منه.

ويتكرر هذا العدول في الآية نفسها في قوله: ﴿ ضِدًا ﴾ بلفظ المفرد، مع أنَّ أول السياق جاء بلفظ الجمع في قوله: ﴿ وَيَكُونُونَ ﴾ ؛ إذ كان المنتظر أن يقال: ((أضداداً))؛ ليتوافق مع ضمير الجمع، ولكنه عدل إلى المفرد فقال: ﴿ ضِدًا ﴾.

و"الضدُّ في أصل اللغة: الشيء المنافي الذي لا يجتمع مع شيء آخر<sup>(٢٧)</sup>. ووجه إطلاق "الضدِّ في الآية –وهو مفردٌ– على "الآلهةِ" –وهي جمعٌ–؛ للدلالة على توحُّد موقف الآلهة يوم القيامة من عداوة المشركين، والكفر بعبادتهم يوم القيامة، فكانت في حكم الواحد، فَصَحَّ بذلك إطلاق المفرد عليها.

فتوحيدُ الضدِّ إنّما جاء لتوحيد المعنى الذي يدورُ عليه تضادُّ هذه الآلهة للكفار الذين عبدوهم من دون الله، إذ إنهم يتفقون على هذا التضاد، فيكونون كالشيء الواحد. وإلى هذا المعنى أشار الزمخشري بقوله: ((فإن قلتَ: لِـمَ وَحَّدَ؟ قلتُ: وَحَّدَ توحيدَ قولِه صلى الله عليه وسلم: ((وَهُم يَدٌ عَلى مَن سِوَاهُم.))؛ لاتفاق كلمتهم، وأنهم كشيءٍ واحدٍ لفرطِ تضامهم وتوافقهم))<sup>(٧٧)</sup>.

كما نلحظ أن العدول إلى المفرد أسهم في اطراد الإيقاع الصوتي بين فواصل الآيات، فصيغة الإفراد ﴿ ضِدًا ﴾ تتوازى مع فواصل الآيات السابقة عليها مثل: ﴿ عَهْدًا ﴾، ﴿ مَدًا ﴾، ﴿ فَرَدًا ﴾، ﴿ عِزًا ﴾، واللاحقة بها مثل: ﴿ أَزًا ﴾، ﴿ عَدًا ﴾، ﴿ وَفَدًا ﴾، ﴿ وِرِدًا ﴾.

وفي قوله تَعَالَىٰ:﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُـرَّهَ أَعْيُرِبِ وَأَجْعَـلْنَالِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ الفرقان: ٧٤.

ومنه قوله تَعَالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمُ طِفْلَا ثُمَّ لِتَبْلُغُوَّا أَشُدَكُم ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخاً وَمِنكُم مَّن يُنُوَفَى مِن قَبْلُ وَلِنَبْلُغُوَّا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ غافر: ٦٧.

حيث إنّ موضوع العدول في قوله: ﴿ طِفْلًا ﴾ جاء بلفظ المفرد، وكان المتوقع أن يأتي بلفظ الجمع ((أَطفَالاً))؛ ليتناسب مع ضمير الجمع في ﴿ يُخَرِجُكُمُ ﴾.

وَلَقَد تعدَّدَت آراء المفسِّرين في توجيه سرِّ هذا العدول عن الجمع إلى المفرد، فمنهم من رأى أنَّ الإفراد جاء للدلالة على الجنس<sup>(٧٤)</sup>.

ومنهم من ذهب إلى أنّ لفظ "الطفل" ((اسمٌ يستعملُ مصدراً كالرضا والعَدل، فيَقَعُ على الواحد والجمع))<sup>(٧٥)</sup>.

وهذه التعليلات اللغوية لا تكشف لنا الغطاءَ عن البعد الدلالي والسر البلاغي لهذا العدول؛ فهي لا تعدو أن تكون تخريجاً لغوياً للظاهرة، لا سبراً لِغَورها، واستِكْناهاً لِمدلولها البياني.

ولعل ابن جني -رحمه الله- كان أدقَّ تعبيراً حينَ بيِّن سرَّ هذا العدول في هذه الآية الكريمة بقوله: ((وحَسُنَ لفظ الواحد هنا؛ لأنه موضعُ تصغير لشأن الإنسان، وتحقير لأمره، فلاقى به ذكر الواحد؛ لقلته عن الجماعة، ولأن معناه أيضاً: نخرج كل واحد منكم طفلاً، وقد ذكرنا نحو هذا، وهو مما إذا سئل الناس عنه قالوا: وضع الواحد موضع الجماعة، اتساعاً في اللغة، وأنسوا حفظ المعنى، ومقابلة اللفظ به، لتقوى دلالته عليه، وتنظم بالشبه إليه))<sup>(٧٦)</sup>.

ونخلص إلى أنّ العدولَ إلى المفرد إنّما جاء للمواءمة بين ما في معنى الطفولة من تصغير الشأن وتقليله ومعنى القلة في صيغة الإفراد.

يُعَزِّزُ هذا الرأي أنَّ هذا المعنى جاء مطرداً في القرآن الكريم، فلفظ الطفل ورد في القرآن الكريم في أربعة مواضع: ثلاثة منها جاءت مفردةً مراداً بها الجمع، وهي: قوله تَعَانَ: ﴿ أَوِ ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَمَ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَتِ ٱللِّسَاءِ ﴾ النور: ٣١ وقوله تَعَانَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن تُضْخَةٍ تُخَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِتُرُ فِي ٱلأَرْحَامِ ما نَشَاءً إِلَى آجَلٍ مُسَمَّى ثُمَ نُخَمِّ مِحْمَمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوَا أَشُدَكُمُ ... ﴾ الحج: ٥، وقوله تَعَالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخَرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوَا أَشُدَكُم ﴾ غافر: ٦٧، وأما الموضعُ الرابعُ فقد ورد بصيغة الجمع في قوله تَعَالى: ﴿ وَإِذَا بَكَغَ ٱلْأَطْفَلُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَنْذِنُوا كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ النور: ٥٩.

ومن يتأمل الآيات الثلاث التي ورد فيها "الطفل" مفرداً يدرك أنها جاءت في مقام التقليل من شأن الإنسان، وتصغير أمره، أما في الآية الأخيرة فآثر الجمع بلان المقصود بها من تجاوزوا تلك المرحلة إلى مرحلة الكبر والفتوة. ويؤيد هذا المنزع صاحب كتاب "الروض الأنف" بقوله: ((ألا ترى أن بدء الخلق من طين ثم مَنِيٍّ، والمنيُّ جنسٌ لا يتميز بعضه من بعض فلذلك لا يُجمَع وكذلك الطين، ثم يكون الخلق علقاً، وهو الدم، فيكون ذلك جنساً، ثم يخرجهم الله طفلاً، أي جنساً تالياً للعلق والمني، لا يكاد يتميز بعضهم من بعض الا عند آبائهم، فإذا كبروا وخالطوا الناس، وعرف الناس صورهم وبعضهم من بعض فصاروا كالرجال والفتيان قيل فيهم حينئذٍ: أطفال))<sup>(٧٧)</sup>.

نَلحَظُ مثل هذا العدول عن الجمع إلى المفرد المسجّل في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبَ لَنَا مِنْ أَزْوَبِحِنَا وَذُرِيَّنِنِنَا قُـرَةَ أَعَيُّنٍ وَٱجْعَكْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ الفرقان: ٧٤ وكان المتوقع بحسب السياق أن يأتي بصيغة الجمع، فيقال: ((أَئِمَّةً))؛ ليتناسب مع ضمير الجمع في قوله: ﴿ وَٱجْعَكْنَا ﴾. ولعل هذا العدول إلى المفرد جاء للدلالة على الجنس وعدم اللبس<sup>(٧٧)</sup>؛ لأنّ من أساليب اللغة العربية التي نزل بها القرآن الكريم أنَّ المفرد إذا كان اسم جنس يكثر إطلاقه مراداً به الجمع مع تنكيره<sup>(٧٧)</sup>، ويكون بذلك المعنى المقصود هو: أي اجعل كلّ واحدٍ منا إماماً، يُقتدى به. وقيل العدول عن الجمع إلى الواحد إشعارٌ بأنهم كالنفس الواحدة؛ لاتحاد طريقتهم واتفاق كلمتهم في إمامة الدين، والتأسي بهم<sup>(٨٠)</sup>.

ذلك أن عباد الله الذين أخلصوا في عبوديتهم لله لم تتوزع أهواؤهم، أو تختلف رغباتهم؛ فهم يعبدون إلهاً واحداً، ولكونهم على منهج واحدٍ صاروا جميعاً كأنهم شيءٌ واحدٌ، لا فرقَ فيما بينهم؛ ولذا جاء الإفراد في اللفظ ﴿إِمَامًا ﴾ لمحاكاة ما هم عليه في واقع أمرهم. فالمؤمنون حقًّا لا اختلافَ بينهم، ولا فرقةَ، ولا تعدُّدَ، وإنما هم شيءٌ واحدٌ.

كما أن في هذا العدول إشارةً إلى أن الإمام ينبغي أن يكون واحداً؛ لأن تعدد الأئمة عادة مما يؤدي إلى الاختلاف، والتعصب، والميل عن الحق، وهذا لا يناسب حالَ عباد الله.

ومن العدول ما جاء في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ فَمَالَنَا مِن شَفِعِينَ ٣ ۖ وَلَا صَدِيقٍ مَحِيمٍ ﴾ الشعراء: ١٠٠ – ١٠١.

وموضع العدول في قوله: ﴿ وَلَا صَدِيقٍ مَمِيمٍ ﴾ بالإفراد بعد أن عدل عن الجمع في قوله ﴿ شَنِفِعِينَ ﴾.

وقد لمح الزمخشري سراً لهذا العدول بقوله: ((فإن قلتَ: لِـمَ جَمَعَ "الشافع" ووحَّد "الصديق"؟ قلتُ: لكثرة الشفعاء في العادة وقلة الصديق.))<sup>(٨١)</sup> ومما يدل على قلته وصفُه بالصفة المشبَّهَةِ: ﴿ حَمِيمَ ﴾.

وذكر البيضاوي رحمه الله وجهاً آخر لإفراد كلمةِ ﴿ صَدِيقٍ ﴾، مؤدّاه أن الصديقَ

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

الواحدَ يسعى أكثر مما يسعى الشفعاء، فالواحدُ في معنى الجمع بحسب العادة؛ فلذا اكتفى به لما فيه من المطابقة المعنوية<sup>(٨٢)</sup>.

ويُلحَظُ في العدول عن الجمع إلى المفرد نوعٌ من بيان درجةِ التلهف والتأسف على فقد شفيع يشفع لهم مما هم فيه، أو صديق حميم يهمه أمرهم، وقد ترقَّوا في بيان انحطاط حالهم في التأسف حين نفوا -أولاً- أن يكون لهم مَن ينفعهم في تخليصهم من العذاب بشفاعتهم، ونفوا -ثانياً- أن يكون لهم من يهمه أمرهم، ويتوجع لحالهم<sup>(٨٣)</sup>.

كما أن في هذا العدولِ ترقياً في عدم خلاص أهل النار مما هم فيه، فبعد أن تمنوا أن يجدوا جمعاً كثيراً يحاولون خلاصهم: ﴿ شَفِعِينَ ﴾ تَنَزَّلُوا في تمنيهم درجاتٍ من الجمع إلى الواحدِ، فأصبحوا لا يجدون شخصاً واحداً يدفع عنهم ما هم فيه.

ونقف على هذا النوع من العدول في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ سَيُهَزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرُ ﴾ القمر: ٤٥.

موضع العدول في قوله: ﴿ ٱلدُّبُرَ ﴾ بلفظ المفرد، وكان القياس المتوقع في هذا السياق أن يقال: ((الأَدبَارَ))؛ ليتوافق مع ضمير الجمع في ﴿ وَيُوَلُّونَ ﴾.

ولعل السرَّ في إفراد لفظ ﴿ ٱلدُّبُرَ ﴾ والمراد به الجمع؛ أنَّه جنسٌ يصدق بالمتعدد، أي يولي كل واحد منهم دبره<sup>(٨٤)</sup>.

كما أنّ في إفراد كلمة ﴿ ٱلدُّبُرَ ﴾ وتوحيده إشارةً إلى أن المشركين سينهزمون انهزام النفس الواحدة، ويفرون فرارَ رجل واحدٍ أعطى دبره للعدو، وهذا أدعى في التهكم بهم، وأدقُ في توصيف حالهم، وكأنما أفرغت قلوبهم من الشجاعة إفراغاً واحداً.

كما أنّ في اللجوء إلى هذا العدول إيقاظاً لعزيمة المسلمين، وتحميساً لهم على القتال، وزيادة طمأنينة لهم بتحقيق النصر على الكافرين.

ومثل هذا العدول يستوقفنا عليه قوله تَعَالَىٰ: ﴿ إِن نَنُوْبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَاً وَإِن تَظَنَهَرَا عَلَيْـهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَىٰهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَٱلْمَلَاَتِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴾ التحريم: ٤.

فكلمة ﴿ ظَهِيرُ ﴾ وصف بمعنى المظاهر، أي المؤيد، وهو مشتقٌ من الظهر؛ لأن المعين والمؤيد كأنه يشد ظهر من يعينه<sup>(٨٥)</sup>.

وقد ألمح الزمخشري إلى أنَّ العدول عن الجمع إلى المفرد يوحي بالتوحد، وشدةِ التناصر، وفي ذلك يقول: ((الملائكة على عددِهم، وامتلاءِ السماواتِ من جموعهم، بعد نصرة الله وناموسه وصالحي المؤمنين ظهير فوج مظاهر له، كأنهم يد واحدة على من يعاديه))<sup>(٢٦)</sup>.

# العدول بين صيغ التثنية والجمع

في هذا المبحث سنتناول التحول الأخير من صور تحولات البنية في عدد المخاطبين وذلك من خلال العدول بين صيغ التثنية والجمع، وهذا النوع من العدول كسابقيه يحفل بأسرار بلاغية وأبعاد أسلوبية يقصد إليها النّظم القرآني؛ ليغاير في أسلوبه ويتفنن في بيانه للتأثير في المخاطبين.

## العدول عن التثنية إلى الجمع

يستوقفُنا عليه قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوْتَا وَٱجْعَـلُواْ بُيُوْتَكُمْ قِبْـلَةً وَأَقِيـمُواْ ٱلصَّـلَوْةٌ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس: ٨٧ وموضع العدول في اللفظين: ﴿ وَٱجْعَلُوا ﴾ و ﴿ وَأَقِيمُوا ﴾ المسندين إلى الجمع، وكان المتلقي يتوقع قياساً أن يقال: ((وَاجعَلاَ.. وَأَقِيمَا)) بإسناد الفعلين إلى المثنى؛ لِما تقدَّم من توجيه الخطاب إلى موسى وهارون عليهما السلام، ولكنه عدل إلى الجمع لِسِرٍّ بَلاغِيٍٍّ.

وقد ذهب بعضُ المفسرين إلى أنّ السرَّ في ذلك أنه خوطب موسى وهارون عليهما السلام؛ لأنهما متبوعان؛ ولأن التبوُّءَ<sup>(١٨)</sup> للقوم باتخاذ المعابد مما يتولاه رؤساءُ القوم، ثم عدل إلى الجمع؛ لأن جعل البيوت مساجد، والصلاة فيها واجبٌ على الجميع، لا يختص به الأنبياء دون غيرهم.

وهذا السرُّ يؤكِّدُه الزمخشري بقوله: ((فإن قلتَ: كيف نَوَّعَ الخطاب، فثنَّى أولاً، ثم جمع، ثم وحِّد آخراً؟ قلتُ: خوطب موسى وهارون عليهما السلام أن يتبوَّءَا لقومهما بيوتاً، ويختاراها للعبادة، وذلك مما يفوض إلى الأنبياء، ثم سيق الخطاب عاماً لهما ولقومهما باتخاذ المساجد والصلاة فيها؛ لأن ذلك واجبٌ على الجمهور، ثم خص موسى عليه السلام بالبشارة التي هي الغرض تعظيماً لهما وللمبشر بها))<sup>(٨٨)</sup>.

ومن أمثلة العدول عن التثنية إلى الجمع قوله تَعَالَى: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمَلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن زَزَقَنَكُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرَّا وَجَهْـرًا هَلْ يَسْتَوْرِتَ ٱلْحَمَدُ لِلَهِ بَلْ أَصْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ النحل: ٧٥.

وموضع العدول في قوله: ﴿ يَسْتَوُرُنَ ﴾ بلفظ الجمع بدل التثنية؛ حيث كان المتوقع من السياق أن يقال: ((يَستَوِيَانِ))، لأن المتقدم اثنانِ مدلولٌ عليهما بقوله: ﴿ عَبَدًا ﴾ وَ ﴿ وَمَن رَزَقَنْنَهُ ﴾.

وهذا المثل له طرفان: "عبدٌ مملوكٌ" لا تصرُّف له، ولا يقدر على شيء من العمل، و"سيِّدٌ حُرَّ رزقه الله رزقاً حسناً، يتصرَّف فيه كيفما شاء في وجوه الخير والبرِّ، فكما أنهما لا يستويان فإنه لا يمكن المساواة في العبادة بين الخالق الرازق الذي يملك كل شيء وبين غيره من المعبودات الباطلة التي لا تسمع، ولا تبصر، ولا تعقل شيئاً.

ومن هنا ((جاءت صيغة الجمع في قوله ﴿ هَلۡ يَسۡتَوُۥنَ ﴾ لمراعاة أصحاب الهيئة المشبهة؛ لأنها أصنام كثيرة، كل واحد منها مشبَّة بعبدٍ مملوكٍ لا يقدر على شيء، فصيغة الجمع هنا تجريد للتمثيلية، أي هل يستوي أولئك مع الإله الحق القادر المتصرف؟ وإنما أجرى ضمير جمعهم على صيغة جمع العالم تغليباً لجانب أحدِ التمثيلين، وهو جانب الإله القادر))<sup>(٨٩)</sup>.

وقيل لمكان ﴿ وَمَن ﴾؛ لأنه اسم مبهم يصلح للواحد والاثنين والجمع (٩٠).

وقيل إنما جُمِعَ الضميرُ؛ لأن المراد جنسُ العبيد والأحرار المدلول عليهم بـ ﴿عَبْدًا ﴾ ، وبــ﴿وَمَن زَزَقْنَنَهُ ﴾<sup>(٩١)</sup>.

وفي قوله تَعَالَى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴾ الأنبياء: ٧٨.

حيث نلمس عدولاً عن التثنية إلى الجمع، فقد أضاف الحكمَ إلى ضمير الجمع في قوله: ﴿ لِحُكْمِهِمَ ﴾ مع أن الحكم صادرٌ عن داود وسليمان؛ بدلالة قوله: ﴿ إِذَ يَحَكُمُكُمَانِ ﴾. وكان القياسُ أن يقول: لِحُكمِهِمَاً. وعلة العدول إلى الجمع في هذه الآية كان باعتبار اجتماع الحاكمين والمحكومين<sup>(())</sup>. فالحكم كما يضاف إلى الحاكم فقد يضاف إلى المحكوم له والمحكوم عليه باعتبار اجتماعهم على الحكم. ومثل هذا العدول نجده في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ۖ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ ضَلَ ضَلَلًا تُمِينَا ﴾ الأحزاب: ٣٦.

حيث إن موضع العدول هو في قوله: ﴿ لَهُمُ ﴾ و ﴿ مِنْ أَمَرِهِمْ ﴾، بلفظ الجمع بدل التثنية، وكان المتوقع من ظاهر السياق أن يقال: ((لَـهُمَا))، و((مِن أَمرِهِـمَا))؛ ليتحقق التطابق بين المتحدَّث عنهما: "مؤمن ومؤمنة"، وخبرها شبه الجملة: لَـهُمَا" و: "مِن أَمرِهِـمَا" في التثنية.

ولعلَّ السِّرَّ البلاغيَّ في العدول إلى الجمع أن جمع الضمير جاء ((رعايةً للمعنى؛ لوقوع "مؤمن" و"مؤمنة" في سياق النفي، والنكرة الواقعة في سياقه تعمُّ))<sup>(٩٣)</sup>.

فَلَفْظَا "مؤمن" و"مؤمنة" لَمَّا وقعا في حيز النفي شملا جميعَ المؤمنين؛ لأن المعنى: ما كان لِـجَمعِهِم ولا لكلِّ واحدٍ منهم الخيرةُ فيما قضى الله ورسوله.

كما أن في الجمع إيماءً بأنَّ هذا الأمر عامٌّ على جميع المؤمنين والمؤمنات، فكل مؤمن أو مؤمنة ليس لأحدهما التخيُّر أمام أمرِ الله تعالى.

وذهب الزمخشريُّ إلى أن المتوقَّع من السياق أن يعدل إلى الإفراد، ولكنه عدل إلى الجمع للعلة السابقة، قائلا: ((فإن قلتَ: كان من حقِّ الضمير أن يُوَحَّد، كما تقول: ما جاءني من رجل ولا امرأةٍ إلا كان من شأنه كذا، قلتُ: نعم، ولكنهما وقعا تحت النفي، فهما كل مؤمن ومؤمنة، فرجع الضمير على المعنى لا على اللفظ))<sup>(٩٤)</sup>.

وتعقُّبُه ابنُ حبان بقوله: ((ليس كما ذكر؛ لأن هذا عطف بالواو، فلا يجوز إفراد الضمير إلا على تأويل الحذف، أي ما جاءني من رجلٍ إلا كان من شأنه العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية كذا))<sup>(٩٥)</sup>.

ومن أمثلة العدول عن التثنية إلى الجمع قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِن طَآبِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُماً فَإِنْ بَعَتْ إِحْدَىٰهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَانِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِىءَ إِلَى آمَرِ ٱللَّهُ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّه يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ الحجرات: ٩.

وموضع العدول في قوله: ﴿ أَقَنْتَلُوا ﴾ بلفظ الجمع؛ حيث عدل عن التثنية في قوله: ﴿ طَآبِفَنَانِ ﴾، وكان المتوقع من ظاهر السياق أن يقال: "أقْتَتَلتا". ولعلَّ سرَّ العدول في ذلك أن لفظ طائفة" وإن كان مفرداً في بنيته الصَّرفِيَّةِ فإنّه بمعناه يدلُّ على "الجمع" فَرُوعِيَ فيه المعنى، وإلى هذا التوجيه أشار الزمخشري بقوله: ((فإن قلتَ: ما وجه قوله: ﴿ أَفَنَتَلُوا ﴾ والقياس: "اقْتَتَلَتَا"، كما قرأ ابنُ أبي عبلة، أو: "اقْتَتَلاً، كما قرأ عُبيدُ بن عمير على تأويل الرهطين أو النفرين، قلتُ: هو مما حمل على المعنى دون اللفظ؛ لأن الطائفتين في معنى القوم والناس))<sup>(٩٩)</sup>.

ولعل مما يُلحَظُ من أسرار هذا التغاير أن الطائفة قبل القتال تكون على رأي واحدٍ؛ لتوحد كلمتها، واتفاق هدفها، وكذلك بعد الصلح تتوحد كلمتها، فتكون كالبنيان الواحد في تماسكه واتحاده كأنها نفس واحدة، فروعي في الطائفة هذا المعنى قبل القتال، وبعد الركون إلى الصلح، فناسب التثنية باعتبار كل طائفة كالنفس الواحدة.

أما عند القتال فينقسم الصف الواحد، وتتداخل الطائفتان؛ إذ إنْ كل فرد يقاتل فرداً آخر؛ ولهذا تناسبَ العدولُ إلى الجمع باعتبار هذا المعنى. وهو ما أشار إليه الفخر الرازي حين قال: ((عند القتال تكون الفتنة قائمةً، وكل أحد برأسه يكون فاعلاً فعلاً، فقال: ﴿ أَفَنْتَلُوا ﴾، وعند العَود إلى الصلح تتفق كلمة كلِّ طائفةٍ، وإلا لَـم يكن يتحقَّق الصلح، فقال: ﴿ بَيَنَهُمَا ﴾؛ لكون الطائفتين حينئذٍ كنفسين))<sup>(٩٧)</sup>.

كما أن القتال يكون من جميع الطائفتين، وليس من القائدين فقط، هذا بخلاف الصلح الذي لا يكون بين جميع أفراد الطائفتين، وإنما يكون بين القائدين فقط، والأمر نفسه قبل القتال الذي يستوجب التحرك والوقوف بأمر القائدين فقط.

ومن ذلك قوله تَعَالَى ﴿ إِن نَنُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُماً وَإِن تَظْهَرَا عَلَيْـ هِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَانَبَحَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴾ التحريم: ٤.

وموضع العدول في قوله: ﴿ قُلُوبُكُمُا ﴾ بصيغة الجمع، وكان المتوقع من السياق أن يقال: ((قَلبَاكُمَا))، لكنه عدل عن التثنية إلى الجمع؛ ذلك أن ((من شأن العرب إذا ذكروا الشيئين من اثنين جمعوهما؛ لأنه لا يُشكِلُ. وقيل: كلما ثبتت الإضافة فيه مع التثنية فلفظ الجمع أليَقُ به؛ لأنه أمكَنُ وَأَخَفُ))<sup>(٩٩)</sup>.

ونجد الألوسي - رحمه الله - قد ألمح إلى علةٍ أخرى في العدول إلى الجمع بقوله: ((والجمع في ﴿ قُلُوبُكُمًا ﴾ دون التثنية لكراهية اجتماع تثنيتين مع ظهور المراد))<sup>(٩٩)</sup>.

### العدول عن الجمع إلى التثنية

هذا النوع من العدول يستوقفنا عنده قوله تَعَالَىٰ:﴿ وَهَلَ أَتَـنكَ نَبُؤُا ٱلْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ (٣) إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُدَ فَفَزِعَ مِنْهُمٌ قَالُواْ لَا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاَحْكُم بَيْنَـنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاَهْدِنَآ إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ ﴾ ص: ٢١ – ٢٢ العدول بين صِيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

حيث وردت كلمة ﴿ خَصْمَانِ ﴾ بلفظ التثنية، وكان المتوقع أن يقال: ((خُصُومٌ))؛ لِما تقدَّم من ألفاظ الجمع في قوله: ﴿ نَسَوَرُوا ﴾، و ﴿ مِنْهُمٌ ﴾ و ﴿ قَالُوا ﴾ وفاقًا لِما جاء بعده من قوله: ﴿ خَصْمَانِ بَعَىٰ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ ﴾، فما سرُّ هذا العدول من الجمع إلى التثنية في هذه الآية الكريمة؟

لعلَّ النكتة البلاغية في ذلك – والله أعلم – أن لفظ "خَصْم" صفةٌ يوصف بها الفريقُ أو الفوج، فيقال: "فريقان" أو "فوجان متخاصمان"، فكل "خصم" هو "فريق" يجمع طائفةً من الناس<sup>(١٠٠)</sup>. ومن هنا يتضح أنّ لفظ "خصم" اسمٌ شبيةٌ بالمصدر، يطلق على الواحد وأكثر.

قال الزمخشري - رحمه الله - ((فإن قلتَ: هذا جمعٌ، وقوله: ﴿ خَصْمَانِ ﴾ تثنية، فكيف استقامَ ذلك؟ قلتُ: معنى "خصمان": فريقان خَصِمان... فإن قلتَ: فما تصنع بقوله: ﴿ إِنَّ هَٰذَآ أَخِى ﴾ ص: ٢٣ وهو دليل على اثنين؟ قلتُ: هذا قول البعض المراد به: ((بَعضُنًا عَلى بَعضِ)).

فإن قلت: فقد جاءً في الرواية أنه بُعِثَ إلَيه مَلَكَان. قلتُ: معناه: أن التحاكم كان بين مَلَكَين، ولا يمنع ذلك أن يصحبهما آخرون. فإن قلتَ: فإذا كان التحاكم بين اثنين كيفَ سماهم جميعاً "خَصمًا" في قوله: ﴿ نَبَوُّأُ ٱلْخَصِّمِ ﴾ و ﴿ خَصَّمَانِ ﴾؟ قلتُ: لَمَّا كان صَحِبَ كلُّ واحدٍ من المتحاكمين في صورة الخصم صحَّت التسمية به))<sup>(۱۰۱)</sup>.

وفي قوله تَعَالَى: ﴿ أَوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَتْقَا فَفَنَقْنَهُمَاً وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الأنبياء: ٣٠. نجد مثل هذا العدول الذي موضعه في قوله: ﴿كَانَا ﴾ بلفظ التثنية، وكان المتوقع من السياق أن تكون بلفظ الجمع، فيقال: ((كُنَّ))؛ لِما تقدَّم من ذكر الجمع، ولكنه عدل إلى لفظ التثنية مُؤثِراً إياه على الجمع؛ وذلك لأن الضمير يعود على الجنسين، أو النوعين، أي جنس "السموات" وجنس "الأرضين".

وإلى هذا ذهب الزمخشري بقوله ((وإنّما قيل: كَانَتَا دون كُنَّ لأن المراد: جماعة السموات وجماعة الأرض.))<sup>(١٠٢)</sup>، ونظير ذلك قوله تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُوُلاً وَلَمِن زَالَتَآ إِنَّ أَمْسَكَهُما مِنْ أَمَدِ مِّنْ بَعَدِهِ إِنَّهُ, كَانَ حَلِماً عَفُورًا ﴾ فاطر: ٤١، فلما كان الغرض انتزولاً ولَمِن زَالتَآ إِنَّ أَمْسَكَهُما مِنْ أَمَدِ مِنْ بَعَدِهِ إِنَّهُ, كَانَ حَلِماً عَفُورًا ﴾ فاطر: ٤١، فلما كان الغرض اعتبار الجنس أو النوع دون اعتبار العدد عاد الضمير عليهما باعتبار ذلك. ومما يؤيد ذلك أن "السموات" و"الأرض" كانتا متلاصِقتَين، ففتقهما الله تعالى، بأن جعل السموات سبعاً منفصلات، وجعل الأرض مثل ذلك<sup>(١٠٠)</sup>. ثم عدل إلى إفراد وإنما أفرد؛ لأنه مصدر قصد به المبالغة، أو على تقدير مضاف محذوف: أي دَواتي رَتْق، أو على تقدير موصوف، أي: كانتا شيئاً رتقاً<sup>(١٠٠)</sup>، والجمع.

وحين ننتقل إلى قوله تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَكُمُ وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُوْ تُرْحَوُنَ ﴾ الحجرات: ١٠ نجد موضع العدول في قوله سبحانه: ﴿ أَخَوَيَكُمُ ﴾ بالتثنية، وكان المتوقع من ظاهر السياق أن يقال: ((بينَ إخوَتِكُم)) أو ((إخوَانِكُم))، بصيغة الجمع.

وسرُّ العُدُول عن الجمع إلى التثنية في هذه الآية أنه جاء مراعاةً لحال أقلِّ عددٍ يقع بينهم التشاجر والخصام. وهذا ما ذهب إليه الزمخشري بقوله: ((فإن قلتَ: فَلِمَ خُصَّ الاثنان بالذكر دون الجمع؟ قلتُ: لأن أقلَّ من يقع بينهم الشقاقُ اثنان، فإذا العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

لزمت المصالحة بين الأقل كانت بين الأكثر ألزم؛ لأن الفساد في شقاق الجمع أكثر منه في شقاق الجمع أكثر منه في شقاق الاثنين))<sup>(١٠٠)</sup>.

ورأى بعضُ المفسرين أن هذه الآية على التثنية، وليس فيها عدولٌ؛ لأنها استئنافٌ مقرِّرٌ لمضمون ما قبله من الأمر بوجوب الإصلاح بين المتخاصمين في قوله: تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقَنَنَتُلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيَّنَهُمَا ﴾ الحجرات: ٩ فعدل عن أن يقول: ((فَأَصلِحُوا بَينَ الطَّائِفَتَين...، إلى قوله: بين أخويكم)). وذلك مراعاةً لكون الكلام جارياً على "طائفتين من المؤمنين"، هما الأوس والخزرج، فجعلت كل طائفة كالأخ للطائفة الأخرى<sup>(١٠١)</sup>.

ولا شكّ في أنّ الرأي الأوَّل أرجح؛ لوجود قراءات بلفظ الجمع، كقراءة ((بَينَ إِخوَتِكُم)) وقراءة ((بَينَ إِخوَانِكُم))<sup>(١٠٧)</sup>. يُضافُ إلى ذلك أن الأمر بالإصلاح بين الطائفتين قد تقدم في موضِعَين، هما: قوله تَعَالَى: ﴿ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾، وقوله سبحانه: ﴿ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدَلِ ﴾ الحجرات: ٩، فلزم أن يكون الأمرُ هنا بالإصلاح بين عموم المسلِمين، فعدل عن الجمع إلى التثنية للعلة السابقة. والله أعلم.

# جماليات العدول في تحولات البنية في عدد المخاطبين

إنَّ ظاهرة تحولات البنية في عدد المخاطبين في النص القرآني جاءت وفق سنن العرب، التي يسلكونها في شعرهم ومنثورهم، وهو ما أشار ابن قتيبة إليه بقوله: ((وللعرب المجازاتُ في الكلام ومعناها، وطرق القول ومآخذه، ففيها الاستعارة والتمثيل، والقلب، والتأخير، والحذف، والتكرار، والإخفاء والإظهار، والتعريض، والإفصاح، والكناية، والإيضاح، ومخاطبة الواحدِ مخاطبةَ الجميع، والجميعِ خطابَ الواحدِ، والواحدِ خطابَ الاثنين..، وبكل هذه المذاهب نزل القرآن)) والقرآن الكريم لم يخرج في معجمه وفي أساليبه عن سنن العربية في طرائق التعبير والبيان، بل جاء «بجميع هذه السنن؛ لتكون حجة الله عليهم آكدَ، ولئلا يقولوا: إنما عجزنا عن الإتيان بمثله؛ لأنه بغير لغتنا، وبغير السنن التي نستنُّها، فأنزلـه -جلَّ ثناؤه - بالحروف التي يعرفونها، وبالسنن التي يسلكونها في أشعارهم ومخاطبتهم؛ ليكون عجزهم عن الإتيان بمثله أظهرَ وأشهرَ»<sup>(١٠٩)</sup>.

ومن يتأمل أسرار تحولات البنية في عدد المخاطبين في النص القرآني الكريم يلمس أنّها تأتي على حسب الأحوال الداعية؛ فالسياق له أهمية كبيرة في كشف المعنى والوقوف على بلاغة العدول والتحول من صيغة إلى أخرى، ونستشفُّ هذا عند ابن جني في معرض حديثه عن استعمال صيغ مكان صيغ أخرى بقوله: ((ولسنا ندفع أن يكون ذلك كما قالوا، لكنًا نقول: إنَّه يكون لمعناه في موضع دون موضع على حسب الأحوال الداعية إليه، والمسوِّغةِ له))<sup>(١١١)</sup>.

ومما يزيد في جمال العدول تعزيزه للأغراض العامة التي حرص القرآن الكريم على تأكيدها وتثبيتها في أكثر من موضع، ومن ذلك العدول إلى التثنية في قوله تَعَالَى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً غُلَتَ آَيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ المائدة: ٢٤؛ حيث إن التثنية فيها دلالة على سعة كرم الله وفضله وجوده، وهذا يتلاقى مع الكثير من الآيات التي تثبت سعة فضل الله وكرمه.

كما نقف على هذا التعزيز في العدول عن المفرد إلى الجمع في قوله تَعَالَى: ( أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِى أَحْسَنُ إِنَ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ <sup>(1)</sup> وَإِنّ عَاقَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُم بِهِ وَلَنِ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّبِينِ (10) وَٱصْبِرُ وَمَاصَبْرُكَ إِلَا بِٱللَهِ وَلَا تَعَزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَا يَمْ الدلالة على زيادة تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَا يَمْكُرُونَ ﴾ النحل: 170 حيث ناحظ الدلالة على زيادة

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صِيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

التكريم والتشريف للنبي صلى الله عليه وسلم،و وكما في زيادة التكريم للصحابة رضوان الله عنهم وإظهار تبرئة جانبهم ومدحهم في العدول إلى المفرد في قوله: ﴿ وَإِذَا رَأَوًا جَحَرَةً أَوَ لَهُوًا ٱنفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ فَآَبِماً قُلْ مَا عِندَاللَّهِ خَيْرٌ مِنَ ٱللَّهُو وَمِنَ ٱلنِّجَرَةِ وَٱللَهُ خَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ ﴾ الجمعة: ١١، وكلّ ذلك يتلاقى مع إكرام الله تعالى وتشريفه لنبيه الكريم صلى الله عليه وسلم وصحابته الأجلاء.

كما أنّ العدول في أعداد المخاطبين يتلاقى في بعض المواضع مع ما يحدث في الواقع الخارجي. فالعدول من التثنية إلى الجمع في قوله تعالى ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوْتَا وَٱجْعَـلُوْا بُيُوْتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةً وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس: ٨٢ يتلاقى مع أحوال الواقع فالواقع يشهد بأن تدبير المكان وتعيينه مهمة الرئيس والقائد، واتخاذ البيوت والعبادة فيها شأن يخص جميع القوم.

وكما في قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِن طَآبِفُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَىٰهُمَاعَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُوا ٱلَّتِى تَبَغِى حَتَى تَغِيَءَ إِلَى أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ الحجرات: ٩، فالجمع في ﴿ ٱقْنَتَلُوا ﴾ يتلاقى مع الواقع، إذ القتال يقع من الجميع. والتثنية في قوله: ﴿ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ يتلاقى مع الواقع، إذ القتال يقع من الجميع. والتثنية في قوله: ﴿ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ يتلاقى أيضاً مع الواقع، إذ

ومن جماليات العدول في تحولات البنية في عدد المخاطبين المباغتةُ بما لا يتوقعه المتلقي من خلال التحولات المتلاحقة في النص الواحد، والتغيير من صيغةٍ إلى أخرى. فمن أمثلة ذلك قوله تَعَالَى: ﴿ قَالَ كَلَاً فَأَذَهَبَا بِتَايَنِيَنَاً إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ ﴾ الشعراء: ١٥؛ حيث نلحظ هذه التحولات في النص على قصره: ﴿ قَالَ ﴾ \_ مفرد، ﴿ فَأَذَهَبَا ﴾ \_ مثنى، وقوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوَتًا وَأَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةً وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يونس: ٨٧؛ حيث نلحظ ثلاثة تحولات في هذا النص:

> ﴿ تَبَوَّءًا ﴾ \_ مثنى، ﴿ وَاَجْعَـلُواْ ﴾ و﴿ وَأَقِيـمُواْ ﴾ \_ جمع، ﴿وَبَشِرِ ﴾ \_ مفرد.

وهذا ينبئ عن شجاعة الخطاب، وقدرتِه على الإبداع في التعبير، والقدرة على تصريف القول وفقَ ما يقتضيه المعنى ويطلبه السياق.

ومن يتأمل نصوص هذه الدراسة يلحظ أنَّ ظاهرة تحوُّلات البنية في عدد المخاطبين في النص القرآني لم يعدل فيها عن مقتضى الظاهر في التركيب؛ لمراعاة الفاصلة، أو السجع، أو إيثار لفظ لِخِفَّتِه دون مراعاة المعنى، بل إنَّ جميع الأمثلة التي سبقت تؤكد أن المعنى هو الذي فرضَ العدولَ عن المقتضى الظاهر. وكانت مشاكلة المقاطع ونهاية الآيات أو التجنيس أو إيثار لفظة على أخرى من نتاج الوفاء للمعنى وتقويته مما يؤكد أنّ رعاية المعنى ورعاية الفواصل والبديع في شتى صوره يأتي في جميع ذلك متحدا مقصودا في الشّكل والمضمون في بلاغة نادرة لا تتحقق إلا في النّصوص العالية وهي أسمى ما تكون اتحاداً وتمكنا في النّص القرآني المحكم.

كما نلحظ أنّ من جماليات العدول في تحولات البنية في عدد المخاطبين مراعاة منشئ الخطاب للمتلقّي، فالمخاطب هو المحور الأساس الذي من أجله جيء بالعدول، فالخطاب يخرج فيه منشئ الكلام عن النمط المألوف إلى نمطٍ غير مألوفٍ؛ لدواعٍ ذوقيةٍ أو نفسيةٍ يقصد من خلالها إحداثَ تأثيرٍ معينٍ في المتلقّي، فالعدول عن الجمع إلى العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

المفرد في قوله: ﴿ ثُمَّ نُخَرِئُكُمُ طِفُلًا ﴾ الحج: <sup>٥</sup>؛ لأنه موضع تصغير لشأن الإنسان وتحقير لأمره، فلاءم بين معنى الصِّغَر المدلولِ عليه باللفظة، ومعنى القلة المستوحَى من صيغة الإفراد<sup>(١١١١)</sup>.

وفي التحوُّل إلى الإفراد عن الجمع في قوله قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كَلَا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴾ مريم: ٨٢ ما يبرز المفارقة بين موقف الكفَّار من آلهتهم في الدُّنيا وموقفِها منهم يوم القيامة، فتلك التي توزعت حسب أهوائهم، وتعدَّدت وفق معتقداتهم سوف تتناصرُ يومَ القيامة على تكذيبهم، وتتَّحِد على مضادتهم، والتنكر لهم، وتكون عليهم ﴿ضِدًا ﴾ (١١٢).

ولا شكّ في أنّ هذه النكت الجمالية جعلت ظاهرة العدول في تحولات البنية في عدد المخاطبين من الظواهر الأسلوبية التي تشيع فيها الاحتمالات، وتتنوَّعُ فيها التعليلات وهذا التنوع والاتساع يرجعان إلى طبيعة روح النص القرآني الذي يفسح المجال للتفكير، والتأمل واستلهام ما فيه من دُرَر مَخبُوءة، ومعان لطيفة؛ إذ ليس من المعقول أن يظهر سرُّ العدول في الآية الواحدة لجميع المتلقين بصورةٍ واحدةٍ لا تتغير، بل إنَّ هذا التنوع والثراء يؤكد سعة فضاء النّص القرآني وانفتاحه على قراءات متعددة، تأتي منسجمةً مع روح القرآن وتعاليمه الربانية. وقد أكد ابن الأثير – رحمه الله – هذه المسألة بقوله: ((إنَّ الغرضَ الموجبَ لاستعمال هذا النوع من الكلام لا يتشعَّبُ شعباً كثيرةً لا تنحصر، وإنما يؤتى بها على حسب الموضع الذي تَرِدُ فيه))<sup>(١١٣)</sup>.

#### الخاتمة

خرج هذا البحث بتأكيد بعض القضايا التي من أهمها:

- إثبات إعجاز القرآن الكريم وتميزه في أسلوبه وتراكيبه من خلال الكشف عن سماته التأثيرية ودلالاته البلاغية والجمالية المتولدة عن ظاهرة تحولات البنية في عدد المخاطبين.
- العدول والتحول في السياق القرآني بين ألفاظ (الإفراد والتثنية والجمع) يفاجئ
   المتلقي، ويثير دهشته؛ لخروجه عن النسق المتوقع لديه من اطراد السياق على نمطٍ
   واحدٍ من المطابقة والمماثلة، مما يدعو المتلقي إلى البحث عن أسرار ذلك العدول
   ودلالاته البلاغية.
- وقف هذا البحثُ على جميع تحولات البنية في عدد المخاطبين وأثرها البلاغي في
   التعبير القرآني، وهي ظاهرة أبرزت وجهاً من وجوه الإعجاز القرآني، ودللت
   على ما وهب المولى للغة التَّنزيل من إمكاناتٍ عديدةٍ وقدراتٍ فائقةٍ رسّخت
   ظاهرة العدول بوصفه عدولا اختياريا وتوظيفا للطاقات الإبداعية الكامنة في اللغة.
- أكد البحث أن ظاهرة العدول بين ألفاظ الإفراد والتثنية والجمع وتحولات البنية في عدد المخاطبين لا يقتصر في تفسيرها على التعليلات اللغوية فحسب، بل لا بدّ من سبر أغوار النّصِّ القرآني، والوقوف مع أسراره البلاغية ونكاته البيانية التي تختفي وراء هذا الأسلوب.
- كما أكد البحث أنّ الأسرار البلاغية التي تقف وراء هذا العدول متنوعة ومختلفة بحسب السياق الذي وردت فيه؛ حيث يختص كل موقع بنكت ولطائف بلاغية خاصة.

وختاماً أوجه نظر الباحثين إلى أهمية الدراسات التطبيقية التحليلية التي تعنى بإبراز جماليات النّظم البلاغي والأدبي في النّص القرآني، ففي ذلك ذخائر بيانية عالية، وسيظل القرآن الكريم الكتاب المعجز الذي لا تنقضي عجائبه، ولا تنتهي غرائبـه.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صِيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

## الهوامش والتعليقات:

(١) أبو الحسن الواحدي، تفسير البسيط، ص ١/ ٣٤. (٢) أحمد مطلوب، ينظر: معجم المصطلحات البلاغية وتطورها ١/ ٢٩٤. (٣) لعل من عوامل اضطراب البنية الاصطلاحية لظاهرة التحول الأسلوبي أَثَرَ قدَاسةِ النصِّ في تحديد المصطلح، واستخدام مرادفٍ لغويٍّ للمصطلح، وتعدد المجالات المعرفية للمصطلح، إضافةُ إلى بعض القراءات المضطربة للنصوص البلاغية في المصادر التراثية القديمة. (ينظر: عماد عبد اللطيف: البنية الاصطلاحية للالتفات: تشكلها وتحليلها، مجلة دراسات مصطلحية، معهد الدراسات المصطلحية، المغرب المجلد الخامس، العدد الخامس، عام ٢٠٠٦، ص ١١٠). (٤) الخليل الفراهيدي كتاب العين، ٢/ ٣٩. (٥) ابن سيده، المحكم والمحيط الأعظم ٣/ ٢٥٩. (٦) ينظر: تمام حسّان، البيان في روائع القرآن– دراسة لغوية وأسلوبية للنص القرآني، واللغة العربية مبناها ومعناها، ص ٢٩٧. (٧) عبدالحكيم راضي، نظرية اللغة في النقد العربي، ص ٨٤. (٨) المرجع السابق، ص ١٩١-١٩٢. (٩) عبدالسلام المسدى، الأسلوبية والأسلوب، ص ١٠٠. (١٠) ينظر:صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، ص ٧٥. (١١) عبدالموجود متولى بهنسي، العدول عن النمطية في التعبير الأدبي، ص ٥. (١٢) ينظر: محمود بن عمر الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، وعيون الأقاويل في وجوه التأويل وأبو يعقوب السكاكى، ص٨٨، و الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ص ٧٤. (١٣) ينظر: ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ٢/ ٣ ـ ١٣ (١٤) ينظر: ضياء الدين بن الأثير، الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور، ص ٩٨. (١٥) يحيى بن حمزة العلوى، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ص ٢٥٦. (١٦) الطراز، ٢/ ٧١.

عبد الرحمن بن رجاء الله السلمي

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

# المصيادر والمراجيع

| – ابن الأثير، الجامع الكبير لجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور، تحقيق: |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| مصطفى جواد وجميل سعيد، بغداد، ١٩٥٦م.                                                 |
| – المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر،                                                |
| تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، المكتبة العصرية بيروت، لبنان.                      |
| – ابن جني، الخصائص، تحقيق: محمد علي النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة     |
| الرابعة.                                                                             |
| –، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات                                               |
| والإيضاح عنها، تحقيق: علي النجدي ناصف وآخرين، المجلس الأعلى للشؤون                   |
| الإسلامية، القاهرة، ١٤٢٠هـ.                                                          |
| – ابن سيده، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبدالحميد هنداوي، دار الكتب العلمية،       |
| بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.                                                        |
| – ابن منظور، لسان العرب، دار صادر بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ.                     |
| – أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تحقيق:     |
| صدقي محمد جميل، دار الفكر العربي.                                                    |
| – أبو سعيد عبدالله بن عمر بن محمد الشيرازي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، المعروف    |
| بالبيضاوي، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.          |
| – أبو السعود محمد بن مصطفى، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، دار إحياء    |
| التراث العربي، بيروت.                                                                |
| – أبو العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي ، الدر     |
| المصون في علوم كتاب الله المكنون، تحقيق: الدكتور أحمد بن محمد الخراط، دار القلم،     |
| دمشق.                                                                                |

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

- أبو عبدالله بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد
   أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، ١٣٧٦هـ.
  - أبو عبيدة معمر بن المثنى، مجاز القرآن، تحقيق محمد فؤاد سزكين، القاهرة ، ١٣٧٤هـ.
- أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل،
   وعيون الأقاويل في وجوه التأويل؛ دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة،
   ١٤٠٧هـ.
- أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت.
- أحمد بن علي الجصاص، أحكام القرآن، تحقيق: محمد صادق قمحاوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- أحمد بن فارس القزويني، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، منشورات محمد على بيضون، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- أحمد بن محمد بن إبراهيم، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق: أبو محمد بن عاشور،
   دار إحياء التراث.
- أحمد عبدالمطلوب، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، الدار العربية للموسوعات،
   الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
  - بهاء الدين السبكي، عروس الأفراح، (شروح التلخيص)، القاهرة، عام ١٩٣٧هـ.
- البيضاوي، تفسير البيضاوي" أنوار التنزيل وأسرار التأويل"، تحقيق: محمد المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - تمام حسان، اللغة العربية مبناها ومعناها، الهيئة المصرية العامة للكتاب، عام ١٩٧٣م.
- تمام حسان، البيان في روائع القرآن– دراسة لغوية وأسلوبية للنص القرآني، عالم الكتب، القاهرة ، ١٤١٣هـ– ١٩٩٣م.

- جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: فواز زمرلي، دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية عام ٢٠٠٠ م – حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق: محمد الحبيب بن خوجه، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الثالثة، بيروت ، ١٩٨٦م. الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، دار إحياء العلوم، بيروت. – الخليل الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال. - حسن طبل، أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية، دار الفكر العربي، القاهرة ، ١٤١٨هـ ۱۹۹۸م. – الرازي، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة، – الزركشي، البرهان في وجوه البيان، تحقيق، حفني شرف، مكتبة الشباب، القاهرة. - صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطني للثقافة، ١٩٩٢م. عبدالحكيم راضي، نظرية اللغة في النقد العربي، القاهرة، مكتبة الخانجي. – عبدالرحمن السهيلي، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، تحقيق: عمر السلامي، دار إحياء التراث ببروت. عبدالسلام المسدي، الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، الطبعة الثالثة، تونس. – عبدالملك بن محمد الثعالي، فقه اللغة وأسرار العربية، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث ببروت. عبد الموجود متولى بهنسى، العدول عن النمطية في التعبير الأدبى، ١٤١٣هـ-١٩٩٣م. - عزَّ الدين إسماعيل، جماليات الالتفات- قراءة جديدة لتراثنا النقدي، أبحاث الندوة العلمية، كتاب النادي الأدبى الثقافي بجدة، ١٤١٠.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

العدول بين صيغ الإفراد والتثنية والجمع في القرآن الكريم دراسة بلاغية لتحولات البنية

- حماد عبد اللطيف، البنية الاصطلاحية للالتفات: تشكلها وتحليلها، مجلة دراسات مصطلحية، معهد الدراسات المصطلحية، العدد الخامس، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.
- محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.
- محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد)، الدار التونسية للنشر، تونس.
- حمد بن أحمد القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش،
   دار الكتب المصرية، القاهرة.
- حمد رشيد رضا، تفسير المنار (تفسير القرآن الكريم) الهيئة المصرية العامة للكتاب،
   ۱۹۹۰م.
- محمود الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار الكتب العلمية، بيروت عام ١٩٩٤م.
- يحيى بن حمزة العلوي، الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، المكتبة العصرية،
   بيروت، ١٤٢٣هـ.

# التناوب في المعنى بين حروف العطف دراسة في القرآن الكريم "

# د. حجاج أنور عبد الكريم

أستاذ النحو والصرف المشارك بقسم اللغة العربية بكلية الآداب . جامعة الطائف

التناوب في المعنى بين حروف العطف دراسة في القرآن الكريم " د. حجاج أنور عبد الكريم

ملخص البحث

يأتي هذا البحث بعنوان "التناوب في المعنى بين حروف العطف: دراسة في القرآن الكريم "، وهو يناقش فكرة نيابة حرف عطف عن آخر في الاستعمال القرآني، أو وضع حرف عطف مكان آخر؛ قصدًا لمعنى معين أو دلالة خاصة. فحروف العطف وإن كانت جميعًا تشترك في المعنى أو الوظيفة العامة، وهي الضم والجمع -فالأصل أن لكل حرف منها معنًى خاصًا، يستعمل فيه بأصل الوضع، وينفرد به عن غيره، بيد أنه قد يعدل عن هذا الأصل - في رأي كثير من الدارسين في القديم والحديث - فينوب حرف عطف عن آخر في معناه لعلة معينة. ويهدف البحث إلى دراسة هذا المسلك اللغوي في استعمال حروف العطف في القرآن الكريم، ومحاولة متابعة مواضعه المختلفة، وأشهر ما تحقق فيه من حروف العطف أراء النحاة والفسرين في ذلك، وكذلك بيان القرائن أو المعاني المختلفة التي قد تشهد بهذا التحول في معنى حرف العطف.

### Summary

This research entitled " rotation in meaning between A Study in the Koran," which discusses the idea on compassion: behalf of the compassion use of the latest in the Qur'an, or put compassion elsewhere ; intentionally for a specific meaning or special significance. compassion though all share in the meaning or public office, a combination and annexation. the basic principle is that each character, including a special meaning, using the origin of the situation, and is unique to all others, but may modify this originally in the opinion of many scholars in the old and modern behalf compassion for another meaning. The research aims to study this behavior language in the use of conjunctions in the Koran, and try to follow different places, and famous achieved its conjunctions, and then discuss the views of grammarians and commentators in it, as well as the statement of the evidence or different meanings which show this Converting in the meaning of compassion.

### مدخسل:

إن من أكثر المسائل أو القضايا التي أثارت جدلاً واسعًا بين النحاة وأنشأت خلافًا شديدًا بين الدارسين في القديم والحديث، فأثرَت البحث النحوي واللغوي بصفة عامة – قضية النيابة أو التناوب في المعنى، خاصة بين ما يسمى "حروف المعاني"، وذلك على اختلاف أنواعها. فالحقيقة أن وضع حرف مكان حرف، أو استعمال حرف بمعنى حرف آخر، كان موضع خلاف كبير وجدل شديد بين النحاة، فعلى حين قصر جمهور البصريين هذه المسألة على ما سُمِع منها، فلم يتعدّوه ومنعوا القياس عليه، توسّع الكوفيون فيه كثيرًا فأجازوا استعماله والقياس عليه<sup>(۱)</sup>.

ولعل المنطق أو الحجة التي كانت تحكم المانعين لهذه المسألة من البصريين كانت تنطلق من أن الأصل هو استعمال كل حرف فيما وضع له، وإلا بطلت المعاني وأفضى ذلك إلى اللبس وإلى إسقاط فائدة الوضع<sup>(٢)</sup>، أو أنها كانت تعرّج على ما قرره بعض اللغويين من استحالة أن يختلف اللفظان ويتفقا في المعنى الواحد، ومن إنكار لمسألة الترادف اللغوي<sup>(٣)</sup>، وهو الأمر الذي لا يمكن في ظله أن ينوب حرف عن حرف، أو أن يقع حرف مكان آخر إلا في النادر الشاذ الذي لا يعوّل عليه، فهؤلاء يرون أن من أهم ما يميز العربية هي تلك الحدود المعنوية الدقيقة التي تتسم بها كل مفردة عن الأخرى، والتي يستحيل معها أن يقع الترادف التام أو التطابق الكامل بين الفردات، خاصة فيما بين "حروف المعاني "؛ لأن هذه الحروف \_ فضلا عن توزعها على مجموعات، تدور كل مجموعة منها حول وظيفة واحدة، أو معنى عام يندرج تحته كل أفراد هذه المجموعة، نحو: حروف الجر، وحروف العطف، وحروف النفي، إلى غير كل أفراد هذه المجموعة، نحو: حروف الحرف منها في إطار المجموعة الواحدة معنى محددًا التناوب في المعنى بين حروف العطف "دراسة في القرآن الكريم "

يستعمل فيه بأصل الوضع، ومن ثم فلم يكن لحرف أن ينوب عن حرف أو أن يقع حرف مكان آخر.

لكن المنطق الآخر في الإجازة والقياس \_ وهو المذهب الكوفي \_ كانت حجته ما ورد في الواقع اللغوي الموروث من نصوص مختلفة في القرآن والشعر والنثر، تُسوِّغ عنده هذا المسلك وتُجوّز له القياس عليه، هذا فضلاً عما كان يتسم به هذا المذهب الكوفي أيضًا من منطق التوسع الذي كانوا يميلون إليه، والمرونة التي كانوا يُبدونها في الاستعمال اللغوي، والتي كانت تحكم فكرهم في البحث والنظر النحوي. ويبدو أن هذا المذهب الأخير قد توافر له من النصوص ما يحقّق له قدرًا من القبول في الاستعمال، هذا بالإضافة إلى ما يمكن أن يقدمه من فرص في التوظيف الدلالي عن طريق هذا التوسع في استعمال الحروف ونيابة بعضها عن بعض؛ لأنه لا يمكن أن يُتصوّر أن يخرج حرف عن الاستعمال المنوط به بأصل الوضع إلى استعمال آخر نيابة عن غيره، من دون أن يكون لذلك فائدة معينة أو دلالة خاصة، سواء أدركناها أو لم ندركها.

وفي هذا الإطار يأتي موضوع هذا البحث الذي جاء بعنوان "التناوب في المعنى بين حروف العطف: دراسة في القرآن الكريم "؛ حيث لاحظنا أن أيًّا من الدراسات السابقة التي تناولت فكرة التناوب أو ظاهرة النيابة ـ على كثرتها وتنوعها ـ لم تخصّ حروف العطف بدراسة مستقلة، وذلك على حد علمنا، ومن ثم فقد آثرنا أن نتناول هذه الظاهرة في حروف العطف، وأن نخصها ببحث مستقل نهدف فيه إلى رصد مظاهرها في الاستعمال القرآني، ومتابعة مواضعها المختلفة، ومناقشة آراء النحاة والمفسرين فيها، وأشهر ما تحققت فيه من حروف العطف، ثم بيان القرائن أو المعاني المختلفة التي قد تشهد بهذا التحول في المعني، وكذلك الوقوف على دلالاته وأسراره المختلفة ما أمكن ذلك. ويبقى أن نشير في النهاية إلى أن ما رُوِي عن أئمة اللغة والنحو الثقات، وكثرت شواهده، فلا ينبغي العدول عنه أو رفضه وتأويله بما قد يبعُد ويضعُف.

هذا وقد فرضت طبيعة هذا البحث أن تأتي الدراسة في إطار أربعة مباحث، تشتمل في مجموعها على ما وقفت عليه من حروف عطف قد تحقق فيها هذا المسلك من التناوب، ويشتمل كل مبحث منها على مطلبين، وهذه المباحث الأربعة هي: المبحث الأول: نيابة (أو) عن حرفي العطف الواو و(بل). المبحث الثاني: نيابة الواو عن حرفي العطف (أو) والفاء. المبحث الثالث: نيابة الفاء عن حرفي العطف الواو و(ثم). المبحث الرابع: نيابة (ثم) عن حرفي العطف الواو والفاء.

## نيابة (أو) عن حرفي العطف الواو و(بل)

من المقرر لدى جمهور النحاة ومحققيهم أن المعنى الأصلي الموضوعة له (أو) العاطفة إنما هو الدلالة على أحد الشيئين أو الأشياء؛ لأن مبناها على عدم الاشتراك، بيد أنه قد يتفرع عن هذه الدلالة الأصلية معان أخر تستفاد أو تستمد من القرائن السياقية المختلفة، كالتخيير، والإباحة في الطلب، والشك، والإبهام، والتقسيم أو التنويع، أو غيرهما، في الخبر<sup>(٤)</sup>. ومن جملة هذه المعاني الفرعية التي قد تدل عليها (أو) بالقرينة وتخرج إليها معنيان تصير فيهما نائبة عن غيرها ومؤدية لمعنى هو في الأصل يؤدًى بغيرها من حروف العطف، وهذان المعنيان هما: معنى الواو في مطلق الجمع، ومعنى (بل) في الإضراب؛ وذلك بحسب نص كثير من النحاة على ما سيأتي. وفيما يلي نناقش هذا المسلك في تحول دلالة (أو) إلى هذين المعنيين، أو نيابتها عن هذين الحرفين في الاستعمال القرآني، ومتابعة هذا التحول الدلالي فيه، وبيان مدى صحته أو صدقه على بعض الأساليب القرآنية، وذلك في إطار المطلبين الآتيين:

— في نيابة (أو) عن الواو:

ذهب الكوفيون ووافقهم بعض البصريين إلى أن حرف العطف (أو) قد يستعمل بمعنى الواو عند أمن اللبس، فيجيء في بعض الأحيان ويراد به مطلق الجمع بين المتعاطفين<sup>(٥)</sup>؛ لأنه ـ كما يقول الرضى ـ: <sup>"</sup>لمَّا كثَّر استعمال (أو) في الإباحة التي معناها جواز الجمع، جاز استعمالها بمعنى الواو (٦). ويرى بعضهم أن هذا المسلك في تحول دلالة (أو) ونيابتها عن الواو إنما يكثر فيما إذا جاءت عاطفة لِمَا لابد منه، أو لِمَا يتحتم ذكره<sup>(٧)</sup>؛ وذلك كأن تجيء بعد (بين)، أو سواء، أو سيان، أو بعد كل ما يتطلب شيئين ويستلزم اثنين، كما في قول الشاعر: ما بينَ مُلْجِم مُهْرهِ أو سَافِع (٨) قَـوْمٌ إذا سَمِعُوا الصَّريخَ رَأَيْتَهُم وكما في قول الآخر: أو يَسْرَحُوه بها واغْبَّرَتِ السُّوحُ (٩) وكانَ سِيَّان أَنْ لا يَسْرِحُوا نَعَمًا ومثله قول الآخر: وقد يقبلُ الضَّيْمَ الذليلُ المُسَيَّرُ (١٠) فِســيَّان حَــرْبٌ أو تُبــوءوا بمثلِــهِ فالواقع أن (سواء) و(سيَّان) لا يستعملان ـ في الأصل ـ إلا بالواو؛ لأن كلاً منهما يقتضى اثنين؛ إذ يفيدان التسوية بين الشيئين، والبينيَّة من المعانى النسبية التي لا

مهما يقتضي المين؛ إذ يفيدان النسوية بين السينين، والبينية من المعاني النسبية التي لا يعطف فيها إلا بالواو، فلما وقعت (أو) بعدهما دلت القرينة على أنها بمعنى الواو، وأنها تفيد الجمع<sup>(١١)</sup>. وبمتابعة هذا المسلك في تحول دلالة (أو) ومجيئها بمعنى الواو في الأساليب القرآنية المختلفة نجد أن هذا التحول قد تحقق في كثير من الاستعمالات القرآنية بصورة تكاد تكون راجحة في بعض المواضع، وبصورة محتملة وعلى سبيل الجواز في بعض المواضع الأخرى. أما المواضع التي يترجح أو يكثر فيها أن تكون (أو) بمعنى الواو، فهي – على الجملة – تلك المواضع التي قد تشي بشيء من التلازم والاقتران أو المصاحبة بين المتعاطفين، أو تلك التي هي من قبيل عطف المرادف والمؤكّد، أو التي تقع فيها (أو) بعد النفي وشبهه، فهذه مواضع ثلاثة يكثر أن تعاقب (أو) فيها الواو<sup>(11)</sup>.

فمن الأول - وهو ما يشي بشيء من بالتلازم والاقتران - قوله تَعَالَىٰ: ﴿ فَقُولَا لَهُ قَوْلاً لَيَّنَا لَعَالَهُ, يَتَذَكَّرُ أَوْ يَحْشَىٰ ﴾ طه: ٤٤، وكذلك قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ طه: ١١٣؛ فالمعنى الراجح في الآيتين لدى كثيرين تقديره: لعله يتذكر ويخشى، ولعلهم يتقون ويُحْدِث لهم ذكرًا، أي: عظة وعبرة؛ لأن كلاً من الخشية والتقوى لا يتنافى مع التذكر وحدوث الذكر؛ إذ لا تصح التقوى إلا مع الذكر، فهو من لوازمها، كما لا تصح الخشية إلا بالتذكر؛ لأن التذكر أيضًا من لوازم الخشية، وعليه فالمعنى على الجمع والمصاحبة بين المعطوف والمعطوف عليه وعدم الإفراد، وهذا ما تفيده الواو وتدل عليه، بخلاف (أو) المبنية في الأصل على عدم الاشتراك، والدلالة على أحد الشيئين فقط<sup>(١٣)</sup>.

وقريب من هذا قوله قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَعَنَا لَمَبْعُوثُونَ ( ) أَوَّابَآؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ الصافات: ١٦ - ١٧ في قراءة من أسكن الواو من (أوْ)<sup>(١٢)</sup>؛ حيث تعدّ الآية على هذه القراءة ـ كما يرى الخليل بن أحمد<sup>(١٠)</sup> ـ من الشواهد القاطعة على تحول (أو) إلى معنى الواو؛ وذلك من جهة ما يدل عليه المعنى في الآية من ضرورة تسلط الاستفهام على كل من المعطوف والمعطوف عليه معًا؛ إذ هذا هو مناط القدرة الإلهية من جهة، وموضع زيادة الاستبعاد من قبل هؤلاء المنكرين من جهة أخرى؛ بدليل القراءة المشهورة للآية بالواو عند الجمهور. كما يقرب من ذلك أيضًا ما يراه بعضهم<sup>(٢١)</sup> في قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَٱلْمُلْقِبَتِ فَرَرًا ۞ عُذَرًا أَوَ نُذَرًا ﴾ المرسلات: ٥ - ٦ من أن المعنى القريب للآية هو على تقدير: عذرًا ونذرًا؛ لأن الذكر الملقَى أو الموحَى به إنما هو لأجل الإعذار والإنذار معًا، وليس مقصورًا على أحدهما فقط، دون الآخر<sup>(١١)</sup>. ولعل ما يرجح أنها بمعنى الواو ويقويه ما حُكِي من قراءة إبراهيم التيمي وقتادة للآية بالواو مكان (أو)<sup>(١١)</sup>.

ومن الثاني ـ وهو عطف المرادف أو المؤكّد ـ قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوَ إِنَّمَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِنْمَ عَلَيَهُ ﴾ البقرة: ١٨٢، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ عَقُورًا رَحِيمًا ﴾ النساء: ١١٠، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكْسِبَ خَطِيَعَةً أَوَ إِنَّمَا تُعَمِّرِ بِهِ مِرَيَّا فَقَدِ اَحْتَمَلَ بُهَتَنَا وَإِنْمَا مُبْيِنًا ﴾ النساء: ١١٠، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكْسِبَ خَطِيعَةً أَوَ إِنَّمَا ثُمَّ مَرَّمِ بِهِ مَرَيَّهَا فَقَدِ اَحْتَمَلَ بُهَتَنَا وَإِنْمَا مُبْيِنَا هذا ـ كما يرى ابن مالك وغيره<sup>(١١)</sup> ـ أن (أو) في هذه الآيات ونحوها بمعنى الواو؛ لأن الإثم هو الجَنف؛ ولأن ظلم النفس هو من عمل السوء، وكذلك الإثم فهو الخطيئة ذاتها، فلما كانت (أو) مبنية في الأصل على عدم التشريك من جهة، وكان كل من المعطوف والمعطوف عليه بمعنى واحد من جهة ثانية، وكان من القرر لدى النحاة ـ من جهة ثالثة ـ أن عطف الشيء على مرادفه إنما هو من خصائص الواو التي تنفرد بها؛ بدليل قوله تعَالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشْكُوا بَنِي وَحُرَزِنِ إِلَى أَلَهُ مَنْ يوسف: ٢٨، وكذلك قوله تعَالَى: ﴿ لِكُلِي جَعَلَنَ مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا أَنْهُ وَلَا يَتَمَا أَشْكُوا بَعْنِي والد الما والذي ال

ومن الثالث ـ وهو ما تقع فيه (أو) بعد النفي وشبهه ـ قوله تَعَالَى:﴿ فَأَصْبِرْ لِحُكْمِر رَبِّكَ وَلَا تُطْعِ مِنْهُمْ ءَائِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ الإنسان: ٢٤؛ حيث يرى كثير من النحاة والمفسرين أن (أو) إذا وقعت بعد النفى وشبهه صارت في معنى الواو<sup>(٢٠)</sup>، وصار الحكم المتعلق بطرفيها متسلَّطًا على كلَّ واحد منهما، وانصرف إلى كلِّ من المعطوف والمعطوف عليه، سواء على سبيل الإفراد أو المعية والمصاحبة، ولمَّا كان كل ذلك مرادًا في الآية الكريمة ومقصودًا؛ إذ لا يعقل غيره \_ عُدِل عن الواو إلى (أو)؛ منعًا لتوهم تعليق النفي بالمجموع، لا بكل واحد، أو توهم اقتصاره على الجمع والمصاحبة بين المتعاطفين، دون الإفراد، قال الزركشي: "وإنما ذُكِرت (أو) لئلا يُتَوَهَّم أن النهي عن طاعة من اجتمع فيه الوصفان (٢١). فالواقع أن استعمال (أو) في الآية هو أقوى في المعنى وأبلغ في الدلالة على المراد من الواو؛ لأنها تدل على ما تدل عليه الواو وتزيد في أنها تدفع ما قد تحتمله الواو في مثل هذا الموضع ويتنافى مع المعنى المراد في الآية، وهو احتمال تسلط النفي \_ فقط \_ على المعية والمصاحبة بين المتعاطفين؛ لأن من المقرر لدى محققي النحاة أن الواو بعد النفي وشبهه لا تكون نصًّا في الدلالة على نفي كل واحد من المتعاطفين؛ إذ قد تحتمل أن يكون النفي متسلطًا على أحدهما دون الآخر، وذلك من جهة أنها تحتمل تسلط النفي على المعية أو المصاحبة فقط دون غيرها، أي: تعلقه بالمجموع، لا بكل واحد(٢٢).

ونظير ذلك قوله تَعَالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَمِ حَرَّمَنَا عَلَيَّهِم شُحُومَهُمَآ إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَآ أَوِ ٱلْحَوَايَآ أَوْ مَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ﴾ الأنعام: ١٤٦، وقوله تَعَالى: ﴿ وَلَا يُبْذِينَ ذِينَتَهُنَّ إِلَا لِبُعُولَتِهِ أَوْ مَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ﴾ النور: ٣١، وكذلك قوله تَعَالى: ﴿ وَلَا عَلَى أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِنْ بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ ءَابِآبِهِ النور: ٣١، ولنور: ٣١ ؛ حيث ذهب كثير من النحاة والمفسرين إلى أن (أو) في هذه الآيات بمعنى الواو، والتقدير في الأولى: أو الحوايا وما اختلط بعظم، وفي الثانية: وآبائهن، وفي الثالثة: وبيوت آبائكم وبيوت أمهاتكم<sup>(٢٣)</sup>.

وبعيدًا عن هذه المواضع الثلاثة السابقة فإن ثمة مواضع أخرى كثيرة في القرآن الكريم، قد وردت فيها (أو) وحُمِلت \_ في بعض التوجيهات \_ لدى كثير من اللغويين والمفسرين على أنها بمعنى الواو؛ وذلك من حيث قبول المعنى لهذا المسلك فيها وتحملُه له، ولا يسعنا في هذا المقام الضيق إلا أن نقتصر في النظر على بعضها وأن نناقش ما اشتهر منها وكثر تردُّده. ومنها قوله تَعَالَىٰ:﴿ فَٱسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَنِمِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى ﴾ آل عمران: ١٩٥؛ فقد أجاز بعضهم أن تكون (أو) في هذه الآية بمعنى الواو، واحتج لذلك أبو حيان ودلَّل عليه بقوله: " لأنه لمَّا ذَكَر (عمل عامل) دلّ على العموم، ثم أبدل منه على سبيل التوكيد، وعطف على حد الجزأين ما لا بد منه؛ لأنه لا يؤكد العموم إلا بعموم مثله \_ فلم يكن بد من العطف حتى يفيد المجموعُ من المتعاطفين تأكيدَ العموم، فصار نظير: ما بين ملجم مهره أو سافع (٢٤). ومثل ذلك في قوله تَعَالَى: ﴿ إِن يَكُنُّ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَأَلَّهُ أَوَّلَى بِهِمَا ﴾ النساء: ١٣٥؛ حيث ذهب بعض النحويين والمفسرين إلى أن (أو) في هذه الآية بمعنى الواو؛ بدليل ورود الضمير العائد (بهما) مثنى؛ وذلك على خلاف الأصل في وجوب إفراد الضمير عند العطف بـ(أو)؛ لأنها في الأصل لأحد الشيئين أو الأشياء، كما تقدم. وقد تأول بعضهم الآية على أن المعنى على تقدير: إن يكن الخصمان، ومن ثم عاد الضمير المثنى حملاً على هذا المعنى، كما حملها آخرون على أن (أو) فيها للتفصيل (٢٥).

ومن هذه المواضع كذلك التي حُمِلت فيها (أو) على أنها بمعنى الواو ـ قوله تَعَالَىٰ:﴿ وَأَرْسَلْنَنُهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْنٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ الصافات: ١٤٧؛ حيث ذهب بعض النحاة واللغويين إلى أن المعنى في الآية على تقدير: إلى مائة ألف ويزيدون؛ وذلك دفعًا لِمَا قد يوحي به ظاهر الآية من الشك والتردد؛ إذ يستحيل على الله عز وجل أن يعترضه الشك أو يدخل عليه التردد في شيء من خبره. ورفض آخرون هذا التوجيه وذهبوا إلى أن (أو) في الآية إنما هي على بابها، ثم اختلفوا في معناها، فقال بعضهم: إنها للإبهام على المخاطب مع علم الله تعالى بهم وبعددهم، وقيل: إنها للتفصيل والتنويع، أي أن بعض الناس يقدرهم كذا وبعضهم كذا، وقيل: إنها للشك المصروف إلى الرائي المساهِد لهم، وذلك على سبيل الحكاية لكلام المخلوقين، والتقدير: وأرسلناه إلى جع لو رأيتموهم لقلتم أنتم فيهم: هؤلاء مائة أو يزيدون، كما قيل عليه هذه الأقوال أو بعضها من التكلف الظاهر والتأويل البعيد الذي لا داعي إليه، خاصة في ظل ما حُكي عن بعضهم من قراءة الآية بالواو مكان (أو)<sup>(٢٢)</sup>، وهو الأمر الذي يعضّد أن تكون (أو) في هذه الآية بمعنى الواو ويقويه.

وعلى هذا المسلك أيضًا حُمِلت (أو) في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ قَسَتَ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَهِىَ كَأَلِحجارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةٌ ﴾ البقرة: ٢٤، وذلك في أحد الوجوه التي تخرجت عليها الآية عند كثير من اللغويين والمفسرين؛ لأنه لما كان ظاهر الآية قد يشعر أو ينبئ بدلالة (أو) على الشك والتردد، وهو مما يستحيل على الله عز وجل ولا يليق به، تأولها بعض العلماء على أكثر من وجه، فقيل: إنها بمعنى الواو، وقيل: إنها للتنويع، معنى أن من القلوب ما يشبه الحجارة في القسوة، ومنها ما هو أشد، وقيل: إنها للإبهام على المخاطب وقد علم الله تعالى بها، وقيل: إنها للإضراب بمعنى (بل)، كما قيل كذلك: إنها للشك الصروف إلى المخاطب أو السامع، إلى غير ذلك من أقوال وتوجيهات<sup>(٢٢)</sup>. والملاحظ على هذه الأقوال أن أكثرها مبني على التأويل ويحتاج إلى التقدير، هذا فضلاً عن أن بعضها يَبْعُد ويضعف من جهة المعنى، ومن ثم فلا نرى مانعًا من حيث المعنى يمنع أن تكون (أو) في الآية بمعنى الواو؛ وذلك تجنّبًا لهذا التأويل والتقدير المبالغ فيه أحيانًا، والذي يتكرر في كثير من الآيات بالأوجه السابقة ذاتها، كما في قوله تَعَالَى: ﴿ فَأَذَكْرُوا اللّهَ كَذِكْرُوْ اَللّهَ كَخَشْيَةِ اللّهِ أَوَ أَشَكَ ذَضِحُرًا ﴾ البقرة: ٢٠٠، وفي قوله تَعَالَى: ﴿ إِذَا فَنِقُ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النّاسَ كَخَشْيَةِ اللّهِ أَوَ أَشَدَ خَشْيَةً ﴾ النساء: ٧٢.

وكذلك ذهب بعض النحاة والمفسرين ـ ومنهم أبو عبيدة<sup>(٢٩)</sup> ـ إلى أنها بمعنى الواو في قوله تَعَالَى: ﴿ فَتَوَلَّى بِرُكْنِهِ وَقَالَ سَخِرُ أَوَّ بَحَنُوُنُ ﴾ الذاريات: ٣٩، وقد اُحْتُج لهذا المسلك واسْتُدِل عليه بثبوت القولين وورودهما جيعًا على لسان فرعون وقومه، كما في قوله تَعَالَى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فَرْعَوْنَ إِنَ هَذَا لَسَخِرُ عَلِيمٌ ﴾ الأعراف: ٩٠، وقد ا في قوله تَعَالَى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فَرْعَوْنَ إِنَ هَدَا لَسَخِرُ عَلِيمٌ ﴾ الأعراف: ٩٠، وقد ا تَعَالَى: ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونُ ﴾ الشعراء: ٢٧. ورفض آخرون هذا التوجيه ورأوا أنْ لا ضرورة تدعو إلى جعل (أو) بمعنى الواو، وإنما هي على بابها من الإبهام على السامع وقد علم فرعون أنه رسول الله حقًا، أو أنها للشك والترده بمعنى أن فرعون قد نزّل نفسه منزلة الشاكَّ المتردد في أمر موسى ـ مع معرفته بأنه رسول حقًا ـ تمويهًا على قومه<sup>(٣٠)</sup>.

كما ذهب جماعة \_ ومنهم أبو عبيدة<sup>(٢١)</sup> أيضًا \_ إلى أنها بمعنى الواو في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِ ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ سبأ: ٢٤؛ وذلك منعًا لتوهم ما قد يقتضيه ظاهر الكلام من نسبة الشك إلى النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ وتردّده في الخبر، وعلى هذا تكون الآية من باب اللف والنشر المرتّب، فيكون قوله تعالى (لعلى هدى) راجعًا لقوله (إنّا)، وقوله (في ضلال) راجعًا لقوله (إياكم)، وذلك على ما يقتضيه العقل ويحكم به المنطق، والتقدير: وإنا لعلى هدى وإياكم في ضلال مبين، فأخبر عن كلٍّ بما يناسبه. ورد بعضهم هذا الوجه بناء على أنه لا حاجة ملحة تلجئ إليه، ولا ضرورة تدعو إلى إخراج (أو) عن أصلها، وإنما هي على بابها من الإبهام، وأن هذا الكلام إنما هو جار على ما تستعمله العرب وتتخاطب به في مثل هذا، وذلك إذا لم يُرد المخبر أن يُبَيِّن، وهو عالم بالمعنى، وهذا ما يسميه أهل البيان "الاستدراج"، وذلك كأن يقول قائل لصاحبه: أحدنا كاذب، وهو يعلم أنه صادق وأن صاحبه كاذب<sup>(٣٣)</sup>.

– في نيابة (أو) عن (بل):

كذلك يرى الكوفيون أن من الاستعمالات الجائزة والسائغة في (أو) أن تجيء للإضراب بمعنى (بل) مطلقًا، دون قيد أو شرط، ووافقهم على ذلك كثير من النحاة<sup>(٣٣)</sup>، وقد احتجوا لهذا المسلك بعدد من النصوص اللغوية الواردة عن العرب، ومنها قول الشاعر:

| لَــمْ أُحْـصِ عِدَّتَــهُمْ إلا بِعَــدّادِ | ماذا تَرَى في عِيَالٍ قد بَرِمْتُ بِهِـمْ |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| لــولا رجَــاؤُكَ قـــد قَتَّلْـــتُ         | كــانوا ثمانِيـــنَ أَوْ زادُوا ثمانيــةً |

وكذلك قول الآخر:

بَدَتْ مِثْلَ قَرْنِ الشَّمْسِ فِي رَوْنَـقِ الضُّحَى وصُـورَتِها أو أنـتِ فِي العَـيْنِ أَمْلَـحُ<sup>(٣٥)</sup>

فالمعنى عندهم على تقدير: بل زادوا ثمانية، بل أنت في العين أملح، على الترتيب.

هذا وقد نُسِب إلي سيبويه<sup>(٣٦)</sup> أنه أجاز هذا المسلك في (أو) لكن بشرط أن تقع بعد نفي أو نهي، وأن يتكرر العامل معها، نحو: ما قام زيد أو ما قام عمرو، ولا تضرب زيداً أو لا تضرب عمراً، على معنى: بل ما قام عمرو، وبل لا تضرب عمراً. ولعل ما يؤيد نسبة هذا المذهب إلى سيبويه هو أنه قال: " ألا ترى أنّك إذا أخبرت فقلت: لستَ بشراً أو لستَ عمراً، أو قلت: ما أنت ببشرٍ أو ما أنت بعمرٍو، لم يجئ إلاّ على معنى: لا بل ما أنت بعمرو، ولا بل لست بشراً<sup>(٣٧)</sup>، وكذلك تعقيبه على قوله الله تَعَالَى: ﴿ وَلَا نُطِعَ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوَ كَفُورًا ﴾ الإنسان: ٢٤ ـ بقوله: "ولو قلت: أو لا تطع كفورًا انقلب المعنى<sup>(٣٨)</sup>، يعني أنه يصير إضرابًا عن النهي الأول، ونهيًا عن الثاني فقط.

وإذا ما تتبعنا هذا المسلك من التحول في دلالة (أو) ومجيئها للإضراب في النص القرآني ـ وهو محور حديثنا ـ فإننا سنجد أن ثمة مواضع قد وردت فيها (أو) وهي بمعنى (بل)، وذلك على سبيل الرجحان في بعض هذه المواضع، وعلى سبيل الاحتمال والجواز في بعضها الآخر، فمن الأول قوله تعكاني: (أوَصَحُلَما عَنهَدُوا عَهْدًا نَبَدَدُهُ فَرِيقٌ وِنَتُهُم بَلَ أَكْثَرُهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ البقرة: ١٠٠، وذلك في قراءة أبي السَمَّال العدوي بسكون الواو من (أو) <sup>(٣٩)</sup>؛ حيث تخرجت الآية ـ على هذه القراءة - لدى كثير من النحاة على أن (أو) فيها للإضراب والخروج من كلام إلى آخر، والمعنى: بل كلما عاهدوا عهدًا نبذه فريق منهم. قال ابن جني ـ معقبًا على هذه القراءة ـ: "فإذا كان كذلك كانت (أو) هذه حرفًا واحدًا، إلا أن معناها معنى (بل) للترك والتحول، فكذلك معنى (أو) ها هنا.... ورأو) هذه ألتي بمعنى (أم) المنقطعة ـ وكلتاهما بمعنى فكذلك معنى (أو) ها هنا..... ورأو) هذه ألتي بعنى (أم) المنقطعة ـ وكلتاهما بمعنى فكذلك معنى (أو) ها هنا...... ورأو) هذه ألتي بعنى (أم) المنقطعة ـ وكلتاهما بمعنى

وإذا كان ابن جني قد ذهب إلى أن (أو) في هذه الآية ـ على هذه القراءة ـ للإضراب بمعنى (بل) ورجح ذلك وقواه، فإننا نراه يضعف القول بهذا المسلك في قول الشاعر (أو أنت في العين أملحُ) من البيت السابق؛ وذلك من جهة المعنى والبلاغة في التعبير عن المراد، لا من حيث المبدأ في جواز هذا المسلك وثبوته، وقد ساق ذلك في خصائصه ـ تحت باب سماه "في إقرار الألفاظ على أوضاعها الأول ما لم يدعُ داعٍ إلى الترك والتحول " ـ قائلا: " وذلك أنها على بابها من الشك، ألا ترى أنه لو أراد بها معنى (بل)، فقال: بل أنت في العين أملح، لم يف بمعنى (أو) في الشك؛ لأنه إذا قطع بيقين أنها في العين أملح، كان في ذلك سرفٌ منه ودعاءٌ إلى التهمة في الإفراط له، وإذا أخرج الكلام مخرج الشك كان في صورة المقتصد غير المتحامل ولا المتعجرف. فكان أعذب للفظه وأقرب إلى تقبل قوله "<sup>(٢١).</sup>

ومن الثاني ـ وهي المواضع التي تحتمل فيها (أو) أن تكون للإضراب بمعنى (بل)، وهي كثيرة في القرآن الكريم ـ قوله تَعَالَى: ﴿ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِائَةِ أَلَفٍ أَوَ يَزِيدُونَ ﴾ الصافات: ١٤٧؛ وهذا مذهب الفراء في الآية؛ حيث قال: "وكذلك تفعل العرب في (أَوْ)، فيجعلونها نسَقاً مُفرِّقةً لمعنى ما صلحت فيه (أحَدٌ) و(إحْدَى)، كقولك: اضرب أحدَهما زيدًا أو عمرًا، فإذا وقعت في كلام لا يراد به أحدٌ وإنْ صلحت، جعلوها على جهة (بل)؛ كقولك في الكلام: اذهب إلى فلان أو دَعْ ذلك فلا تبرح اليوم، فقد دَلّك هذا على أن الرجل قد رجع عن أمره الأوّل، وجعل (أو) في معنى (بل)؛ ومنه قول الله: ﴿ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِائَةٍ أَلْفٍ أَوَّ يَزِيدُونَ ﴾ وقال كذلك: "أو هاهنا في معنى (بل)، كذلك في التفسير مع صحّته في العربيَّة <sup>(٢٤)</sup>،

وقد تقدم أن ثمة تأويلاتٍ أخرى في الآية السابقة لجأ إليها كثير ممن رفض مبدأ التناوب بين الحروف على الجملة، ثم أنكر \_ على وجه الخصوص \_ أن تجيء (أو) في هذه الآية أو غيرها بمعنى (بل)؛ لأنه سيفضي في رأيهم إلى محال، وهو نسبة النسيان أو الخطأ إلى الله تعالى الله عز وجل عن ذلك؛ وذلك من جهة أن (بل) لمّا كانت للإضراب عن الأول والإيجاب لما بعدها، لم تكن لتأتي \_ كما يرى هؤلاء \_ إلا بعد غلط أو نسيان<sup>(ه٤)</sup>. وهذا الكلام مردود عليه من جهتين: الأولى: أن الإدعاء بأن (بل) لا تأتي إلا بعد خطأ أو نسيان، هو محض خطأ، كما يقول ابن فارس<sup>(٢٤)</sup>؛ لأنها قد تعني مجرد الخروج من شيء إلى شيء آخر، والثانية: أنّ الإضراب إنما جاز في كلامه تعالى في هذه الآية ـ كما يقول الرضي ـ: "لأنه أخبر عنهم بأنهم مائة ألف، بناء على ما يَحْزُرُ<sup>(٧٤)</sup> الناسُ من غير تعمّق، مع كونه تعالى عالمًا بعددهم وأنهم يزيدون، ثم أخذ ـ تعالى ـ في التحقيق، فأضرب عما يغلط فيه غيره بناءً منهم على ظاهر الحَزْر، أي: أرسلناه إلى جماعة يَحْزُرُهم الناسُ مائةَ ألفٍ، وهم كانوا زائدين على ذلك <sup>(٨٤)</sup>.

ومن هذا القبيل المحتمِل أيضًا قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَمَرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمَ مِ الْمَهَ مِ أَوَ فِي هذه الآية على هُو أَقْرَبُ فَي النحل: ٧٧ ؛ إذ من اللغويين والمفسرين من حمل (أو) في هذه الآية على أنها للإضراب بمعنى (بل)، وهو ما رفضه آخرون زاعمين أنها على بابها وأصل وضعها، ثم أعملوا فيها سهام التأويل والتقدير منعًا لتوهم ما قد يقتضيه ظاهر الآية من الشك، تعالى الله عز وجل عن ذلك؛ فقيل: إنها للإبهام على المخاطب، وقيل: إنها للشك المصروف إلى السامع، على سبيل الحكاية عنه، إلى غير ذلك من أقوال<sup>(43)</sup>. وقد رجح الرضي أنها للإضراب؛ وذلك ـ كما يرى ـ: "بناءً على ما يقول الناس في التحديد، ثم أضرب عمًا يغلطون فيه، في هذه القضية إنْ قالوا ذلك، وحقَّق وقال: أو هو أقرب "، أي: بل هو أقرب <sup>(٠٥)</sup>، وهذا ما أكده الطاهر بن عاشور أيضًا بقوله: " أوراو) في (أو هو أقرب) للإضراب الانتقالي، إضراباً عن التشبيه الأول بأن المشبّه أقوى في وجه الشبّه من المثبّه به، فالمتكلّم يُخيّل للسامع أنه يريد تقريب المعنى إليه بعر بطريق التشبيه، ثم يعرض عن التشبيه بأن المشبّه أقوى في وجه الشبّه، وأنه لا يجد له شبيهاً فيصرّح بذلك، فيحصل التقريب ابتداء، ثم الإعراب عن التشبة، وأنه لا يجد له

ونظير ذلك أيضًا (أو) في قوله تَعَالَى: ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيَّنِ أَوَأَدْنَى ﴾ النجم: <sup>٩</sup>؛ حيث حملها كثيرون على أن (أو) فيها للإضراب، كما حملها الزجاجي على هذا المعنى أيضًا في قوله تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ لَبِثْنَ ايَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ الكهف: ١٩ (٥٠).

## نيابة الواو عن حرفي العطف (أو) والفاء

الواو – كما تقرر لدى النحاة – هي أصل حروف العطف، أو هي أمّ الباب كما يقولون؛ وذلك لكثرة استعمالها من جهة، واختصاصها بأمور ليست لغيرها من جهة أخرى. وهي تدل على إشراك الثاني فيما دخل فيه الأول مطلقًا، أو على الاجتماع في الفعل من دون تقييدٍ لحصولِهِ بترتيب أو معيّة؛ إذ قد تعطف الشيء على مصاحبه، أو على سابقه، أو على لاحقه، فهي على الجملة – عند جمهور النحاة – لمطلق الجمع<sup>(٣٥)</sup>، قال سيبويه: "يجوز أن تقول: مررت بزيدٍ وعمرو، والمبدوء به في الرور عمرٌو، ويجوز أن يكون زيداً، ويجوز أن يكون المرورُ وقع عليهما في حالة واحدة، فالواو تجمع هذه الأشياء على هذه المعاني<sup>(٢٥)</sup>، غير أنها – إذا لم تُصرف إلى أي من هذه المعاني، وانتفت معها القرائن المحدّدة لهذا المعنى أو ذاك – تصير المعية فيها راجحة، والترتيب كثيرًا، وعكسه قليلا، كما يرى ابن مالك<sup>(٥٥)</sup>.

وإذا كان هذا هو حال الواو في الأصل، فإن من النحاة من ذهب إلى أنها قد تخرج عن هذا الأصل الدلالي إلى استعمال آخر تنوب فيه عن غيرها من حروف العطف، خاصة حرفي العطف (أو)، والفاء. وهذا هو موضوع حديثنا في هذا المبحث؛ حيث نتعرض لدراسة هذا النوع من التحول في دلالة الواو، ومدى صحة مجيئها نائبة في المعنى عن هذين الحرفين، ومدى ثبوته في النص القرآني، وذلك في إطار المطلبين الآتيين:

#### — في نيابة الواو عن (أو):

ذهب جماعة من النحاة إلى أن الواو قد تخرج عن معناها الأصلي في الاستعمال - وهو الدلالة على مطلق الجمع - إلى جملة من الاستعمالات الأخرى؛ أشهرها: أن تستعمل بمعنى حرف العطف (أو)، وذلك في ثلاثة مواضع<sup>(٥٥)</sup>: التناوب في المعنى بين حروف العطف "دراسة في القرآن الكريم "

أحدها: أن تكون بمعناها في التقسيم، وهذا ما ذهب إليه ابن مالك<sup>(٥٥)</sup>؛ إذ تقول: الكلمة اسم وفعل وحرف، كما تقول: الكلمة اسم أو فعل أو حرف، واحتج على ذلك بنحو قول الشاعر:

وتَنْصُرُ مَوْلانا وتَعْلِمُ أَنَّهُ \_\_\_\_كما النَّاس \_ مجرومٌ عليهِ وجارمُ

فالظاهر في البيت أن الواو فيه بمعنى (أو)؛ لأنه لا يمكن أن يجتمع في المولى الوصفان معًا، أما عن اعتراض ابن هشام بقوله: "والصواب أنها في ذلك على معناها الأصلي؛ إذ الأنواع مجتمعةٌ في الدخول تحت الجنس<sup>(٩٥)</sup>، فربما ينطبق على قولنا: الكلمة اسم وفعل وحرف، أما على البيت فلا يحسن، إلا إذا كان التقسيم متجهًا أو منصرفًا إلى كلمة (الناس)؛ وذلك على تقدير: بعضهم مجروم عليه وبعضهم جارم، وهو ما لا يتناسب \_ في رأيي \_ مع سياق الكلام والمعنى المراد في البيت<sup>(٢٠)</sup>.

والثاني: أن تكون بمعناها في الإباحة، وهذا ما ذهب إليه الزمخشري<sup>(١١)</sup>، وزعم أنه قد يقال: جالس الحسن وابن سيرين، ويراد به: طلب مجالسة أحدهما؛ لأنه لو جالسهما جميعًا أو واحدًا منهما لكان ممتثلاً<sup>(١٢)،</sup> ويرى أنه لأجل هذا قد قيل "تلك عشرة كاملة "بعد قوله تَعَالَىٰ: ﴿ فَنَ لَمَ يَجِد فَصِيَامُ ثَلَنَةَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجَّةِ وَسَبَعَةٍ إِذَا رَجَعَتُمُ ﴾ البقرة: ١٩٦٩؛ منعًا لتوهم إرادة الإباحة.

والثالث: أن تكون بمعناها في التخيير، وقد استدل بعضهم على هذا المسلك بقول الشاعر:

قَالُوا نَأَتْ فْاخْتَرْ لَهَا الصَّبْرَ وَالْبُكَا فَقُلْتُ الْبُكَا أَشْفَى إذن لِغَلِيلِي (١٣

وذلك من جهة أنه لا يجتمع الصبر مع البكا، ومن ثم فالواو في البيت قد جاءت دالة على التخيير لا الجمع، وصارت نائبة عن (أو) في هذا المعنى. وهذا ما

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

رفضه المخالفون وأجابوا عنه بأن الأصل في البيت هو: فاختر لها من الصبر والبكا، أي: أحدهما، ومن مجموعهما، ثم حذف حرف الجر، وهو كثير مطرد في كلام العرب.

وبعيدًا عن هذا التأويل والتقدير والأخذ والرد فالثابت أن ثمة مذهبًا نحويًّا يرى أن الواو قد تخرج عن أصلها وتستعمل بمعنى (أو)، قلَّ ذلك أو كثر، وأن المعول عليه في كل هذا إنما هو المعنى والقرائن المختلفة. فإذا جئنا إلى النص القرآني لنرى مدى تحقَّق هذا المسلك فيه، ومدى استعماله له في أساليبه المختلفة، فسوف نجد أن ثمة آياتٍ كثيرة متعددة قد حُمِلت فيها الواو \_ لدى كثير من النحاة والمفسرين \_ على أنها بمعنى (أو). ومن هذه الآيات ـ على سبيل المثال ـ قوله تَعَالَى:﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتَبٍكَتِهِ، وَرُسُلِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَمْلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنِهِرِينَ ﴾ البقرة: ٩٨؛ حيث ذهب بعض النحويين والمفسرين (٢٤) إلى أن المراد من هذه الآية الكريمة ليس معنى الجمع بين عداوة كل هؤلاء معًا، وإنما المراد أن من عادى واحدًا ممن ذُكِر فإن الله عدو له؛ لأن عداوة أحد هؤلاء \_ فقط \_ حَرِيَّة أو كفيلة بكفر صاحبها وموجبة لعداوة الله له؛ كما أن معاداة أحدها والكفر به ـ على ما أجمع علماء المسلمين ـ هي معاداة للجميع وكفر بهم، ولهذا كله ذهب بعضهم إلى أن الواو هنا بمعنى (أو)، وليس المراد بها معنى الجمع أو تعلق الحكم بالمجموع فقط، وإن كان آخرون قد ذهبوا إلى أنها على بابها وأصل وضعها من الدلالة على الجمع، وأن هذا المعنى السابق إنما يُعرف بالقرينة. ونظير هذه الآية قوله تَعَالَى:﴿ وَمَن يَكْفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِكَتِهِ وَكُنُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وٱلْيَوْمِ أَلْأَخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُلُا بَعِيدًا ﴾ النساء: ١٣٦؛ إذ الكفر بأحد هذه المذكورات \_ أيضًا \_ حقيق أو جدير بضلال صاحبه، كما الكفر بالجميع تمامًا، فالحكم بالضلال في الآية لا يتعلق بالمجموع وحده، بل بالكفر بأيٍّ من تلك المذكورات على حدة. ومن هذا المسلك أيضًا قوله تَعَالَى: ﴿ فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءَ مَتْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ النساء: ٣؛ حيث ذهب كثير من العلماء إلى أن الواو في هذه الآية للتخيير بمعنى (أو)<sup>(٥٢)</sup>، وليست للجمع، وأن المعنى تقديره: مثنى أو ثلاث أو رباع؛ لأن بقاء الواو على أصلها من الدلالة على الجمع يترتب عليه جواز الجمع بين أكثر من أربع نسوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على نسوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على أربع نسوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على أربع نسوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على أربع نشوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على أربع نسوة في وقت واحد، وهو ما لا يجوز بحال لأحد من الأمة، وإنما كانت الزيادة على أربع أربع نسوة من الأمور التي يختص بها النبي صلى الله عليه وسلم، لا يشاركه فيها أحد. أن قومُوأ يلام مَتْنَى وَفُرَدَكَ ﴾ سبأ: ٢٦؛ إذ الراجح لدى كثيرين هنا أنها للتخيير بمعنى أو). وكما تفيد التخيير، كما تفيده في قوله تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَمَا أَعَظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُوا يلام مَتْنَى وَفُرَدَكَ ﴾ سبأ: ٢٦؛ إذ الراجح لدى كثيرين هنا أنها للتخيير بمعنى أو). وكما تفيد التضير أو التقسيم، لا الجمع، في قوله تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَمَا أَنها للتخيير بمعنى أو). وكما تفيد التضيل أو التقسيم، لا الجمع، في قوله تَعَالَى: ﴿ جَاعِل ٱلْمَلَتِكَةِ رُسُلًا أُولِي

وعلى هذا المسلك حملت الواو كذلك في كثير من الآيات الأخرى، ومنها قوله تعكاني: ﴿ أَن لَوَ نَشَاءُ أَصَبْنَهُم بِذُنُوبِهِمَ وَنَظْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمَ فَهُمَ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ الأعراف: • • ١ ؛ لأنه لما كان المراد من الآية \_ كما ذكر بعض النحاة والمفسرين<sup>(٢٦)</sup> \_ هو إما الإهلاك وإما الطبع على القلوب، ضعف أن تكون الواو على ظاهرها من الدلالة على الجمع؛ لأنه يستحيل أن يجتمع الإهلاك مع الطبع على القلب الذي معناه أنه يختم على قلوبهم فلا يُقْبِلون ولا يتعظون ولا ينزجرون. ولهذا عقّب أبو حيان \_ بعد أن سرد عددًا من التأويلات المختلفة \_ بقوله: "وهذه الأقوال لا يمكن معها العطف إلا على تأويل أن تكون الواو بمعنى أو<sup>(٢٢)</sup>.

ومنها أيضًا قوله تَعَالَىٰ:﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقَّنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمُ وَخُذُوهُمُ وَاَحْصُرُوهُمُ وَاَقَعْدُواْ لَهُمَ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ التوبة: • ؛ حيث لا يمكن أن يجتمع قتل المشركين مع أخذهم الذي يعني الأسر على سبيل الاسترقاق أو الفداء، ولكن المراد ـ والله أعلم ـ جواز الأسر بدل القتل والتخيير بينهما، فالواو في (وخذوهم) للتخيير

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

بمعنى (أو). وهي كذلك بمعنى (أو) في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِن نَّكُثُواْ أَيَّمَنَهُم مِّنْ بَعَدِ عَهَدِهِمَ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمَ فَقَنِنُلُوَّا أَجِمَّةَ ٱلْكُفُرِ إِنَّهُمَ لَاَ أَيَمَنَ لَهُمَ ﴾ التوبة: ١٢؛ لأنه إذا حصل أحد هذين الفعلين اللذين هما: نكث الإيمان، والطعن في الدين، كان حصول أحدهما موجبا لقتال هؤلاء، دون مصالحة أو عهد أو هدنة<sup>(١٨)</sup>.

ودفعًا لما قد يتوهم من المنافاة بين الجزم بالكفر من جهة والشك من جهة أخرى في قوله تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَآ أَرْسِلَتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكِّ مِّمَا تَدْعُونَنَآ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ إبراهيم: ٩، ذهب بعض المفسرين إلى أن الواو في الآية بمعنى (أو)، أي: أن أحد الأمرين لازم، والمعنى: أنا كفرنا جزمًا ويقينًا بما أرسلتم به، فإن لم نجزم ونتيقن فلا أقل من أن نكون شاكّين مرتابين فيه<sup>(٢٦)</sup>. وكذلك الحال في قوله تَعَالَى: ﴿ ادْعُوهُمْ لِأَبَرَابِهِمْ هُوَ أَقَسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمَ تَعَلَّمُواْ ءَابَآءَهُمْ فَإِخُونَتُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمُوَلِيكُمْ الأحزاب: ٥؛ حيث يرى بعض العلماء والمفسرين أن الإخبار بأنهم إخوانُ وموال كَانية عن الإرشاد إلى دعوتهم بأحد هذين الوجهين، ومن ثم فالواو للتخير بمعنى (أو)، وتقدير المعنى المراد: فإن لم تعلموا آباءهم فادعوهم إن شئتم بإخوان، وإن شئتم ادعوهم موالي، إن كانوا كذلك، وهذا من باب التوسعة على الناس<sup>(٧٧)</sup>.

في نيابة الواو عن الفاء:

من الاستعمالات الأخرى كذلك التي أثبتها بعض النحاة للواو أنها قد تجيء بمعنى الفاء في إفادة التعقيب والتسبب، سواء في الخبر أو الطلب<sup>(٧١)</sup>، فإذا قلت: أعطيته وشكر، فإن مثل هذا التركيب يحتمل أن يكون المراد منه هو مجرد الإخبار عما حصل ووقع فقط، ومن ثم تكون حينئذ الواو على بابها وأصلها من الدلالة على مطلق الجمع، كما يحتمل أيضًا أن يكون المراد منه هو الدلالة على التعقيب والتسبب، وعليه تكون الواو فيه نائبة عن الفاء وبمنزلتها. والمتتبع لآيات القرآن الكريم الناظر في أساليبه يجد أن لهذا المسلك في استعمال الواو بمعنى الفاء ونيابتها عنها صدًى في كثير من تراكيبه واستعمالاته، سواء بعد الخبر أو الطلب بالاستفهام أو بغيره؛ حيث حمل كثير من النحاة والمفسرين الواو في مواضع كثيرة من القرآن على أنها بمعنى الفاء لسبب من المعنى. فمن وقوعها بهذا المعنى بعد الطلب بالتمني - في رأي بعضهم<sup>(٢٧)</sup> - قوله تعَالَى: ﴿ فَقَالُوا يَلْيَنْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِبَ بِعَايَنَتِ رَبِّنَا وَنَكُوْنَ مِنَ ٱلْوَمِنِينَ ﴾ الأنعام: ٢٧، بنصب كل من (نكذب) و(نكون) بأن مضمرة في وَنَكُوْنَ مِنَ ٱلْوَمِنِينَ ﴾ الأنعام: ٢٧، بنصب كل من (نكذب) و(نكون) بأن مضمرة في القراءة المشهورة؛ إذ بقاء الواو على معناها من الجمع والمعية يُدْخِل الأمور الثلاثة في التمني، وهذا ما استبعده بعضهم؛ لأن التمني يتعلق بالمستحيل وهو الرد والعودة إلى الدنيا، أما عدم التكذيب والإيمان فليس مما يستحيل ولا يندرج تحت التمني، وإنما كلاهما مترتب أو نتيجة للرد بعد العلم بالحق، ومن ثم فالواو هنا بمنزلة الفاء، كما في قوله تعَالَى: ﴿ لَوَ أَنَ لِي صَرَةً فَا كُوْنَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ الزمر: <sup>٨</sup>، وما يؤيد ذلك في قوله تعالى: ﴿ لَوَ أَنَ لِي صَرَةً فَا كُوْنَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ الزمر: <sup>٨</sup>، وما يؤيد ذلك

ومن حمَّلِها على هذا المعنى أيضًا بعد الطلب بالاستفهام قوله تعَالَى: ﴿ وَقَالَ اَلْمَلَأُ مِن قَوَّمِ فِرَعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوَّمَهُ لِيُفَسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَءَالِهَتَك ﴾ الأعراف: ١٢٧؛ إذ النصب في المضارع (ويذرك) يتخرج على أحد وجهين؛ أحدهما: أنه منصوب بر(أن) مضمرة على أنه جواب الاستفهام، وحينئذ تكون الواو - كما يرى بعضهم ن<sup>(١٧)</sup> - نائبة عن الفاء وبمنزلتها، على إرادة التعقيب والتسبب، والثاني: أنه معطوف على (ليفسدوا)، أي ليفسدوا وليذرك. وإذا كان المقصود هو ترتّب ترك موسى لفرعون وآلهته - في ظنهم - على ترك فرعون له، كان الأول أقرب وأرجح. أما وقوعها بمعنى الفاء بعد الخبر، فمنه قوله تَعَالَى: ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنَتَ وَزَوْجُكَ ٱلجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا ﴾ البقرة: ٣٥؛ حيث يرى بعض النحاة والمفسرين أن الواو هنا بمعنى الفاء<sup>(٥٧)</sup>؛ إذ المعطوف بها هو المتأخر في الزمان، وهو المعنى الكثير الغالب فيها، والدليل على أنها بمعنى الفاء هنا ما جاء في سورة الأعراف من قوله تَعَالَى: ﴿ وَيَتَادَمُ أَسَكُنْ أَنَتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمًا وَلا نَقْرَبًا هَذِهِ الأعراف من قوله وَالنال معان العلي المائي وَيَتَادَمُ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلا نَقْرَبًا وَيَ الذَاتَ الله الله الماء أَسَكُنْ أَنتَ وَوَقَبُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلا نَقْرَبَا هذا وَ وَإِذْ قُلْنَا آدُخُلُوا هَذِهِ ٱلقضية واحدة، وكذلك ما جاء في سورة البقرة بالفاء أيضًا من قوله تَعَالَى: وَ وَإِذْ قُلْنَا آدُخُلُوا هَذِهِ ٱلقضية واحدة، وكذلك ما جاء في سورة البقرة بالفاء أيضًا من قوله تُعَالَى:

ومنه في الخبر أيضاً قوله تعَالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَاً وَقَالَا ٱلْحَمَدُ بِنَهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرِ مِنْ عِبَادِه ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ النمل: <sup>1</sup> ، فمن النحاة والبلاغيين من يرى أن الواو في قوله تعالى (وقالا) بمعنى الفاء؛ لأن هذا المقام مقام الفاء، فهو كقولك: أعطيته فشكر، قال الزمخشري: "فإن قلت: أليس هذا موضع الفاء دون الواو، كقولك: أعطيتُه فشكر، ومنعتُه فصبر؟ قلت: بلى، ولكنَّ عَظْفَه بالواو إشعارٌ بأن ما قالاه بعضُ ما أحْدَثَ فيهما إيتاءُ العلم وشيءٌ من مواجبه، فأضمر ذلك ثم عطف عليه التحميدَ <sup>(٢٧)</sup>، فالمعنى إذن على إرادة التعقيب والتسبب، والتقدير: ولقد آتيناهما علمًا، فعملا به وعلّماه وعرفا حق النعمة فيه والفضيلة، وقالا الحمد لله. ويؤيد هذا الوجه أن الشكر باللسان إنما يحسن إذا كان مسبوقًا بعمل القلب، وهو العزم على فعل الطاعة، وبعمل الجوارح، وهو الاشتغال بالطاعات<sup>(٧٧)</sup>.

## نيابة الفاء عن حرفي العطف الواو و( ثم )

من معاني فاء العطف الثابتة لها بأصل الوضع – عند جمهور النحاة – الترتيب والتعقيب والسببية، أما الترتيب والتعقيب فلازمان لا يفارقانها، وأما السببية فغالبة وكثيرة فيها إذا كانت عاطفة للجملة أو المفرد الصفة<sup>(٨٧)</sup>. والمقصود بالترتيب: تأخر المعطوف عن المعطوف عليه، سواء في المعنى والزمن أو في اللفظ والذكر، فالترتيب نوعان معنوي وذكري. أما التعقيب فالمراد به: وقوع المعطوف بعد المعطوف عليه باتصال وبلا مهلة، وهو في كل شيء – كما يقول النحاة – بحسبه. وأما السببية فمعناها: أن يكون المعطوف سببًا في المعطوف عليه، ولهذا المعنى استعيرت للربط في جواب الشرط. هذا هو المطرد الشائع في استعمال الفاء عند عامة النحاة واللغويين، بيد أن من النحاة والمفسرين من نسب إليها – كما سيأتي – معاني أخرى ليست لها في الأصل، وإنما تجيء فيها نائبة عن غيرها من حروف العطف، وكان من أشهر ما قيل من صدى في ضوء النص القرآني، وذلك في المحثين الآتين:

#### في نيابة الفاء عن الواو:

ذهب الكوفيون \_ ووافقهم بعض البصريين \_ إلى أن الفاء قد تجيء لمطلق الجمع، كالواو تمامًا، فلا تفيد ترتيبًا ولا تعقيبًا، وقيّد ذلك الجرمي بالأماكن والمطر على وجه الخصوص<sup>(٧٩)</sup>، نحو قولهم: عفا مكان كذا فمكان كذا، وإن كان عفاؤهما في وقت واحد، ونزل المطر بمكان كذا فمكان كذا، وإن كان نزوله في وقت واحد. واستدلوا على ذلك بما ورد من نحو قول الشاعر: قِفَا نَبْكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ ومنزل

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

فالفاء في (فحومل) في موضع الواو؛ لأن البينيّة ـ كما تقدم ـ تقتضي العطف بالواو، قال بعضهم: "ولولا أن الفاء بمعنى الواو لفسد المعنى؛ لأنه لا يريدُ أن يصيِّرَه بين الدَّخُول أولاً، ثم بين حَوْمَل، وهذا في الشعر كثير <sup>(٨١)</sup>.

ورفض المانعون هذا الشاهد وأمثاله وتأولوا كل ما ظاهره مجيء الفاء بمعنى الواو؛ منعًا للخلط والتداخل بين الحروف، فأجابوا عن هذا الشاهد السابق بأن في البيت حذفًا، والتقدير: بين مواضع الدخول فمواضع حومل.

وعلى هذا النحو جرى السجال بين المؤيدين والمانعين حول هذا المسلك في الفاء في كثير من الآيات القرآنية الكريمة، ومن هذه الآيات \_ على سبيل المثال \_ قوله تَعَالَى: ﴿ وَكُمْ مِن قَرْيَةٍ أَهَلَكُنْهَا فَجَآءَهَا بَأَسُنَا بَيَتًا أَوْ هُمْ قَاَبَلُونَ ﴾ الأعراف: ٤؛ لأنه لما كان البأس سابقًا في الوجود على الإهلاك، واقعًا قبله، وهو في الآية مؤخر عنه، ذهب بعض النحاة \_ ومنهم الفراء<sup>(٢٨)</sup> \_ إلى جواز أن تكون الفاء في الآية لمطلق الجمع كالواو، فلا تفيد الترتيب' وأن المعنى على تقدير: أهلكناها وجاءها بأسنا. وأجاب المانعون عن ذلك بعدة أجوبة<sup>(٣٨):</sup> منها أن الآية على تقدير محذوف، والمعنى: وكم من قرية أردنا إهلاكها فجاءها بأسنا، وعليه فالفاء على بابها من الدلالة على الترتيب المعنوي؛ إذ مجيء البأس تال لإرادة الإهلاك. ومنها أن الفاء في الآية للترتيب الذكري إنشآءَ <sup>(11)</sup> أنشأتَنُهُنَّ

ومن هذه الآيات أيضًا قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَنَدَلَىٰ ﴾ النجم: ^، والمقصود ـ على أحد الوجوه ـ جبريل عليه السلام، فقد ذهب بعض النحاة والمفسرين إلى أن الفاء في (فتدلى) بمعنى الواو؛ لأنها لا تفيد الترتيب<sup>(١٤)</sup>، والتقدير: ثم دنا وتدلى؛ إذ التدلِّي، وهو النزول، سابق على الدُّنُوّ، سببٌ له، والدنوّ، وهو القرب، تال للتدلِّي ناتجٌ عنه. كما ذهب الفراء في توجيه ذلك إلى أنه لمّا كان معنى الفعلين واحدًا، أو كالواحد، جاز تقديم أيِّهما على الآخر<sup>(٨٥)</sup>، فيقال: دنا فقرُب، وقَرُب فدنا، كما يقال: شتمني فأساء، وأساء فشتَمَنِي؛ لأن الإساءة والشتم شيء واحد، فدخول الفاء هنا \_ إذن \_ ليس موجبًا للافتراق، بل قد تكون الفاء بمعنى الواو. وإذا كان من المقرر لدى النحاة أن عطف المرادف هو من خصائص الواو، ففي هذا دليل على كون الفاء هنا بمعنى الواو.

ومن الآيات الأخرى التي يمكن أن تُحْمَل فيها الفاء على أنها بمعنى الواو قوله تَعَالَىٰ: ﴿ قَالُوا لَا تَخَفَّ إِنَّا أَرْسِلَنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴿ وَ مَامَاتُهُ قَابِمَةً فَضَحِكَتَ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ هود: ٢٠ – ٢٠؛ لأنه إذا ما حملنا الضحك في هذه الآية على حقيقته المعروفة المتبادرة إلى الذهن، أو على أنه بمعنى التعجب من هذه البشرى لكبر سنها وسن زوجها؛ بدليل الآية التالية، على ما ذكر جمهور اللغويين والمفسرين<sup>(٢٨)</sup>، فإن الفاء في (فبشرناها) سوف لا تفيد ترتيبًا ولا تعقيبًا؛ لأن الأصل أن الضحك على كلا المعنيين السابقين مترتب على البشارة، وأن البشارة متقدمة في المعنى على الضحك بهذين المفهومين<sup>(٢٨)</sup>. أما إذا حملنا الفعل (ضحكت) على أن معناه: حاضت، كما يرى بعض العلماء؛ إذ الضحك من أسماء الحيض، فالفاء على بابها من الدلالة الترتيب والسببية. والتوجيه الأول عندي هو الأقرب والأرجح؛ بدليل تقدم البشارة وتأخر الإقبال والصك على الوجه المعطوفين بالفاء من الدالة على المعارة وتأخر قوله تَعَالَىٰ في قالُوا لا تَغَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُائِمٍ عَلِيمٍ أَن قَابَلَتُهُ في مَرَةٍ فَصَكَتَ وَحَهَهَا وقالَتُ

– في نيابة الفاء عن ( ثم ):

كذلك ذهب جماعة من النحاة \_ منهم ابن مالك<sup>(٨٨)</sup> \_ إلى أن الفاء قد تقع موقع (ثم) فتكون للمهلة، لا الاتصال والتعقيب، واستدلوا على ذلك بعدد من الشواهد، منها قول الشاعر:

إذا مِسْمَعٌ أَعْطَتْكَ يومًا يَمِينُهُ فَعُدْتَ عَدًا عادَتْ عليك شِمالُهَا (٨٩)

فالفاء في هذا البيت لا تفيد الاتصال والتعقيب، وإنما تدل على المهلة والتراخي بين المعطوف والمعطوف عليه.

وفي القرآن الكريم آيات عدة قد حملت فيها الفاء على أنها بمعنى (ثم) في الدلالة على المهلة والتراخي عند كثير من النحاة والمفسرين، ومن هذه الآيات قوله تَعَالَى: ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَة فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضْغَيَة فَحَلَقْنَا ٱلْمُضْغَة عِظْمًا فَكْسَوْنَا آلْعِظْنَمَ لَحَمًا ثُرَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَ اخَرً ﴾ المؤمنون: ١٤، فالفاءات الثلاث في (فخلقنا العلقة) وفي (فخلقنا المضغة) وفي (فكسونا) ـ في رأي كثير من النحاة والمفسرين<sup>(٩٠)</sup> ـ بمعنى (ثم) في الدلالة على المهلة والتراخي؛ وذلك لتراخي معطوفاتها؛ والدليل على ذلك العطف بـ(ثم) في جميع مراحل خلق الإنسان في قوله تعَالَى: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِن تُوَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن تُضْغَةٍ تُخَلَقَة وَعَبْرِ مُخَلَقًا مَ والدليل على ذلك آتُمَانَ في الذلالة على المهلة والتراخي؛ وذلك لتراخي معطوفاتها؛ والدليل على ذلك من نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن تُضْغَة فَخَلَقَة وَعَبْرِ مُخَلَقَة مَ مَ وفي وفراد العطف بـ(ثم) في جميع مراحل خلق الإنسان في قوله تعَالَى: ﴿ فَإِنَا خَلَقَن كُو مِن تُوَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَ مِنْ عَلَقَة ثُمَ مِن عَلَقَة مُعَالًا: ﴿ فَالَالَة على المهلة والتراخي؟ معظوفاتها، والدليل على ذلك المُن قرابَ العطف بـ(ثم) في مَن عَلَقَة فَكَانَ أَن أُلْفَقَة مُعَالَي: ﴿ فَإِنَا حَلَقَت كُو مِن تُوابِ ثُمَ

ومن المواضع الأخرى كذلك التي قيل فيها بمجيء الفاء بمعنى (ثم) قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلَمْ تَـرَ أَبَ ٱللَّهُ أَنزَلَ مِن ٱلسَّـمَآءِ مَآءَ فَتُصْبِحُ ٱلأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنّ ٱللَّهُ لَطِيفُ خَبِيرُ ﴾ الحج: <sup>1</sup><sup>7</sup><sup>9</sup> إذ يرى ابن مالك أن الفاء في (فتصبح) بمعنى (ثم) في الدلالة على المهلة<sup>(٩)</sup>؛ وذلك لأن اخضرار الأرض لا يتصل مباشرة بإنزال الماء ولا يعقبه، وإنما يحتاج ذلك أو يستلزم فترة طويلة من الزمن. وقد حاول الرافضون لهذا المسلك في الفاء تأويل الآية بما لا يخرج الفاء فيها عن بابها من الدلالة على الترتيب والتعقيب، فأجابوا عنها بعدد من الوجوه: منها أن (فتصبح) معطوف على جملة محذوفة، والتقدير: أنبتنا به، فطال النبت، فتصبح. ومنها أن الفاء في الآية للسببية، وفاء السببية لا تستلزم التعقيب، أو أنها على بابها من التعقيب، بيد أن التعقيب إنما يكون في كل شيء بحسبه.

ونظير هذه الآية السابقة قوله تَعَالى: ﴿ وَٱلَذِى أَخْرَجُ ٱلْمَرْعَى () فَجَعَلَهُ غُنَّةً أَحْوَى ﴾ الأعلى: ٤ - ٥؛ حيث يرى بعض النحاة أن الفاء في (فجعله) بمعنى (ثم) ونائبة عنها<sup>(٩٢)</sup>؛ وذلك من جهة أن جعْلَ المرعى غثاء أحوى ـ أي: أسود من شدة اليبس ـ عنها<sup>(٩٢)</sup>؛ وذلك من جهة أن جعْلَ المرعى غثاء أحوى ـ أي: أسود من شدة اليبس ـ لا يعقب الإخراج مباشرة، وإنما يستلزم ذلك مدة زمنية طويلة. وإذا كان بعضهم غثاء، فإن التوجاء ماشرة، وإنما يستلزم ذلك مدة زمنية طويلة. وإذا كان بعضهم في يحمل هذه الآية أيضًا على العطف على جملة محذوفة، تقديرها: فمضت مدة فجعله في غثاء، فإن التوجيه الأول في رأيي هو الأرجح؛ بدليل قوله تعالى: في موضع آخر ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ أَلَنَهُ أَنَوْنُهُ ثُمَ عَنْهُ عَلَى الماء في وألم قدا المول في موضع آخر ـ في يوم أَنَّ أَلَنَهُ أَنْوَنُهُ ثُمَ عَنْزِيعَ فِي ٱلأَرْضِ ثُمَ يُغَزِّجُ بِهِ وَزَرَعَا مُخْلِكَهُ مُنْ عَنْهُ أَلُونُهُ ثُمَ عَنْهُ عَذَى أَنَ أَلَقُهُ أُنُهُ أُنُول منه أَنَ أَلَقُهُ أَنَ أَلَنَهُ أَنَوْنُهُ مُنَا على العطف على جملة محذوفة، تقديرها: فمضت مدة فجعله فناء، فإن التوجيه الأول في رأيي هو الأرجح؛ بدليل قوله تعالى: في موضع آخر ـ: يُنَه عُنَاءَ فَنَ أَنَهُ مُنَا عَنْهُ عَنْ يُعَنِي في أَلَنُ أَنَهُ أَنُ أَنَهُ مُنَا أَوْنُهُ مُنهُ عَذَي عَذْلُهُ فَلَن أَنُولُهُ أُنهُ أَنُ أَلَقُهُ أَسَ مَنَ أَنَ أَلَهُ أَنهُ أَنهُ فَنُهُ أَنُولُهُ أُنهُ أَنهُ مُنهُ عَنْهُ عَنْ يُعَرِّعُ فَى أَنهُ عَنْهُ عَنْهُ أَوْنُهُ أُنهُ أَنهُ مُنهُ عَنْهُ عَنْهُ أَوْنُهُ مُنهُ عَنْهُ عَلَى أَنهُ عَذْرُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ مُنهُ عَنهُ عَنْ عَامُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ مُنهُ عَنهُ عَنهُ مُنهُ مُنهُ عَنْهُ أَنهُ أَنهُ عَنهُ أَنهُ أَنهُ قُنْ أَوْنُهُ مُنهُ عَنهُ عَنْهُ عُنهُ عَنْهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ اللهُ أَنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ فَنهُ عَنهُ أَنهُ فَنْ أَنهُ عَنْهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ عُنهُ أَنهُ عَنْ عَنهُ ويُول عنه عُنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ مُنْهُ إِنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ عالمُهُ أَنهُ منه أَنه ويقيبُ عنه عنه عنه عانه عاله عاله إلما عاله في الناء وي أُنهُ أُنهُ أُنهُ أُنه أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أَنهُ أُنهُ أُنهُ

وقد يكون الداعي إلى استعمال الفاء بدلاً من (ثم) في الآية السابقة ـ كما ذكر ابن عاشور<sup>(٩٣)</sup> ـ هو الإشارة إلى أن مدة نضارة الحياة للأشياء إنما تشبه المدة القصيرة، فاستعير لعطف جملة (جعله غثاء) الحرفُ الموضوع لعطف ما يحصل فيه حكم المعطوف بعدَ زمن قريب من زمن حصول المعطوف عليه، ويكون ذلك من قبيل قوله تَعَالَىٰ:﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا كَمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَٱخْلَطَ بِهِء نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَعْنَمُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِٱلأَرْضُرُخُرْفَهَا وَٱزَّيَّنَتَ وَظَرَبَ أَهْلُهَآ أَنَهُمُ قَندِرُونَ عَلَيْهَآ أَمَّهُنَا لَيُلا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمَ تَغْنَ إِلاَّمَسَ ﴾ يونس: ٢٤.

## نيابة ( ثم ) عن حرفي العطف الواو والفاء

يرى جمهور النحاة أن المعنى الذي تستعمل فيه (ثم) العاطفة بأصل وضعها اللغوي هو الترتيب بمهلة، أي: الترتيب مع التراخي، والإيذان بأن الثاني إنما يجيء بعد الأول بمهلة. وأما ما أوهم خلاف ذلك أو ما جاء في ظاهره من النصوص على خلاف هذا المعنى، فإنما يُتَأوَّل ليتناسب مع هذه الدلالة المبنية على الكثير الشائع في استعمال هذا الحرف<sup>(40)</sup>. وإذا كان هذا هو مذهب الجمهور، فإن من النحاة ـ على ما سيأتي ـ مَنْ خالف هذا المذهب ونسب إلى الفاء من المعاني ما يخالف هذه الدلالة المشهورة؛ وذلك بناء على ما ورد لديهم وصح عن العرب من نصوص لغوية فصيحة، وكان من أهم هذه المعاني المنسوبة إلى الفاء معنيان: أحدهما أن تكون بمعنى الواو، فلا تفيد ترتيبًا، والثاني: أن تكون بمعنى الفاء، فلا تفيد مهلة ولا تراخيًا. وهذا ما نتناوله هنا بالدراسة والمناقشة في ضوء النص القرآني الكريم، وفي إطار هذين المطلبين الآتيين:

#### في نيابة (ثم) عن الواو:

ذهب بعض النحاة إلى أن (ثم) قد تستعمل بمعنى الواو، فلا تفيد الترتيب ولا يلزمها هذا المعنى، خاصة في عطف الجمل، وإنما تكون فقط لمطلق الجمع كالواو<sup>(٩٥)</sup>. وقد استدل هؤلاء على هذا المسلك في استعمال (ثم) بعدد من الشواهد الشعرية، منها قول الشاعر:

إِنَّ مَـنْ سادَ تُـمَّ سادَ أَبُـوهُ ثُمَّ قَدْ سادَ قبلَ ذلكَ جَدُّهُ (٩٦)

وكذلك قول الآخر: ســـــأَلْتُ رَبِيعـــةَ مَـــنْ خَيْرُهـــا أَبَّــا ثُــمَّ أَمَّــا؟ فقالــتْ: لِمَـهْ؟<sup>(٩٧)</sup>

فمن الواضح أن (ثم) في كلا البيتين السابقين لا تدل على الترتيب وتأخر ما بعدها عما قبلها، أقله على الترتيب المعنوي في الحكم والزمن. بيد أن الرافضين لهذا المسلك قد حملوا (ثم) في مثل هذا الاستعمال على أنها لترتيب الإخبار لا الحكم والزمن، وأنه يقال: بلغني ما صنعت اليوم ثم ما صنعت أمس أعجب، أي: ثم أخبرك أن الذي صنعته أمس أعجب، كما حملوها على غير ذلك<sup>(٨٩)</sup>. وبعيدًا عن التأويل والتقدير فإن الظاهر القريب أن (ثم) في البيتين بمعنى الواو.

ولم يقتصر أصحاب هذا المذهب في الاستدلال على مذهبهم هذا على الشعر فقط، وإنما قد امتد ذلك إلى القرآن الكريم أيضًا، فاستندوا إلى كثير من الآيات التي حملوا (ثم) فيها على أنها بمعنى الواو، ومن هذه الآيات قوله تعكاني: ﴿ خَلَقَكُمُ مِّن نَّفَسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ الزمر: ٦؛ لأنه لما كان خلق بني آدم متأخرًا في الواقع عن خلق زوجته حواء، لزم أن تكون (ثم) في الآية بمعنى الواو، وألا تفيد الترتيب؛ والدليل على ذلك مجيء العطف بالواو بدلا من (ثم) في قوله تعكاني: ﴿ هُوالَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفَسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِلِسَكُنَ إِلَيْهَا ﴾ الأعراف. واحد. والدليل على ذلك مجيء العطف بالواو بدلا من (ثم) في قوله تعكاني: ﴿ هُوالَذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفَسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِللهُ على الواو، وألا تفيد الترتيب؛ مِن نَفَسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِللهُ على الواو بدلا من (ثم) في قوله تعكاني: أن على خلق عا متن قرب الماني على ذلك مجيء العطف بالواو بدلا من (ثم) في قوله تعالى: إذهو ألذي خلقكمُ

ومنه قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ذَلِكُمْ وَصَّـٰكُمْ مِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِتَ آحْسَنَ ﴾ الأنعام: ١٥٣ – ١٥٤؛ لأنه لما كان نزول التوراة على موسى عليه السلام سابقا لنزول القرآن على محمد صلى الله عليه وسلم، قيل بأن (ثم) في الآية جاءت نائبة عن الواو، والمعنى: وآتينا موسى الكتاب. ورفض ذلك آخرون وتأولوا الآية على أكثر من وجه، فقيل: إنها على تقدير: ثم كنا قد آتينا موسى الكتاب قبل إنزالنا القرآن على محمد، وقيل: إنها على تقدير العطف على الفعل (أتل) المتقدم، والمعنى: قل تعالَوا أتلُ ما حرم ربكم عليكم، ثم أتلُ ما آتينا موسى، كما قيل: إن (ثم) للترتيب الإخباري المستدعي لتأخُّر الثاني عن الأول باعتبار أن الألفاظ المنقضية تنزل منزلة البعيد، أو باعتبار توسط جملة "لعلكم تتقون<sup>(...)</sup>، ولعله لا يخفى ما في هذا القول الأخير من التكلف والافتعال.

ومن هذه الآيات أيضاً قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَ صَمَّمَ مَّمَ صَوَّرَ نَكُمَ مُمَ قُلْنَا لِلْمَلَتَ ِكَمَ اَسَجُدُوا لِآدَمَ ﴾ الأعراف: ١١؛ وذلك تبعًا للرأي القائل بأن الخلق والتصوير إنما ينصرفان إلى ذرية آدم عليه السلام، لا إلى آدم نفسه، فهو خطاب عام لجميع بني آدم، وهذا هو الظاهر القريب. بيد أنه يترتب ـ على هذا الوجه ـ إشكال في العطف بـ (ثم) الثانية؛ لأن المولى عز وجل قد أمر الملائكة بالسجود لآدم قبل خلق بنيه وذريته، وهو ما يتعارض مع دلالة (ثم) الوضعية على الترتيب، ومن هنا ذهب بعض العلماء إلى القول بأن (ثم) الثانية بمعنى الواو، فلا تفيد الترتيب، في حين أجاب آخرون عن هذا الإشكال بأن (ثم) الثانية هي للترتيب في الإخبار لا في الحكم والزمان. وأما من ذهب إلى أنها على بابها من الدلالة على الترتيب في الحكم والزمان. وأما من في الفعلين (خلقناكم) و(صورناكم) وحمله على أكثر من وجه؛ وذلك حتى يتناسب مع الدلالة الوضعية لهذا الحرف، ولا يخرجه عن بابه<sup>(١٠١).</sup>

وكذلك حملت (ثم) في قوله تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ يونس: ٤٦، على أنها بمعنى الواو؛ أي: والله شاهد على تكذيبهم وعنادهم؛ لأن شهادة الله تعالى غير حادثة؛ إذ يستحيل عليه جل شأنه أن يكون شاهدًا بعد أنْ لم يكن كذلك، هذا وقد تأولها كثيرون على أنها لترتيب الإخبار، أو أنها للترتيب في الرتبة والمنزلة، أو أنها من قبيل إقامة العلة مقام المعلول؛ إذ التقدير: ثم نعذبهم لأن الله شهيد على ما يفعلون<sup>(١٠٢)</sup>.

كما حملت أيضا في قوله تعَالى: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُم ثُمَ تُوُبُوا إِلَيْهِ ﴾ هود: ٣؛ على أنها قائمة مقام الواو، وأن المعنى على تقدير: وتوبوا إليه. وهذا ما ذهب إليه بعض النحاة والمفسرين<sup>(١٠٣)</sup>؛ وذلك استنادًا إلى أن الاستغفار والتوبة إنما هما بمعنى واحد، فالاستغفار هو التوبة، والتوبة هي الاستغفار. أما المانعون فبعضهم تأول الآية على أن المراد بالاستغفار في الآية: التوبة عما وقع ومضى من الذنوب، وأن المراد بالتوبة: الاستغفار عما يقع منها في الحال والاستقبال، في حين ذهب بعضهم الآخر إلى والتوبة: هي الرجوع إلى الطاعة والندم على الذنب مع العزم على عدم الغوان، بَوْنٌ بعيد بين انقطاع العبد إلى الله تعالى بالكلية وطلب المغفرة. بَوْنٌ بعيد بين انقطاع العبد إلى الله تعالى بالكلية وطلب المغفرة.

ومن ذلك أيضًا قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ أَهْتَدَىٰ ﴾ طه: ٨٢ ؛ لأن الهداية لما كانت سابقة على ما تقدم ذكره في هذه الآية، ذهب بعض العلماء إلى أنها بمعنى الواو. في حين أن بعضهم قد تأولها على أن المعنى تقديره: ثم دام على الهداية وثبت على ما ذكر من التوبة والإيمان والعمل الصالح، ولم ينكث، كما تأولها آخرون على أن (ثم) للترتيب في الرتبة والمنزلة لا الحكم والزمن، وأنها قد استعيرت للدلالة على التباين بين الشيئين في المنزلة، كما كانت للتباين بين الوقتين في الحدوث<sup>(١٠٢)</sup>. ونظير هذه الآية قوله تَعَالى: ﴿ ثُمَرًكَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَنَوَاصَوًا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا يأُلُمَرْحَمَةِ ﴾ البلد: ١٧؛ لأنه لما كان الإيمان هو السابق على ما ذكر من العتق والصدقة المتقدمين، وأنه لا يثبت عمل صالح إلا به، قيل بأن (ثم) في الآية بمعنى الواو، أي: وكان هذا المُعْتِق الرقبة والمُطْعِم في المسغبة من الذين آمنوا. ولم يرتض الجمهور هذا الوجه وتأولوا الآية بما لا يُخرِج (ثم) عن بابها وما وضعت له في الأصل، فذهب بعضهم إلى أن المراد: ثم داوَمَ على الإيمان، وذهب آخرون إلى أن (ثم) للتراخي في الرتبة والتباعد في المنزلة والفضيلة بين الإيمان من جهة، والعتق والصدقة من جهة أخرى؛ لأن الإيمان بعيد المنزلة عن فك الرقبة والإطعام، بل لا نسبة بينه وبينهما<sup>(٥٠٠)</sup>.

وعلى هذا النحو دار الخلاف بين العلماء حول معنى (ثم) في كثير من الآيات الأخرى، والتي لم يكن ليسعنا في هذا المقام أن نتناولها جميعًا بالدراسة، ومن هذه الآيات قوله تعَالَى: ﴿ فَإِذَا أَفَضَ تُم مِنْ عَرَفَتٍ فَاذَ كُرُوا اللَّه عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ وَاذَ كُرُوهُ كَمَا هَدَلْكُم وَإِن كُنتُم مِنْ عَرَفَتٍ فَاذَ كُرُوا اللَّه عِندَ ٱلْمَشْعَرِ مَنْ حَيْثُ أَفَكَانَ: ﴿ فَإِذَا آَفَضَ تُم مِنْ عَرَفَتِ فَاذَ كُرُوا اللَّهُ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ مَنْ حَيْثُ أَفَكَانَ: ﴿ فَإِذَا اللَّهُ مَوَان كُنتُم مِن قَبْلِهِ المِن الضَالِينَ (اللَّهُ عَندَ ٱلْمَشْعَر مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَ اللَّهَ عَفُورُ رَحِيمُ ﴾ البقرة: ١٩٨ -مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَى اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ البقرة: ١٩٨ -مِنْ حَيْثُ اللَّهُ مَوَالَهُ عَنْوَالُهُ وَالسَتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَى اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ البقرة: ١٩٨ -عَن حَيْثُ أَفَكَاضَ النَّاسُ وَٱسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَى اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ البقرة: ١٩٨ -عَلَى الْعَرَثِي فَاللَّهُ اللَّذِي إِنَ رَبِّعُنُ اللَّهُ اللَّذِي فَقَ السَمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَتَامِ وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ البقرة: ١٩٨ -عَلَى ٱلْعَرَثِي في الأعراف: ٤٥، وقوله تعَالَى: ﴿ وَبَكُمُ اللَّهُ الَذِي فَالَنَ مَوْنِ وَاللَّهُ إِذَى مَنْ مَنْ اللَهُ عُلَيْ مِنْ مَا لَعُونَ اللَّهُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى مَنْ مِنْ مِن مِن مَنْ عُنْ مُ مُنْ مَالَمُ وَنْ مَ مَنْ أَنْ عَرَضَ مَا اللَّهُ اللَّذِي مِن مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مَ فَى اللَهُ مَنْ مَنْ مَا لَهُ مَنْ مَا عَلَى مِنْ مَا عَلَي مِنْ مَ

#### في نيابة ( ثم ) عن الفاء

من الاستعمالات الأخرى كذلك التي رصدها بعض النحاة لحرف العطف (ثم) ـ أنها فد ترد بمعنى الفاء، فلا تفيد االتراخي بين المتعاطفين، وإنما يكون ما بعدها متصلا بما قبلها مباشرة بلا مهلة أو تراخ، بدليل ما يقال من نحو: أعجبني ما صنعتَ اليومَ ثم ما صنعتَ أمسِ أعجبُ؛ لأن ثم في هذا القول لترتيب الإخبار، ولا تراخي أو مهلة بين الإخبارين، وهذا رأي الفراء ووافقه ابن مالك وجماعة آخرون<sup>(٢٠١)</sup>. وقد استدل هؤلاء على ذلك بعدد من الشواهد، لعل من أشهرها قول الشاعر: كهَـزِّ الرُّدَيْنِـيِّ تحـتَ العَجـاجِ

أي: فاضطرب؛ إذ الهز متى جرى في أنابيب الرمح يعقبه الاضطراب ولا يتراخى عنه. قال ابن مالك: "فثم هنا واقعة موقع الفاء التي يعطف بها مفصل على مجمل؛ لأن جريان الهز في الأنابيب هو اضطراب المهزوز، لكن في الاضطراب تفصيل، وفي الهز إجمال <sup>(۱۰۸)</sup>، كما علق ابن هشام أيضًا على هذا البيت قائلا: "والظاهر أن ثم فيه واقعة موقع الفاء <sup>(۱۰۹)</sup>.

أما عن هذا المسلك اللغوي في القرآن الكريم فيمكن تلمّسه في بعض الآيات، ومنها ـ على سبيل المثال ـ قوله تَعَالَى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَ رَزَقَكُمْ ثُمَ يُمِيتُكُمْ ثُمَ يُحْيِيكُمْ ﴾ الروم: ٤٠؛ لأنه إذا ساغ العطف بـ(ثم) مع الموت والإحياء؛ لكونهما متراخيين في الوجود عن الخلق، فلا مسوغ له مع الرزق؛ لأنه على خلاف ذلك؛ إذ هو متصل بالخلق مباشرة في الوجود، معاقبٌ له بلا تراخ، مقترن به بلا مهلة، وعلى هذا تكون (ثم) الأولى قائمة مقام الفاء ونائبة عنها. أما عن وجه إيثار (ثم) واستعمالها هنا في موضع الفاء، فربما يرجع ـ في رأيي ـ إلى مراعاة حال الرزق وطبيعة وجوده ونزوله؛ وذلك من جهة أنه لمّا كان ينزل موزَّعًا على عمر الإنسان، مقسَّمًا على فترات حياته المختلفة، فيوجد متفرّقا منجّمًا، لا دفعة واحدة ـ كان بعضَه معاقِبًا متصلاً، وبعضه الآخر متراخيًا متأخرًا، وكان غالب حاله التأخر، ومعظم أمره التراخي وعدم الاتصال المباشر بالخلق، فلما كان الحال فيه هكذا روعي معاقِبًا

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

وقد جعل ابن مالك من هذا المسلك أيضًا قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ذَٰلِكُمْ وَصَّـٰكُم بِهِ لَعَ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ٣ ثُمَ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ ﴾ الأنعام: ١٥٣ – ١٥٤؛ وذلك بناء على أنها في هذه الآية – وفقا لرأيه ولما يراه كثيرون – للترتيب في الإخبار، لا في الحكم والوجود، والترتيب في الإخبار لا تراخي فيه ولا مهلة، وإنما هي أخبار متصلة من حيث الذكر والحديث فقط.

وعلى هذا فإن معظم الآيات السابقة التي تأولها كثير من النحاة والمفسرين على أن (ثم) فيها للترتيب في الإخبار والذكر، يمكن حملها كذلك على أن (ثم) فيها بمعنى الفاء؛ وذلك من منطلق أنه لا تراخي ولا مهلة في ترتيب الإخبار والذكر، قال الرضي: "وقد تجيء ثم لمجرد الترتيب في الذكر والتدرج في دَرج الارتقاء، وذِكْر ما هو الأولى ثم الأولى، من دون اعتبار التراخي والبُعد بين تلك الدرج "<sup>(111)</sup>.

#### الخاتمة

يمكننا أن نرصد عددًا من النتائج التي توصلت إليها هذه الدراسة، ومن أهم هذه النتائج ما يلي:

- ١- أن ظاهرة التناوب بين حروف العطف هي حقيقة لغوية ثابتة، قد نص عليها ونقلها كثير من أئمة اللغة والنحو، وإذا كان الأمر كذلك وأنها قد ثبتت ورُويت عن السلف، فلا يجوز ابتداء استبعادها والعدول عنها في التحليل النحوي؛ لما يترتب على ذلك من تأويل لا يتناسب في ـ كثير من الأحوال ـ مع المعنى المراد، ومن تكلف في التوجيه لا يخلو من ضعف، ومن إنكار لمسلك لغوي قد ثبت وروده عن العرب بنص كثير من الأئمة، وإن قل استعماله؛ لأنه إذا ما ساغ الشيء في الشيء في الشيء في الشيء في التحليل مبر لرفضه والعدول عنه عليه يبعد.
- ٢- أن التناوب في المعنى بين حروف العطف هو مسلك لغوي قد أيدته كثير من النصوص اللغوية الفصيحة المختلفة، فلم يقتصر فقط على الشعر الذي يمكن أن تحمل فيه الظاهرة على أنها مسلك شعري خاص أي: من قبيل ما يطلق عليه " الضرورة الشعرية "كما ذهب إلى ذلك الجمهور وإنما قد وردت كذلك في الاستعمال القرآني ولو من وجه، أو على رأي بعض العلماء، وهو ما حاول البحث أن يبرزه ويعرض لبعض جوانبه ومواضعه المختلفة.
- ٣- أن ورود هذه الظاهرة في القرآن الكريم قد برز في عدد من حروف العطف، أهمها أربعة، وهي: الواو، وأو، والفاء، وثم. وقد بان من خلال البحث أن الواو قد استعملت في النص القرآني بمعنى حرفي العطف: الفاء، وأو، وأن (أو) قد جاءت نائبة عن حرفي العطف: الواو، وبل، كما أن الفاء قد استعملت بمعنى:

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

الواو، وثم، وكذلك جاء حرف العطف (ثم) نائبًا عن حرفي العطف: الواو، والفاء، وهو ما ذهب إليه وأيده كثير من علمائنا الأجلاء.

٤- أن القول بهذا التناوب في المواضع المختلفة من القرآن الكريم إنما ينطلق من أن الأصل في هذه المواضع \_ كما يرى كثيرون \_ كان على معنى الحرف المنوب عنه، وإنما قد استعمل مكانه الحرف النائب لمعنى زائد، لم يكن ليعبر عنه \_ في كثير من الأحيان \_ إلا به، سواء أدركناه، أو لم ندركه.

ونختم بأن هذا البحث لا يعدو أن يكون محاولة متواضعة لرصد هذا المسلك اللغوي في استعمال حروف العطف، قد تحتاج إلى دراسة أخرى يتم فيها رصد هذه الأحرف ومتابعة دورانها في الاستعمال القرآني بصورة أوسع وأشمل؛ حتى تخرج بنتائج أكثر دقة وإحكامًا.

### هوامش البحث:

- (١) انظر: الجنى الداني في حروف المعاني، للمرادي، ت: د. فخر الدين قباوة، ومحمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٩٢م، ص ٤٦.
- (۲) انظر: إعراب القرآن، لأبي جعفر النحاس، ت: زهير غازي زاهد، عالم الكتب \_ لبنان، ط ~ \_ ١٩٨٨م، ٣/ ٤٤٣، واللباب في علل البناء والإعراب، للعكبري، ت: د. عبد الإله النبهان، دار الفكر \_ دمشق، ط ١ \_ ١٩٩٥م، ١/ ٤٢٤.
- (٣) انظر: الفروق اللغوية، لأبي هلال العسكري، ت: محمد إبراهيم سالم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع ــ القاهرة، دون تاريخ، ص٢٤.
- (٤) انظر: الجنى الداني ص ٢٣١، ومغني اللبيب عن كتب الأعاريب، لجمال الدين بن هشام، ت:
   د. مازن المبارك، ومحمد علي حمد الله، دار الفكر للطباعة، والنشر، ط١ ـ ١٩٩٨م، ص٧٩، وما قبلها.
- (٥) انظر: الجنى الداني ص ٢٢٩ـ ٢٣٠، والمغني ص٧٤، وهمع الهوامع للسيوطي، ت: د. عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية ـ مصر، دون تاريخ، ٣/ ٢٠٤.
- (٦) شرح الرضي على الكافية، للرضي، ت: يوسف حسن عمر، منشورات جامعة قاريونس \_
   بنغازي، ط٢\_١٩٩٦م، ٤/ ٣٩٨.
- (٧) انظر: الخصائص، لأبي الفتح عثمان بن جني، ت: محمد على النجار، عالم الكتب \_ بيروت، دون تاريخ، ١/ ٣٤٨، ٢/ ٤٦٥، والبحر المحيط، لأبي حيان الأندلسي، ت: عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية \_ بيروت، ط١ \_ ٢٠٠١م، ٣/ ١٥١.
- (٨) البيت لحميد بن ثور الهلالي الصحابي الجليل، انظر: ديوانه، ت: د. عبد العزبز الميمني، الدار القومية للطباعة والنشر ــ القاهرة، ١٩٦٥م، ص١١١. ورواية الديوان: مِنْ بينِ مُلْحِم مُهْرِهِ أو سافِع.
- (٩) البيت: قيل إنه لرجل من االنبيت (حي من الأنصار)، وقيل: إنه لأبي ذؤيب الهـذلي في لسـان العرب: مادة (سوا)، وتاج العروس: مادة (سوو)، والذي في الـديوان أنـه مـأخوذ مـن بيـتين مختلفين، انظر: ديوان الهذليين، بعناية: أحمد الزين، وأحمد زكي العِدوي، دار الكتب المصرية القاهرة، ط٢ ١٩٩٥م، ١٠٧/١، ١٠٨.
  - (١٠) البيت مجهول النسبة، انظر: الخصائص ١/ ٣٤٨، وتاج العروس: (سوو)، ولسان العرب: (سوا).

(11) ومن هذا أجاز مجمع اللغة العربية بالقاهرة بعض الأساليب اللغوية المعاصرة التي تستعمل فيها (أو) بعد (سواء) و(سيان)، نحو قولهم: سواء كذا أو كذا، وسيان كذا أو كذا، ولا خلاف بين هذا أو ذلك؛ وذلك بناء على هذه القرينة التي تسوغ هذا المسلك وتجيزه، ومن منطلق ما روي عن العرب من نصوص شعرية ونثرية تؤيده، وما نصّ عليه بعض أئمة النحاة من أن (أو) قد تجيء لمطلق الجمع. انظر: القرارات المعجمية في الألفاظ والأساليب (من ١٩٣٤ إلى ١٩٨٧م)، إعداد ومراجعة: محمد شوقي إبراهيم، وإبراهيم الترزي، مجمع اللغة العربية – القاهرة، الهيئة العامة لشئون المطابع، ١٩٨٩م، ص ١٩٧. وانظر: لسان العرب: مادة (سوا).

- (١٢) انظر: شرح التسهيل، لابن مالك، ت: د. عبد الرحمن السيد، ود. محمد بـدوي المختـون، دار هجر للطباعة والنشر، مصر، ط١ \_ ١٩٩٠م، ٣/ ٣٦٤ \_ ٣٦٥.
- (١٣) انظر: اللباب في علوم الكتاب، لأبي حفص عمر بن علي الدمشقي الحنبلي، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٩٨م، ١٣/ ٣٩٨.
  - (١٤) وهي قراءة أبي جعفر وشيبة وابن عامر ونافع في رواية قالون، انظر: البحر المحيط ٧/ ٣٣٩.
- (١٥) انظر: الجمل في النحو، المنسوب للخليل بن أحمد الفراهيدي، ت: د. فخر الدين قباوة، مؤسسة الرسالة ـ بيروت ط٥ ـ ١٩٩٥م، ص٣٠٧.
- (١٦) انظر: البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه ـ القاهرة، ط١ ـ ١٩٥٧م، ٤/ ٢١٠.
- (١٧) انظر: تتمة أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (في جزأين)، للشيخ عطية محمد سالم: طبع على نفقة: محمد بن عوض بن لادن)، ط٢ ـ ١٩٨٠م، ١/ ١٨٦، واللباب في علوم الكتاب ٢٠/ ٦٣.
- (١٨) انظر: الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله شمس الدين القرطبي، ت: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب ـ الرياض، ٢٠٠٣م، ١٥٦/١٩، والبحر المحط ٨/٣٩٦، واللباب في علوم الكتاب ٢٠/٣٢.
  - (١٩) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٦٥، والبرهان في علوم القرآن ٢/ ٢٧٠.
- (۲۰) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٦٥، ومفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، للإمام فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ٢٠٠٠ م، ٩/ ١٧٦.

- (٢١) البرهان في علوم القرآن ٤/ ٢١٢.
- (٢٢) انظر: المقتضب للمبرد، ت: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب ـ بيروت، دون تاريخ، ٢/ ١٣٤، وشرح الرضي على الكافية ٤/ ٣٨٣، ومغني اللبيب ص٢٤٦.
- (٢٣) انظر: التبيان في إعراب القرآن، لأبي البقاء العكبري، ت: محمد علي البجاوي، طبعة عيسى البابي الحلبي ـ مصر، دون تاريخ، ١١٨/١، ومفاتيح الغيب للرازي ٣/١١٨، وشرح التسهيل ٣/ ٣٦٥.
  - (٢٤) البحر المحيط ٣/ ١٥١.
- (٢٥) انظر: إعراب القرآن للنحاس ١/ ٤٩٥، والتبيان في إعراب القرآن ١/ ٣٧٩، والجامع لأحكام القرآن ٥/ ٤١٣، والبرهان في علوم القرآن ٤/ ٤٠.
- (٢٦) انظر: إعراب القرآن للنحاس ٣/٤٤٣، والخصائص ٢/٤٦١، والجامع لأحكام القرآن ١٥/ ١٣٢، واللباب في علل البناء والإعراب ١/ ٤٢٤ ـ ٤٢٥، والجنى الداني ص٣٣٠، والبحر الحيط ٧/ ٣٦٠.
- (٢٧) انظر: الكشاف عن حقائق التنزيل، لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي – بيروت، دون طبعة أو تاريخ، ٤/ ٢٤، والبحر المحيط ٧/ ٣٦٠.
- (٢٨) انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٣/١١٨، والجامع لأحكام القرآن ١/ ٤٦٣، والبحر المحيط ١/ ٤٢٨، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، للألوسي، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، دون تاريخ، ١/ ٢٩٥.
- (٢٩) انظر: مجاز القرآن، لأبي عبيدة معمر بن المثنى، ت: د. محمد فؤاد سزكين، مكتبة الخانجي بالقاهرة، دون تاريخ، ٢/ ٢٢٧.
- (٣٠) انظر: إعراب القرآن للنحاس ٢٤٦/٤، والجامع لأحكام القرآن ١٧/٥٠، والبحر المحيط ٨/ ١٣٩، واللباب في علوم الكتاب ١٨/ ٩٣، وروح المعاني للألوسي ٢٧/ ١٥.
  - (۳۱) انظر: مجاز القرآن ۲/۱٤۸.
- (٣٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن ١٤/ ١٩٨\_ ٢٩٩، والبحر المحيط ٧/ ٢٦٨، واللباب في علوم الكتاب ١٦/ ٥٩ ـ ٦٠، وروح المعنى للألوسى ٢٢/ ١٤٠.

- (٣٣) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٦٣، والجنى الداني ص٢٢٩، والمغني ص٧٦، والهمع ٣/ ٢٠٤ \_٢٠٥، وشرح الأشموني على ألفية ابن مالك، ت: طه عبد الرءوف سعد، المكتبة التوفيقية \_ مصر، دون تاريخ، ٣/ ١٥٦\_١٥٧.
- (٣٤) البيتان لجرير، انظر: ديوانه، إصدار دار بيروت للطباعة والنشر ـ بيروت، ١٩٨٦م، ص١٢٣.
- (٣٥) البيت لذي الرُّمَّة، انظر: ديوانه، قدم له وشرحه: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط1 ـ ١٩٩٥م، ص٤٩، وذكر الشارح أنه في ملحقات ديوانه.
  - (٣٦) انظر: المغني ص٧٦، والهمع ٣/ ٣٠٥، وشرح الأشموني ٣/ ١٥٧.
  - (٣٧) الكتاب، لسيبويه، ت: عبد السلام هارون، دار الجيل ـ بيروت، ط١، دون تاريخ، ٣/ ١٨٨.
    - (۳۸) انظر: الكتاب ۳/ ۱۸۸، والمغنى ص٧٦.
- (٣٩) انظر: الكشاف ١/ ١٩٧، البحر المحيط ١/ ٤٩٢، ومختصر شواذ القرآن، لابن خالويه، مكتبة المتنبى ـ القاهرة، ص١٦.
- (٤٠) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لأبي الفتح بن جني، ت: على النجدي ناصف، والدكتور عبد الحليم النجار، والدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي، إصدار المجلس الأعلى للشئون الإسلامية القاهرة، ١٩٩٤م، ١/٩٩.
  - (٤١) الخصائص ٢/ ٤٥٨.
- (٤٢) معاني القرآن، لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء، تحقيق: أحمد يوسف نجاتي، ومحمد علي النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣ ـ ١٩٨٣م، ١/ ٧٢.
  - (٤٣) انظر: معانى القرآن للفراء ٢/ ٣٩٣.
    - (٤٤) انظر: البحر المحيط ٧/ ٣٦٠.
  - (٤٥) انظر: إعراب القرآن للنحاس ٣/ ٤٤٢ \_٤٤٣، والجامع لأحكام القرآن ١٥/ ١٣٢.
- (٤٦) انظر: الصاحبي في فقه اللغة، لابن فارس، ت: السيد أحمد صقر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، سلسلة الزخائر، العدد (٩٩)، ٢٠٠٣م، ص ٢٠٩.

(٤٧) أي: يقدرونه تقديرًا مبنيًّا على التخمين والحَدْس، وتصريفه: حَزَرَ يَحْزُرُ ويَحْزِرُ، حَدْرًا.

(٨١) الصاحبي لابن فارس ص١٤٣.

- (٨٢) هذا وإنْ كان الفراء قد وجّه أيضًا استعمال الفاء في الآية بوجه آخر، وهو أن البأس والإهلاك لما كانا يقعان معًا في حال واحدة، كما تقول: أعطيتني فأحسنت، فلم يكن الإحسان بعد الإعطاء ولا قبله، وإنما وقعا معًا \_ اسْتُجِيز ذلك، فلما تلازما لم يبال أيهما قدم في الرتبة. انظر: معاني القرآن للفراء// ٣٧١، ٣٧٢.
  - (٨٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٧/ ١٦٢، والجني الداني ص٦٢، والمغنى ص ١٦٨.
    - (٨٤) انظر: الجامع لأحكام القرآن ١٧/ ٨٩، واللباب في علوم الكتاب ١٨/ ١٦٢.
      - (٨٥) انظر: معاني القرآن للفراء ٣/ ٩٥.
- (٨٦) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن، لمحمد بن جرير الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١ ـ ٢٠٠٠م، ١٥/ ٣٩٠ـ ٣٩٢، والكشاف للزمخشري ٢/ ٣٨٨، والجامع لأحكام القرآن ٩/ ٦٦، والبحر المحيط ٥/ ٢٤٣.
  - (٨٧) انظر: معانى القرآن للفراء ٢/ ٢٢، والجامع لأحكام القرآن ٩/ ٢٧.
  - (٨٨) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٥٤، والجني الداني ص٢٢، والمغنى ص١٦٨، والهمع ٣/ ١٩٩\_١٩٢.
- (۸۹) البيت للفرزدق، انظر: ديوانه، بشرح وضبط الأستاذ: على فاغور، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط۱ ـ ۱۹۸۷، ص٤٧١.
- (٩٠) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٥٤، والمغني ص١٦٨، والبرهان في علوم القرآن ٤/ ٢٩٥، وهمع الهوامع ٣/ ١٩٥\_١٩٦.
  - (٩١) انظر: شرح التسهيل ٣/ ٣٥٤، والجني الداني ص٦٢، والبرهان في علوم القرآن ٤/ ٢٩٥-٢٩٦.
    - (٩٢) انظر: البرهان في علوم القرآن ٤/ ٢٩٥، وشرح الأشموني ٣/ ١٣٨.
      - (۹۳) انظر: التحرير والتنوير ۳۰/ ۲۷۹.
      - (٩٤) انظر: الجني الداني ص٤٢٦، والمغني ص١٢٦.
- (٩٥) انظر: الصاحبي في فقه اللغة ص٢١٥، والمصباح المنير في غريب الشرح الكبير، لأحمد بن محمد المقري الفيومي، المكتبة العلمية ـ بيروت، دون تاريخ، ١/ ٨٤، والجنى الداني ص٤٢٧، والمغني ص١٢٦، والهمع ٣/ ١٩٥.

(٩٦) البيت لأبي نواس (الحسن بن هانئ)، انظر: ديوانه، دار صادر ـ بيروت، دون تاريخ، ص٢٢٢. والرواية في الديوان هي: قُلْ لِمَنْ سادَ ثم سادَ أَبُوه تَعَبُّله ثم قد ساد قَبْلَ ذلك جدُّه. (٩٧) البيت لم أعثر له على قائل، وهو بلا نسبة في: الصاحبي في فقه اللغة ص٢١٥. (٩٨) انظر: المغنى ص١٢٧، والهمع ٣/ ١٩٥، وشرح الأشموني ٣/ ١٣٩. (٩٩) انظر: الكشاف ٤/ ١١٥، والمغنى ص١٢٧، وشرح الأشموني ٣/ ١٣٩. (١٠٠) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٧/ ١٤٣، وروح المعاني للألوسي ٨/ ٥٩. (١٠١) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٧/ ١٦٧\_ ١٦٩، والبحر المحيط ٤/ ٢٧٢، واللباب في علوم الكتاب ٩/ ٢٧، وروح المعاني للألوسي ٨/ ٨٦. (١٠٢) انظر: الصاحبي في فقه اللغة ص٢١٥، والمصباح المنير ١/ ٨٤، وشرح الرضي على الكافية ٤/ ٣٩٠، والبحر المحيط ٥/ ١٦٤. (١٠٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٩/٣، وشرح الرضي على الكافية ٤/ ٣٨٩، واللباب في علوم الكتاب ١٠/ ٤٣١، وروح المعاني للألوسي ١١/ ٢٠٧. (١٠٤) انظر: الكشاف للزمخشري ٣/ ٨١، والبرهان في علوم القرآن ٤/ ٢٦٦، والتحرير والتنوير . 7 / 17 (١٠٥) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢٠/٧١، وشرح الرضى على الكافية ٤/٣٨٩، والبرهان في علوم القرآن ٤/ ٢٦٧. (١٠٦) انظر: معانى القرآن للفراء ٢/ ٤١٥، وشرح التسهيل ٣/ ٣٥٥، والجني الداني ص٤٢٧، والمغنى ص١٢٧، والهمع ٣/ ١٩٦، وشرح الأشموني ٣/ ١٣٨. (١٠٧) البيت لأبي دؤاد الإيادي، انظر: ديوان حميد بن ثور الهلالي وبه بائية أبي دؤاد الإيادي، ت: د. عبد العزبز الميمني، الدار القومية للطباعة والنشر \_ القاهرة، ١٩٦٥م، ص٤٣. وقد صححت فيه نسبة القصيدة إلى أبي دؤاد. والرُّدَيْنِيّ: الرمح، والعَجَاج: الغُبَار أو التراب. (۱۰۸) شرح التسهيل ۳/ ۳۵۵. (۱۰۹) المغنى ص١٢٧، بتصرف يسير. (١١٠) شرح الرضى على الكافية ٤/٣٩.

#### المصادر والمراجع

١\_ القرآن الكريم ٢\_ الأشموني، شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، ت: طه عبد الرءوف سعد، المكتبة التوفيقية \_ مصر، دون تاريخ. ٣\_ الألوسى، روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، دون تاريخ. ٤ - امرئ القيس، ديوانه، ت: مصطفى عبد الشافي، دار الكتب العلمية - بيروت، ط٥ - ٢٠٠٤م. ٥\_ البغوي (ت ٥١٦ هـ)، أبو محمد الحسين بن مسعود، معالم التنزيل (تفسير البغوي)، ت: محمد عبد الله النمر وآخرين، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط ٤ \_ ١٩٩٧م. ٦\_ ابن جني، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ت: محمد على النجار، عالم الكتب ـ بيروت، دون تاريخ. ٧\_ ابن جني، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ت: على النجدي ناصف والدكتور عبد الحليم النجار والدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي، إصدار المجلس الأعلى للشئون الإسلامية – القاهرة، دون تاريخ. ٨ ـ جرير بن عطية، ديوانه، إصدار دار بيروت للطباعة والنشر ـ بيروت، ١٩٨٦م. ٩\_ حميد بن ثور الهلالي، ديوانه ومعه بائية أبي دؤاد الإيادي، ت: عبد العزبز الميمني، الدار القومية للطباعة والنشر \_ القاهرة، ١٩٥١م. ١٠\_ أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط، ت: عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية \_ بيروت، ط١ \_ ٢٠٠١م. ١١\_ ابن خالويه، مختصر شواذ القرآن، مكتبة المتنبى ـ القاهرة، دون تاريخ. ١٢\_ ديوان الهذليين، بعناية: أحمد الزين وأحمد زكى العِدوى، دار الكتب المصرية \_ القاهرة، ط٢ \_

۱۹۹٥م.

- ١٣\_ ذو الرمة، ديوانه بتقديم وشرح: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٩٥م.
- ١٤ ـ الرازي، الإمام فخر الدين محمد بن عمر التميمي، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ٢٠٠٠م.
- ١٥ الرضي، شرح الرضي على الكافية، ت: يوسف حسن عمر، منشورات جامعة قاريونس ـ
   بنغازي، ط٢\_١٩٩٦م.
- ١٦\_ الزجاجي، أبو القاسم بن إسحاق، حروف المعاني، ت: د. علي توفيق الحمد، مؤسسة الرسالة \_ بيروت، ط١ \_ ١٩٨٤م.
- ١٧\_ الزركشي، بدر الدين، البرهان في علوم القرآن، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه \_ القاهرة، ط١ \_ ١٩٥٧م.
- ١٨ الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق التنزيل، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي بيروت، دون طبعة أو تاريخ.
  - ١٩\_ سيبويه، الكتاب، ت: عبد السلام هارون، دار الجيل ـ بيروت، ط١، دون تاريخ،
- ٢٠ السيوطي، جلال الدين، همع الهوامع، ت: د. عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية \_ مصر،
   دون تاريخ.
- ٢١ الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١ ـ ٢٠٠٠م.
- ۲۲\_ ابن عاشور، الشيخ محمد الطاهر، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع \_ تونس \_ ۱۹۹۷م.
- ٢٣\_ العسكري، أبو هلال، الفروق اللغوية، ت: محمد إبراهيم سالم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع ـ القاهرة، دون تاريخ.

- ٢٤\_ عطية محمد سالم، الشيخ، تتمة أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (في جزأين)، طبع على نفقة: محمد بن عوض بن لادن، ط٢ \_ ١٩٨٠م.
- ٢٥\_ العكبري، أبو البقاء، التبيان في إعراب القرآن، ت: محمد علي البجاوي، طبعة عيسى البابي الحلبي ـ مصر، دون تاريخ.
- ٢٦\_ العكبري، اللباب في علل البناء والإعراب، ت: د. عبد الإله النبهان، دار الفكر \_ دمشق، ط١ \_ ١٩٩٥م، ص٤٢٤.
- ٢٧\_ عمر بن علي الدمشقي الحنبلي، أبو حفص، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٩٨م.
- ٢٨ ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ت: السيد أحمد صقر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، سلسلة الزخائر، العدد (٩٩)، ٢٠٠٣م.
- ٢٩\_ الفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد، معاني القرآن، تحقيق: أحمد يوسف نجاتي، ومحمد علي النجار، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣ ـ ١٩٨٣م.
- ۳۰ الفراهيدي، الخليل بن أحمد، الجمل في النحو المنسوب له، ت: د. فخر الدين قباوة، مؤسسة الرسالة ـ بيروت ط٥ ـ ١٩٩٥م.
  - ٣١\_ الفرزدق، ديوانه بشرح وضبط الأستاذ: علي فاغور، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٨٧.
- ٣٢\_ الفيومي، أحمد بن محمد المقري، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية ـ بيروت، دون تاريخ.
- ٣٣\_ القرطبي، أبو عبد الله شمس الدين، الجامع لأحكام القرآن، ت: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب ـ الرياض، ٢٠٠٣م.
  - ٣٤\_ كثير عزة، ديوانه، جمع وشرح: د. إحسان عباس، نشر وتوزيع دار الثقافة، بيروت ـ لبنان، ١٩٧١م.
- ٣٥\_ ابن مالك، شرح التسهيل، ت: د. عبد الرحمن السيد، ود. محمد بدوي المختون، دار هجر للطباعة والنشر، مصر، ط١ ــ ١٩٩٠م.

- ٣٦ـ ابن مالك، شرح الكافية الشافية، ت: د. عبد المنعم أحمد هريدي، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي ـ جامعة أم القرى، ط١ ـ ١٩٨٢م.
  - ٣٧\_ المبرد، المقتضب، ت: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب ـ بيروت، دون تاريخ.
- ٣٨\_ المرادي، محمد بن أم قاسم، الجنى الداني في حروف المعاني، ت: د. فخر الدين قباوة، ومحمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية ـ بيروت، ط١ ـ ١٩٩٢م.
- ٣٩\_ معمر بن المثنى، أبو عبيدة، مجاز القرآن، ت: د. محمد فؤاد سزكين، مكتبة الخانجي بالقاهرة، دون تاريخ.
  - ٤\_ النحاس، أبو جعفر، إعراب القرآن، ت: زهير غازي زاهد، عالم الكتب ـ لبنان، ط٣ ـ ١٩٨٨م.
    - ٤١ أبو نواس، الحسن بن هانئ، ديوانه، دار صادر ـ بيروت، دون تاريخ.
- ٤٢ـ ابن هشام، جمال الدين، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ت: د. مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، دار الفكر للطباعة، والنشر، ط١ ـ ١٩٩٨م.

# سطوة آراء سيبويه على الخالفين في الصوتيات العربية

د. خالد فهمي

كلية الآداب/ جامعة المنوفية - مصر

# سطوة آراء سيبويه على الخالفين في الصوتيات العربية د. خالد فهمي

#### ملخص البحث

تتناول هذه الورقة موضوعا هو: سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية على من خلفه من علماء العربية. وهي تهدف إلى قراءة أبعاد هذه السطوة، وملامحها، وخصائصها، ونطاق امتدادها؛سعيا نحو فحص عوامل ظهورها.

وهو بحث يهدف إلى استنطاق البعد النفسي الذي حكم علماء العربية الـذين جاءوا بعد سيبويه، وهم يخضعون لآرائه و يستقبلونها عنه.

والورقة تطمح إلى فحص عوامل هذه السطوة، ولاسيما في بعدها الديني الذي حكم إلى حد بعيد هذا القبول أو الخضوع منهم لقهر آراء سيبويه.

> والبحث طموحا إلى هذا يتناول ما يلي: ١- سطوة آراء سيبويه: مقال في شرعية المصطلح. ٢- كثافة الاستشهاد بما هي معيار لقياس سطوة آراء سيبويه. ٣- سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية: عواملها وخصائصها. ٤- سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية: أبعادها و حدودها.

وهذا البحث يضع في خلفيته التحاور حول ما يمكن أن يتبقى من سيبويه، ومسوغات هذا البقاء إن كان.

## The influence of the views of Sibawayh In Arabic phonology

#### **Dr.Khaled Fahmy**

Faculty of Arts, University of Menoufia

## ABSTRACT

This paper addresses the subject is The influence of the views of Sibawayh

In Arabic phonology It is designed to read the dimensions of this effect The features and characteristics, and the scope of its extension; effort toward examining factors arise.

Search which aims to interrogate the psychological dimension of the rule of the Arab scholars who came after Sibawayh, they are subject to the views and received them with him.

#### تمهيد

يعد سيبويه المتوفى سنة ١٨٠هـ إماما بكل ما تعنيه الكلمة في العربية وهو بعض ما يظهر في رصد الراصدين لآثاره، وتأثيراته على امتداد العصور المختلفة، وهو ما يقرره كوركيس عواد بقوله إن سيبويه: "شخصية تاريخية ذات شهرة بعيدة في عالم اللغة النحو... وحجة النحاة في كل عصر ومصر... استطارت شهرته في أنحاء العالمين العربي والإسلامي منذ القرن الثاني للهجرة (الثامن الميلادي) حتى عصرنا الحاضر<sup>(۱)</sup>. وهذه الشهرة المستفيضة هي بعض ما صنع ما سميناه بسطوة آرائه، بما هي محدد مهم ممهد لقبولها والخضوع لها.

ويرى البحث أهمية التوقف أمام استعمال لفظ (السطوة) في محاولـة لإقـرار علميتها.

## – سطوة آراء سيبويه : مقال في شرعية العنوان.

ظهر استعمال لفظ (السطوة) في عدد من أعمال اللسانيين العرب المعاصرين؛ تدليلا على صحة إطلاقه في البحوث اللغوية من دون شبهة مجافاة العلمية، و لو احتمالا وهذان مثالان معاصران دالان على هذا الاستعمال: أولهما- سطوة القافية: أثر القافية في التطور الصوتي، (٢٠٠٣م). و ثانيهما- سطوة الشهرة على آراء الباحثين في اللسانيات العربية، (٢٠٠٨م)<sup>(٢)</sup>

ومن تأمل ما أورداه فيهما يتضح أن المقصود من استعمالهما هو السلطة الـتي ملكتها آراء سيبويه في الصوتيات ابتداءً، ثم فرضتها على من جاء بعده من العلماء الصوتيين العرب على امتداد التاريخ. إن فحص الامتداد الذي حققته منجزات سيبويه في الصوتيات العربية يكشف عن استقرار هذه الآراء لتمثل مؤسسة وكيانا يشبه أن يكون بناءً تسلطيا على حد تعبير الدكتور عبد السلام المسدى.<sup>(٣)</sup>

سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية على من جاء بعده إذن قوة قاهرة لم يستطع أحد من الصوتيين العرب أن يفر من سلطتها وهيمنتها لاعتبارات معرفية في المقام الأول. ومن هنا فإن استعمال لفظ السطوة مرادفا في دلالته لألفاظ السلطة أو الطغيان أو القهر جاء استعمالا حقيقيا لا شبهة للمجاز أو للمبالغة فيه، ولا سيما في سياق وروده في أعمال لسانية معاصرة.

### كثافة الاستشهاد بما هى معيار لقياس سطوة آراء سيبويه

#### ( مدخس )

تنبه الفكر المعاصر في ميادين كثيرة إلى استعمال معيار كثافة الاستشهاد للتدليل الظاهرى على ما يمكن أن يحظى به شخص أو فكرة أو شيء ما من تقدير، و قياس وزن هذا التقدير. وهذا المعيار المستعار من بنية علم المعلومات و المكتبات<sup>(٤)</sup> صالح هنا في قياس وزن ما يتمتع به عالم مثل سيبويه في مجال بعينه هو الصوتيات العربية.

و لسنا بدعا في استعمال هذا المعيار صمودًا إلى تقدير وزن عالم من العلماء؛ فقد سبق توظيفه لقياس الأثر الذي أحدثه عدد من العلماء المعاصرين، وهو ما يمكن أن يمثل مدخلا يبيح لنا ما صنعناه هنا.

في مجال تقدير ما حققه العالم الدكتور أحمد زويل كان توظيف هذا المعيار سبيلا لفحص هذا التقدير، يقول في كتابه: رحلة عبر الـزمن... الطريـق إلى نوبـل: "وعقـب الإعلان عن جائزة نوبل أعلن معهد المعلومات العلمية بفيلادلفيا والذي يقوم بعمـل إحصائيات تبين أهمية الأبحاث المنشورة استنادًا إلى تكرارية الإشارة إليها، واستخدامها كمراجع أو حاشية في الأبحاث المناظرة، والذي يعد دليلا على أهمية البحوث، ومدى تأثيرها في مجالها"، أعلن هذا المعهد أن الفيمتو كيمياء قد ورد كحاشية خسين ألف مرة منذ ظهورها.<sup>(٥)</sup>

و التعبير الوارد في هذا النقل وهو (تكرارية الإشارة) هو الترجمة لما يسمى في علم المعلومات باسم كثافة الاستشهاد، وهو المعيار الذي لجأ إليه واحد من المعاهد العلمية العريقة – كما جاء في النقل – لتقدير الأثر العلمي الـذي حققـه إنجـاز أحمـد زويل في العلم المعاصر عن طريق تتبع الاقتباسات التي تحاورت معه في أشكالها المختلفة.

وفي ميدان علم اللغة أو اللسانيات تم اللجوء إلى استعمال المعيار نفسه في تقدير الوزن الذي حازه اللغوي المعاصر نعوم تشومسكي، يقول ستيفن بنكر: "يعد تشومسكى الآن واحدا من الكتاب العشرة الأول الذين يكثر الاستشهاد بهم في الدراسات الإنسانية، وهو يتقدم على هيجل وشيشرون ولا يسبقه إلا ماركس ولينين و شكسبير والإنجيل وأرسطو وأفلاطون وفرويد – وهو الوحيد الحي من أفراد هذه المجموعة<sup>(٢)</sup>.

صحيح أن القائمة المختبر تكرارية الاستشهاد بها كلها غربي – وهو ما يكشف عن الخضوع لما يسمى بمركزية العقل الأوربي لكنـه أمـر دال علـى الـوزن و التقـدير الذي يحوزه نعوم تشومسكي على الأقل في بنية الثقافة الغربية المعاصرة.

وهو الأمر الذي عاد و ألح عليه اللغوي العربي المعاصر المدكتور حمزة بن قبلان المزيني عندما قال إن "تشومسكى من أكثر من يُستشهد به في العلوم المختلفة؛ فقد استشهد به فيما بين ١٩٨٠م و ١٩٩٢م أربعة الآف مرة في العلوم الإنسانية و١٦١٩ مرة فيما يسمى بالعلوم الصحيحة<sup>(٧)</sup> ويستعمل الدكتور مصطفي صفوان وهو واحد من أعظم المحللين النفسانيين المعاصرين المقياس نفسه في تقدير قيمة الفيلسوف الأوربي المعاصر: دافيد هيوم، فيقرر قائلا (ص ٢٤) في كتابه (الكلام أو الموت اللغة بما هي نظام اجتماعي دراسة تحليلية نفسية): "يعتبر كيلسون أن دافيد هيوم هو أكبر فيلسوف على مدى العصور، وهو يُستشهد به بغزارة "!

وواضح أن معيار الحكم بأهمية هذا الفيلسوف متضمن في هذا التـذييل الـذي ختمت به العبارة السابقة.

من مجموع هذه الأمثلة يظهر لنا أن استعمال معيار كثافة الاستشهاد أو تكراريته أمر مستقر في تقدير وزن ما حققه الأعلام من العلماء في الميادين المختلفة، وهو ما لجأنا إليه هنا لإثبات إمامة سيبويه في ميدان الصوتيات العربية من منظور شكلي ظاهري أولا.

وسوف نتوقف في رصد هذه التكرارية الاستشهادية بآرائه على امتداد التصنيف في الصوتيات العربية و الدوائر المتصلة والقريبة منها منذ القديم إلى العصر الحديث، وفق ما يلي:

٢- الاستشهاد المرجعي بسيبويه في مصنفات الصوتيات العربية قديما حديثاً.

يمثل ظهور سيبويه بما هو نص مرجعي منسرب في الأدبيات الصوتية العربية الخالفة دليلا على ما سميناه بسطوة آرائه، وفي هذا المطلب سنكشف عن تغلغل المنجز المعرفي المتعلق بالصوتيات العربية في الكتاب لسيبويه في المصنفات العربية التي ظهرت بعدها وفق التقسيم التالي:

الاستشهاد المرجعى بآراء سيبويه

#### – في أدبيات الصوتيات العربية التراثية .

في هذا الجزء من هذا المطلب يظهر أن آراء سيبويه ظهرت في المصنفات العربية التي عالجت الصوتيات العربية على مستويات مختلفة، من عدِّ المخارج وتقسيمها، وصفاتها، ومعاني مصطلحات هذه الصفات مما يسمى بالجهاز الاصطلاحي لعلم الصوتيات كما جاء عند سيبويه.

#### - في مصنفات الأصوات الخالصة المختصرة.

وأول ما يقابلنا من الأدبيات الصوتية العربية التي خلصت لمعالجة الأصوات العربية وفق المستويات السابقة – كتاب أبى الأصبغ السمانى الإشبيلى المعروف بابن الطحان المتوفى سنة ٢٠هـ، حيث ظهرت آراء سيبويه معتمدة في كتابه (مخارج الحروف وصفاتها) كما يلى: أ- عد الحروف (الأصوات) على تسعة و عشرين: في ابن الطحان ص ٧٩/س١ = في سيبويه ح ٤ ص ٣٤/س ٣٢ ب- موافقة ابن الطحان ص ٩٩/س١ = في سيبويه ح ٤ ص ٣٤/س ٣٤ من أصوات. في ابن الطحان ص ٩٠ س ٢-٢ مخرج أقصى الحلق(ء / ألف / هـ) = و في من أصوات. الطحان ص ٨٠ س ٢-٢ مخرج أقصى الحلق(ء / ألف / هـ) = و في الطحان ص ٨٠ س ٢ = و في سيبويه ح ٤ / ص ٣٤٣ / س٥، ومخرج أدنى الطحان ص ٨٠ / س ٢ و وفي سيبويه ح ٤ / ص ٣٤٢ / س٥، وخرج أدنى وفي ابن الطحان ص ٨٠ / س ٢ و وفي سيبويه ح ٤ / ص ٣٤ / س٥، وخرج أدنى

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

- ج- موافقة ابن الطحان لما ورد عند سيبويه فيما يتعلق بتقاسيم المخارج و إن اختلف
   عده عما ورد من عد سيبويه فهى أي المخارج في ابن الطحان خمسة عشر مخرجًا،
   موزعة كما يلى: ٣ مخارج للحلق / و ١٠ مخارج للسان، ومخرجان للشفتين =
   المجموع ١٥ مخرجا، وهو ذات الترتيب عند سيبويه و إن زاد عند سيبويه مخرج
   يكمل العدة ستة عشر مخرجا وهو مخرج الخياشيم.
- د- ظهور سطوة سيبويه ظهورا واضحا على ابن الطحان في جانب تعريفات
   المصطلحات الصوتية بشكل يكاد يكون حرفيا.
  - ومن الأمثلة الدالة على ما نقرره ما يلي:
- أ- تعريف ابن الطحان مصطلح الهمس ص ٩٣ / س٣ بأنه:
  "ضعف الاعتماد في المخرج؛ حتى جرى النفس مع الحرف "= وهو في سيبويه ح
  \$/ ص ٢٣٤ / س٢٢-١٣ بعد أن ورد تعليقا على الحرف (الصوت)
  \$\frac{1}{2} \overline{2} \overlin{2} \overlin{2} \overline{2} \overlin{

وإذا كان ابن الطحان اعتمد كتاب سيبويه مع اختلاف يسير في عد المخارج من غير تصريح باسمه، فإن أبا المعالي الموصلي المتوفى سنة ٦٢١هـ افتـتح كتابـه (الـدر المرصوف في وصف مخارج الحروف) ص ٢٥/ س١٣ قائلا: "علم أن العلماء اختلفوا في عدد مخارج الحروف (الأصوات) فذهب سيبويه في جماعة من النحويين إلى أن للحروف ستة عشر مخرجا " وهو ما في سيبويه، ثم واصل في عدها و الكلام عليها، وعلى صفاتها، معتمدا تعريفات سيبويه بنصها وتعبيراته، وهو ما تنبه إليه الدكتور غائم قدوري الحمد في تحقيقه للكتاب، حيث يقرر في الحاشية (٣) من الصفحة (٢٨) قائلا: "إن تعريف المهموس والمجهور هنا (أي عند الموصلي) مقتبس من تعريف سيبويه"!

وقد أطلنا في بيان علامات تأثير سيبويه في اثنين من مصنفات الصوتيات العربية التراثية المختصرة الخالصة لمسائلها؛ لندلك على طبيعة الاستشهاد المرجعي الذي حظيت به المادة العلمية المعالجة لعلم الصوتيات العربية عند سيبويه من تقدير والتي وجدت طريقها لأدبيات هذا العلم المختصة به عند من جاء بعده، وخلفه لتتجلى في صورة اقتباس حرفي على مستوى بعض المخارج وتقسيماتها، وصفاتها، فضلا عن مستوى اقتباس تعريفات مصطلحات هذا العلم التي حدها هذا الرائد العظيم.

- في التصنيف الخالص المطول في الأصوات.

و أهم الكتب المطولة التي فرغت لدراسة الأصوات العربية في التراث اللغوي كتاب أبي الفتح عثمان ابن جني المتوفى سنة ٣٩٢هـ الـذي عنوانـه (سـر صـناعة الإعراب).

وقد استوعب ابن جني فيه تقريبا آراء سيبويه الصوتية، وظهـر في تعقيبـه علـى الاستشهاد منه ترجيحه لهذه الآراء في أحيان كثيرة. وفيما يلي بيان بمواضع استشهاد ابن جني بآراء سيبويه في هذا المجال:

- في ١/ ٤٥ س١٣ نقل في بيان ترتيب الأصوات من الحلق إلى الشفتين شاهدا لـه
   بالصحة = وهو في سيبويه ٤/ ٤٣٣
- في ١ / ٤٦ س ١٦ ١٧ مناقشة لبعض الآراء المخالفة لسيبويه لتقسيم بعض مخارج
   الحلق، وتصحيحه رأى سيبويه و اعتماده ورد آراء غيره = وهو في سيبويه
   ٤٣٣ ٤٣١ / ٤
- في ١/ ٤٩ س١٦ نقل و شرح لمعنى بين بين، وهو شكل من أشكال نطق الهمزة =
   وهو في سيبويه ٣/ ٥٤١.
- وفي ١/ ٥٩س٥ دفاع عما فهم خطأ عن سيبويه في بعض مسائل الإدغام = وهـو
   في سيبويه ٤/ ٤٥٠ فيما يتعلق بدعوى إدغام الهاء في الحاء.
  - وفي ١/ ٧٤س ٨ نقل في الوقف بقلب الألف همزة = وهو في سيبويه ٢/ ٢٨٥.

وفيما يلي نورد أمثلة كثيرة لاستشهادات ابن جني بآراء سيبويه في المسائل الصوتية؛ إشارة إليها؛ لكثرتها:

١/ ٧٩ س٣ (إمالية)؛ و ١/ ٨٤ س٧ (إبدال)؛ ١/ ٢١٩ س١ (إدغام)؛ و ٢/ ١٩ ٥ س٣ (إبدال)؛ و ٢/ ٥٩٠ س١ (إبدال)؛ و ٢/ ٢٩ س٢١ (إبدال)؛ و ٢/ ١٠٧ س٣٢ (وقف) وهو استشهاد سبق منه وروده؛ و ٢/ ٧٨٠ س٤ (وقف)؛ ٢/ ٢٩٢ س٤ (إبدال)، ٢/ ٩٠٩ س٦ يظهر اعتماد رأى سيبويه في أن أصول الألف حرف علة؛ أنها منقلبة عن واو.

وواضح من تأمل هذه النقول وغيرها سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية على ابن جني، وهو ما اتضح من الاستشهادات، والتفسيرات التي علقها على بعض المسائل الصوتية، ومن حمله كلام سيبويه على أحسن محامله

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

#### - في مصنفات التجويد.

و إذا كان كتاب ابن الطحان المتوفى بعد ٢٠هـ من المصنفات النادرة التي خلصت لمعالجة مسائل الصوتيات العربية من غير ارتباط منصوص عليه من جانبه بالأداء القرآني، أو ما يسمى في الاصطلاح العلمي بعلم التجويد، فإن التراث العربي عرف عددًا لا بأس به من المصنفات الصوتية التي عُنيت بدراسة المسائل الصوتية العربية تخلصا إلى العناية بالتجويد؛ أي بهدف خدمة القرآن الكريم أدائيا.

وفيما يلي متابعة لسطوة آراء سيبويه على آراء الصوتيين العرب الـذين جـاءوا بعده من خلال فحص عدد من مصنفاتهم في علم التجويد:

- ورد في خاتمة كتاب التنبيه على اللحن الجلي واللحن الخفي، للسعيدي المتوفى
   سنة • ٤هـ تقريبا باب في مخارج الأصوات أتى فيه على ما عند سيبويه بتقسيمه
   و عده و ترتيبه (ص ٥١).
- وفي كتابه اختلاف القراء في للام و النون عند خوضه في مسألة إظهار النون الساكنة والتنوين مع أصوات الحلق نلمح استعماله لتعابير سيبويه، وإن يصرح بالنقل عنه؛ حيث فسر سبب الإظهار عندها؛ لأن مخرج النون والتنوين بعيد عن الحلق (ص٢٤)، وفي سيبويه (٤/ ٤٥٤ س١٢) تفسير لهذا الإظهار – بعبارة: أن هذه الستة (وهي أصوات الحلق: ء هـ / ح ع / خ غ) تباعدت عن مخرج النون ليس من قبيلها.
- وفي كتـاب الموضـح في التجويـد، لعبـد الوهـاب بـن محمـد القـرطبي، المتـوفى
   سنة ٤٦١هـ نقول كثيرة و مطولة من سيبويه، كما يلي:

- نقل في ص ٧٣/ س٩ جاء به للتفريق بين الإشمام و الروم= وهو في الكتاب
   ١٦٨ ١٦٩؛ صحيح أن النقل خاص بعلامات الظاهرتين الصوتيتين خطيا،
   ٥ النقطة بعد الحرف للإشمام، و المدة بعده للروم، لكن ذلك جاء لخدمة
   الظاهرة الصوتية؛ أي أنه لا يصح الادعاء بأن هذا النقل غير خاص بالعلم
   الصوتي.
- نقل في ص ٧٧ / س٦ نصا يعلن فيه اعتماده كلام سيبويه الخاص بتحقيق ذوات الأصوات ومخارجها، وبيان أجناسها، ومقصوده من ذوات الأصوات: وصفها وبيان كيفية إنتاجها، يقول: أما تحقيق ذواتها (أي الأصوات) وذكر مخارجها، وتبيين أجناسها، وذكر مراتبها في الاطراد، فنذكرها على ما ذكره سيبويه، رضي الله عنه ". = وهو الموجود في سيبويه (٤/ ٤٦١) و قد استمرت مناقشة القرطبي الإيجابية لما اعتمده من كلام سيبويه حتى بلغت الصفة (٩٣).
- نقل في ص ١٢٩/س١٢ نصا يتعلق بتعريف الإدغام، و فسره = وهو في سيبويه
   ١٣٧ ٤ و الإدغام ظاهرة صوتية هي المماثلة الصوتية.
- نقل في ص ١٧١/س٨ نصا يتعلق بتعليل إخفاء النون مع الأصوات الفموية
   على حد تعبيره؛ و يقصد بها أصوات المخارج من اللهاة إلى الشفتين = وهو في
   سيبويه ٤/٤٥٤.
- وفي ص ٢٠٨/ س٧ نقل خاص ببيان فارق ما بين الروم والإشمام = وهو في سيبويه ٤/ ١٦٨ وما بعدها.
- ومثل هذه السطوة التي رأيناها مهيمنة على بناء كتابي السعيدي، نجدها في كتـاب
   (تجويد القراءة و مخارج الحروف) لابن وثيـق الأندلسـي المتـوفى سـنة ٦٤٥هـ،

بالمقدمة الجزرية في علم التجويد، ومن أشهر شروحها (الطرازات المعلمة في شرح المقدمة) لعبد الدائم الأزهرى المتوفى سنة ٢٧٠هـ، وفيه اقتباس لعدد من الآراء الصوتية التي ذكرها سيبويه في كتابه؛ من مثل نقله عنه: في ص ١٥٧/س٦ رأيه الخاص بإدغام بعض الأصوات لعلة (التقارب) في المخرج أو الصفة، وليس لعلة (التجانس) التي هي الاتحاد في المخرج أو الصفة = وهو في سيبويه ٤/ ٤٣٣) على ما في اللام والراء اللذين هما مختلفان في المخرج عنده؛ لكنهما متقاربان.

- ويتواصل ظهور الاستشهاد المرجعي بكلام سيبويه في الصوتيات في مصنفات التجويد حتى يصل إلى العصور المتأخرة على مشارف العصر الحديث، وهو ما نرى أدلته عند محمد بن أبى بكر المرعشي الملقب بساجقلي زاده المتوفى سنة ١١٥٠هـ في كتابه (جهد المقل) فهو قد استشهد بكلام سيبويه في المسائل الصوتية المختلفة كما يلى:
- ص ١٢٢ / س ٢ نصقٌ صرح فيه بعد سيبويه للمخارج، متحاورا معه ومفسرا جعل مخرج الألف من مخرج الهمزة مجازا، بعلاقة المجاورة؛ مبديا ما يشبه الاعتذار لسيبويه لقوله بعد المخارج ستة عشر مخالفة للخليل الذي عدها سبعة عشر بعذر إرادة تقليل أقسام هذا المخرج !
- وفي ص ١٢٥/ س٥ نقول عن سيبويه يناقشه فيها، فيما يتعلق بوصف بعض
   الأصوات.
- وفي ص ١٤١ وما بعدها اعتماد لتعريفات مصطلحات صفات الأصوات من الجهر و
   الهمس وغيرهما التي جاءت عند سيبويه، وهـو وإن لم يصـرح بـذكر سيبويه في هـذا
   الجزء، فذلك ربما يكون راجعا إلى شهرة نسبة هذه التعريفات إلى سيبويه.

## - في مصنفات القراءات.

وفي سياق الكشف عن ملامح سطوة آراء سيبويه في المصنفات الـتي يقتضـى بناؤها المعرفي الانشغال بعدد من المسائل الصوتية النظرية والتطبيقية أو علميا ووظيفيا. ومن أشهر العلوم التي اعتنت بالانشغال ببعض ما ينضوي في بنية علم الصوتيات علم القراءات القرآنية.

وقد ظهر الاستشهاد بآراء سيبويه في عدد كبير منها فيما يخص آراءه الصوتية، واعتمادها، وتقديرها، ومناقشتها، والتحاور معها، مما يعكس ملمحا إيجابيا في التعامل مع الاستشهادات المرجعية بآرائه في هذا الفرع المهم من فروع الدرس اللغوي. وفيما يلي التمثيل بعدد من المصادر المعتبرة في علم القراءات القرآني، يظهر من فحصها اعتماد آراء سيبويه في مسائل صوتية:

من هذه المصنفات كتاب (الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها) لمكي بن أبى طالب القيسي المتوفى سنة ٤٣٧هـ: وفيه من الاستشهادات المنقولة عن سيبويه في الصوتيات ما يلي:

- ١/ ٥٥س١٢ نقل من سيبويه يتعلق بالإدغام في (ثوب بكر) بين الباءين = وهو
   في سيبويه ١/ ٤٤٠س, ٨
- ١/ ٦٧ س٦ نقل من سيبويه في منع مد أصوات المد واللين إذ تلاها غير مشدد= وهو في سيبويه ٣/ ٥٢٥.
- وفي ١/ ٧٨س٦ نقل عن سيبويه يبين أنه إذا توالى همزتان أو لاهما مضمومة
   نطقت الثانية بين الهمزة و الياء = و في سيبويه ٣/ ٤٤٩س٥، بإطلاق تخفيف الثانية.

وقد أحسن الدكتور محيى الدين عبدالرحمن رمضان عندما أورد المسائل المقتبسة من سيبويه في فهرس الأعلام الواردة في كتاب مكي ٢/ ٤٨٠ – ٤٨١.

وقد ظهر منها أن مكي بن أبى الطالب اقتبس في كتابه أقوالا خاصة بالصوتيات من سيبويه فيما يقرب من عشرين مرة. وفي كتاب (الاستكمال لبيان جميع ما يأتى في كتاب الله عز وجل من مذهب لقراء السبعة في التفخيم و الإمالة)<sup>(٨)</sup> لابن غلبون المتوفى سنة ٣٨٩هـ.؛ أثر لهذه السطوة، وواضح من العنوان أنه وإن كان الانتماء المعرفي للكتاب واردا ضمن علم القراءات القرآنية فإنه متماس مع علم الصوتيات في بعض مسائله وهى التفخيم والإمالة؛ ففيه في (٣٤٥/ س٥) نقل من سيبويه يبين أن الأصل في تاء (توراة) هو الواو أبدلت تاء = وفي سيبويه ٤/ ٣٣١-٣٣٦

وفي كتاب (حجة القراءات) لأبى زرعة بن زنجلة المتوفى في القرن الرابع الهجري اقتباسات مرجعية من سيبويه تدعم تقـدير وزن كتـاب سـيبويه في الـدرس الصـوتي العربي بعده، ومن أمثلة اقتباساته لآراء سيبويه الصوتية ما يلي:

- في حجة القراءات ص ١٦٧/س٢ نقل يفسر زيادة الواو في مثل (ضربتهو)
   والألف في مثل (ضربتها)= وهو في سيبويه ٤/ ١٨٩س٣، وقد تكرر هـذا النقـل
   في الحجة ٢٩٠/س٢
- وفي ص ٢٧٦/س٦ نقل فيه بيان لمخرج الألف من حيز أصوات الحلق؛ ولـذا
   ناسب فتح الهاء في مثل النهر، والزهر، والعين في مثل الظعـن؛ لأنهما مـن حيز
   واحد، أو من مخرج واحد عند سيبويه = وهو في سيبويه ٤/ ٤٣٣.
- وفي الحجة ٢٩٩/ س١١ نقل عن سيبويه في تفسير الإبـدال الواقـع في خطايـا =
   وهو في سيبويه ٣/ ٥٥٣.
- وفيها ٤٣٧/ س١٣ نقل عن سيبويه في تجويز إمالة نحو (يا، وتا، وها) = وهو في
   سيبويه ٤/ ١٣٥/س٩ بشرط ألا يسمى بها، فإن سُمى بها لم يجز إمالتها،
   والاقتباس يسقط هذا الشرط؛ وهو إسقاط مفهوم؛ لأنه يفسر إمالة هذه الحروف

في القرآن الكريم، ولم يسم بها في الكتاب العزيز طبعا! وتكرر في الحجة الاستشهاد بآراء سيبويه المتعلقة بإمالة أمثال هذه الحروف في ٥٩٥/س٣. - وفي الحجة ٦٥٨/س٣؛س١١ نقول تتعلق بأثر الوقف والوصل في إثبات بعض الأصوات و حذفها = وهي في سيبويه ٤/١٨٣.

## - في المصنفات الأخرى.

ولم تقف علامات تقدير منجز سيبويه في الصوتيات العربية في اقتباسها استشهادات مرجعية في الأنواع المختلفة من المصنفات التي فرض انتماؤها المعرفي أن تحشد عددًا من المعلومات الصوتية المتنوعة، ولكنها، أي هذه العلامات، عرفت طريقها إلى عدد كبير آخر من مصنفات العلوم العربية؛ كمصنفات البلاغة تعيينا. وفيما يلي تمثيل ببعض هذه المصنفات لندلل على اتساع نسبة كثافة الاستشهاد بآراء سيبويه في الصوتيات العربية عند من خلفه من علماء العربية في المجالات المختلفة.

ومن هذه المصنفات البلاغية التي قدمت بين يدي مباحثها بعدد من المسائل الصوتية كتاب (سر الفصاحة)، لابن سنان الخفاجي المتوفى سنة ٤٦٦هـ، وقد استشهد بآراء سيبويه، ونص على ذلك، ومن مواضع استشهاداته بآرائه في الصوتيات ما يلي: - ص ٢٥ / س١٢ نقل في عدِّ مخارج الأصوات، ثم عقب قائلا: "وهذا على ترتيب سيبويه" = وهو في الكتاب ٤/ ٤٣١ وما بعدها.

ومثل ذلك فعله السكاكى المتوفى سنة ٦٢٦هـ في مفتتح كتابه (مفتاح العلوم)، وهو على الرغم مما يبدو من أنه اختط لنفسه ترتيبا و تقسيما حاول أن يبدو فيه مستقلا، فإن هيمنة آراء سيبويه الصوتية ظاهرة على ما أورده في مدخل كتابه من معلومات صوتية في العلامات التالية: ١- عدد الأصوات ٢٩ صوتا؛ كما ورد في ص ٥ س ٩.
 ٢- عدد مخارج الأصوات ١٦ مخرجا؛ كما في ص ٥ س ٢٠.

وتوزيع الأصوات عليها؛ كما ورد في ص ٥ س ٢٠–٣٠= وهو بنص ما نقـل في سيبويه ٤/ ٤٣٣س ٣–١من الصفحة ٤٣٤!

لقد سكتت الورقة هنا عن الحديث عن كتابين مهمين جدا في هذا الباب من العلم اللغوي وهما:

ا رسالة يعقوب الكندي في اللثغة.

٢- رسالة أسباب حدوث الحروف، لابن سينا.

لأنه لم يرد فيهما نقل صريح من سيبويه، ولكن عددًا من القرائن تشير إلى احتمال قوى يقرر اعتماد ابن سينا تعيينا على آراء سيبويه، وهو ما يظهر على الأقل في الترتيب الذي أورده ابن سينا في رسالته المذكورة، حيث بدأ بأصوات أقصى الحلق من غير تسمية المخرج وهى: أصوات الهمزة والهاء، ثم ثنى بأصوات وسطه وهى: العين والحاء، ثم بأصوات أدناه وهى: الخاء والقاف، وضم إليهما الغين؛ صحيح أن ثمة تغييرا ظاهرا نلمسه بين الترتيبين؛ لكنه دال بأمارات التشابه الكبرى على ما نرجحه، بحيث يستمر الترتيب بعد ذلك: فيوالى بين الكاف ثم الجيم ثم الشين إلخ.

وقد أسقط ابن سينا أصوات العلة، وأوردها ختاما، وهـو ملحـظ جـرّ اختلافـا ظاهريا بين ترتيبي الرجلين.

ولكن الحق يقتضى أن نقرر أن ترتيب سيبويه الذي لم يسقط أصوات العلة كان وفيا للمنهجية؛ لأنه يرتب الأصوات على مخارجها من دون النظر إلى أقسامها من حيث هي صامتة أو علة، وهو ما خلط فيه ابن سينا<sup>(٩)</sup>. أما رسالة الكندي فلم يتبين لنا قرائن يمكـن معهـا تـرجيح تـأثير سـيبويه مـن عدمه.<sup>(١١)</sup>

ملاحظات على قائمة المصنفات التراثية التي استشهدت بآراء سيبويه في الصوتيات.

لقد طال هذا المطلب؛ لأنه يعد العماد الشكلي لرصد القيمة التي حققها سيبويه في تاريخ الدرس اللغوي عند العرب في واحد من أهم مستويات دراسته ألا وهو مستوى الدراسة الصوتية

وقد ظهر من تأمل هذه القائمة الانتقائية مجموعة من العلامات الدالة على طريق قراءة ملامح السطوة التي مارستها آراء هذا الإمام اللغوي في ميدان الصوتيات العربية، بما هي دليل ظاهر على إمامته في خدمة اللسان العربي. وفيما يلى رصد لها لما ظهر من هذه العلامات:

- أولا- الامتداد الزمانى؛ فقد هيمنت آراء سيبويه في هذا الجال كما تجلى في الاقتباسات المرجعية من الكتاب على مستوى الأدبيات اللغوية و العربية التراثية، بدءًا القرن الثالث الهجري أي بعد وفاته بعقود قليلة جدا، و استمر هذا الامتداد على مستوى التصنيف اللغوي والعربي التراثي حتى القرن الثاني عشر الهجري، وهو ما يتضح من سني وفيات العلماء أصحاب المصنفات التي فحصنا أمر استشهادها بآراء سيبويه الصوتية.
- ثانيا الامتداد المكاني، أو الجغرافي: بحيث لم يقتصر تأثير سيبويه على الـدرس اللغوي (أو الصوتي) في المشرق العربي وحده؛ بحكم انتمائه له، و لكنه تعـدى لتظهر تجلياته في المغرب العربي والأندلس، وهو ما ظهر مثلا في الاستشهادات المرجعية التي اقتبسها أمثال: ابن وثيق الأندلسي المتوفى سنة ٦٤٥هـ.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

- ثالثا- الامتداد اللساني؛ وأقصد بهذه العلاقة أن تأثير سيبويه في الدرس الصوتي كان ظاهرا عند المصنفين من غير العرب، وإن كانوا مسلمين، ويعرفون العربية، وهو ما ظهر مثلا في الاستشهادات والاقتباسات التي نقلها ساجقلي زاده الرومي (التركي) المتوفى سنة ١١٥٠هـ.
- رابعا- الاعتداد بآراء سيبويه الصوتية، حيث ظهر عند الجمهرة من العلماء الذين استشهدوا بآرائه أنهم يقدرونها في مواجهة الآراء الأخرى؛ لدرجة أن عددًا منهم رمى بعض آراء الخليل بن أحمد بالخطل في أبواب الترتيب و المخارج و غيرها!. ومما يدعم هذه العلاقة ما لاحظناه من أن الذين تعرضوا للرد على سيبويه في بعض المسائل الواردة في كتابه؛ مما هو مشهور من صنيع المبرد المتوفى سنة ٢٨٥هـ خلت قوائم انتقاداتهم من المسائل المنتمية إلى مستوى الدرس الصوتي وكادت على ما يظهر من قائمة مسائل الانتقاد التي أوردها ابن ولاد ٣٣٢هـ ليفندها، وينتصر فيها لسيبويه في مواجهة المبرد؛ فلم يرد في المسائل الـتي ردهـا المبرد إلا مسألتان تتعلقان بمبحث الإدغام لم يسلم للمبرد انتقاده سيبويه فيهما. خامسا- تنوع المصنفات التي استشهدت بآراء سيبويه؛ أي أن الاستشهادات المرجعية والاقتباسات لآرائه الصوتية عرفت طريقها للأنواع المختلفة من المصنفات اللغوية، نثرية ومنظومة، ومختصرة ومطولة، ولغوية؛ بالمعنى الدقيق، وغير لغوية. سادسا- اتساع نطاق الاستشهاد المرجعي بآراء سيبويه الصوتية، لا على مستوى الزمان والمكان، فحسب كما مر بنا، وإنما على نطاق الجالات والفروع التي يعنى بها علم الأصوات بحيث ظهرت الاستشهادات بآرائه في عدٍّ الأصوات العربية، و في أقسامها الصامتة و الصائتة، ومخارجها، وتوزيعها على هذه

المخارج، و في صفاتها، و في تعريفات المصطلحات المستعملة في هذا العلم.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

صحيح أن هذا البحث هنا لم يتوقف عند علامات سطوة آراء سيبويه الصوتية في مصنفات النحو العربي؛ بسبب ظاهر جدا وهو أن سيبويه بكتابه كان أساسا اعتمده نحاة العربية بعده في بناء مصنفاتهم النحوية، بما في ذلك استثمار المعلومات الصوتية بما هي جزء من تصور علم النحو في النظر التأليفي التراثي. وإلا فإن مراجعة نحوي واحد كالز مخشري المتوفى سنة ٥٣٨ه في كتابه (المفصل في علم العربية) شاهدة على هذه السطوة الظاهرة؛ بحيث ظهرت آراء سيبويه الصوتية بدءًا من (ص ٣٤٨) حتى نهاية الكتاب (ص ٢٣٦) في أبواب الإمالة والوقف و تخفيف الهمزة و الإبدال والإعلال والإدغام وغيرها، وكان حضور آرائه حضورا فعالا في بناء المادة العلمية عند الزمخشري.

ومن كل هذه العلامات يمكننا أن نقرر أن سطوة آراء سيبويه في الدرس الصوتي العربي التراثي كانت بالغة الدرجة الكبرى التي لا يقترب منه فيها أحد غيره، من دون التنكر لقيمة منجز الخليل الصوتي بطبيعة الحال.

### الاستشهاد المرجعي بآراء سيبويه في الدرس الحديث.

لم يتوقف ظهور آراء سيبويه الصوتية عند حدود المصنفات التراثية. وإنما امتد ذلك الحضور الذي يمكن أن يوصف بوصف القوة من دون شبهة مبالغة أو مجاز، وهو ما يدلل على القيمة العلمية التي يمثلها منجز سيبويه في درس الصوتيات العربية. وليس بوسع الورقة هنا أن تزعم أنها قادرة على متابعة تكرارية الاستشهاد بآراء سيبويه في الدرس اللغوي أو الصوتي المعاصر، بسبب ظاهر يمكن أن نعبر عنه بعدم الإمكان، ومن هنا فقد ظهر للورقة أن تدلل على سطوة آراء سيبويه في الصروتيات العربية في الدرس المعاصر، عن طريق استعمال معيار كثافة الاستشهاد المرجعي في عدد مختار أو (عينة نوعية) يضبطها ضابط هو: التوزيع الجغرافي، شـرقا وغربـا؛ (أي: في الثقافتين العربية والأجنبية).

وفيما يلي محاولة للكشف عن سطوة آراء سيبويه تـذرعا إلى تقـدير قيمتهـا في الدرس اللغوي المعاصر، من خلال قائمة نوعيـة مـن الدراسـات الصـوتية المعاصـرة موزعة على الغرب والشرق.

## الاستشهاد المرجعي بآراء سيبويه في الصوتيات العربية في الدراسات الغربية المعاصرة.

إن افتتاح هذه النقطة بتقديم فحص ظهور آراء سيبويه الصوتية في الدراسات الغربية مرده إلى أن الغرب هو الذي افتتح تاريخيا إحياء دراسة اللغة العربية في ضوء المعارف الحديثة.

وفي هذا السياق تقابلنا مجموعة من الدراسات البارزة التي وقفت كليا أو جزئيا أمام جهود سيبويه في دراسة الصوتيات العربية؛ تحليلا، وتثمينا، وكشفا عما تتسم بـه من خصائص ومزايا.

ولعل أشهر الدراسات المعاصرة التي أوقفها صاحبها للدرس الصوتي عند سيبويه هي (علم الأصوات عند سيبويه وعندنا) للمستشرق الألماني: شاده shade سيبويه هي (علم الأصوات عند سيبويه وعندنا) للمستشرق الألماني: شاده shade ونشرها بالقاهرة سنة ١٩٣١م.

ويبدو (شاده) واضحا تماما في تقدير قيمة المنجز المعرفي في ميدان الصوتيات العربية الذي حققه سيبويه عندما يقول: "وعلى كل فأول من خلف لنا وصفا مفصلا لأصوات العربية و إنتاجها، هو رجل فارسي الأصل؛ أعنى... سيبويه (١٢). والدراسة هذه نموذج مهم في باب تقدير قيمة ما خلف هسيبويه في الصوتيات العربية في الدرس اللغوي التراثي.

ولم يكن شاده هو المستشرق الوحيد الذي التفت إلى قيمة ما توصل إليه سيبويه فيما يتعلق بدراسة الأصوات العربية، وإنما ظهر عـدد آخـر مـن الدارسـين الغـربيين الذين عرفوا قدر الرجل وقدر ما توصل إليه في هذا الباب

ومن المستشرقين الذين وقفوا أمام جهود سيبويه في الـدرس الصـوتي العربـي المستشرق الألماني جوتهلف برجشتراسر(١٨٨٦م-١٩٣٢م).حيث يظهـر مـن قـراءة الباب الأول (في أصوات اللغة) من كتاب (التطور النحوي للغة العربية)<sup>(١٣)</sup>.

ويظهر في هذا الكتاب الاستشهاد بآراء سيبويه، والتعليق عليها ودرسها في أكثر من موضع؛ حيث يظهر سيبويه في عد المخارج، وفي صفات بعض الأصوات في مخالفة للمستقر في الدرس الصوتي الحديث، مثلما يظهر من حكمه على صوت العين بأنه صوت متوسط (ص ١٥)، وفي هذا السياق يقرر الدكتور رمضان عبد التواب في الحاشية الأولى: "تابع المؤلف هنا سيبويه".

ثم يعود فيذكر سيبويه في سياق دراسته المقارنة بين ما ورد من وصف للأصوات العربية عند سيبويه بما في اللغات السامية (ص ٢٣ من طبعة الـدكتور رمضان عبد التواب رحمه الله) و (ص ١٣ من طبعة محمد حمدي البكري رحمه الله).

ثم جاء هنري فليش في كتابه (العربية الفصحى: نحو بناء لغوي جديد)، ليظهر الاستشهاد المرجعي بأقوال سيبويه في الصوتيات العربية في الباب الأول من هذا الكتاب الذي خصصه لدراسة أصوات العربية الفصحى، فترى نقولا من سيبويه ومناقشتها في (ص ٥١) س ١٢؛ وفي ص ٥٢س٢؛ و ص ٥٥ س٤، وهي مواضع أفردت لمناقشة سمات الأصوات، ونقل عن سيبويه في ص ٢٥ ح ١ في حديثه عن النبر. ثم ظهرت الاستشهادات المرجعية لأقوال سيبويه في الجمال نفسه عند جان كانتينو في كتابه (دروس في علم أصوات العربية) في مواضع مختلفة بدءًا من عدد حروف المعجم في ص ٢٩ ح٢، ثم في نظرية مخارج الأصوات في ص ٣١ ح١، و في هذا السياق يقرر: ونظرية المخارج عند النحاة العرب (سيبويه) نظرية أحكموا ضبطها بعناية "، ثم يظهر سيبويه في سياق مناقشة صفات الأصوات العربية بدءًا من ص ٣٥ وفي الظواهر التابعة للأصوات؛ ويقصد بها ظواهر التغير أو التطور الصوتي من مثل الاقتباس من آراء سيبويه ص ٣٤ مي ٣٢، وص ١٠١ س ٢، وص ٢٥.

ويلاحظ على هذه النماذج التي اعتمدت على أقوال سيبويه أنها لم تكن ترصد أقوالاً من مداخل تاريخية تقرر أن ثمة جهودًا في الدرس الصوتي العربي ظهرت وإنما كان اعتمادها إيجابيا؛ بمعنى أن هذه الدراسات الغربية وقفت أمام جهود سيبويه الصوتية، وثمنت ما ورد فيها من آراء منضبطة لا تختلف في كثير منها عما توصل إليه الدرس الصوتي الحديث.

كما ظهر من ملاحظة تعامل هذه الأدبيات الصوتية المعاصرة أن أي درس للصوتيات العربية لا يمكنه بحال تجاوز ما حققه سيبويه وتوصل إليه من نتائج صادقة ومطابقة لما توصل إليه الدرس المعاصر للصوتيات العربية.

كما ظهرت الاستشهادات المرجعية بآراء سيبويه في الصوتيات العربية في صورة منظمة إذا ما قورنت بطريقة ظهورها في الاستشهادات المرجعية بهذه الآراء في المراجع التراثية. وكان التعامل مع آراء سيبويه الصوتية في المراجع الغربية المعاصرة أكثر إيجابيـة بحيث تحاورت هذه المراجع مع الآراء؛ تفسيرا، وتحليلا، و تعليقا. واعتراضا.

من جانب آخر فإن ما رصدته الورقة من خصائص الاستشهاد المرجعي بـ أقوال سيبويه في الملاحظات المدونة على قوائم المصنفات التراثية يمكن أن يصدق هنا؛ بحيث يمكن أن نقرر أن الامتداد الزماني والمكاني ظاهر هنا في امتداد المساحة الزمنية لظهور أقوال سيبويه الصوتية في المراجع الغربية، وظاهر في تنوع الخريطة الجغرافية للمستشرقين المتعاملين معها.

#### الاستشهاد المرجعي بآراء سيبويه في الصوتيات في الدرس اللغوي العربي المعاصر.

يبدو أن الحديث عن كثافة الاستشهاد بآراء سيبويه الصوتية في هـذه الفقـرة لا مسوغ له إلا من باب استكمال التقسيم المنطقي لمطالب هذه الورقة !

و لعل من الصواب أن نقرر أنه لا يوجد دارس معاصر في فرع الدراسة الصوتية العربية أو المقارنة أو التقابلية يمكن أن يهمل آراء سيبويه في هذا الباب من العلم اللغوي.

ومن ثم فإن متابعة ما سميناه بكثافة الاستشهاد بآراء سيبويه في التأليف اللساني المعاصر يصبح ضربًا من الانتحار!، ومع ذلك فإن في مراجعة عدد منها مما يمكن أن يكون ذا دلالة في هذا السياق وجها مقنعا للتدليل على الحضور الطاغي لآراء سيبويه الصوتية.

وفي هذا السياق يصح الإشارة إلى حضور سيبويه عالما في مجال الدراسة الصوتية في مؤلفات رواد الدرس اللغوي المعاصر؛ في مثل كتابات الدكتور إبراهيم أنيس، والدكتور علي عبد الواحد وافي، والدكتور محمود السعران، والـدكتور عبـد الـرحمن أيوب، والدكتور تمام حسان، والدكتور كمال بشر، ثم مؤلفات رواد الجيل الثانى من علماء الدرس اللغوى المعاصر من مثل: الدكتور عبد الصبور شاهين، والدكتور عبده الراجحى، والدكتور سعد مصلوح، والدكتور أحمد مختار عمر، والمدكتور رمضان عبدالتواب، والدكتور صالح القرمادي، والدكتور الطيب البكوش، والمدكتور محمد صالح الضالع، والدكتور عبد العزيز علام.

ومع ذلك فإن التوقف أمام بعض الدراسات النوعية المعاصرة دال على الحضور القوى لآراء سيبويه الصوتية وفاعليتها في دعم الدرس الصوتي المعاصر للعربية.

إن تأمل القائمة التالية ربما يكون دالا في هذا السياق على حضور آراء سيبويه الصوتية في الدرس المعاصر، بما هي موقوفة على الدراسة الصوتية من خلال الإسهام العربي التراثي، و فيما يلي عنوانات هذه القائمة:

- ١ الدراسات الصوتية عند علماء التجويد، للدكتور غانم قدوري الحمد (بغداد سنة ١٤٠٦هـ=١٩٨٦م)<sup>(١٤١)</sup>
- ٢- عن علم التجويد القرآني في ضوء الدراسات الصوتية الحديثة، للدكتور عبدالعزيز أحمد علام، القاهرة سنة ١٤١٠هـ=١٩٩٩٠م
- ٣- المصطلح الصوتي عند علماء العربية القدماء في ضوء علم اللغة المعاصر، للدكتور عبد القادر مرعي الخليل، جامعة مؤتة سنة ١٤١٣هـ=١٩٩٣م.
- ٤- المصطلح الصوتي في الدراسات العربية، للـدكتور عبـد العزيـز الصـيغ، بـيروت
   ودمشق سنة ١٩٩٨م.<sup>(١٥)</sup>
- ٥- المدخل إلى علم أصوات العربية، للدكتور غانم قدوري الحمد، المجمع العلمي ببغداد، سنة ١٤٢٣هـ=٢٠٠٢م.

## – ملاحظات على قوائم المراجع اللغوية المعاصرة التي استشهدت بآراء سيبويه الصوتية. يظهر من تأمل الاستشهادات المرجعية بأقوال سيبويه فيما يتعلق بدراسة الصوتيات العربية ما سبق ظهوره من علامات في قوائم المراجع التراثية، بحيث يمكن أن نقرر أن الخصائص التالية كانت بارزة و ظاهرة: أولا– الامتداد الزماني بداية من العصر الحديث إلى الآن غربا و شرقا. ثانيا- الامتداد المكاني، بحيث ظهرت العناية بجهود سيبويه الصوتية في الدرس الغربي والعربي معًا. ثالثا- التنظيم؛ بمعنى أن اقتباس أقوال سيبويه خضع للتنظيم والتقسيم وفـق منهجيـة الدراسات المعاصرة. رابعا- التعامل الإيجابي؛ بمعنى أن الاقتباسات لم تكن سلبية بفرض بيان إسهام سيبويه فقط، ولكن تعدى الأمر إلى تحليل منجزه، ومناقشته، وبيان نقاط التقدم فيه في ضوء ما تقرره الدراسات المعاصرة. خامسا- الشكل الجديد، ونعنى بذلك أن الاستشهادات المرجعية بكلام سيبويه في الصوتيات العربية أخذ شكلا جديدا أكثر استقلالا في كثير من الأحيان؛ بحيث ظهر لأول مرة إفراد جهود سيبويه بدراسات مستقلة قائمة بـذاتها، وهـو مـا لم يظهر من قبل.

## سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية : عواملها وخصائصها.

إن تأمل ما رُصد في المطالب السابقة يشير إلى أن ثمة عوامل بعينها كانت في خلفية هذه السطوة التي لازمت آراء سيبويه الصوتية في تجلياتها في الدراسات اللغوية القديمة والحديثة، مدعومة بخصائص محددة لهذا المنجز الذي حققه سيبويه. وفيما يلي قراءة لأهم هذه العوامل التي أسهمت في ظهور هذه السطوة في تعانقها مع خصائص هذه الآراء التي لازمتها:

## أولا - الدوران حول خدمة الكتاب العزيز:

أدرك بعض الدارسين المعاصرين هذه الحقيقة، كما ظهر من مقدمة (شاده): (ص (٣١) مثلا. وقد كان هذا الدوران حول خدمة القرآن الكريم قائما من طريقين هما: طريق غير مباشرة، و طريق مباشرة، كان أولهما أسبق في الظهور؛ فإذا كان منجز سيبويه في الصوتيات العربية قد ورد في سياق التحليل النحوي واللغوي للعربية؛ فإن نشأة الدرس النحوي بخاصة واللغوي بعامة كان هدفه خدمة لغة الكتاب الكريم؛ ومن ثم فإنه و بطريق غير مباشرة يصح القول إن عاملا من عوامل سطوة آراء سيبويه الصوتية على من جاء بعده من دارسي العربية كان بسبب من هذا الارتباط بين آرائه وإرادة خدمة الكتاب العزيز.

وهو ما ظهر في هذا النقل و التطوير لهذه الآراء الصوتية من قبل علماء التجويد، الذين استثمروا منجز سيبويه في تأسيس علم الأصوات القرآني الذي عرف باسم علم التجويد؛ وهو الأمر الذي لمسناه سلفا من خلال فحص كثافة الاقتباسات لآراء سيبويه الصوتية، بحيث يمكن أن نقرر أن الانتصار لآراء سيبويه الصوتية واستثمارها أحد أكبر المبادئ التي أسهمت في البناء المعرفي لعلم التجويد؛ بما هو علم الإحاطة بخصائص القرآن الكريم على المستوى الصوتي، والأدائي، وهذا هو الجانب المباشر في قضية الدوران حول القرآن الكريم. وربما يكون هذا الارتباط بين آراء سيبويه الصوتية وهو ميبويات القرآنية سببا آخر، في إضفاء بعد ديني أسهم في التقدير القوى لجهود سيبويه في الدرس الصوتي العربي على امتداد التاريخ، وهو أمر ظاهر عند الدارسين العرب وغير العرب. يقول شاده (ص ٣٠): "وإذا سأل سائل: ما هو الباعث الذي حث العرب على دراسة أصوات العربية، وعلى إنشاء قواعد نطقها؟، أجبته: يظهر أن هذا الباعث كان القرآن الشريف؛ فإن العجم الذين أسلموا في القرنين الأولين من قرون الإسلام كان يهمهم للغاية أن يحسنوا قراءة المصحف الشريف، وينطقوا أصواته نطقا عربيا خالصا، ولم يروا إلى ذلك سبيلا إلا بعد تعميق المطالعة لأصوات اللغة العربية، وإحكام إنتاجها، فيظهر أن حدوث علم الأصوات عند العرب مقرون بنشوء علم التجويد "الذي كان بناؤه مؤسسًا على منجز سيبويه الصوتي، وهو بعض ما وهب آراءه هذه السطوة الظاهرة على من بعده من الخالفين، وهذا التوجيه الديني للدرس اللغوي لا يقف عند حدود توجيه الدرس الصوتي وإنما يتعداه لبقية الجوانب المختلفة.<sup>(١٢)</sup>

## ثانيا – القيمة العلمية لمنجز سيبويه في الدراسة الصوتية :

لم يكن دوران الدرس الصوتي حول القرآن الكريم فيما صنعه سيبويه هو العامل الوحيد الذي حقق هذه السطوة المرصودة في الأدبيات اللغوية و الصوتية بعد سيبويه، ولكن عاملا مهمًا توافر فأسهم في تحقيق هذه السطوة وهو القيمة العلمية الحقيقية لمعلومات الدراسة الصوتية فيما كتبه سيبويه، وهو الأمر الذي وصفه الدارسون المعاصرون للمسائل الصوتية عند سيبويه، يقرر شاده (ص ٣٢) أن الوصف المفصل لأصوات العربية وإنتاجها لو لم يكن صحيحا لما كان مصدرًا لكل ما أحدثه المتأخرون من علماء العرب في علم الأصوات، ثم يقول إجمالا (ص٩٩-١٠) إن سيبويه العرب"! وقد تجاوز شاده هذا الذي فهم إجمالا من دراسته فقرر ما يلي:

أ- معرفة سيبويه لعدد من آلات النطق الطبيعية؛ يقصد أعضاء الجهاز النطقي (ص معرفة سيبويه لعدد من آلات النطق الطبيعية؛ يقصد أعضاء الجهاز النطقي (ص ٣٣- ٣٤)، صحيح أنه رصد بعض وجوه الخلل في مدارك سيبويه، مما انعكس على فهمه لبعض المسائل الصوتية على غير فهمها الحقيقي، و لكنه اعتذر له بما على فهمه لبعض المسائل الصوتية التي منعت من إدراكه لحقيقة بعض الأعضاء في الجهاز النطقي.

ب- إدراك سيبويه لمعنى الصوت إدراكا صريحا (ص ٣٤).

ج- إدراك سيبويه لحقائق توزيع الأصوات العربية على مخارجها وصفاتها المختلفة.

وهو الأمر الذي يؤكده جان كانتينو عندما يقرر في (دروس في علم أصوات العربية، ص١١ وما بعدها توفيق سيبويه، ونجاحه في إدراك عدد ضخم من المعلومات الصحيحة فيما يتعلق بحقيقة الصوتيات العربية، وهى مرصودة عنده بدءًا من مقدمة كتابه، يقول: لقد كان قدماء النحاة العرب أول علماء الأصوات في لغتهم، فنحن نجد في كتاب سيبويه ترتيبا صحيحا للحروف حسب مخارجها، و ملاحظات هامة حول صفات الحروف، و بحث غزير المادة في إدغام الحروف، ومعلومات صحيحة تتعلق بمدى الحركات، وباعتلال جروسها (رنينها)، وإشارات إلى مختلف الألسن الدارجة وخصائصها الصوتية.

ويحسن تأمل ما ورد في هذا النقل من أوصاف الصحة، والأهمية والغزارة التي لازمت تعبيرات وصف منجز سيبويه، وهو ما يؤكد أن بعضا من أسباب تقدير منجز سيبويه وهيمنته على إنتاج الخالفين راجع إلى علامات الصحة العلمية التي سكنت هذا المنجز الذي خلفه سيبويه.<sup>(١٧)</sup> ويتواصل التعبير عن تقدير القيمة العلمية من قبل الدارسين المعاصرين لما توصل إليه سيبويه، إذ نجد هنري فليش يقرر أن تعاليم سيبويه في مجال دراسة الصوتيات (ص ٥٢ / س ٢) "تعد أساسية في الموضوع "

وأحسب أنه ليس ثمة حاجة لنقل ما يفيد تثمين العلماء العرب المعاصرين لما توصل إليه سيبويه في ميدان الدراسة الصوتية للعربية؛ فهو أمر شائع فاشٍ متواتر.

وربما انضاف إلى هذه العلاقة وتفرع منها منهجية معالجته للدراسة الصوتية التي رأى فيها القدماء من علماء العربية انضباطا، ورأى فيها المعاصرون من دارسي العربية اقترابا من مناهجهم المعاصرة في دراسة اللغة، وهو ما ظهر عند غير واحد منهم في تعبيرهم عن منهج دراسته للأصوات العربية بأنه منهج وصفي، يسعى للكشف عن الخصائص الذاتية لهذه الأصوات اللغوية العربية؛ متذرعا بالملاحظة والتجريب في التوصل إلى هذه الخصائص، على ما يظهر واضحا في تحديده لأعضاء النطق وفي كيفية إنتاج الأصوات، وفي تعيين مخارجها وصفاتها. وهى المنهجية التي أعلت من جوانب الصحة والدقة فيما رصده، وقللت من أخطائه التي أخذها عليه المعاصرون.

## ثالثا - الريادة التاريخية :

وثمة شيوع لفكرة أن الإنسان – من وجهة نفسية – يقدر القديم، ويحـن إليـه، لا لشيء إلا لأنه قديم، وهذه الفكـرة لهـا انعكاسـات في كـثير مـن القضـايا في غـير ما مجال علمي.

ولعل ما أدركه بعض المناقشين لإنطاق الشخصيات العامية في الدراما التاريخية مع ما في ذلك من إخلال بفكرة الواقعية من أن مسوغ قبول ذلك راجع إلى ارتباط هذا النوع من الدراما بسياج تاريخي قديم يمر نفسيا لدى المتلقي المعاصر؛ بسـبب ممـا يسمى بالحنين إلى التاريخ، أو ما يسمى أحيانا باسم سحر القديم.

ولعل هذه الوجهة النفسية لدى من خلف سيبويه، بجانب ما مر من عوامل، أسهمت في خلق هذه السطوة التي تحققت لآراء سيبويه الصوتية على الخالفين من الدارسين على امتداد التاريخ.

وسيبويه – بعد ذلك – طليعة علماء العربية الذين عنوا بدراسة الأصوات العربية؛ لأسباب عديدة، دينية، وعلمية، وعملية، إذ توفي سنة ١٨٠هـ، وهو ما يظهر من خلال قائمة شيوخه الذين يمثلون جيل الريادة العلمية في دراسة العربية، وتأمل أسماء هؤلاء الأعلام دال على ذلك؛ فقد تلقى سيبويه عن حماد بن سلمة، والأخفش الأكبر (عبد الحميد بن عبد الجيد) وعبدالله بن إسحاق الحضرمي، وعيسى بن عمر، ويونس بن حبيب، والخليل بن أحمد، وأبى زيد الأنصاري، وأبي عمرو بن العلاء والرؤاسي، وغيرهم<sup>(١)</sup>

صحيح أن سيبويه مسبوق بما أنجزه الخليل بن أحمد ١٧٥ه في مجمال الدرس الصوتي، لكن عددًا من الخصائص النوعية توافر لجهود سيبويه الصوتية لم يتوافر لجهود الخليل التي جاءت إسهاماته الصوتية موجزة، وناقصة، وغامضة، وغير مستوعبة لمباحث علم الأصوات النطقي، الذي استوعب منجز سيبويه عندما تعرض لأصوات العربية.

أضف إلى ذلك أن سيبويه يمثل البداية الفعلية و الناضجة للدراسة العلمية والنظامية للغة العربية، بما فيها النظام الصوتي الـذي درسه سيبويه في إطـار دراسـة شاملة لنظام اللغة العربية، وهو الأمر المتميز عن صنيع الخليـل بـن أحمـد الـذي جـاء إسهامه في الصوتيات العربية بعيدًا عن دراسة النظام الحاكم للغـة العربيـة، أي بعيـدا عن دراسة القواعد الحاكمة للعربية.

ومن هنا فإن علامات الريادة التاريخية التي تحققت لسيبويه، نفسيا و علميا، وتقدما تاريخيا، أسهمت مع غيرها مما سبق في تحقيق ما سمته هذه الورقة باسم السطوة والهيمنة والسُّلطة التي كانت جواز مرور لآراء سيبويه الصوتية إلى الأدبيات اللغوية والصوتية تعيينا، على امتداد التاريخ بعد هذا الرائد العظيم.

سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية على الخالفين: (الأبعاد والحدود)

أخذت سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية أبعادًا وحدودًا ونطاقات مختلفة؛ وهو ما ظهرت بعض علاماتها وملامحها فيما سبق في أثناء الحديث عن كثافة الاستشهاد بأقواله في المراجع التالية له.

ومن الحق أن نقرر أن إسهام سيبويه في دراسة أصوات العربية الـذي وجـد طريقه إلى المصنفات اللغوية بعده، وهيمن على توجيه الدراسة الصوتية بعـده اتخـذ أشكالا متنوعة، تعكس حجم إنجازه، و توزع جهده في الـدرس الصوتي في الحدود والنطاقات التالية:

- ١- معرفة الجهاز النطقي، وأجزائه:
   (شاده ص ٣٢ وكانتينو١٧)
   ٦- تقدم دراسة إنتاج الأصوات عنده، و تقدم إدراك مواضع الإنتاج:
   (شاده ص ٣٦؛ ٤٤ و كانتينو ١٧ وما بعدها)
  - ٣- صحة تقسيماته للأصوات:

(شاده ص ٤٣ و کانتينو ۲۰ و ما بعدها)

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

٤- انضباط الجهاز الاصطلاحي للدراسة الصوتية العربية في إنجازه: (شاده ص ۳۱ و ما بعدها و کانتینو ۳۵ و ما بعدها) - تقدم دراسة سيبويه لمظاهر التشكيل الصوتي (الإدغام/ والوقف/ والغنة/ والإمالة): (شاده ص٧١ وكانتينو ص ٣٥ وما بعدها) ففي نهاية وصف إنتاج كل صوت بيان لحالات إدغامه). ومن تأمل هذه المباحث يتضح لنا أن الحدود و النطاقات التي تحرك فيها سيبويه وهو يعالج درس الأصوات العربية ما يلي: أولا- الوفاء لفرع علم الأصوات النطقي، كما ظهر في عمق ما توصل إليه سيبويه في بيان كيفية إنتاج الأصوات العربية، وتعيين مخارجها، وصفاتها بدقة، يقر له بها المعاصرون من دارسي الأصوات العربية. ثانيا- إدراك ما يمكن أن يصيب الأصوات في انسجامها في البنية، والتوصل إلى بعض القوانين الحاكمة المفسرة لهذه التغييرات التي تصيب الأصوات، وهـو بعـض ما يُعنى به علم الأصوات الوظيفي. ثالثا- معالجة بعض ما يمكن أن يدخل في فرع علم الأصوات السمعي، وهو ما يظهر في تعيين جروس بعض الأصوات، و تفاوت بعضها في درجتها، وهو ما يعرف الآن باسم الرنين، و تفاوت الأصوات المجهورة والمهموسة في القمم الإسماعية، لمصلحة الجهورة علوًّا في مقارنتها بالمهموس منها. رابعا- الانضباط في تعريف المصطلحات العلمية لعلم الأصوات في كثير جـدا مما عرفه، صحيح أن بعضا من تعريفاته جاء غامضا، واستمر غموضه على ما نرى مثلا له في تعريفه لمصطلحي الجهر والهمس، لكن ذلك قليل جدًّا إذا ما قيس بحجم إنجازه في بناء معجم لتعريفات المصطلح الصوتي.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

خامسا- إمكان القول بإدراك سيبويه لحاجة اللغة في دراسة بعض مستوياتها إلى استثمار علوم أخرى غير لغوية، وهو ما يمكن أن نشتمه من خلال تعيينه لأعضاء النطق، صحيح أن ذلك كان منه بطريق الملاحظة، ولكن إيحاءها بحاجة علم الأصوات النطقي إلى الدخول في علاقة بينية مع علم التشريح وعلم وظائف الأعضاء أمر لا يمكن لأحد أن ينفيه.

ومن جهة ثانية فإن ما قيل عن الإيحاء بحاجة علم الأصوات للدخول في علاقة بينية مع علمي التشريح ووظائف الأعضاء، يمكن الإقرار بها في حاجته إلى الـدخول بعلاقة بينية مع علم فيزياء الصوت، ولاسيما فيما يتعلق بتحديد جروس الأصوات، أو درجات رنينها.

ومن هنا فقد كانت هذه الحدود والأبعاد والنطاقات التي تكاد تتطابق في كثير مما توصل إليه علم الأصوات الحديث أسهم بدوره في استقرار هيمنة سيبويه بما هـو رائد من أعظم رواد الدرس الصوتي للغة العربية، وسطوته على كتابات مـن خلفـه من العلماء.<sup>(١٩)</sup>

#### خاتمة

حاول هذا البحث أن يقرأ ملامح ما سماه سطوة آراء سيبويه في الـدرس الصوتي للعربية بعده، سعيا إلى تقدير إمامته في درس العربية، وقد توصل البحث إلى ما يلي:

- ا- كانت تكرارية الاستشهاد المرجعي المتنوع بآراء سيبويه مقياسا ظاهرًا في تقدير قيمة الرجل، وقيمة ما توصل إليه من حقائق تصف أصوات العربية، وتحيط بحقيقتها.
- ٢- أظهرت الدراسة امتداد تأثير سيبويه صوتيا على مستوى الزمان إلى اليوم،
   وعلى مستوى المكان، شرقا وغربا، وعلى مستوى العلوم المختلفة، لغوية وغير
   لغوية.
- ٣- أسهمت عوامل كثيرة في خلق هذه السلطة التي تمتعت بها آراؤه في مجال الدراسة الصوتية للعربية، وتوزعت على عوامل دينية بسبب نشأة علم الأصوات في حضن الدين، وبهدف خدمة الكتاب العزيز، وأخرى علمية دارت حول طبيعة معالجته ودراسته، وأخرى تاريخية بسبب من تقدمه الزمني.
- ٤- أظهر البحث ازدياد مساحة تقدير ما توصل إليه سيبويه من حقائق صوتية اتسمت بالصحة و الدقة في دراسات المعاصرين الذين توقفوا أمام إسهامه.
- ٥- أظهر البحث تنوع الحدود التي تحرك فيها منجز سيبويه في الدرس الصوتي للعربية، حيث عالج في المقام الأول ما يدخل في نطاق علم الأصوات النطقي،

وإن لم يهمل نطاقات أخرى تدخل في بابه علم الأصوات الوظيفي، وعلم اللغة السمعي.

٦- أظهر البحث إمكان تقرير احتمال إدراك سيبويه لحاجة الدراسة الصوتية
 للعربية للدخول في علاقات بينية مع علوم أخرى كالتشريح و الفيزياء.

و بعد، فإن من مجموع ما سبق هنا يمكن أن نقرر أن سطوة آراء سيبويه على الخالفين في الصوتيات العربية ملمح دال على إمامته في ميدان دراسة العربية إجمالا، وعلى ريادته في الدراسة الصوتية للعربية تعيينا.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

# الهوامش والتعليقات:

- (١) سيبويه إمام النحاة في آثار الدارسين خلال اثني عشر قرنا، لكوركيس عواد، المجمع العلمي
   العراقي، بغداد، ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م، ص٣.
- (٢) الأول للدكتور خالد فهمي، وكان نشره في مجلة كلية الآداب / جامعة المنوفية، ع ٥٤ يوليو سنة ٢٠٠٣م، ص ٦٩ – ١١٠. والثاني للدكتور عباس السوسوة، وكان ورقة قدمها لمؤتمر التفكير المنهجي في العلوم العربية والإسلامية بجامعة الفيوم في إبريل سنة ٢٠٠٨م.
  - (٣) التفكير اللساني في الحضارة العربية، ص ١٢٧. وانظر: سطوة القافية، ص ٧٣.
- (٤) انظر في تعريف الاستشهاد المرجعي ومناهجه: الدليل الإرشادي لصياغة الاستشهادات المرجعية، ص ١٧ وما بعدها.
  - (٥) رحلة عبر الزمن الطريق إلى نوبل، ص ١٤٦.
  - (٦) آفاق جديدة في دراسة اللغة و الذهن، مقدمة المترجم، ص ١٦
  - (٧) آفاق جديدة في دراسة اللغة و الذهن، مقدمة المترجم، ص١٧.
- (٨) الاستكمال، لابن غلبون (الدكتور عبد الفتاح البحيري) و في طبعة الدكتور عبد العزيز على سفر ٢/٢ ٢٠٢.
- (٩) لم يتطرق الدكتور محمد صالح الضالع في كتابه (علم الأصوات عند ابن سينا)، وهو عنوان الطبعة الأولى الصادرة عن دار المعرفة الجامعية؛ بالإسكندرية بلا تاريخ، ولا في طبعته الثانية التي حلت عنوان (علوم الصوتيات عند ابن سينا) الصادرة عن دار غريب، بالقاهرة سنة التي حمت مران (علوم الصوتيات عند ابن مينا) الصادرة عن دار غريب، يالتا مرة سينا التي حمت مران (علوم الصوتيات عند ابن مينا) الصادرة عن دار غريب، يالتا مرة سينا (رسالة في تأثير سيبويه أو غيره من علماء العربية القدامي في البناء المعرفي لكتاب ابن سينا (رسالة في تفسير حدوث الحروف)، إذ كان مشغولا ببيان ملامح تفرد ابن سينا وريادته.
- (١٠) وثمة حضور طاغ دال على سطوة آراء سيبويه في الصوتيات العربية في مجال المعجمات الاصطلاحية التي جمعت مصطلحات الأصوات العربية، سواء كانت معجمات مصطلحات عامة، أو معجمات لمصطلحات النحو تعيينا، حيث يندر ألا تجد واحدا من هذه المعجمات لا يعتمد تعريفات سيبويه لمصطلحات الصوتيات، ولا سيما الهمس و الجهر و غيرهما.

مجلة جامعة أم القرى لعلوم اللغات وآدابها

- (١١) انظر في ترجمته: المستشرقون، للعقيقي، ٢/ ٤٤٨.
- (١٢) علم الأصوات عند سيبويه و عندنا، لشاده (د. صبيح التميمي) ٣١، ص.
- (١٣) كان أصله محاضرات ألقاها بجامعة القاهرة سنة ١٩٢٩م، ثم طبعها محمد حمدي البكري في العام نفسه، وصورها المركز العربي للبحوث بالقاهرة سنة ١٩٦٨م، ثم حققها الـدكتور رمضان عبد التواب و نشرها بالخانجي سنة ١٤٠٢هـ=١٩٨٢م.
- (١٤) قارن على سبيل المثال بين هذا التعامل الواعي لمنجز سيبويه في الدرس الصوتي عند الدكتور غانم قدوري الحمد و بين الدكتور مصطفي التوني الذي كاد يهمل منجز سيبويه تماما في كتابه (آليات النطق عند علماء التجويد) القاهرة، ١٩٩٤م.
- (١٥) جدير بالذكر أن الدكتور عبد العزيز الصيغ كان كتب رسالته للدكتوراه عن(الأصوات عند سيبويه في ضوء علم الأصوات الحديث).
- (١٦) يقرر دافيد كريستال مثلا في مدخل (اللغة و الدين) ص ٣٨٢من موسوعة كامبردج للغة: إن أنظمة الكتابة في العالم اليوم تعكس الارتباط بتوزيع الأديان في العالم بوضوح أكثر من الارتباط بتوزيع العائلات اللغوية !
  - (١٧) انظر وصفا إجماليا آخر يقول فيه ص ٥١: إن دراسات العرب الصوتية "هي دراسات نفيسة".
    - (١٨) انظر: مقدمة تحقيق كتاب سيبويه لعبد السلام هارون، ج ١/ص٨–١٣.
- (١٩) راجع بعض أدلة هذا الإيجاز والغموض والنقص في: التفكير الصوتي عند الخليـل، للـدكتور حلمي خليل.

#### المراجسع

- آفاق جديدة في دراسة اللغة والذهن، لتشومسكي، ترجمة: الدكتور حمزة المزيني،
   المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠٠٥م.
  - آليات النطق عند علماء التجويد، للدكتور مصطفى التوني، القاهرة، ١٩٩٤م.
- الاستكمال لبيان جميع ما يأتي في كتاب الله عز وجل في مذهب القراء السبعة في
   التفخيم و الإمالة وما كان بين اللفظين مجملا كاملا، لابن غلبون، تحقيق: الدكتور
   عبد الفتاح بحيري، الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، ١٤١٢هـ=١٩٩١م.
- الاستكمال لبيان جميع ما يأتي في كتاب الله عز وجل في مذهب القراء السبعة في
   التفخيم والإمالة وما كان بين اللفظين مجملا كاملا، لابن غلبون، تحقيق: الدكتور
   عبد العزيز على سفر، الكويت، ١٤٢٢هـ= ٢٠٠١م.
- الانتصار لسيبويه على المبرد، لابن ولاد، تحقيق: الدكتور زهير عبد الحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٦هـ=١٩٩٦م.
- تجويد القراءة ومخارج الحروف، لابن وثيق الأندلسي، تحقيق: غانم قدوري الحمد،
   دار عمار، الأردن، ١٤٣٠هـ=٢٠٠٩م.
- التطور النحوي للعربية، لبرجشتراسر، إعداد: محمد حمدي البكري، طبعة مصورة للمركز العربي للبحوث، بالقاهرة ١٩٦٨م عن طبعة جامعة القاهرة ١٩٢٩م
- التطور النحوي للعربية، تحقيق و تصحيح: الدكتور رمضان عبد التـواب، مكتبـة
   الخانجي، القاهرة، ١٤٠٢هـ=١٩٨٢م.

- التفكير الصوتي عند الخليل، للدكتور حلمي خليل، دار المعرفة الجامعية،
   الإسكندرية، ١٩٨٨م.
- التفكير اللساني في الحضارة العربية للدكتور عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب، تونس، ١٩٨٦م.
- التمهيد في علم التجويد، لابن الجزري، تحقيق: غانم قدوري الحمد، مؤسسة الرسالة، ١٤١٨هـ=١٩٩٧م.
- التنبيه على اللحن الجلي واللحن الخفي، للسعيدي، تحقيق: الدكتور غانم قدوري
   الحمد، دار عمار، الأردن، ١٤٣٠هـ=٢٠٠٩م.
- جهد المقل، للمرعشي، تحقيق: الدكتور سالم قدورى الحمد، دار عمار، الأردن
   ١٤٢٢ه = ٢٠٠١م.
- حجة القراءات، لأبى زرعة بن زنجلة، تحقيق: سعيد الأفغاني، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٨هـ=١٩٩٧م.
- الدراسات الصوتية عند علماء التجويد، للدكتور غانم قدوري الحمد، وزارة
   الأوقاف العراقية، بغداد، ١٤٠٦هـ=١٩٨٦م.
  - دراسات في علم المعلومات للدكتور حشمت قاسم، مكتبة غريب، القاهرة، ١٩٩٥م.
- الدر المرصوف في وصف مخارج الحروف، للموصلي، تحقيق: الدكتور غانم
   قدوري الحمد، دار عمار، الأردن، ١٤٣٠هـ=٢٠٠٩م.
- دروس في علم أصوات العربية، لجان كانتينو، ترجمة: الدكتور صالح القرمادي،
   الجامعة التونسية، تونس، ١٩٦٦م.

العدد الثاني عشر – ربيع الآخر ١٤٣٥هـ – فبراير ٢٠١٤م

- الدليل الإرشادي لصياغة الاستشهادات المرجعية، للدكتور محمد النجار، دار
   الثقافة العلمية، الإسكندرية، ٢٠٠٩م.
- رحلة عبر الزمن: الطريق إلى نوبل، للدكتور أحمد زويل، مركز الأهرام، القاهرة،
   ١٤٢٣ه\_=٢٠٠٣م.
- رسالة أسباب حدوث الحروف، لابن سينا، تحقيق: محمد حسان الطيان ويحيى
   ميرعلم، ومراجعة الدكتور شاكر الفحام و أحمد راتب النفاخ، مجمع اللغة العربية
   بدمشق، ١٤٠٣هـ=١٩٨٣م.
- رسالة في اللثغة، ليعقوب الكندي، تحقيق: محمد حسان الطيان، مجلة مجمع اللغة
   العربية بدمشق، ج ٣ لسنة ١٤٠٥هـ=١٩٨٥م.
- سر صناعة الإعراب، لابن جني، تحقيق: الـدكتور حسن هنـداوي، دار القلـم،
   دمشق، ١٤١٣هـ=١٩٩٣م.
- الفصاحة، لابن سنان الخفاجي، تحقيق: الدكتور النبوي شعلان، دار قباء،
   القاهرة، ٢٠٠٣م.
- سطوة الشهرة على آراء الباحثين في اللسانيات العربية، للدكتور عباس علي
   السوسوة، ضمن أعمال مؤتمر التفكير المنهجي في العلوم العربية والإسلامية، كلية
   دار العلوم، جامعة الفيوم، ٢٠٠٨م.
- سطوة القافية: أثر القافية في التطور الصوتي، للدكتور خالد فهمي، مجلة كلية
   الآداب / جامعة المنوفية، ع ٥٤ لسنة ٢٠٠٣م.

- سيبويه إمام النحاة في آثار الدارسين خلال اثني عشر قرنا، لكوركيس عواد،
   المجمع العلمي العراقي، بغداد، ١٣٩٨هـ=١٩٧٨م.
- الطرازات المعلمة في شرح المقدمة، لعبد الدائم الأزهري، تحقيق: الدكتور نزار
   خورشيد عقراوي، دار عمار، الأردن، ١٤٢٤هـ=٢٠٠٣م.
- العربية الفصحى: نحو بناء لغوي جديد، لهنري فليش، ترجمة: الدكتور عبـد الصـبور شاهين، مكتبة الشباب، القاهرة، ١٩٩٧م.
- علم الأصوات عند سيبويه وعندنا، شاده، إعداد: الدكتور صبيح التميمي، مركز عبادي للنشر، صنعاء، ١٤٢٠هـ=٢٠٠٠م.
- علم الصوتيات عند ابن سينا، للدكتور محمد صالح الضالع، دار غريب، القاهرة،
   ۲۰۰۲م.
- عن علم التجويد القرآني في ضوء الدراسات الصوتية الحديثة، للدكتور عبـد العزيـز
   علام، القاهرة، ١٢١٠هـ=١٩٩٠م.
- الكتاب، لسيبويه، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٠٨هـ=١٩٨٨م.
- الكشف عن وجوه القراءات السبع و عللها و حججها، لمكي بن أبى طالب،
   تحقيق: الدكتور محيي الدين عبدالرحمن رمضان، مؤسسة الرسالة، بيروت،
   ١٤١٨هـ=١٩٩٧م.
- الكلام أو الموت: اللغة بما هي نظام اجتماعي دراسة تحليلية نفسية، للدكتور مصطفي صفوان، ترجمة: الدكتور مصطفي حجازي، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ٢٠٠٨م.

خارج الحروف و صفاتها، لابن الطحان، تحقيق: الدكتور محمد يعقوب تركستاني، بيروت، ١٤٠٤هـ=١٩٨٤م.
 المدخل إلى علم أصوات العربية، للدكتور غانم قدوري الحمد، المجمع العراقي، ١٤٢٣م.=١٤٢٣م.
 المدخل إلى علم أصوات العربية، للدكتور غانم قدوري الحمد، المجمع العراقي، ١٤٢٤م.
 المستشرقون، للدكتور نجيب العقيقي، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٠م.
 المصطلح الصوتي عند علماء العربية القدماء في ضوء علم اللغة المعاصر، للدكتور عبد القادر مرعي خليل، جامعة مؤتة، ١٤٢٣هـ=١٩٩٣م.
 المصطلح الصوتي في الدراسات العربية، للدكتور عبد العزيز الصيغ، دار الفكر المعاصر، بيروت ودمشق، ١٩٩٩م.
 مفتاح العلوم، للسكاكي، المكتبة العلمية الجديدة، بيروت، بلا تاريخ.
 مفتاح العلوم، للسكاكي، المكتبة العلمية الجديدة، بيروت، بلا تاريخ.
 المصل في علم العربية، للزخشري، تحقيق: الدكتور فخري صالح قدارة، دار

المراجع الأجنبية

Cambridge Encyclopedia of Language, by: David Cristal, Cambridge, uni. Press, 1987.



### Umm Al-Qura University Journal of Languages and Literatures

#### **Aims and Scope**

The journal is a referred scientific periodical, issued biannually by Umm Al-Qura University. It aims at publishing original academic works in the fields of linguages & Literature. It accepts book reviews, funded research reports, recommendations of conferences, symposia and academic activities, and dissertation abstracts. Researches in both Arabic and English from Umm Al-Qura University and elsewhere are accepted, on condition that they have not been published or beng presented to be published in another publication. All researchrches are to be revewed by the editors and referred by specialists in the fields.

# **Board of General Supervision**

Dr. Bakry bin Matuq Assas

# Chancellor, Umm Al-Qura University

#### Dr. Tamr Bin Hmdan Al-Harbi

Vice-Rector for Graduate Studies and Scientific Research

#### Editor in Chief

Prof. Abdulrahman H. Al- Aref

#### **Editorial Board:**

Prof. Saad Alghamdi

Dr. Muhammad Alqurashi

Dr. Dhafer Alamri

Dr. Fahad Alqurashi

Dr. Mariam Alqahtani

Dr. Afaf Khoger

Dr. Abdullah Alqarni

In the Name of Allah The Most Gracious The Most Beneficent

#### **PUBLICATION NOTES**

1- Materials submitted for Publication in *Umm Al-Qura University Journal for Languages & Literature* (UQUJLL) will be accepted according to the followings:

- a) Four paper copies of the manuscript, and a CD copy are required.
- b) The manuscript should be double-spaced, written in Microsoft Word, using Times New Roman Font, size 16 on A4 paper-size. Manuscript length should not exceed 40 pages, including tables, figures and references.
- c) Tables and Figures should be presented on separate sheets, with their proper text position indicated in the original manuscript.
- d) Abstracts in both Arabic and English within 200 words each should be submitted.
- e) Author's name and affiliation should be written on a separate sheet along with a brief CV. A signed consent from the author(s) that the manuscript has not been published or submitted to another publication.
- f) Original figures should be presented on a CD, using appropriate computer software.

2- All references within the text are to be cited according to the followings; Last name of the author, year of Publication, and page number(s) when quoting directly from the text. For example, (Abu Zaid, 1425, p.15). If there are two authors, last names of both authors should be provided for example, (Al-Qahtani & Al-Adnani, 1428, p.50). In case there are more than two authors for the same reference, citation should be in the following form: (Al-Qurashi et al., 1418, p.120). Citations of two references for two authors should be as follows: (Al-Makki, 1425; Al-Madani, 1427) while citation of two references for one author having the same year of Publication should take the form (Al-Mohammady, 1424a, 1424b).

3- All references are to be listed sequentially at the end of the manuscript in an alphabetical order, according to the author(s) last name(s), followed by the first name(s) or their abbreviations; the book title (underlined), or the article title (between quotations). The number of the edition, name of the publisher (for books) or journal, place of publication (for books), and year of publication. For articles, the volume of the journal; or the year, number, and page numbers should be provided. 4- Authors will be provided with 20 reprints, along with a copy of the journal's volume in which the work appears. A free of charge copy will also be forwarded to book reviewers& report dissertation abstract writers.

**Correspondence**: All correspondences and subscription requests should be addressed to: *Umm Al-Qura University Journal for Languages & Literature* (UQUJLL). Umm Al-Qura University. P.O.Box 715 Makkah, Saudi Arabia.

E-mail: jll@uqu.edu.sa

Exchanges and Gifts: Requests should be directed to: Deanship of Libraries Affairs. Umm Al-Qura University. P.O. Box 715 Makkah, Saudi Arabia.

**Copyrights:** Materials published in UQUJLL solely express the views of their authors, and all rights are reserved to Umm Al-Qura University Press.

**Subscriptions (Annual) fees**: Seventy-five Saudi Riyals, or twenty US dollars (price per issue + shipping & handling).

**Notification**: The current Umm Al-Qura University Journal for Languages & Literature (UQUJLL) used to be part of Umm Al-Qura University Journal of Shariah & Islamic Studies.

ISSN: 1658 / 4694



# Umm Al-Qura University Journal of Languages and Literatures

# Volume No. 12 Rabl`II 1435Ah. Veb. 2014